Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 20 (1964)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Festschrift fiir Friedrich Smend zum 70. Geburtstag, dargebracht von Freunden
und Schiilern. Berlin, Verlag Merseburger, 1963. 100 S. DM 26.—.

Die Schrift umfaft 13 Beitrédge von Freunden und Schiilern, gréBtenteils
aus Berlin, und die Bibliographie Friedrich Smend, Professor fiir Liturgik
und Kirchenmusik an der Kirchlichen Hochschule in Berlin. Nach Form und
Inhalt sind die Beitrige sehr verschiedenartig. Wissenschaftliche Abhand-
lungen aus dem Gebiet der Altphilologie (H. Hommel), des Alten Testaments
(R. Rendtorff), des Neuen Testaments (U. Wilckens) und der Musikforschung
(H. Besch, Chr. Wolff, F. Schnapp, R. Elvers) wechseln ab mit Betrachtungen
(H. Vogel, F. Dehn), Berichten tiber Bibliotheken (J. Heydrich, H. Steinberg)
und personlich gefaBten Briefen (Chr. Berg, P. Wackernagel). Ganz abgesehen
davon, daf} in vielen dieser Beitrige interessante und zum Teil neue For-
schungsergebnisse publiziert werden, erhélt die Schrift als Ganzes Wert und
Bedeutung auch dadurch, daB durch ihren Aufbau die Personlichkeit des
Gefeierten selbst mit seiner vielseitigen wissenschaftlichen, bibliothekarischen
und allgemein menschlichen Tétigkeit greifbar wird.

Helene Werthemann, Basel

SAMUEL AMSLER, David, Rot et Messie. La tradition davidique dans U’ Ancien
Testament. = Cahiers théologiques, 49. Neuchétel, Delachaux et Niestlé,
1963. 83 S.

In den drei Kapiteln «David und das Credo Israels», «Die ersten Tra-
ditionen tiber David» und «Die Entwicklungen der davidischen Tradition»
stellt Samuel Amsler, Professor an der theologischen Fakultét in Lausanne,
die Entwicklung des israelitischen Credos von seinen Anfingen in der alt-
testamentlichen Amphiktyonie bis zu seinem Eingang in das Messiasbild des
neuen Bundes dar. Eine mafBgebliche Erweiterung und Vertiefung fand das
Credo, dessen élteste Formulierung der Autor in Deut. 26, 5-9 findet, unter
anderem durch die Gestalt Davids. Aus den historischen Gegebenheiten erhob
sich diese konigliche Gestalt frith ins Theologische und verdichtete sich spater
ins Messianische und Eschatologische. Urspriinglich neben dem Credo stehend
hatte das theologische Bild Davids zuerst Mihe, sich mit ihm zu verbinden,
gelangte aber zuletzt bis ins Zentrum des Glaubens und der Hoffnung Israels.

Schon die ersten Traditionen in den Ladeerzédhlungen, in den Geschichten
vom Aufstieg und der Nachfolge Davids, auch in den «letzten Worten
Davids» (1. Sam. 4 bis 1. Kén. 2) bezeugen die Ansatzpunkte, die in den
Psalmen und Propheten, in der nachexilischen Geschichtsschreibung und im
Spatjudentum (z.B. Qumran), ausgezogen, erweitert, vertieft, da und dort
anders akzentuiert, zum Messiasbild des Spatjudentums fithrten. Prof. Amsler
versteht es vortrefflich, in gedréngter Form die Leitgedanken in der Fiille der
Zeugnisse aufzuzeigen. Die zahlreichen exegetischen und theologischen
Details offenbaren dem Kenner die immense Arbeit, die hinter der Studie
steht. Ein Register der zitierten Bibelstellen erhéht den Wert der Arbeit.



Rezensionen 137

Mag sein, dall man da und dort anderer Meinung sein kann, aber auf alle
Fille wird jederman die Arbeit mit groBem Gewinn und Dank an den Ver-
fasser lesen und studieren.

Arman Schwarzenbach, Tégerwilen, Kt. Thurgau

JoHANNES LINDBLOM, Prophecy tn Ancient Israel. Oxford, Basil Blackwell,
1962, VII + 472 S.

Das vorliegende Werk hat im Schrifttum Lindblom’s einen Vorldufer in
seinem 1934 auf Schwedisch erschienenen Buch: «Profetismen i Israely. Wie
der Verfasser im Vorwort ausfuhrt, ist aber das neue Werk mehr als eine
bloBe Ubersetzung des alten. Es ist eine neue Darstellung des groBen Gegen-
standes, wobei besonders die Anschauungen iiber das Werden der propheti-
schen Literatur modifiziert seien.

Das Werk gliedert sich in fiinf Kapitel, auf die am Schlufl (S. 423-472)
acht erginzende Darlegungen zu einzelnen Problemen des vorangehenden
Textes folgen; es reiht sich ein Abkiirzungsverzeichnis an, ferner eine be-
triachtliche Bibliographie und drei verschiedene Indices. Aus der Biblio-
graphie verdient die Liste von Lindblom’s eigenen Arbeiten hervorgehoben
zu werden, zeigt sie doch zwischen 1914 und 1958 24 Beitriage, von denen die
meisten dem alttestamentlichen Prophetismus gewidmet sind. Die Reihe der-
selben laBt auch erkennen, dafl Lindblom wie einst Gunkel zuerst auf neu-
testamentlichem Gebiet gearbeitet hat.

Von den Anféngen her eignet ihm ein weiter religionsgeschichtlicher Blick.
In dem neuen Werk tritt das besonders im ersten Kapitel (S. 1-46) hervor,
in welchem die prophetischen Erscheinungen aullerhalb Israels besprochen
sind. Wie schon in der grundlegenden Studie von 1924 iiber: « Die Literarische
Gattung der prophetischen Literatur», so weist Lindblom wiederum auf die
Mystikerin Birgitta von Schweden hin, da sie im Kreise verwandter Gestalten
den alttestamentlichen Propheten besonders nahe stehe (S. 26).

Das zweite Kapitel (S. 47-104) ist den Anféngen der prophetischen Be-
wegung in Israel bis auf Elia und Elisa gewidmet. Dabei halt Lindblom
(S. 971f.), wie schon in seinem Beitrag zur Eissfeldt-Festschrift!, daran fest,
daB sich der namentlich von Hélscher behauptete kanaandische Ursprung
des ekstatischen Prophetentums nicht erweisen lasse. Seine Anfénge in Israel
seien verborgen, und sie konnten angesichts der Allgemeinheit ekstatischer
Phénomene unter den Vélkern bis in die nomadische Vorzeit der Hebrier
zuriickreichen.

Das groBle dritte Kapitel (S. 105-219) beschéaftigt sich mit den klassischen
Propheten hinsichtlich ihrer religiésen Erfahrung und ihrer Tétigkeit. Zum
Verstindnis der ersteren macht der Verfasser erneut seine an der mittelalter-
lichen Revelationsliteratur gewonnenen Einsichten fruchtbar, ohne daf da-
durch die Sonderart der alttestamentlichen Propheten als mit dem géttlichen
Wort betrauten Boten verwischt wiirde. — Im Zusammenhang mit der Téatig-
keit kommt (S. 206ff.) auch die heute viel verhandelte Frage nach der Stel-
lung der Schriftpropheten zum Kult zur Sprache. Sie wird klug abwigend

1 J. Lindblom in [O. Eissfeld], Von Ugarit nach Qumran (1958), S. 89-104.



138 Rezensionen

dahin beantwortet, dal3 hier Tempelpropheten wie Habakuk, Nahum, Joel,
Maleachi und Sacharja die andern — darunter Jesaja und Hesekiel — gegen-
uber stehn, die keine Kultpropheten im strengen Sinn gewesen seien. Wenn
man hier auch gerne zustimmt, so ist doch zu bedauern, daf3 Lindblom nicht
mehr Gelegenheit hatte, zu den von Wiirthwein und Wolff vorbereiteten
Thesen Reventlow’s Stellung zu nehmen, wonach der Prophet mit seinem
Auftrag in die «Bundesverkindigung» hineingehért, deren Gegeniiber von
Segen und Fluch er je in die konkrete zeitgeschichtliche Situation hinein-
stellt.2 Auf diese Weise ist auch fir die klassischen Propheten eine enge Ver-
bindung mit dem Kult angenommen, ohne daB sie dadurch zu eigentlichen
Tempel- oder Kultpropheten wiirden, da der hinter ihnen stehende Kult
nicht der in Opfer und Ritual sich ausprégende und kanaanéisch beeinflul3te
ist, sondern der echt israelitische, die amphiktyonische Tradition fortsetzende
und vom Wort Jahwe’s beherrschte.

Im vierten Kapitel (S. 220-291) spricht Lindblom tiber das Werden der im
Alten Testament tiberlieferten Prophetenbiicher und im fiinften (S. 292-422)
uber die Religion der Propheten. Das letztere bildet das eigentliche Haupt-
stiick des Buches, und aus ihm sei vor allem der Abschnitt hervorgehoben
uber: «Die Religion der Propheten und die Mystik» (S. 299-311). Dartiber
hatte Lindblom schon frither einmal geschrieben mit dem Ziel, die im ver-
schiedenen Gottesverhiltnis begrindeten Unterschiede zwischen Mystik und
Prophetie herauszustellen, wie sie bestehen trotz mancher phinomenologisch
und literarisch vorhandenen Ahnlichkeiten.? Die damals gewonnenen Ein-
sichten konnten im wesentlichen beibehalten werden. Sehr schén ist es auch,
wie es dem Verfasser gelingt, in den beiden SchluBabschnitten (S. 375ff.)
zuerst das exilische und dann das nachexilische Prophetentum darzustellen,
und zwar so, daB je hervortritt, was von friheren Epochen beibehalten
wurde und was neu (oder neu akzentuiert) hinzukommt.

Uber den 2. Band der von Rad’schen Theologie hinweg stellt das vor-
liegende Werk ein wiirdiges Gegenstiick dar zum Propheten-Buch Hélscher’s
von 1914. Die beiden Darstellungen sind gleich gediegen, dhnlich umfassend
und einander verwandt durch die psychologisch-religionsgeschichtliche Orien-
tierung ihrer Verfasser. Sie unterscheiden sich aber charakteristisch durch
die in erster Linie zum Vergleich herangezogenen Parallelen: Solche aus dem
kanaanaischen, hellenistischen und arabischen Bereich bei Holscher, solche
aus der mittelalterlichen Revelationsliteratur bei Lindblom. Das bringt mit
sich, daB bei ersterem bei den Propheten etwas mehr die altertiimlich-eksta-
tischen Ziige hervortreten und bei letzterem die geldutert-geistigen. Neben
der einen Sicht mochte man die andere nicht missen, und man freut sich, daf3
es Lindblom vergénnt ist, in einer so gliicklichen Weise die Ernte einer langen
wissenschaftlichen Bemiihung einzubringen.

Johann Jakob Stamm, Wabern/Bern

2 H. Graf Reventlow, Das Amt des Propheten bei Amos (1962), S. 104f.;
ders., Kultisches Recht im Alten Testament: Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 60
(1963), S. 267-304.

3 Lindblom, Zeitschr. f. d. altt. Wissensch. 57 (1939), S. 65-74.



Rezensionen 139

JoHANNES BIHLER, Die Stephanusgeschichte im Zusammenhang der Apostel-
geschichte. Diss. Miinchen. = Miinchener theologische Studien, I. Hist.
Abt., 16. Miinchen, Max Hueber Verlag, 1963. XV + 260 S.

Fiir den Verfasser ist Lukas einfach der Erfinder des Stephanus-Berichts
und der Stephanus-Rede (Apg. 6, 1-8, 3), und diese miissen aus der Lukas-
Theologie erkldart werden (hinsichtlich des Rahmenberichts S. 28, der Ver-
teidigungsrede S. 86, der Heilsvorstellungen S. 127, der Hellenistengruppe
S. 238). GewiB ist eine Untersuchung der lukanischen Stilisierung begriindet,
wenn zudem ein Vergleich mit bekannten oder annehmbaren Geschichtsver-
héaltnissen versucht wird. Lukas wollte ndmlich als Historiker schreiben,
nicht als Fabeldichter. Hier aber wird im Sinne der Bultmann-Schule a priori
angenommen, Lukas habe das Idealbild der Zwolf geschaffen (als ob er Judas
iibersehen hétte), dartiber hinaus die Vorstellung der von ihnen abhéngigen
Sieben. Dabei hitte Lukas die Gegner in Jerusalem wie die in Ephesus
(19, 1-7) eigentlich als héretische Judenchristen darstellen sollen, allein zu-
gunsten seiner These von der urspriinglichen Kircheneinheit machte er sie zu
Juden (S. 237f.). Bihler betont selber, da3 es sich um Vermutungen handelt
(S. 251). Bo Reicke, Basel

KUrT STALDER, Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Pawlus. Zirich,
EVZ-Verlag, 1962. 523 S. Fr. 28.—.

Die umfangreiche Arbeit hat als Dissertation der Christkatholisch-theolo-
gischen Fakultit der Universitidt Bern vorgelegen. Darum ist sie nicht nur
wegen des Themas interessant, sondern darf wohl auch als ein Zeichen fur
die Beurteilung des alten Problems von Rechtfertigung und Heiligung in
der altkatholischen Kirche angesehen werden.

In der Einleitung wird die Problematik in einer Analyse der das Thema
charakterisierenden Elemente HIl. Geist und Heiligung entfaltet. Ist der HI.
Geist eine «fremde Macht» und der Mensch nur der Schauplatz oder sein
Organ? Oder ist das Primére die Individualitét des Menschen und der HI.
Geist nur ein «neues Prinzip», das die Individualitdt des Menschen zur
Vollendung bringt, ihm neue Qualititen schafft? Oder gibt es noch andere
Moéglichkeiten? Sind Gesetz und Rechtfertigung, Gesetz und Heiligung,
Geist und Gesetz und damit das Problem der Freiheit in ein System zu brin-
ger, in dem sich die Heiligung als Werk des Geistes erweist oder der Geist
sein Werk in der Heiligung des Menschen betreibt oder ist gar kein System
moglich? Diese Fragen will sich der Verfasser offen halten und ihre Be-
stimmung versuchen nicht auf Grund von neuem Material, sondern durch
eine neue Analyse. Die dabei angewandte Methode soll die einer theologischen
Interpretation des Paulus aus ihm selbst, ohne besondere Beruicksichtigung
genetischer Fragen sein, wobei vorausgesetzt ist, dal3 Paulus ein theologisches
System gehabt habe, aus dessen zentralem Satz, daB «Gott sich ja in Jesus
Christus offenbart» hat (3. 8), sich sowohl der Gottesbegriff wie auch das
Wesen des Geistes bestimmen lassen. Verfasser ist sich aber kritisch dessen
bewullt, daBl «schon im Weg der Untersuchung eine Vorausbestimmung des
Ergebnisses liegen kann» (ibid.).



140 Rezensionen

Der 1. Teil entfaltet in drei Kapiteln das paulinische Zeugnis von Gott,
vom HI. Geist und von der Wirkungsweise des HI. Geistes (S. 9-100). Paulus
macht Jesus Christus als die Offenbarung Gottes namhaft; die Geschichte
Jesu ist die Offenbarung, weil sie von Gott gewirkt ist (S. 10f.). In der Offen-
barung geht es nicht um Lehre und die Ubermittlung von Lehren wie in den
hermetischen Schriften und in der Gnosis, sondern um die persénliche Be-
gegnung Gottes mit dem Menschen als konkrete Geschichtlichkeit : Gott tritt
in Unverfiigbarkeit und Freiheit dem Menschen gegentiber; darin steht seine
Liebe. «Die Liebe wird... nur durch ihren Vollzug offenbart» (S. 16). Die
Selbstoffenbarung Gottes geschieht ausschlieBlich im Vollzug unserer Ret-
tung. Gleichwohl sei Gott auch abgesehen von uns auch fiir sich und in sich
der Liebende, Barmherzige, Gerechte, nicht im Sinn von Eigenschaften, son-
dern von Selbstbestimmungen des géttlichen Wesens. Die Differenz zwischen
Gott und Kosmos, Gott und Mensch bleibt und ist nicht durch den Emana-
tionsgedanken oder mit der via negationis zu bestimmen, sondern allein
durch die Selbstoffenbarung Gottes, in der er nicht als ein «Es», sondern als
«Er» sich in seinem Geheimnis ganz offenbart (S. 18).

In Auseinandersetzung mit A. Schweitzer, R. Reitzenstein, W. Bousset,
E. Kidsemann, R. Bultmann, H. Bertrams, M. Meinertz, C. H. A. Anderson
Scott, F. Biichsel wird die «Nebelhaftigkeit der ,Resultate‘s bei der Be-
stimmung des Begriffs des Geistes bei Paulus in der bisherigen Forschung
festgestellt (S. 23). Ausgangspunkt wird die Frage nach dem Geschaffenen.
Der Unterschied zwischen Geschaffenem und nicht Geschaffenem ist radikal.
Der HI. Geist gehort auf die Seite Gottes und steht dem Geschehen gegen-
uber wie Gott selbst. Das Kernproblem des paulinischen Geistbegriffes sei,
ob «Geist» ein spezielles gottliches Tun meine. Wie in Christus die gottliche
Machtentfaltung darin geschehe, dafl er ein besonderes gottliches Sein ist,
in dem Gott fiir uns einsteht, so mulB3 Paulus auch im «Geist» ein solch be-
sonderes gottliches Sein erkannt haben (S. 42). «Geist» steht also Gott
gegeniiber als «ein wirkliches Sein». Aus alledem wird die Definition ge-
wonnen: « Der Hl. Geist ist fur Paulus Gott selbst, sofern er aus sich heraus-
tritt, um in der Kirche und ihren Gliedern sein Werk zu vollenden und von
daher sogar sich selbst gegeniiber fiir die Kirche und ihre Glieder einzu-
stehen» (8. 47). Zwar lasse sich diese Definition nicht unmittelbar aus Paulus
belegen ; denn Paulus sei nicht Lehrer, der «eine neutral wilbare Kunde iiber
gottliche Dinge» mitteile, sondern Zeuge der «kontingenten, in persdnlicher
Begegnung erfolgten... Offenbarung» (S. 48). Der Erkldrer hingegen miisse
mit Definitionen arbeiten. Bei der Prézisierung der gewonnenen Definition
werden die Vorstellung von der Personalitiat des Geistes «als nicht sonderlich
empfehlenswert», weil «Geist» dann ein Wesen neben und auller Gott wire,
abgelehnt ebenso wie die Vorstellung von der Substantialitéit des Geistes.
Wegen der Belastetheit dieses Begriffes von der Naturwissenschaft her sei
«der unhandlichere Begriff des ,Seins‘» vorzuziehen im Sinne einer «beson-
deren Seinsweise des Geistes», «weil dieser Begriff eher dazu nétigt, sich
immer neu zu vergegenwirtigen, was damit gemeint ist. Wir meinen aber,
daf3 das sonst wenig differenzierte Reden von der ,Substanz-Vorstellung® in
den paulinischen Geistaussagen uns jedenfalls den Hinweis darauf gebe, daf3



Rezensionen 141

der Heilige Geist bei Paulus tatséchlich nicht nur ein Gedanke, nicht nur
eine Funktion und auch nicht nur ein Tun Gottes ist, sondern sein eigenes
Sein hat, das gottliche Sein, aber das goéttliche Sein in der Besonderung als
Geist» (S. 68). Durch die Einwohnung des Geistes werde der Mensch nicht
selbst Geist oder Gott, Gott verliere sich nicht an den Menschen ; es sei kein
Anlaf3, «weder dem Erlosten selbst noch auch dem in ihm wohnenden Geist
gottliche Verehrung zu erweisen» (S. 69).

Die Wirkungsweise des Geistes ist zunéchst aus seinem Werk zu erkennen.
Daf3 sich das Evangelium entgegen der Weisheits- und Zeichenforderung
Glauben verschaffe und «so den Erweis des Geistes und der Kraft findet» ist
Werk des HI. Geistes. Aus 1. Kor. 2 ergebe sich: «Da der Geist Gottes kein
Geschopf ist und da es fiir Paulus auller Gott nichts Ungeschaffenes gibt, so
kann er hier mit Geist Gottes nur ein besondertes Sein Gottes meinen, in
dem Gott sich in sich selbst gegeniibertritt, um in diesem besonderten Sein
sich selbst zu erkennen, zu ergreifen und zu bestédtigen. Und darum muf} es
auch dieses besonderte Sein sein, in dem Gott aus sich heraustritt, um das
Geheimnis seiner Weisheit dem Menschen bekannt zu machen, der in Christus
gerechtfertigt wurde.» Die Erkenntnis Gottes durch den Geist wird «als
schlechthin unableitbares Wunder charakterisiert» (S. 77). Die Geistwirkun-
gen von 1. Kor. 12 und 14 sind nicht eine die Individualitét sprengende oder
zerstorende «hohere Naturgewalt» (S. 87), sondern sie gehéren zu den Gaben
des Geistes, der nicht am Menschen vorbei sein Werk tut, sondern «der
Mensch wird durch den Heiligen Geist so sehr zu eigenem Erkennen und Ver-
stehen gefiihrt, daBl er gerade durch das Wirken des Geistes zur Freiheit
verantwortlichen Handelns gelangt» (S. 93). Da der HIl. Geist sein Werk
allein durch die Verkiindigung des Evangeliums treibe, sei dieses Werk nicht
individualistisch, sondern auf Gemeinde, Kirche bezogen. Dabei werde der
Mensch in Dienst genommen. «Das Wort der Kirche ist nie mit dem Wort
des Geistes identisch.» Weder der einzelne, noch die Kirche oder die Spitze
der Kirche seien einfach ein bloBes Organ des Geistes. « Eben im Wirken des
Geistes ist das Reden der Kirche menschliches Reden und darum immer neuer
Prifung im Licht des Geistes unterworfen» (S. 97).

Nach diesem grundsétzlichen Teil wird im 2. Teil «Die Heiligung» unter-
sucht als Heiligkeit Gottes, als die Heiligung nach dem Alten Testament und
als die Heiligung nach dem Apostel Paulus.

Die Heiligkeit Gottes wird bestimmt als Herrschermacht — und damit
seine Jenseitigkeit, sein volliges Anderssein und unbedingte Uberlegenheit —
und als Helfermacht — und gerade darum sei er fir die Stiinde wirklich ge-
fahrlich. Bei der Heiligung im A. T. gehe es primir darum, daBl Gott sich
selber heiligt (S. 107). Diesem (Gedanken wird die Heiligung von Sachen,
Menschen, Orten und Zeiten durch Gott untergeordnet. In der Selbst-
heiligung Gottes sei auch die paulinische Rechtfertigungslehre eingeschlossen.
Nur in dem frei geschenkten Dabei-sein-diirfen bei der Selbstheiligung Gottes
gebe es die Verpflichtung zur Heiligung, aulerhalb dieser Verpflichtung sei
man im ungeheiligten, verworfenen Leben (S. 125 und 127). Bei der Frage
der Heiligung durch Menschen werden Kultus, Opfer und alle Heiligungs-
vorgéinge auch als in der Selbstheiligung Gottes begriindet gesehen.



142 Rezensionen

In dem gleichen Schema: Heiligung durch Gott, Heiligung durch den
Menschen wird die paulinische Vorstellung von der Heiligung untersucht.
Paulus benutze die Begriffsgruppe, die zu dyio¢ gehort, wenig wegen der
durch Jesus Christus verdnderten Situation; «aber die christologischen Aus-
sagen entsprechen der Sache nach genau dem alttestamentlichen Zeugnis
von Gottes Heiligkeit und seiner Selbstheiligung». Das Sterbenmiissen Christi
bekunde die todliche Gefdhrlichkeit des heiligen Gottes fiir jede sundige
Kreatur, mit der Auferstehung bekunde Gott den goéttlichen Helferwillen.
«Damit hat Gott aber nicht bloB seine Heiligkeit bekannt gemacht, sondern
seine totende und rettende Selbstheiligung vollzogen» (S. 131f.). Die pau-
linische Problemlage ist nicht durch die theologische Entwicklung des Juden-
tums bestimmt, sondern allein durch das unableitbare Ereignis der dmwokdivu-
yig 'Inood Xpiotod (Gal. 1, 12). Im Tod Jesu ist das Stithnopfer vollzogen, auf
das alle Opfer des Alten Bundes hinweisen ; Stthnopfer und stellvertretendes
Opfer seien das selbe. Dabei wird der Verdienstgedanke nachdriicklich aus-
geschlossen. Der Tod Christi ist nicht «anrechenbar». Die Auferstehung sei
nicht aus der Mysterienfrommigkeit zu erkldren. Sie hat nicht die gleiche
Heilsbedeutung wie der Tod; in ihm — nicht in ihr — sei unsere Auferweckung
rechtlich und real begriindet (S. 149). In der Rechtfertigungslehre bezeuge
Paulus die in Jesus Christus fiir uns geschehene Selbstheiligung Gottes. «Die
Rechtfertigung kann nur in der siegreichen Selbstbehauptung der géttlichen
Selbstbestimmung begriindet sein» (8. 168). Und in ihr sei die Méglichkeit
begriindet, daf3 der Mensch sich auch seinerseits fiir Gott entscheidet, indem
er sich Gott fiigt (S. 173). Unser Ja sei schon in der Selbstbehauptung Gottes
eingeschlossen. Die Heiligung sei die Wirklichkeit der Rechtfertigung und
die Rechtfertigung ist die Wirklichkeit der Heiligung. «Die Heiligung ist
aber gerade darin das Werk Gottes, daf3 es hier zu einem Werk des Menschen
kommen darf, zu einem Leben, das der Mensch leben darf und darum auch
soll...» (S. 197). Gehorsam und Heiligung seien aber keine «freiwillige Selbst-
verstindlichkeit» (gegen Lietzmann), sondern die Wirklichkeit der Recht-
fertigung als konkrete Gegenwart des eschatologischen Lebens bestehe darin,
daf3 Gott von uns Dienst und Gehorsam annimmt, weil er uns und unseren
Gehorsam in Christus gerechtfertigt und geheiligt hat (S. 226).

Im 3. Teil wird das Werk des Geistes in der Heiligung (S. 239-487) dar-
gestellt. Auf fast 150 Seiten werden «Vorfragen» untersucht, namlich der
Begriff des Gesetzes unter den gewonnenen Gesichtspunkten des Geistes und
das Verhéltnis von Geist und Gnade. Das Gesetz Gottes als die legitime unauf-
hebbare Forderung Gottes gilt als erfiilllbar. Dal} es tatsichlich nicht erfullt
wird, liegt an der Siinde, die als das schlechthin Unsinnige und Unbegreifliche
festgestellt wird (vgl. S. 360. 362). Darum ist die legitime Funktion des Ge-
setzes die Verurteilung des Menschen. «Es war immer die Aufgabe des Ge-
setzes zu zeigen, dafl es keine Rechtfertigung aus Werken geben kann»y
(8. 267). Die Freiheit vom Gesetz, die Christus mit der Rechtfertigung ge-
bracht hat, ist die Freiheit vom Fluch des Gesetzes. An dem lutherischen
simul justus simul peccator ist in dem Sinne festzuhalten, dafl der vom Ge-
setz Verurteilte der Gerechtfertigte ist, nicht daB der Gerechtfertigte der
Stunder ist (S. 360). Das geschriebene Gesetz bezeuge den gnédigen Anspruch



Rezensionen 143

Gottes, aber sei nie mit diesem Anspruch identisch. «Der konkrete gnédige
Anspruch des lebendigen Gottes kann uns nur im Heiligen Geist offenbart
werden» (ibid.). In diesem Zusammenhang wird auch der tertius usus legis
fur Paulus abgewiesen. Zu dem Gesetz Gottes gehore nach und in Christus
das Gesetz des Geistes des Lebens — und eben das ist Gnade. «Sie ist die
Realitit des eschatologischen Lebens in der Gegenwart. Sie enthilt das, was
wir unter Rechtfertigung und Heiligung dargestellt haben. Sie besiegt den
Tod. Sie ist die Wirklichkeit der christlichen Kirche. Sie ist in dem allen die
heilsame Gegenwart Gottes selber» (S. 375f.). Dabei wird die thomistische
und tridentinische Lehre von der gratia infusa «und was in der rémisch-
katholischen Lehre und Praxis eine so zentrale Rolle spielt» als unpaulinisch
und unbiblisch zuriickgewiesen (S. 240. 380. 387).

Im letzten Kapitel wird das Werk des Geistes in der Heiligung in einer
Interpretation von Rém. 8, 1-17 dargestellt. Die Befreiung vom Gesetz der
Stinde und des Todes fithre zu einer Erfiillung des Gesetzes im Wandel nach
dem Geist. Das «Sein nach dem Fleisch» und das «Sein nach dem Geist»
treten einander so gegeniiber, dall der Gerechtfertigte, in dem der Geist
Gottes wohnt, unter der Verpflichtung steht, nicht nach dem Fleisch zu
leben. «Wir diirfen... als unschuldige Kinder mit Gott leben. Wir diirfen
darum sein Gebot héren als seine gnadenvolle Inanspruchnahme, die uns er-
laubt, seine Diener zu sein, deren Dienst er wohlgefillig aufnimmt. Dal}
Gott in dieser Weise fir uns ist, das bringt der Geist Gottes in uns siegreich
zur Geltung... Unsere Freiheit kommt darin zur Geltung, da3 wir der gott-
lichen Inanspruchnahme freudvoll zustimmen, sie dankbar in ihrer Giite
anerkennen und uns anschicken, im Gehorsam in dieser neuen Wirklichkeit
zu leben» (S. 444).

Das Gegeniiber von Heiligem Geist und menschlichem Geist bei Paulus
zeige, wie ungnostisch er denke; der Hl. Geist trete nicht an die Stelle des
menschlichen Geistes, sondern bringe die rettende Begegnung zwischen Gott
und uns zustande, die Begegnung von Gott selbst mit uns selbst. Dabei gehe
es nicht um eine supranaturale Steigerung unserer Kriifte, sondern um das
Geltendmachen des Zeugnisses von Jesus Christus, das Hérenmachen der
Botschaft von der durch ihn geschehenen Rechtfertigung. Aber sie mache
uns frei, in der gehorsamen Antwort auf den gnadigen Anspruch Gottes,
wahre Menschen zu sein. Das konne mannigfache gute und heilsame Aus-
wirkungen auf unser psychophysisches Sein haben ; aber dies seien Gaben, die
man bekomme oder auch nicht. Das eigentliche Werk des Heiligen Geistes
in unserer Heiligung ist vielmehr dies, dafl wir uns auf das Zeugnis des Geistes
(von Jesus Christus) hin in Freiheit zum Leben mit Gott in Bewegung setzen
lassen (S. 486).

Die «Hauptergebnisse» der Untersuchung werden in 27 Punkten zusam-
mengestellt (S. 487-494).

Das Erstaunliche und Liebenswerte an diesen langen, eifrigen und manch-
mal etwas miihseligen Beweisfithrungen sind die fromme Grundhaltung und
die reformatorische Ausrichtung auf das Verhiltnis von Geist und Heiligung.
K. Barth und R. Bultmann wirken stark — bis in die Diktion hinein — und
werden auch vom Verfasser ausdriicklich bedankt. Durch gute Gliederung



144 Rezensionen

und aufzéhlende Aneinanderreihung der Gedanken und der Begriindungen
wird dullerste Klarheit angestrebt.

Der Gedanke, daB3 die Offenbarung Gottes nicht in einer Lehre eingefangen
und so dem Menschen verfiigbar wird, sondern im Vollzug der Begegnung
Gottes mit dem Menschen geschieht, dall diese durch Jesus Christus vermit-
telt wird und darum das Hérbarmachen der Botschaft und das Héren auf
das Wort des Zeugen primére Bedeutung bekommen, das Festhalten des Ge-
setzes und dennoch die Ablehnung des tertius usus legis, die das ganze Werk
durchziehende, sehr deutliche Polemik gegen die Gnosis einerseits und gegen
die romisch-katholische Anschauung von der gratia infusa und den Ver-
dienstgedanken andererseits — das alles stellt den Verfasser in die Linie der
modernen Theologie, die auf das Eigentliche der biblischen Heilsoffenbarung
zu horen bereit ist.

Der Titel des Werkes ist nicht ganz zutreffend. Man erwartet eine Unter-
suchung der Hauptprobleme der paulinischen Theologie in der Perspektive
seiner Vorstellungen vom HI. Geist und von der Heiligung. Aber das Interesse
der Arbeit liegt nicht an der historisch-kritischen Exegese, sondern an einer
Interpretation im systematischen Sinne der Dogmatik. Der Verfasser unter-
scheidet selbst klar zwischen Zeugnis und Erkldrung; Paulus habe nicht eine
Lehre zu explizieren, sondern die personliche Wirklichkeit Gottes und Christi
zu bezeugen gehabt; der Erklidrer hingegen habe seine Erkliarung des Zeug-
nisses am Ganzen des Zeugnisses zu prifen (vgl. S. 48). Nur daB im Falle
des Paulus der Zeuge auch Theologe ist und darum das, was er bezeugt,
schriftlich anwendend und explizierend auf seine Weise in ein theologisches
System bringt; und im Fall des Verfassers wird der Erklédrer unvermerkt zu
einem theologischen Zeugen, indem er von Gott direkte Aussagen macht,
die nur dem Zeugen zukommen: «Gott hat niemals gemeint...» (vgl. S. 489
u. 6.). Die beschreibende, analysierende Rede von Gott kann immer nur die
Rede vom Menschen her sein. Die direkte, unmittelbare, eigentliche Rede
von Gott ist konstruktiv und daher — wenn man jegliche Art menschlicher
Usurpation vermeiden will — liturgisch. Die dogmatische Aussage ist ein
Sonderfall der liturgischen und immer darum besonders gefihrdet, weil ihr
die Grenzuberschreitung zur Analyse so nahe liegt. Mir scheint ein Fehler
auch dieses Werkes zu sein, daf3 alles auf eine einzige dogmatische Ebene
aufgetragen wird; dabei gehen die Differenzierung der Entwicklung im ge-
schichtlichen und die Stufenfolge in sachlichen Sinn verloren (s. z. B. die
Relation «Selbstheiligung» Gottes im A. T. und die Rechtfertigung, S. 123f.).

Man kann letztlich Paulus, «ein historisches Phéanomen», nicht theologisch
aus sich heraus unter Verzicht auf die Genese seiner theologischen Vorstel-
lungen erkliren. Die dogmatischen Urteile, die biblisch begriindet sein
wollen, werden schief, wenn man sich tiber die Genese der biblischen Vor-
stellungen hinwegsetzt. Ganz kann auch der Verfasser seine Abstinenz im
historischen Bereich nicht durchhalten, da er den Begriff des «Heiligen»
breit aus dem A.T. entwickelt. Dies Beiseiteschieben der geschichtlichen
Entstehung des paulinischen Denkens erregt methodische Bedenken. Ein
kleines Zeichen : der Begriff des Gesetzes erscheint sozusagen an einer falschen
Stelle, namlich bei der Heiligung, wihrend er bei Paulus primér in den Zu-



Rezenstonen 145

sammenhang der Rechtfertigung gehort. Die Rechtfertigung selbst wird
etwas kurzschlussig in den Bereich der « Selbstheiligung Gottes» versetzt.

Der andere Einwand, der gegen diese groBBe Arbeit zu erheben ist, betrifft
die grundlegenden Begriffe. Der Geist wird als «besondertes Sein» verstanden,
das weder zu dem Geschaffenen zidhlt, noch mit Gott identisch ist, das Gott
gegeniibersteht, aber dem wohl keine Personalitdt zukommt. Stalder weil3,
daB das «Sein» fiir die neutestamentliche Exegese ein «unhandlicher Begriff»
ist und daf es mit der «biblischen Ontologie» eine besondere Bewandtnis hat
(vgl. S.185f.). Dennoch beniitzt er zur Definition den ungekldrten Begriff.
Ob der Begriff des Geistes als eines Seins Gottes, in dem Gott sich in sich
selbst gegeniibertritt und in dem Gott aus sich heraustritt, in dem er sich
selbst heiligt, in der christlichen Dogmatik brauchbar ist, bezweifle ich, pau-
linisch ist er jedenfalls nicht und muf, auf Paulus angewandt, zu Uber-
interpretationen fithren. Das Heilsgeschehen wird zu einem innergéttlichen
Vorgang, und die Spannung zwischen Gott und Mensch, zwischen Heil bzw.
Rechtfertigung und Siinde wird aufgeldst.

Ferner: der Verfasser spricht von dem schlechthin unableitbaren Wunder
der Erkenntnis Gottes, die der HI. Geist gibt (vgl. S. 77), von der Unableit-
barkeit der Offenbarung Jesu Christi und von der Unbegreiflichkeit der
Sinde. Sieht man von der «Unableitbarkeit» der Einmaligkeit geschicht-
licher Ereignisse ab, so ist die Offenbarung Jesu Christi zwar fir Paulus ein
letztes Datum, aber sie ist zugleich Wendepunkt seines Daseins und seines
Denkens und ist insofern im theologischen System vermittelt und nicht un-
ableitbar. Ebenso ist die Siinde nicht etwas Unbegreifliches, sondern in
diesem System, das durch die Begriffe Gott — Gesetz — Mensch seine Ausmale
hat, genau bestimmt. Hélt man sie fir ein letztes Unbegreifliches, so gerit
man in einen absoluten Dualismus, den im librigen auch Stalder nicht will;
er ubersieht aber den dynamischen Dualismus des Apostels, der bei der Be-
schreibung gldubigen «Seins», genauer glaubiger Tatbestéinde der Paradoxie
nicht entbehren kann; wenn man Paulus folgen will, muf3 es zu der Auf-
ladung der Spannung zweier Pole kommen. Der Verfasser will die Paradoxie
des gerechtfertigten Stinders, der doch wieder in der misera necessitas non
posse non peccandi steht, vermeiden und gerit in widerspriichliche Schlul3-
folgerungen, daf3 die Heiligung als ein Werk der Barmherzigkeit Gottes unser
eigenes Werk sei, das, mit unseren eigenen Kriften erbracht, ein Gott wohl-
gefilliges Werk sei. Auch hier tritt das Wunder an die Stelle der Erkldarung
(vgl. S. 213. 493 Nr. 24).

So geht es in diesem umfangreichen Buch trotz eingehender Beschéftigung
mit den paulinischen Texten nicht eigentlich um das historische Bild des
paulinischen Glaubens und Denkens, sondern um die Benutzung seines
Zeugnisses zur Bestimmung eines ernsten theologischen Problems und seiner
Weiterfithrung im dogmatisch-ethischen Bereich. Darum liegt der Wert
dieses achtbaren Werkes nicht eigentlich in der Erklarung des Paulus; es ist
vielmehr ein Zeugnis des Glaubens und Denkens der jungen Krifte in der
altkatholischen Kirche, ihrer kumenischen Aufgeschlossenheit, ihrer Ak-
tivitdt des Glaubens und ihrer biblischen Fundierung.

Goitfried Fitzer, Wien

10



146 Rezenstonen

JeEAN HERrING, L’ Epitre aux Hébreux. = Commentaire du Nouveau Testa-
ment, 12. Neuchéitel und Paris, Delachaux et Niestlé, 1954. 131 S. Fr. 9.90
broché, Fr. 13.— relié.

HeNDRIK VAN OYEN, De Brief aan de Hebreeén. 3. Aufl. Nijkerk, G. F. Callen-
bach N. V., 1962. 256 S. F1. 15.90.

Als ich mich zu Beginn des Wintersemesters 1963/64 erneut der Aufgabe
einer Hebrierbrieferklarung zuwandte, wurde mir der Kommentar Hérings
in die Hénde gelegt, der schon 1954 erschienen war. Er zeichnet sich durch
vorbildliche Kiirze und Priagnanz aus. Seiner Anlage geméafl will er die fran-
zosische Ubersetzung des griechischen Textes rechtfertigen und macht den
Leser darum mit der genauen Bedeutung mancher griechischer Worter be-
kannt. Héring geht gern auf strittige Lesarten ein. Zur kursorischen Lektire
des griechischen Textes ist sein Kommentar sehr zu empfehlen.

Der Verfasser neigt der Apolloshypothese zu und stellt von da aus die
Frage nach Koptismen (S. 131). An wen das homilieartige Schreiben gerichtet
ist, laBt sich nicht genau feststellen. Jedenfalls miissen es fortgeschrittene
(Juden)christen sein. Das Stuck Christologie, das ihnen der Autor zumutet,
soll den Lesern Hilfe in der Praxis bedeuten. Nicht lange vor 70 diirfte das
Schreiben abgeschickt worden sein.

Der Hebrierbriefkommentar van Oyens, der 1939 zum ersten Mal erschien,
liegt in 3. Auflage vor (2. Auflage 1954). Auf dem Hintergrunde reformatori-
scher Theologie und unter Anlehnung an Michels Auslegung wird der Hebréer-
brief in sorgfiltiger Analyse theologischen und nichttheologischen Lesern
nahegebracht. Er ist in der Reihe «De Prediking van het Nieuwe Testament»
erschienen. Werner Bieder, Basel

CarL Prarr, Kaiser Heinrich II. Sein Nachleben und sein Kult tm mattel-
alterlichen Basel. = Basler Beitridge zur Geschichtswissenschaft, 89. Basel
und Stuttgart, Helbing & Lichtenhahn, 1963. 118 S. Fr, 12.—.

Dank dieser ansprechenden, griindlichen Darstellung ist es heute jeder-
mann leicht gemacht, Kaiser Heinrich II., «eine zentrale Figur der frithen
Basler Geschichte», als die wichtigste Gestalt in der sakralen Uberlieferung
des Hochstiftes kennen zu lernen. Die Arbeit ist zwar eine Dissertation, also
ein Erstlingswerk, und die d&ullere Aufmachung ist — wie es fiir solche leider
noch ublich ist — nicht sonderlich anziehend. Aber der Leser wird das bei der
Lektiire rasch vergessen, weil sich der Autor bereits von den ersten Zeilen an
als klugen und reifen Schriftsteller verrit, als tiichtigen Kenner auch des
dargestellten Stoffes, der aus der Fiille seines Wissens auszuwéhlen versteht
und dieses in angenehmer Dichte anbietet, ohne auf Fiillsel angewiesen zu
sein. Die Ubersicht ist dank guter Kapiteleinteilung und klarem Aufbau
rasch gewonnen.

Ein erstes Kapitel schildert knapp und sicher die politische und stra-
tegische Bedeutung des alten Basel mitsamt den wichtigsten Begebenheiten
aus dem Wettstreit zwischen den deutschen Kaisern und den Herzégen von
Burgund, die am Besitze Basels in gleichem MaBe interessiert waren. Dabei
kann in einleuchtender Weise jener Umstand als das fiir die Rheinstadt



Rezensionen 147

Entscheidende erwiesen werden, daf3 sie dank Heinrichs II. Bemiithungen
zum ersten Mal in die grofle Politik hineingezogen worden ist. Doch obwohl
gerade diese aus staatsménnischer Erwéagung vollfithrte Tat der Haupt-
grund fiir die baslerische Heinrichsverehrung wurde, so sind die Erinnerungen
daran, wie das zweite und das vierte Kapitel zeigen, doch nur sehr vage ge-
wesen. Es ist geradezu erstaunlich, wie stark sich Basel an fremde Uber-
lieferungen anlehnen muBte, wie genau es ein fremdes Heinrichsbild kopierte,
als es sich daran machte, diesen seinen neu erwihlten Patron nicht blo nach
irgendwelchen allgemeinen Gesichtspunkten, sondern als seinen besonderen
Wohltiter zu schildern. In der Bedeutung des Kaisers fiir Bamberg spiogelte
Basel das Verhiltnis ebendieses Heiligen zu ihm selber wider.

Ein besonderes Kapitel beschéftigt sich mit den Gaben Heinrichs, die
mehr ob ihrem geistigen als ob ihrem materiellen Wert eine so hohe Verehrung
genossen, wie man sich heute nur noch mit Miihe vorzustellen vermag. Bei der
vorziglichen Besprechung der goldenen Altartafel hitte man fiir die be-
rithmte Inschrift vielleicht eine etwas genauere Ubersetzung des «mediator
usias» wiinschen mogen. Das deutsche «Mittler der gottlichen Kraft» 148t es
zu wenig klar werden, dafl hier in Erinnerung an den Konzilsentscheid von
Nicéa der Gottmensch mit seinen beiden Naturen angesprochen wird, dhnlich
wie in jener Hymne, die der Autor in dankenswerter Weise zwel Seiten spiter
anfiihrt, von dieser her eine bessere Ubersetzung nahelegend : « Messias, soter,
emmanuhel, sabaoth adonai, /est, unigenitus, via, vita, manus, homousios...»
Was jedoch das Heinrichskreuz betrifft, das einen Splitter des «wahren»
Kreuzholzes enthalten sollte, so sei als kleine Ergdnzung zu den griindlichen
Ausfithrungen des Autors eine bibliographische Anmerkung erlaubt: A. Fro-
low hat in seiner Pariser Thése vom Jahre 1961 — sie erschien also kaum vor
der Vollendung der Dissertation — unter dem Titel «La relique de la vraie
croix, Recherches sur le développement d’un culte» einige aufschluBreiche
Forschungsergebnisse vorgelegt, die den Basler Kreuzkult in einen groflen
historischen Zusammenhang stellen, reichend von Konstantin bis zur Refor-
mation und vom Bosporus iiber die ganze damals bekannte Welt. Nicht um-
sonst vermutet man, dall das Heinrichskreuz «dem Typus nach wohl eine
Schopfung der konstantinischen Zeit» ist, wie Pfaff anmerkt.

In den letzten Kapiteln richtet sich das Hauptinteresse auf den stark her-
vortretenden Unterschied zwischen der Heinrichsverehrung am Hochstift
und der beim breiten Volk. Man mochte den heiligen Kaiser als Stadt- und
Miunsterpatron zum Fiihrer im Kampfe gegen Burgund erkldren: sehr deut-
lich wird im Verlaufe der Darstellung, dafl die Biirger Hilfe und Rat bei jedem
andern Heiligen eher suchten als beim Kaiser, der, im MafBle als sich das
Burgertum festigte, immer ausschlieBlicher zum «Hausheiligen» des Hoch-
stiftes wurde. Aufgrund dieser Feststellung durch den Autor wird es nicht
erstaunen, wenn man vernechmen mul3, dal3 der Basler Heinrichskult mit all
seiner Liturgie, Literatur und seinem Brauchtum an Originalitdt und Reich-
tum weit hinter dem bambergischen zuriickbleibt. Was an Quellenmaterial
zum Thema gefunden werden konnte, das hat der Autor sehr sorgfiltig ge-
sammelt, klug gesichtet und aufs beste kommentiert.

Berthe Widmer, Basel



148 Rezensionen

Hurpryer ZwiNGLI, Auswahl seiner Schriften. Hrsg. von Edwin Kinzli.
Zirich und Stuttgart, Zwingli Verlag, 1962. 332 S.

An Zwingli-Ausgaben hat es keinen Mangel. Sie sind vor wenigen Monaten
in einem Forschungsbericht aufgezéahlt worden!. Die neueste Teilausgabe von
Edwin Kiinzli stellt eine wertvolle Hilfe fir Pfarrer und interessierte Laien
dar, denen sowohl das Latein als auch Zwinglis oberdeutsche Schriftsprache
Mihe machen und die somit eine Auswahl der wichtigsten Gedanken Zwinglis
in einer modernen Ubersetzung vorziehen.

Kiinzlis Ausgabe lehnt sich an die Jubiliumsausgabe von 1918 an, ist aber
an Umfang stark gekiirzt worden, und der Text der Ubersetzung wurde teil-
weise verbessert. Jeder Schrift ist eine kurze, treffende Einleitung voraus-
geschickt, die Schriften sind nach ihrer geschichtlichen Reihenfolge geordnet
und in sechs Hauptabschnitte eingeteilt.

Der besonders wertvolle sechste Abschnitt stellt ein Novum dar: Die Bibel
in der Hand des Reformators 1525-1531. Abgesehen von diesem sechsten
Abschnitt ist die chronologische Reihenfolge gelegentlich auch in fritheren
Abschnitten unterbrochen, indem einigen Schriften Anhinge aus spéateren
Werken beigegeben wurden. Dies geschieht zum Beispiel bei der Bittschrift
an Bischof Hugo von Landenberg in Konstanz vom 2. Juli 1522 wegen der
Frage der Aufhebung des Priesterzolibats, welcher AuBerungen Zwinglis im
«Kommentar tber die wahre und falsche Religion» und in anderen Schriften
in bezug auf das Problem der verheirateten Geistlichen beigegeben sind.

Die gute Ausstattung des Buches, der schéne Druck, die vortreffliche Aus-
wahl und der leicht lesbare Text erleichtern in seltener Weise den Zugang zu
reformatorischen Schriften, und man erkennt aus der Lektiire, wieviel noch
heute zeitgemilB ist. Gerade auch im Hinblick auf die Verhandlungen des
Konzils in Rom kénnen Zwingli-Texte von neuem erhShtes Interesse bean-
spruchen. Wie wichtig es fiir die Evangelischen wére, aus reformatorischen
Schriften wieder mehr zu lernen, sei zum Schlufl an einem einzigen Beispiel
aus der Ausgabe Kiinzlis (S. 51f.) gezeigt: Die Evangelischen, Pfarrer und
Laien, haben sich daran gewéhnt, Katholiken und Protestanten als Alt- und
Neugléaubige, den reformatorischen Glauben als neuen Glauben und die refor-
matorische Lehre als die neue Lehre zu bezeichnen. Zwingli schreibt aber in
seinem «Apologeticus Archeteles» von 1522, dal} er von einer «neuen Lehre»
nichts wisse. So dachten und schrieben immer wieder auch andere Reforma-
toren. Fur sie handelte es sich nicht um eine Neuerung, sondern um E7-
neuerung-Reformatio. Conradin Bonorand, Luven, Kt. Graubiinden

RoBERT CENTLIVRES et JEAN-JAcQUEs FLEURY, De léglise d’état a U’église
nationale (1839—1863 ). = Bibliothéque historique Vaudoise, 35. Lausanne,
Eglise nationale Vaudoise, 1963. 231 pp.

Les auteurs ont puisé aux meilleures sources pour écrire ’histoire d’un
temps critique dans la vie de I'Eglise officielle du Canton de Vaud. En réalité,

1 G. W. Locher, Die Wandlung des Zwingli-Bildes in der neueren For-
schung: Zwingliana 11 (1963), S. 5601f.



Rezensionen 149

la méme crise ébranle les trois grandes églises romandes & la méme époque,
provoquant en chacune d’elles la naissance d'une église séparée de 1’état.
Dans les trois cantons, la situation est analogue: le radicalisme montant
bouscule les libéraux modérés ou les conservateurs, 1’église officielle combat
le réveil piétiste, et le conservatisme orthodoxe s’oppose au libéralisme théo-
logique.

L’ouvrage ne traite que de la crise vaudoise. En un peu plus de vingt ans,
I’église de ce pays a passé du régime césaropapiste des Ordonnances ecclésia-
tique bernoises de 1773, au régime presbytérien-synodal qu’institue la loi de
1863. Cette loi, amendée en 1908, régit encore 1’Eglise nationale Vaudoise.

Les Ordonnances bernoises comportaient 1’obligation pour tout pasteur de
préter le serment de fidélité & la Confession helvétique, ce qui protégeait
I’église contre tout empiétement du pouvoir sur le terrain dogmatique. Elles
sont abrogées en 1839 et remplacées par une loi qui émane d’un gouvernement
libéral mais soumet 1’église, sans restriction, & la volonté de 1’état. La con-
fession de foi est supprimée, les pasteurs sont fonctionnaires, le gouvernement
dirige aussi bien la vie religieuse et dogmatique de I'église que ses affaires
temporelles.

Quand, en 1845, le parti radical prend le pouvoir, il tire les conséquences
logiques de cet état de fait; il ordonne aux pasteurs de lire en chaire une cir-
culaire du gouvernement exaltant les mérites de la nouvelle constitution
politique qu’il vient d’imposer. Prés de 200 pasteurs s’y refusent et démis-
sionnent, espérant déclencher par ce geste un mouvement d’opinion qui leur
rendra la liberté. Ce mouvement ne se produit pas; le peuple abandonne ses
pasteurs et suit le gouvernement. La plupart des démissionnaires retirent
piteusement leur démission, les autres fondent I’Eglise libre du Canton de
Vaud.

L’humiliation du corps pastoral officiel est intolérable. Un certain nombre
de laiques influents en souffrent autant que leurs pasteurs et souhaitent une
révision de la loi ecclésiastique. Il ne faut plus que I'autorité du ministére
puisse étre mise au service des intéréts politiques d’un parti, cette situation
donne vraiment trop beau jeu a la concurrence de I’Eglise libre, qui, malgré
dix ans de dures persécutions, vit et prospere. La crainte salutaire inspirée
aux dirigeants par ’existence d’une église séparée n’a pas été mise en lumiere
par MM. Centlivres et Fleury, & tort, pensons-nous.

En 1861, le Grand Conseil, cédant & de nombreuses pétitions, admet le
principe d’une révision. Il nomme une assemblée constituante ot les pasteurs
sont largement entendus. Le projet de loi qu’elle rédige, et dont les grandes
lignes seront adoptées par le Grand Conseil en 1863, maintient la souveraineté
de D’état sur 'église mais dote celle-ci d’organes administratifs: conseils de
paroisse, conseils d’arrondissement, synode, qui font d’elle un corps dignement
constitué, capable de s’exprimer. Les amendements de 1908 ont renforcé
lautorité du synode qui, en fait, dirige I’église vaudoise sous la haute et
bienveillante surveillance du Conseil d’état. Grace & quoi, nos coreligionnaires
vaudois vivent & 'aise dans une situation paradoxale qui réalise le veeu de
Louis Durand, en 1861: «Ce que nous voulons, c’est une Kglise libre ef
nationale, libre ef salariée par I’Etat.» Jean-Daniel Burger, Neuchéatel



150 Rezenstonen

ANDRrREAS LiNDpT, Protestanten — Katholiken — Kulturkampf. Studien zur
Kirchen- und Geistesgeschichte des neunzehnten Jahrhunderts. Zirich, EVZ-
Verlag, 1963. 196 S. Fr. 13.80.

Mit dieser Arbeit legt Lindt erneut eine zur jiingsten Schweizer Kirchen-
geschichte vor. Davon ausgehend, da3 die Beziehungen zwischen Protestan-
ten und Katholiken heute weitgehend mit im 19. Jahrhundert wurzelnden
«Stimmungen, Antipathien und Ressentiments» belastet sind, will Lindt «den
mannigfachen Gegebenheiten, Entwicklungen und Motiven» dafir im 19.
Jahrhundert nachspiiren (S. 7f.). Damit greift er ein aktuelles Thema auf,
das heute zweifellos Gehor finden wird und auch soll. Deshalb kann man nur
dem Verfasser und dem Verlag fiir das Erscheinen dieser Schrift bestens
danken, zumal einige Schonheitsfehler weniger ins Gewicht fallen.

Nach Lindt lagen die Grunde fir das Verhalten der Protestanten im
schweizerischen Kulturkampf weitgehend in den aus der Zeit des Sonder-
bundkrieges stammenden Ressentiments (S. 118). Nicht sachliche Griinde
standen zwischen den Parteien, sondern eben jene Ressentiments. Das diirfte
aber in dieser Schérfe nicht ganz zutreffen. Zwischen den Parteien standen
doch auch die konfessionellen Gegensétze und vor allem die fortschrittlichen
Ideen des 19. Jahrhunderts. Darum sollte man gerade die echten, freilich
héufig iiberspitzten Gegensétze zwischen den Liberalen und dem allem Mo-
dernen abholden Katholizismus romisch-jesuitischer Priagung nicht {iber-
sehen. Dies um so weniger deswegen, weil heute die katholische Kirche dabei
ist, manche liberale Forderung von damals zu erfiillen, also diese als berech-
tigt anzuerkennen.

Methodisch geht Lindt so vor, dal3 er zuerst das Verhéltnis einzelner und
dann das der schweizerischen protestantisch-kirchlichen Presse zum Katholi-
zismus untersucht. Die Untersuchungen zum ersteren Verhéltnis sind Lindt
besonders gut gelungen. Die Studie iiber Jeremias Gotthelf und sein Verhilt-
nis zum Katholizismus zum Beispiel liest man mit etlichem Genuf. Die
Studien iiber die Presse — Lindt behandelt die Zeitungen einzeln — zeigen, wie
schon die Arbeit Beisers iiber die damalige amerikanische und die des Re-
zensenten iber die damalige deutsche evangelische Presse zu diesem Thema,
dall wegen der weitgehend gleichen Berichte und Meinungen in den verschie-
denen Zeitungen eine einzige Zeitung unter Beriicksichtigung der tibrigen zur
Darstellung geniigt und geniigen muf3, um den Leser durch Wiederholungen
nicht zu ermiiden. Aus demselben Grunde wire Lindt seinen Lesern etwas
entgegengekommen, wenn er seine Studien tiber die einzelnen mit denen {iber
die Presse verbunden hétte. So wiirde wegen der journalistischen Tétigkeit der
einzelnen, wie beispielsweise Jacob Burckhardts, ihre Meinung nicht zweimal,
einmal bei den Studien iiber ihr Verhéltnis zum Katholizismus und einmal bei
dem ihrer Zeitung behandelt werden. Ulrich Nembach, Disseldorf-Oberkassel

Kurr LtTHI, Gott und das Bose. Hine biblisch-theologische und systematische
These zur Lehre vom Bisen, entworfen in Auseinandersetzung mat Schelling
und Karl Barth. Zirich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1961. 296 S. Fr. 23.—.

Ein tiefes Wissen spirt man diesem Buch an, sowohl seiner Gesamtinten-
tion wie auch der Ausarbeitung seiner einzelnen Teile: das Wissen darum,



Rezenstonen 151

dafl die Frage nach dem Bdsen kein abstraktes Problem ist, diktiert von der
spekulativen Neugier einiger weltfremder Leute, sondern ein aufs engste mit
der Frage nach Gott verbundenes Problem, ein die Existenz beriihrendes
Problem, das man nur lost entweder im Glauben oder im Unglauben.

Nach einer kurzen, programmatischen Einleitung gliedert sich das Buch
in drei Hauptteile, die die Behandlung des Themas in Einzelaspekten er-
moglichen sollen und die es zugleich in weitgespannte Perspektiven einstellen.

Der erste Teil, der als Ausgangsbasis fur die folgenden dient, untersucht
das Problem des Bésen nach seiner Struktur bei F. W. J. von Schelling und
K. Barth. Die Wahl dieser Gegeniiberstellung mag verwundern. Der Ver-
fasser gibt fiir sie eine ziemlich allgemein gehaltene Begriindung an, indem er
Schelling «den Philosophen der Offenbarung» und Barth «den Theologen der
Offenbarung» nennt (S. 7). Aber es ist deutlich, daB sie sich in ihrer Proble-
matik ihm anbietet aus dem Vergleich des Gedankengutes der beiden Ge-
lehrten heraus, die doch zeitlich und geistesgeschichtlich so weit auseinander-
liegen; das wird einem schlieB3lich auch klar an der systematischen Vervoll-
stédndigung, um die sich die Arbeit bemiiht. Unter anderem ist nicht ohne Be-
deutung die Wertung des deutschen Idealismus «in seinen tiefsten Intentio-
nen», die Darstellung dessen, was besonders bei Schelling als eine «sékulari-
sierte und anthropologisierte Theologie» (S. 282f.) erscheint, und die An-
spielung auf die These von Hans Urs von Balthasar uber die idealistischen
Zige in der Theologie Barths.

Die Schau Schellings wird selbstverstindlich nicht nur an Hand der
Quellen, sondern auch auf Grund der neuesten Sekundéirliteratur untersucht,
und beides erlaubt es — nach der Meinung des Verfassers —, ihn als echten
theologischen Gesprichspartner zu sehen. Mit Bestimmtheit wird eine Ab-
héngigkeit Schellings von Mystik und Theosophie vertreten, besonders von
Jakob Bohme und Friedrich Oetinger. Das Risiko einer allzu positiven
Wertung des deutschen Philosophen, vom Verfasser selbst bemerkt (S. 266),
wird begrenzt, wenn nicht ausgeschlossen, durch einen energischen Willen
zur Kritik und zur Vollstdndigkeit im Vergleich.

Die Schau Barths wird entsprechend den Linien der berithmten, wenn auch
noch nicht vollstdndig ausgefuhrten Lehre vom Nichts im Band I1I/3 der
Kirchlichen Dogmatik vorgelegt. Trotz gewisser Reserven und trotz gelegent-
lich freier Kritik («Karl Barth ist ein kirchlicher Lehrer, der zur Freiheit er-
zieht, auch zur Freiheit im kritischen Zurtckfragen», S. 10) bemerkt der
Verfasser hinsichtlich der streng christologischen Betrachtungsweise des
Problems des Bosen: «Es ist das Verdienst Karl Barths, das alles mit einem
solchen theologischen Ernst auszusagen, dall man hier nicht hinter Barth
zurlickgehen sollte und durfte» (S. 272).

Der erste Teil schlieBt mit einem detaillierten Vergleich zwischen der
Losung Schellings und der Barths.

Der zweite Teil pruft das biblische Stellenmaterial zum Problem des
Boésen exegetisch durch: im Alten Testament die Gestalt des Satans, die
Damonologie, die Vorstellung vom Chaos, die Geschichte der Erbsiinde, die
Problematik des Hiob-Buches, das Motiv des Teufels und des Reichs der
Finsternis, das «mysterium tremendum» Jahwes; im Neuen Testament die



152 Rezensionen

durch das spdte Judentum gegebenen Voraussetzungen und darauf folgend
die Satanologie und Damonologie der Synoptiker, der Johanneischen und
Paulinischen Schriften sowie der iibrigen kleineren Schriften des Neuen
Testaments unter besonderer Beachtung der Apokalypse und bestimmter
Schliisselbegriffe. Diese Beurteilung der biblischen Grundlagen nimmt einen
betriachtlichen Teil des Buches ein (von S. 115 bis S. 265), und man wird
gerne die ausgezeichnete Bibliographie zum Thema in Anspruch nehmen. Der
Abschnitt schliet ab mit einem interessanten Vergleich zwischen den Er-
gebnissen der Exegese und der Position von Schelling und Barth, der freilich
unserem Urteil nach systematisch nicht geniigend ausgearbeitet ist.

Der dritte und letzte Abschnitt méchte der eigentlich systematische Teil
der Arbeit sein, und zwar unter dem vielversprechenden Titel: «Versuch
einer Neufassung der Lehre vom Bdsen». Dabei geht der Verfasser von der
Feststellung aus: «Die Bibel kennt babylonische und iranische, hellenistische
und gnostische Denkformen und Schemata und verwendet sie. Jedenfalls:
die Bibel vertritt keine prinzipielle Skepsis gegen eine Indienststellung von
Denkformen, sie macht davon aber kritischen Gebrauch, kritisch im Sinne
einer Zurechtstellung von der Sache her» (S. 277). In diesem Sinn will der
Verfasser bei seinem Versuch, das Problem, das ihn bewegt, neu zu formu-
lieren, bestimmte begriffliche Schemata verwenden — im vorliegenden Fall
die von Schelling —, indem er sie aber mit biblischen Gehalten fillt. Zugleich
will er die von Barth dem Problem gegebene Gestalt durch Korrektive, die
aus den gesamten Daten der Exegese von Altem und Neuem Testament ge-
wonnen sind, erweitern, wobei er sie aber durch neue Beziige vervollstandigt.
Der Verfasser stellt seine Thesen zur Diskussion in dem BewuBtsein, dal} es
sich dabei nicht um eine «creatio ex nihilo» handelt, sondern um einen Dialog
mit der Vergangenheit (S. 282).

Worin bestehen diese Thesen? — 1. Zu Schelling: Der Verfasser glaubt, fir
die Klirung des Problems des Bésen die Schellingsche Lehre von den Unter-
schieden in Gott als durchaus sinnvoll annehmen zu kénnen. Er korrigiert sie
jedoch sofort dadurch, dafl er bestreitet, es kénne in Gott auch nur die ideale
Moglichkeit zum Bosen geben. Er behauptet, daf3 der eine Gott sich in einer
Anzahl von Eigenschaften, die nicht voneinander getrennt werden kénnen,
offenbare und daB das Bdse sich auBerhalb des Géttlichen realisiere, wenn
man dabei an eine von den Eigenschaften Gottes isoliert denke, die dann in
ihrer Isolierung als schlecht und bedrohend, gefihrlich in ihrer gottlichen
Potenzialitét erscheinen miisse (S. 267). Die Gerechtigkeit und das Gericht
Gottes z.B. sind vollkommen und also gut nur in ihrer Beziehung zur Liebe
und zum Erbarmen Gottes, unvollkommen und méglicherweise schlecht aber
aullerhalb dieser Relation. Die furchtbare Gréfie des Bosen, seine satanische
Gewalt liegt darin, dafl es eine usurpierte Eigenschaft Gottes ist, eine Ver-
filschung des Gottlichen ins Widergdéttliche (S. 280). — 2. Zu Barth: Der Ver-
fasser verbindet Barths Gotteslehre mit seiner Lehre vom Bésen oder vom
Nichts. Der christologische Ansatz Barths — fiir den das Bése aullerhalb von
Christus ein unergriindliches Geheimnis ist, das eben nur in Christus erkannt
werden kann, d.h. vom Sieg Christi aus gesehen, der es unterwirft und ver-
nichtet — wird von Liithi beibehalten. Gleichwohl bemerkt Lithi, da3 Barth



Rezensionen 153

den einzelnen Géngen der Schlacht, die diesem Sieg vorangeht, nicht geni-
gend Rechnung trigt, dafl er also nicht allen Aspekten des biblischen Zeug-
nisses das schuldige Gehor schenkt. «Die Triumphalitdt des Neuen Testa-
ments kann niemals ein Absehen von der Realitdt des Kampfes gegen dasg
Gegenreich bedeuten. Wer Barths Intention iiberbetonte, kénnte schon nicht
mehr beten: ,Erlose uns von dem Boésen!‘» (S. 263). Trotzdem wird in dieser
Perspektive «Lehre vom Bésen, wenn es rechte Lehre ist, Aspekt der Christo-
logie» (S. 271), d.h. des Einsatzes Gottes zugunsten seiner Schépfung. Im
Lichte Christi gelingt es nun dem Menschen, den Ubergangscharakter des
Bosen und folglich auch des Gerichts und des Zornes Gottes gegen das Bose zu
erkennen. Das Wesen Gottes erschlieBt sich als ein Kosmos von Vollkommen-
heiten, in dem die Giite, das Erbarmen und die Gnade den Primat haben
gegeniiber anderen Vollkommenheiten wie der Gerechtigkeit, der Macht und
der Freiheit.

Auf diese Weise hilt es Liithi fiir moglich, eine Entsprechung zwischen der
Lehre Schellings (und damit auch der von Béhme mit ihrer Sicht des «Her-
zens Gottes», d.h. der Liebe als wahre Gottheit Gottes) und der Lehre von
Barth festzustellen. Damit bringt er freilich das Problem in eine zu grofe
Spannweite, als daB so die mangelhafte biblische Begrindung der einen oder
der anderen Anschauung ausgeglichen werden kénnte. Naturlich will der Ver-
such Liithis nicht eine Lésung der Frage nach dem Ursprung des Bosen ge-
ben, sofern es «nur als Phidnomen beschrieben, nicht mit einer logischen
Kausalitat erklart werden» kann (S. 275), sondern er méchte «eine Diskussion
uber die so bedringende und dringliche Frage des Bosen als Frage des christ-
lichen Glaubens auslésen» (S. 286). Die Arbeit ist sicherlich ein ernsthafter
Beitrag, dem man bei der zukiinftigen Beschéiftigung mit dem Problem des
Bésen wird Rechnung tragen miissen. Aber wenn man das Buch gelesen hat,
148t sich der Eindruck nicht ganz verbannen, es seien da doch manche An-
schauungselemente der beiden untersuchten Autoren in einem bestimmten
Sinn zugeschnitten worden, was noch dazu durch den ein wenig scholasti-
schen konstruierten Zusammenhang belastet ist und deswegen eine gewisse
Schwerfilligkeit aufweist. Das wird eher auf den gewidhlten Ausgangspunkt
zuriickzufiihren sein als auf eine wirkliche und eigene Neudurchdenkung des
Problems. Vielleicht hat sie nicht in der Absicht des Verfassers gelegen, aber
sie wire bestimmt hilfreich gewesen. Was schliefllich die vorgeschlagene
Lésung betrifft, so fragt man sich doch mit einer gewissen Unschlissigkeit,
ob sie einen wirklichen Fortschritt fiir das Problem darstellt, das uns bewegt.

Vittorio Subilia, Rom

GERHARD SAUTER, Die Theologie des Reiches Gottes bevm dlteren und jiingeren
Blumhardt. = Studien zur Dogmengesch. und system. Theol., 14. Zirich-
Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1962. 355 S.

In der Literatur iber die beiden Blumhardt lassen sich vier Gruppen
unterscheiden: 1. Biographie und Erinnerung, 2. Auswahl- und Einzelausga-
ben von Texten mit Einfithrungen, 3. Auswertung besonderer Gesichts-
punkte, z. B. Krankheits- und Heilungsprobleme beim Vater, religi¢s-soziale
Aspekte beim Sohn, 4. die theologisch-systematische Verarbeitung der Bot-



154 Rezensionen

schaft von Vater und Sohn. Diese letzte Aufgabe ist erst in den beiden ver-
gangenen Jahrzehnten griindlich in Angriff genommen worden. Neben der
Aufnahme der theologischen Thematik an verschiedenen Stellen in Karl
Barths Kirchlicher Dogmatik stehen gréflere Einzelabhandlungen, so zur
Lehre vom Heiligen Geist, zu den Hoffnungsgedanken, zur Geschichts-
theologie, zur Seelsorge. Schon diese summarische Aufzahlung zeigt die Viel-
falt der Anregungen, die von den beiden Blumhardt ausgeht. Es scheint sich
eine Parallele zu Kierkegaard abzuzeichnen, dessen Aufnahme in Philosophie
und Theologie auch erst Jahrzehnte nach seinem Tode erfolgte.

Gerhard Sauter legt einen Versuch vor, die Botschaft von Vater und Sohn
unter dem iibergreifenden Gesichtspunkt des Reiches Gottes zu betrachten.
Methodisch einzig richtig vorgehend, nimmt er das Stichwort des Mo6ttlinger
«Kampfes»: «Jesus ist Sieger!», zum Ausgangspunkt seiner Interpretation
der Botschaft des dlteren Blumhardt. Der Reich-Gottes-Gedanke erscheint
so als eine begriffliche Konzentration des Satzes «Jesus ist Sieger», die Ver-
kiindigung als eine Funktion dieses Themas. Die Untersuchung der theo-
logiegeschichtlichen Voraussetzung zeigt eine indirekte Spur zu Bengel auf,
doch handelt es sich mehr um eine allgemeine Beeinflussung durch die dem
Reich-Gottes-Gedanken aufgeschlossene wiirttembergische Theologie als um
eine direkt nachweisbare Abhéngigkeit. Mit dem Aufweis der sachlichen und
thematischen Grenzen der Verkiindigung des dlteren Blumhardt leitet die
Darstellung zum Sohn hintiber.

Die einheitliche und trotz aller Systemlosigkeit innerlich relativ fest ge-
fugte Verkiindigung des Vaters lie} eine verhiltnisméafig kurze Darstellung
zu. Nur knapp ein Funftel des Buches ist ihm gewidmet. Es ist zu fragen, ob
Sauter nicht manchen Motiven, so der Beurteilung der Mission, zu wenig
Gewicht beilegt. Man sollte nicht gewisse Seiten der Botschaft als sekundir
behandeln, wenn sie nicht ins Schema der Betrachtung passen. Immerhin
wird man bei einiger Kenntnis der Schriften des Vaters sagen diirfen, da3
Sauter seine Botschaft nirgends gewaltsam verzeichnet, wenn auch die Fiille
der Motive nicht zum Ausdruck kommt.

Der weitaus grollere Teil der Arbeit handelt vom Sohn. Den vier Perioden
seiner Verkiindigung, wie sie bereits Lejeune in seiner grundlegend bedeut-
samen Auswahlausgabe herausgearbeitet hat, nachgehend, entfaltet Sauter
die Botschaft des jingeren Blumhardt, dabei stets Gewicht auf die Haupt-
motive legend: das Versténdnis der «Welt», die Christologie, die Eschato-
logie. Eine systematische Besinnung auf das Thema Reich Gottes in biblischer
Sicht, auf die Probleme « Wirklichkeit» und « Welt» und auf die Eschatologie
beschlieBt den Band. Zusammenfassende Thesen und zwei bisher unver-
offentlichte Andachten des jiingeren Blumhardt sind beigegeben.

Sauter stellt die Botschaft der beiden Blumhardt nicht nur dar, sondern
legt immer einen kritisch-priifenden Mafstab aus eigener theologischer Be-
sinnung an. Dadurch ergibt sich, in Verbindung mit einem enormen und
weitverzweigten theologiegeschichtlichen Wissen, ein héchst lebendiges Ge-
sprach mit der zentralen Reich-Gottes-Botschaft, wie es in der bisherigen
Blumhardt-Literatur einzig dasteht. Die kritische Verarbeitung der fritheren
theologischen Bemiihungen um die beiden Blumhardt ist in erstaunlichem



Rezensionen 155

Maf3 gelungen. Von besonderm Wert erscheinen die sténdigen Hinweise auf
die Ansétze der Theologie bei Karl Barth, soweit sie mit Blumhardt zusam-
menhéngen. Es ist unmdéglich, in dieser Anzeige auf die vielen Fragen, die
Sauter aufwirft und zu beantworten versucht, einzugehen. Nur einige Einzel-
heiten herauszugreifen und kritisch zu beleuchten, wire ungerecht. Es mul3
aber auf einen Gesamteindruck hingewiesen werden. Unter der Uberfiille von
historischen und systematischen Beziehungen nach riickwérts und vorwiirts,
nach rechts und links leidet zweifellos die klare Linienzeichnung der Bot-
schaft von Vater und Sohn. So anregend das Buch sein mag, so trefflich es
sich um die genaue Erfassung der Eigenart dieser beiden Verkiindiger des
Reiches Gottes bemuht, so dankbar man die zahllosen Seitenblicke auf die
gegenwirtigen theologischen Fragestellungen zur Kenntnis nimmt, so kann
doch nicht von einer eigentlichen Darstellung die Rede sein. Es handelt sich
im Grunde um eine #ullerst beziehungsreiche, von bester Kenntnis der
neueren Theologiegeschichte getragene Monographie tiber das Reich-Gottes-
Verstindnis von Blumhardt d. A, bis Barth, ja bis in die neueste exegetische
und hermeneutische Diskussion hinein. Aber eine wirkliche Theologie des
Reiches Gottes vor allem des élteren Blumhardt ist noch ungeschrieben.

LK. G. Riisch, Schaffhausen

Kurr FrOR, Biblische Hermeneutik. Minchen, Chr. Kaiser Verlag, 1961.
397 S.

Das Buch Frors ist eine aullerordentlich klare, sprachlich und sachlich
uberlegen geschriebene Einfiihrung in die weitverzweigten Probleme der
biblischen Hermeneutik. Die griundliche Kenntnis der Literatur und die
wohltuende Einfachheit der Sprache machen das Werk zu einem hilfreichen
Arbeitsbuch fiir Pfarrer und Religionslehrer, das Information und Orientie-
rung verschafft, aber auch dem mit den Problemen Vertrauten immer wieder
neue Anregung und Einsichten gibt.

Der erste Teil behandelt die Grundfragen biblischer Hermeneutik mit
einem kurzen Uberblick iiber die Geschichte der Schriftauslegung und einer
Behandlung der heute in der Mitte der hermeneutischen Auseinander-
setzungen stehenden Begriffe Mythos, Apokalyptik, Sage-Legende, Typo-
logie und Heilsgeschichte. Man merkt es den Ausfithrungen Seite um Seite
an, daf} sie herausgewachsen sind aus der Arbeit und Situation des pralkti-
schen Theologen, der zutiefst vom Problem der homiletischen und kate-
chetischen Verkiindigung an den Menschen von heute bewegt ist und gerade
darum von der den biblischen Texten geméfBien Fragestellung ausgeht. Denn
die tiberlieferten Texte sind selbst nur zu verstehen als «Predigt, in der das
Bekenntnis der Gemeinde sich ausgesprochen hat und auf die sie hort, um ihr
eigenes Bekenntnis buchstabieren zu lernen.» Das gehért zum Wesen der
biblisch-theologischen Hermeneutik, daf} sie «die allem verstehenden Inter-
pretieren vorgegebene Situation des gemeinsamen Hérens auf die Stimme des
Christus praesens nicht aus dem Auge verliert» (S.18). Fror grenzt sich gegen
jede vom Fundamentalismus, positivistischen Historismus oder vom Seins-
entwurf der Existenzphilosophie gepriagte Hermeneutik ab. Wesentlich ist thm,
dafBl die hermeneutische Besinnung auszugehen hat von der vorgegebenen



156 Rezensionen

«geschichtlichen Situation, aus der heraus und in die hinein die Uberlieferung
ausgelegt wird». Diese ist bestimmt durch das Gegeniiber des dreieinigen
Gottes, der von der «versammelten Gemeinde als Person angerufen und be-
zeugt wird». Beides, Anrufung und Bezeugung ist aber nur méglich in gegen-
stéandlicher Rede.

Fror 1aBt es aber nicht bei der Durchfiihrung grundsétzlicher Darlegungen
bewenden, sondern gibt im zweiten Teil seines Buches eine ausfiihrliche
praktische Erprobung seiner Hermeneutik, den Versuch einer «trinitarischen
Interpretation» des A.T. und N.T. in ihrer Verschiedenheit und Einheit. —
Die Auslegung des A.T. stiitzt sich hauptsichlich auf die Arbeiten von Noth
und von Rad. Das erfahrenes Geschichtshandeln Gottes berichtende und
interpretierende Bekenntnis wird — vielschichtig bereichert durch zuge-
wachsene Glaubenserfahrungen — lebendiges Zeugnis fiir die Gegenwart und
weist tiber sich hinaus auf kommendes goéttliches Handeln, das sich erfiillt im
Kommen Jesu und des Reiches Gottes. — Auch an einigen wichtigen Text-
gruppen des N.T. wird die hermeneutische Arbeit eingelibt (Kindheit Jesu,
Anbruch der Gottesherrschaft, Gleichnisse, Bergpredigt, Wunder, Leidens-
geschichte, Wirken des Auferstandenen, Gesetz-Evangelium-Parénese, escha-
tologische Texte). Im Vordergrund steht hier die Auseinandersetzung mit der
neuen Leben-Jesu-Forschung der Bultmannschule.

Man kann gewil manche Einzelprobleme anders sehen (z. B. das Christus-
zeugnis im A.T., das paulinische Versténdnis des A.T. und des Gesetzes, die
«Heilsgeschichte», manche historische Urteile), aber hinter die entscheidenden
Gesichtspunkte dieses Buches sollte man nicht mehr zuriickgehen. Die
Kirche darf von Herzen dankbar sein, dall ihren Pfarrern und Lehrern nach
der steigenden Flut philosophisch-hermeneutischer Theorien ein so eminent
praktisches Buch geschenkt worden ist. Mathias Rissi, Richmond, Va.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawrlz. The Ecumenical Review 16,2 (1964) : H- J. Margull, Evangelism
in Ecumenical Perspectives (133-145); C. W. Williams, Evangelism and
the Congregation (146-152); Th. Wieser, A New Ecumenical Discussion
on the Congregation (153-157); R. A. Nelson, Scripture, Tradition and Tra-
ditions (158-163); J. Meyendorff, The Significance of the Reformation in the
History of Christendom (164-179). Evangelisches Messions-Magazin 107, 4
(1963): H. Rothlisberger, Wille Gottes — Gesetz — Dekalog. Eine fur unseren
christlichen Unterricht verhéngnisvolle Gleichung (133-150; 3 Vota: 150-
156). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 10, 3 (1963): A.
Fries, Werke Alberts des GroBen als Quellen der Summa, philosophiae unter
dem Namen des Robert GroB3eteste (257-290); J. Kuniéi¢, Theologia moralis



	Rezensionen

