
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Festschrift für Friedrich Smend zum 70. Geburtstag, dargebracht von Freunden
und Schülern. Berlin, Verlag Merseburger, 1963. 100 S. DM 26.-.

Die Schrift umfaßt 13 Beiträge von Freunden und Schülern, größtenteils
aus Berlin, und die Bibliographie Friedrich Smend, Professor für Liturgik
und Kirchenmusik an der Kirchlichen Hochschule in Berlin. Nach Form und
Inhalt sind die Beiträge sehr verschiedenartig. Wissenschaftliche Abhandlungen

aus dem Gebiet der Altphilologie (H. Hommel), des Alten Testaments
(R. Rendtorff), des Neuen Testaments (U. Wilckens) und der Musikforschung
(H. Besch, Chr. Wolff, F. Schnapp, R. Elvers) wechseln ab mit Betrachtungen
(H. Vogel, F. Dehn), Berichten über Bibliotheken (J. Heydrich, H. Steinberg)
und persönlich gefaßten Briefen (Chr. Berg, P. Wackernagel). Ganz abgesehen
davon, daß in vielen dieser Beiträge interessante und zum Teil neue
Forschungsergebnisse publiziert werden, erhält die Schrift als Ganzes Wert und
Bedeutung auch dadurch, daß durch ihren Aufbau die Persönlichkeit des

Gefeierten selbst mit seiner vielseitigen wissenschaftlichen, bibliothekarischen
und allgemein menschlichen Tätigkeit greifbar wird.

Helene Werthemann, Basel

Samuel Amsler, David, Roi et Messie. La tradition davidique dans VAnden
Testament. Cahiers théologiques, 49. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé,
1963. 83 S.

In den drei Kapiteln «David und das Credo Israels», «Die ersten
Traditionen über David» und «Die Entwicklungen der davidischen Tradition»
stellt Samuel Amsler, Professor an der theologischen Fakultät in Lausanne,
die Entwicklung des israelitischen Credos von seinen Anfängen in der alt-
testamentlichen Amphiktyonie bis zu seinem Eingang in das Messiasbild des

neuen Bundes dar. Eine maßgebliche Erweiterung und Vertiefung fand das
Credo, dessen älteste Formulierung der Autor in Deut. 26, 5-9 findet, unter
anderem durch die Gestalt Davids. Aus den historischen Gegebenheiten erhob
sich diese königliche Gestalt früh ins Theologische und verdichtete sich später
ins Messianische und Eschatologische. Ursprünglich neben dem Credo stehend
hatte das theologische Bild Davids zuerst Mühe, sich mit ihm zu verbinden,
gelangte aber zuletzt bis ins Zentrum des Glaubens und der Hoffnung Israels.

Schon die ersten Traditionen in den Ladeerzählungen, in den Geschichten
vom Aufstieg und der Nachfolge Davids, auch in den «letzten Worten
Davids» (1. Sam. 4 bis 1. Kön. 2) bezeugen die Ansatzpunkte, die in den
Psalmen und Propheten, in der nachexilischen Geschichtsschreibung und im
Spätjudentum (z.B. Qumran), ausgezogen, erweitert, vertieft, da und dort
anders akzentuiert, zum Messiasbild des Spätjudentums führten. Prof. Amsler
versteht es vortrefflich, in gedrängter Form die Leitgedanken in der Fülle der
Zeugnisse aufzuzeigen. Die zahlreichen exegetischen und theologischen
Details offenbaren dem Kenner die immense Arbeit, die hinter der Studie
steht. Ein Register der zitierten Bibelstellen erhöht den Wert der Arbeit.



Rezensionen 137

Mag sein, daß man da und dort anderer Meinung sein kann, aber auf alle
Fälle wird jederman die Arbeit mit großem Gewinn und Dank an den
Verfasser lesen und studieren.

Armin Schwarzenbach, Tägerwilen, Kt. Thurgau

Johannes Lindblom, Prophecy in Ancient Israel. Oxford, Basil Blackwell,
1962, VII + 472 S.

Das vorliegende Werk hat im Schrifttum Lindblom's einen Vorläufer in
seinem 1934 auf Schwedisch erschienenen Buch: «Profetismen i Israel». Wie
der Verfasser im Vorwort ausführt, ist aber das neue Werk mehr als eine
bloße Übersetzung des alten. Es ist eine neue Darstellung des großen
Gegenstandes, wobei besonders die Anschauungen über das Werden der prophetischen

Literatur modifiziert seien.
Das Werk gliedert sich in fünf Kapitel, auf die am Schluß (S. 423-472)

acht ergänzende Darlegungen zu einzelnen Problemen des vorangehenden
Textes folgen; es reiht sich ein Abkürzungsverzeichnis an, ferner eine
beträchtliche Bibliographie und drei verschiedene Indices. Aus der
Bibliographie verdient die Liste von Lindblom's eigenen Arbeiten hervorgehoben
zu werden, zeigt sie doch zwischen 1914 und 1958 24 Beiträge, von denen die
meisten dem alttestamentlichen Prophetismus gewidmet sind. Die Reihe
derselben läßt auch erkennen, daß Lindblom wie einst Gunkel zuerst auf neu-
testamentlichem Gebiet gearbeitet hat.

Von den Anfängen her eignet ihm ein weiter religionsgeschichtlicher Blick.
In dem neuen Werk tritt das besonders im ersten Kapitel (S. 1-46) hervor,
in welchem die prophetischen Erscheinungen außerhalb Israels besprochen
sind. Wie schon in der grundlegenden Studie von 1924 über: «Die Literarische
Gattung der prophetischen Literatur», so weist Lindblom wiederum auf die
Mystikerin Birgitta von Schweden hin, da sie im Kreise verwandter Gestalten
den alttestamentlichen Propheten besonders nahe stehe (S. 26).

Das zweite Kapitel (S. 47-104) ist den Anfängen der prophetischen
Bewegung in Israel bis auf Elia und Elisa gewidmet. Dabei hält Lindblom
(S. 97ff.), wie schon in seinem Beitrag zur Eissfeldt-Festschrift1, daran fest,
daß sich der namentlich von Hölscher behauptete kanaanäische Ursprung
des ekstatischen Prophetentums nicht erweisen lasse. Seine Anfänge in Israel
seien verborgen, und sie könnten angesichts der Allgemeinheit ekstatischer
Phänomene unter den Völkern bis in die nomadische Vorzeit der Hebräer
zurückreichen.

Das große dritte Kapitel (S. 105-219) beschäftigt sich mit den klassischen
Propheten hinsichtlich ihrer religiösen Erfahrung und ihrer Tätigkeit. Zum
Verständnis der ersteren macht der Verfasser erneut seine an der mittelalterlichen

Revelationsliteratur gewonnenen Einsichten fruchtbar, ohne daß
dadurch die Sonderart der alttestamentlichen Propheten als mit dem göttlichen
Wort betrauten Boten verwischt würde. - Im Zusammenhang mit der Tätigkeit

kommt (S. 206ff.) auch die heute viel verhandelte Frage nach der Stellung

der Schriftpropheten zum Kult zur Sprache. Sie wird klug abwägend

1 J. Lindblom in [O. Eissfeld], VonUgarit nach Qumran (1958), S. 89-104.



138 Rezensionen

dahin beantwortet, daß hier Tempelpropheten wie Habakuk, Nahum, Joel,
Maleachi und Sacharja die andern - darunter Jesaja und Hesekiel - gegenüber

stehn, die keine Kultpropheten im strengen Sinn gewesen seien. Wenn
man hier auch gerne zustimmt, so ist doch zu bedauern, daß Lindblom nicht
mehr Gelegenheit hatte, zu den von Würthwein und Wolff vorbereiteten
Thesen Reventlow's Stellung zu nehmen, wonach der Prophet mit seinem

Auftrag in die «Bundesverkündigung» hineingehört, deren Gegenüber von
Segen und Fluch er je in die konkrete zeitgeschichtliche Situation hineinstellt.

2 Auf diese Weise ist auch für die klassischen Propheten eine enge
Verbindung mit dem Kult angenommen, ohne daß sie dadurch zu eigentlichen
Tempel- oder Kultpropheten würden, da der hinter ihnen stehende Kult
nicht der in Opfer und Ritual sich ausprägende und kanaanäisch beeinflußte
ist, sondern der echt israelitische, die amphiktyonische Tradition fortsetzende
und vom Wort Jahwe's beherrschte.

Im vierten Kapitel (S. 220-291) spricht Lindblom über das Werden der im
Alten Testament überlieferten Prophetenbücher und im fünften (S. 292-422)
über die Religion der Propheten. Das letztere bildet das eigentliche Hauptstück

des Buches, und aus ihm sei vor allem der Abschnitt hervorgehoben
über: «Die Religion der Propheten und die Mystik» (S. 299-311). Darüber
hatte Lindblom schon früher einmal geschrieben mit dem Ziel, die im
verschiedenen Gottesverhältnis begründeten Unterschiede zwischen Mystik und
Prophétie herauszustellen, wie sie bestehen trotz mancher phänomenologisch
und literarisch vorhandenen Ähnlichkeiten.3 Die damals gewonnenen
Einsichten konnten im wesentlichen beibehalten werden. Sehr schön ist es auch,
wie es dem Verfasser gelingt, in den beiden Schlußabschnitten (S. 375ff.)
zuerst das exilische und dann das nachexilische Prophetentum darzustellen,
und zwar so, daß je hervortritt, was von früheren Epochen beibehalten
wurde und was neu (oder neu akzentuiert) hinzukommt.

Über den 2. Band der von Rad'schen Theologie hinweg stellt das
vorliegende Werk ein würdiges Gegenstück dar zum Propheten-Buch Hölscher's
von 1914. Die beiden Darstellungen sind gleich gediegen, ähnlich umfassend
und einander verwandt durch die psychologisch-religionsgeschichtliche
Orientierung ihrer Verfasser. Sie unterscheiden sich aber charakteristisch durch
die in erster Linie zum Vergleich herangezogenen Parallelen : Solche aus dem
kanaanäischen, hellenistischen und arabischen Bereich bei Hölscher, solche
aus der mittelalterlichen Revelationsliteratur bei Lindblom. Das bringt mit
sich, daß bei ersterem bei den Propheten etwas mehr die altertümlich-ekstatischen

Züge hervortreten und bei letzterem die geläutert-geistigen. Neben
der einen Sicht möchte man die andere nicht missen, und man freut sich, daß
es Lindblom vergönnt ist, in einer so glücklichen Weise die Ernte einer langen
wissenschaftlichen Bemühung einzubringen.

Johann Jakob Stamm, Wabern/Bern

2 H. Graf Reventlow, Das Amt des Propheten bei Arnos (1962), S. 104f. ;

ders., Kultisches Recht im Alten Testament : Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 60

(1963), S. 267-304.
3 Lindblom, Zeitschr. f. d. altt. Wissenseh. 57 (1939), S. 65-74.



Rezensionen 139

Johannes Bihler, Die Stephanusgeschichte im Zusammenhang der
Apostelgeschichte. Diss. München. Münchener theologische Studien, I. Hist.
Abt., 16. München, Max Hueber Verlag, 1963. XV + 260 S.

Für den Verfasser ist Lukas einfach der Erfinder des Stephanus-Berichts
und der Stephanus-Rede (Apg. 6, 1-8, 3), und diese müssen aus der Lukas-
Theologie erklärt werden (hinsichtlich des Rahmenberichts S. 28, der
Verteidigungsrede S. 86, der Heilsvorstellungen S. 127, der Hellenistengruppe
S. 238). Gewiß ist eine Untersuchung der lukanischen Stilisierung begründet,
wenn zudem ein Vergleich mit bekannten oder annehmbaren GeschichtsVerhältnissen

versucht wird. Lukas wollte nämlich als Historiker schreiben,
nicht als Fabeldichter. Hier aber wird im Sinne der Bultmann-Schule a priori
angenommen, Lukas habe das Idealbild der Zwölf geschaffen (als ob er Judas
übersehen hätte), darüber hinaus die Vorstellung der von ihnen abhängigen
Sieben. Dabei hätte Lukas die Gegner in Jerusalem wie die in Ephesus
(19, 1-7) eigentlich als häretische Judenchristen darstellen sollen, allein
zugunsten seiner These von der ursprünglichen Kircheneinheit machte er sie zu
Juden (S. 237f.). Bihler betont selber, daß es sich um Vermutungen handelt
(S. 251). Bo Reiche, Basel

Kurt Stalder, Das Werk des Geistes in der Heiligung hei Paulus. Zürich,
EVZ-Verlag, 1962. 523 S. Fr. 28.-.

Die umfangreiche Arbeit hat als Dissertation der Christkatholisch-theologischen

Fakultät der Universität Bern vorgelegen. Darum ist sie nicht nur
wegen des Themas interessant, sondern darf wohl auch als ein Zeichen für
die Beurteilung des alten Problems von Rechtfertigung und Heiligung in
der altkatholischen Kirche angesehen werden.

In der Einleitung wird die Problematik in einer Analyse der das Thema
charakterisierenden Elemente Hl. Geist und Heiligung entfaltet. Ist der Hl.
Geist eine «fremde Macht» und der Mensch nur der Schauplatz oder sein
Organ? Oder ist das Primäre die Individualität des Menschen und der Hl.
Geist nur ein «neues Prinzip», das die Individualität des Menschen zur
Vollendung bringt, ihm neue Qualitäten schafft? Oder gibt es noch andere
Möglichkeiten? Sind Gesetz und Rechtfertigung, Gesetz und Heiligung,
Geist und Gesetz und damit das Problem der Freiheit in ein System zu bringen,

in dem sich die Heiligung als Werk des Geistes erweist oder der Geist
sein Werk in der Heiligung des Menschen betreibt oder ist gar kein System
möglich? Diese Fragen will sich der Verfasser offen halten und ihre
Bestimmung versuchen nicht auf Grund von neuem Material, sondern durch
eine neue Analyse. Die dabei angewandte Methode soll die einer theologischen
Interpretation des Paulus aus ihm selbst, ohne besondere Berücksichtigung
genetischer Fragen sein, wobei vorausgesetzt ist, daß Paulus ein theologisches
System gehabt habe, aus dessen zentralem Satz, daß «Gott sich ja in Jesus
Christus offenbart» hat (S. 8), sich sowohl der Gottesbegriff wie auch das
Wesen des Geistes bestimmen lassen. Verfasser ist sich aber kritisch dessen

bewußt, daß «schon im Weg der Untersuchung eine Vorausbestimmung des

Ergebnisses liegen kann» (ibid.).



140 Rezensionen

Der 1. Teil entfaltet in drei Kapiteln das paulinisehe Zeugnis von Gott,
vom Hl. Geist und von der Wirkungsweise des Hl. Geistes (S. 9-100). Paulus
macht Jesus Christus als die Offenbarung Gottes namhaft; die Geschichte
Jesu ist die Offenbarung, weil sie von Gott gewirkt ist (S. 10f.). In der
Offenbarung geht es nicht um Lehre und die Übermittlung von Lehren wie in den
hermetischen Schriften und in der Gnosis, sondern um die persönliche
Begegnung Gottes mit dem Menschen als konkrete Geschichtlichkeit : Gott tritt
in Unverfügbarkeit und Freiheit dem Menschen gegenüber ; darin steht seine
Liebe. «Die Liebe wird... nur durch ihren Vollzug offenbart» (S. 16). Die
Selbstoffenbarung Gottes geschieht ausschließlich im Vollzug unserer
Rettung. Gleichwohl sei Gott auch abgesehen von uns auch für sich und in sich
der Liebende, Barmherzige, Gerechte, nicht im Sinn von Eigenschaften,
sondern von Selbstbestimmungen des göttlichen Wesens. Die Differenz zwischen
Gott und Kosmos, Gott und Mensch bleibt und ist nicht durch den
Emanationsgedanken oder mit der via negationis zu bestimmen, sondern allein
durch die Selbstoffenbarung Gottes, in der er nicht als ein «Es», sondern als
«Er» sich in seinem Geheimnis ganz offenbart (S. 18).

In Auseinandersetzung mit A. Schweitzer, R. Reitzenstein, W. Bousset,
E. Käsemann, R. Bultmann, H. Bertrams, M. Meinertz, C. H. A. Anderson
Scott, F. Büchsei wird die «Nebelhaftigkeit der .Resultate'» bei der
Bestimmimg des Begriffs des Geistes bei Paulus in der bisherigen Forschung
festgestellt (S. 23). Ausgangspunkt wird die Frage nach dem Geschaffenen.
Der Unterschied zwischen Geschaffenem und nicht Geschaffenem ist radikal.
Der Hl. Geist gehört auf die Seite Gottes und steht dem Geschehen gegenüber

wie Gott selbst. Das Kernproblem des paulinischen Geistbegriffes sei,
ob «Geist» ein spezielles göttliches Tun meine. Wie in Christus die göttliche
Machtentfaltung darin geschehe, daß er ein besonderes göttliches Sein ist,
in dem Gott für uns einsteht, so muß Paulus auch im «Geist» ein solch
besonderes göttliches Sein erkannt haben (S. 42). «Geist» steht also Gott
gegenüber als «ein wirkliches Sein». Aus alledem wird die Definition
gewonnen: «Der Hl. Geist ist für Paulus Gott selbst, sofern er aus sich heraustritt,

um in der Kirche und ihren Gliedern sein Werk zu vollenden und von
daher sogar sich selbst gegenüber für die Kirche und ihre Glieder
einzustehen» (S. 47). Zwar lasse sich diese Definition nicht unmittelbar aus Paulus
belegen; denn Paulus sei nicht Lehrer, der «eine neutral wißbare Kunde über
göttliche Dinge» mitteile, sondern Zeuge der «kontingenten, in persönlicher
Begegnung erfolgten... Offenbarung» (S. 48). Der Erklärer hingegen müsse
mit Definitionen arbeiten. Bei der Präzisierung der gewonnenen Definition
werden die Vorstellung von der Personalität des Geistes «als nicht sonderlich
empfehlenswert», weil «Geist» dann ein Wesen neben und außer Gott wäre,
abgelehnt ebenso wie die Vorstellung von der Substantialität des Geistes.
Wegen der Belastetheit dieses Begriffes von der Naturwissenschaft her sei
«der unhandlichere Begriff des .Seins'» vorzuziehen im Sinne einer «besonderen

Seinsweise des Geistes», «weil dieser Begriff eher dazu nötigt, sich
immer neu zu vergegenwärtigen, was damit gemeint ist. Wir meinen aber,
daß das sonst wenig differenzierte Reden von der .Substanz-Vorstellung' in
den paulinischen Geistaussagen uns jedenfalls den Hinweis darauf gebe, daß



Rezensionen 141

der Heilige Geist bei Paulus tatsächlich nicht nur ein Gedanke, nicht nur
eine Funktion und auch nicht nur ein Tun Gottes ist, sondern sein eigenes
Sein hat, das göttliche Sein, aber das göttliche Sein in der Besonderung als
Geist» (S. 68). Durch die Einwohnung des Geistes werde der Mensch nicht
selbst Geist oder Gott, Gott verliere sich nicht an den Menschen; es sei kein
Anlaß, «weder dem Erlösten selbst noch auch dem in ihm wohnenden Geist
göttliche Verehrung zu erweisen» (S. 69).

Die Wirkungsweise des Geistes ist zunächst aus seinem Werk zu erkennen.
Daß sich das Evangelium entgegen der Weisheits- und Zeichenforderung
Glauben verschaffe und «so den Erweis des Geistes und der Kraft findet» ist
Werk des Hl. Geistes. Aus 1. Kor. 2 ergebe sich: «Da der Geist Gottes kein
Geschöpf ist und da es für Paulus außer Gott nichts Ungeschaffenes gibt, so
kann er hier mit Geist Gottes nur ein besondertes Sein Gottes meinen, in
dem Gott sich in sich selbst gegenübertritt, um in diesem besonderten Sein
sich selbst zu erkennen, zu ergreifen und zu bestätigen. Und darum muß es

auch dieses besonderte Sein sein, in dem Gott aus sich heraustritt, um das
Geheimnis seiner Weisheit dem Menschen bekannt zu machen, der in Christus
gerechtfertigt wurde.» Die Erkenntnis Gottes durch den Geist wird «als
schlechthin unableitbares Wunder charakterisiert» (S. 77). Die Geistwirkungen

von 1. Kor. 12 und 14 sind nicht eine die Individualität sprengende oder
zerstörende «höhere Naturgewalt» (S. 87), sondern sie gehören zu den Gaben
des Geistes, der nicht am Menschen vorbei sein Werk tut, sondern «der
Mensch wird durch den Heiligen Geist so sehr zu eigenem Erkennen und
Verstehen geführt, daß er gerade durch das Wirken des Geistes zur Freiheit
verantwortlichen Handelns gelangt» (S. 93). Da der Hl. Geist sein Werk
allein durch die Verkündigung des Evangeliums treibe, sei dieses Werk nicht
individualistisch, sondern auf Gemeinde, Kirche bezogen. Dabei werde der
Mensch in Dienst genommen. «Das Wort der Kirche ist nie mit dem Wort
des Geistes identisch.» Weder der einzelne, noch die Kirche oder die Spitze
der Kirche seien einfach ein bloßes Organ des Geistes. «Eben im Wirken des
Geistes ist das Reden der Kirche menschliches Reden und darum immer neuer
Prüfung im Licht des Geistes unterworfen» (S. 97).

Nach diesem grundsätzlichen Teil wird im 2. Teil «Die Heiligung» untersucht

als Heiligkeit Gottes, als die Heiligung nach dem Alten Testament und
als die Heiligung nach dem Apostel Paulus.

Die Heiligkeit Gottes wird bestimmt als Herrschermacht - und damit
seine Jenseitigkeit, sein völliges Anderssein und unbedingte Überlegenheit —

und als Helfermacht - und gerade darum sei er für die Sünde wirklich
gefährlich. Bei der Heiligung im A. T. gehe es primär darum, daß Gott sich
selber heiligt (S. 107). Diesem Gedanken wird die Heiligung von Sachen,
Menschen, Orten und Zeiten durch Gott untergeordnet. In der
Selbstheiligung Gottes sei auch die paulinische Rechtfertigungslehre eingeschlossen.
Nur in dem frei geschenkten Dabei-sein-dürfen bei der Selbstheiligung Gottes
gebe es die Verpflichtung zur Heiligung, außerhalb dieser Verpflichtung sei

man im ungeheiligten, verworfenen Leben (S. 125 und 127). Bei der Frage
der Heiligung durch Menschen werden Kultus, Opfer und alle Heiligungsvorgänge

auch als in der Selbstheiligung Gottes begründet gesehen.



142 Rezensionen

In dem gleichen Schema: Heiligung durch Gott, Heiligung durch den
Menschen wird die paulinische Vorstellung von der Heiligung untersucht.
Paulus benutze die Begriffsgruppe, die zu céfioç gehört, wenig wegen der
durch Jesus Christus veränderten Situation; «aber die christologischen
Aussagen entsprechen der Sache nach genau dem alttestamentlichen Zeugnis
von Gottes Heiligkeit und seiner Selbstheiligung ». Das Sterbenmüssen Christi
bekunde die tödliche Gefährlichkeit des heiligen Gottes für jede sündige
Kreatur, mit der Auferstehung bekunde Gott den göttlichen Helferwillen.
«Damit hat Gott aber nicht bloß seine Heiligkeit bekannt gemacht, sondern
seine tötende und rettende Selbstheiligung vollzogen» (S. 131 f.). Die
paulinische Problemlage ist nicht durch die theologische Entwicklung des Judentums

bestimmt, sondern allein durch das unableitbare Ereignis der diroKOtXu-

\j)iç 'IriooO XpiöToO (Gal. 1, 12). Im Tod Jesu ist das Sühnopfer vollzogen, auf
das alle Opfer des Alten Bundes hinweisen ; Sühnopfer und stellvertretendes
Opfer seien das selbe. Dabei wird der Verdienstgedanke nachdrücklich
ausgeschlossen. Der Tod Christi ist nicht «anrechenbar». Die Auferstehung sei
nicht aus der Mysterienfrömmigkeit zu erklären. Sie hat nicht die gleiche
Heilsbedeutung wie der Tod; in ihm - nicht in ihr - sei unsere Auferweckung
rechtlieh und real begründet (S. 149). In der Rechtfertigungslehre bezeuge
Paulus die in Jesus Christus für uns geschehene Selbstheiligung Gottes. «Die
Rechtfertigung kann nur in der siegreichen Selbstbehauptung der göttlichen
Selbstbestimmung begründet sein» (S. 168). Und in ihr sei die Möglichkeit
begründet, daß der Mensch sich auch seinerseits für Gott entscheidet, indem
er sich Gott fügt (S. 173). Unser Ja sei schon in der Selbstbehauptung Gottes
eingeschlossen. Die Heiligung sei die Wirklichkeit der Rechtfertigung und
die Rechtfertigung ist die Wirklichkeit der Heiligung. «Die Heiligung ist
aber gerade darin das Werk Gottes, daß es hier zu einem Werk des Menschen
kommen darf, zu einem Leben, das der Mensch leben darf und darum auch
soll...» (S. 197). Gehorsam und Heiligung seien aber keine «freiwillige
Selbstverständlichkeit» (gegen Lietzmann), sondern die Wirklichkeit der
Rechtfertigung als konkrete Gegenwart des eschatologischen Lebens bestehe darin,
daß Gott von uns Dienst und Gehorsam annimmt, weil er uns und unseren
Gehorsam in Christus gerechtfertigt und geheiligt hat (S. 226).

Im 3. Teil wird das Werk des Geistes in der Heiligung (S. 239-487)
dargestellt. Auf fast 150 Seiten werden «Vorfragen» untersucht, nämlich der
Begriff des Gesetzes unter den gewonnenen Gesichtspunkten des Geistes und
das Verhältnis von Geist und Gnade. Das Gesetz Gottes als die legitime unauf-
hebbare Forderung Gottes gilt als erfüllbar. Daß es tatsächlich nicht erfüllt
wird, liegt an der Sünde, die als das schlechthin Unsinnige und Unbegreifliche
festgestellt wird (vgl. S. 360. 362). Darum ist die legitime Funktion des
Gesetzes die Verurteilung des Menschen. «Es war immer die Aufgabe des
Gesetzes zu zeigen, daß es keine Rechtfertigung aus Werken geben kann»
(S. 267). Die Freiheit vom Gesetz, die Christus mit der Rechtfertigung
gebracht hat, ist die Freiheit vom Fluch des Gesetzes. An dem lutherischen
simul justus simul peccator ist in dem Sinne festzuhalten, daß der vom
Gesetz Verurteilte der Gerechtfertigte ist, nicht daß der Gerechtfertigte der
Sünder ist (S. 360). Das geschriebene Gesetz bezeuge den gnädigen Anspruch



Rezensionen 143

Gottes, aber sei nie mit diesem Anspruch identisch. «Der konkrete gnädige
Anspruch des lebendigen Gottes kann uns nur im Heiligen Geist offenbart
werden» (ibid.). In diesem Zusammenhang wird auch der tertius usus legis
für Paulus abgewiesen. Zu dem Gesetz Gottes gehöre nach und in Christus
das Gesetz des Geistes des Lebens - und eben das ist Gnade. «Sie ist die
Realität des eschatologischen Lebens in der Gegenwart. Sie enthält das, was
wir unter Rechtfertigung und Heiligung dargestellt haben. Sie besiegt den
Tod. Sie ist die Wirklichkeit der christlichen Kirche. Sie ist in dem allen die
heilsame Gegenwart Gottes selber» (S. 375f.). Dabei wird die thomistische
und tridentinische Lehre von der gratia infusa «und was in der römisch -

katholischen Lehre und Praxis eine so zentrale Rolle spielt» als unpaulinisch
und unbiblisch zurückgewiesen (S. 240. 380. 387).

Im letzten Kapitel wird das Werk des Geistes in der Heiligung in einer
Interpretation von Rom. 8, 1-17 dargestellt. Die Befreiung vom Gesetz der
Sünde und des Todes führe zu einer Erfüllung des Gesetzes im Wandel nach
dem Geist. Das «Sein nach dem Fleisch» und das «Sein nach dem Geist»
treten einander so gegenüber, daß der Gerechtfertigte, in dem der Geist
Gottes wohnt, unter der Verpflichtung steht, nicht nach dem Fleisch zu
leben. «Wir dürfen... als unschuldige Kinder mit Gott leben. Wir dürfen
darum sein Gebot hören als seine gnadenvolle Inanspruchnahme, die uns
erlaubt, seine Diener zu sein, deren Dienst er wohlgefällig aufnimmt. Daß
Gott in dieser Weise für uns ist, das bringt der Geist Gottes in uns siegreich
zur Geltung... Unsere Freiheit kommt darin zur Geltung, daß wir der
göttlichen Inanspruchnahme freudvoll zustimmen, sie dankbar in ihrer Güte
anerkennen und uns anschicken, im Gehorsam in dieser neuen Wirklichkeit
zu leben» (S. 444).

Das Gegenüber von Heiligem Geist und menschlichem Geist bei Paulus
zeige, wie ungnostisch er denke; der Hl. Geist trete nicht an die Stelle des
menschlichen Geistes, sondern bringe die rettende Begegnung zwischen Gott
und uns zustande, die Begegnung von Gott selbst mit uns selbst. Dabei gehe
es nicht um eine supranaturale Steigerung unserer Kräfte, sondern um das
Geltendmachen des Zeugnisses von Jesus Christus, das Hörenmachen der
Botschaft von der durch ihn geschehenen Rechtfertigung. Aber sie mache
uns frei, in der gehorsamen Antwort auf den gnädigen Anspruch Gottes,
wahre Menschen zu sein. Das könne mannigfache gute und heilsame
Auswirkungen auf unser psychophysisches Sein haben ; aber dies seien Gaben, die
man bekomme oder auch nicht. Das eigentliche Werk des Heiligen Geistes
in unserer Heiligung ist vielmehr dies, daß wir uns auf das Zeugnis des Geistes

(von Jesus Christus) hin in Freiheit zum Leben mit Gott in Bewegung setzen
lassen (S. 486).

Die «Hauptergebnisse» der Untersuchung werden in 27 Punkten
zusammengestellt (S. 487-494).

Das Erstaunliche und Liebenswerte an diesen langen, eifrigen und manchmal

etwas mühseligen Beweisführungen sind die fromme Grundhaltung und
die reformatorische Ausrichtung auf das Verhältnis von Geist und Heiligung.
K. Barth und R. Bultmann wirken stark - bis in die Diktion hinein - und
werden auch vom Verfasser ausdrücklich bedankt. Durch gute Gliederung



144 Rezensionen

und aufzählende Aneinanderreihung der Gedanken und der Begründungen
wird äußerste Klarheit angestrebt.

Der Gedanke, daß die Offenbarimg Gottes nicht in einer Lehre eingefangen
und so dem Menschen verfügbar wird, sondern im Vollzug der Begegnung
Gottes mit dem Menschen geschieht, daß diese durch Jesus Christus vermittelt

wird und darum das Hörbarmachen der Botschaft und das Hören auf
das Wort des Zeugen primäre Bedeutung bekommen, das Festhalten des
Gesetzes und dennoch die Ablehnung des tertius usus legis, die das ganze Werk
durchziehende, sehr deutliche Polemik gegen die Gnosis einerseits und gegen
die römisch-katholische Anschauung von der gratia infusa und den
Verdienstgedanken andererseits — das alles stellt den Verfasser in die Linie der
modernen Theologie, die auf das Eigentliche der biblischen Heilsoffenbarung
zu hören bereit ist.

Der Titel des Werkes ist nicht ganz zutreffend. Man erwartet eine
Untersuchung der Hauptprobleme der paulinischen Theologie in der Perspektive
seiner Vorstellungen vom Hl. Geist und von der Heiligung. Aber das Interesse
der Arbeit liegt nicht an der historisch-kritischen Exegese, sondern an einer
Interpretation im systematischen Sinne der Dogmatik. Der Verfasser
unterscheidet selbst klar zwischen Zeugnis und Erklärung ; Paulus habe nicht eine
Lehre zu explizieren, sondern die persönliche Wirklichkeit Gottes und Christi
zu bezeugen gehabt; der Erklärer hingegen habe seine Erklärung des
Zeugnisses am Ganzen des Zeugnisses zu prüfen (vgl. S. 48). Nur daß im Falle
des Paulus der Zeuge auch Theologe ist und darum das, was er bezeugt,
schriftlich anwendend und explizierend auf seine Weise in ein theologisches
System bringt; und im Fall des Verfassers wird der Erklärer unvermerkt zu
einem theologischen Zeugen, indem er von Gott direkte Aussagen macht,
die nur dem Zeugen zukommen: «Gott hat niemals gemeint...» (vgl. S. 489

u. ö.). Die beschreibende, analysierende Rede von Gott kann immer nur die
Rede vom Menschen her sein. Die direkte, unmittelbare, eigentliche Rede

von Gott ist konstruktiv und daher — wenn man jegliche Art menschlicher
Usurpation vermeiden will - liturgisch. Die dogmatische Aussage ist ein
Sonderfall der liturgischen und immer darum besonders gefährdet, weil ihr
die Grenzüberschreitung zur Analyse so nahe liegt. Mir scheint ein Fehler
auch dieses Werkes zu sein, daß alles auf eine einzige dogmatische Ebene
aufgetragen wird; dabei gehen die Differenzierung der Entwicklung im
geschichtlichen und die Stufenfolge in sachlichen Sinn verloren (s. z. B. die
Relation «Selbstheiligung» Gottes im A. T. und die Rechtfertigung, S. 123f.).

Man kann letztlich Paulus, «ein historisches Phänomen», nicht theologisch
aus sich heraus unter Verzicht auf die Genese seiner theologischen Vorstellungen

erklären. Die dogmatischen Urteile, die biblisch begründet sein
wollen, werden schief, wenn man sich über die Genese der biblischen
Vorstellungen hinwegsetzt. Ganz kann auch der Verfasser seine Abstinenz im
historischen Bereich nicht durchhalten, da er den Begriff des «Heiligen»
breit aus dem A. T. entwickelt. Dies Beiseiteschieben der geschichtlichen
Entstehung des paulinischen Denkens erregt methodische Bedenken. Ein
kleines Zeichen : der Begriff des Gesetzes erscheint sozusagen an einer falschen
Stelle, nämlich bei der Heiligung, während er bei Paulus primär in den Zu-



Rezensionen 145

sammenhang der Rechtfertigung gehört. Die Rechtfertigung selbst wird
etwas kurzschlüssig in den Bereich der «Selbstheiligung Gottes» versetzt.

Der andere Einwand, der gegen diese große Arbeit zu erheben ist, betrifft
die grundlegenden Begriffe. Der Geist wird als «besondertes Sein» verstanden,
das weder zu dem Geschaffenen zählt, noch mit Gott identisch ist, das Gott
gegenübersteht, aber dem wohl keine Personalität zukommt. Stalder weiß,
daß das «Sein» für die neutestamentliche Exegese ein «unhandlicher Begriff»
ist und daß es mit der « biblischen Ontologie » eine besondere Bewandtnis hat
(vgl. S. 185f.). Dennoch benützt er zur Definition den ungeklärten Begriff.
Ob der Begriff des Geistes als eines Seins Gottes, in dem Gott sich in sich
selbst gegenübertritt und in dem Gott aus sich heraustritt, in dem er sich
selbst heiligt, in der christlichen Dogmatik brauchbar ist, bezweifle ich, pau-
linisch ist er jedenfalls nicht und muß, auf Paulus angewandt, zu
Überinterpretationen führen. Das Heilsgeschehen wird zu einem innergöttlichen
Vorgang, und die Spannung zwischen Gott und Mensch, zwischen Heil bzw.
Rechtfertigung und Sünde wird aufgelöst.

Ferner: der Verfasser spricht von dem schlechthin unableitbaren Wunder
der Erkenntnis Gottes, die der Hl. Geist gibt (vgl. S. 77), von der Unableit-
barkeit der Offenbarung Jesu Christi und von der Unbegreiflichkeit der
Sünde. Sieht man von der «Unableitbarkeit» der Einmaligkeit geschichtlicher

Ereignisse ab, so ist die Offenbarung Jesu Christi zwar für Paulus ein
letztes Datum, aber sie ist zugleich Wendepunkt seines Daseins und seines
Denkens und ist insofern im theologischen System vermittelt und nicht
unableitbar. Ebenso ist die Sünde nicht etwas Unbegreifliches, sondern in
diesem System, das durch die Begriffe Gott - Gesetz - Mensch seine Ausmaße
hat, genau bestimmt. Hält man sie für ein letztes Unbegreifliches, so gerät
man in einen absoluten Dualismus, den im übrigen auch Stalder nicht will;
er übersieht aber den dynamischen Dualismus des Apostels, der bei der
Beschreibung gläubigen «Seins», genauer gläubiger Tatbestände der Paradoxic
nicht entbehren kann; wenn man Paulus folgen will, muß es zu der
Aufladung der Spannung zweier Pole kommen. Der Verfasser will die Paradoxie
des gerechtfertigten Sünders, der doch wieder in der misera nécessitas non
posse non peccandi steht, vermeiden und gerät in widersprüchliche
Schlußfolgerungen, daß die Heiligung als ein Werk der Barmherzigkeit Gottes unser
eigenes Werk sei, das, mit unseren eigenen Kräften erbracht, ein Gott
wohlgefälliges Werk sei. Auch hier tritt das Wunder an die Stelle der Erklärung
(vgl. S. 213. 493 Nr. 24).

So geht es in diesem umfangreichen Buch trotz eingehender Beschäftigung
mit den paulinischen Texten nicht eigentlich um das historische Bild des

paulinischen Glaubens und Denkens, sondern um die Benutzung seines
Zeugnisses zur Bestimmung eines ernsten theologischen Problems und seiner
Weiterführung im dogmatisch-ethischen Bereich. Darum liegt der Wert
dieses achtbaren Werkes nicht eigentlich in der Erklärung des Paulus ; es ist
vielmehr ein Zeugnis des Glaubens und Denkens der jimgen Kräfte in der
altkatholischen Kirche, ihrer ökumenischen Aufgeschlossenheit, ihrer
Aktivität des Glaubens und ihrer biblischen Fundierung.

Gottfried Fitzer, Wien

10



146 Rezensionen

Jean Héring, L'Epître aux Hébreux. Commentaire du Nouveau Testament,

12. Neuchâtel und Paris, Delachaux et Niestlé, 1954. 131 S. Fr. 9.90
broché, Fr. 13.- relié.

Hendrik van Oyen, De Brief aan de Hebreeën. 3. Aufl. Nijkerk, G. F. Callen-
bach N. V., 1962. 256 S. Fl. 15.90.

Als ich mich zu Beginn des Wintersemesters 1963/64 erneut der Aufgabe
einer Hebräerbrieferklärung zuwandte, wurde mir der Kommentar Hérings
in die Hände gelegt, der schon 1954 erschienen war. Er zeichnet sich durch
vorbildliche Kürze und Prägnanz aus. Seiner Anlage gemäß will er die
französische Übersetzung des griechischen Textes rechtfertigen und macht den
Leser darum mit der genauen Bedeutung mancher griechischer Wörter
bekannt. Héring geht gern auf strittige Lesarten ein. Zur kursorischen Lektüre
des griechischen Textes ist sein Kommentar sehr zu empfehlen.

Der Verfasser neigt der Apolloshypothese zu und stellt von da aus die
Frage nach Koptismen (S. 131). An wen das homilieartige Schreiben gerichtet
ist, läßt sich nicht genau feststellen. Jedenfalls müssen es fortgeschrittene
(Juden)christen sein. Das Stück Christologie, das ihnen der Autor zumutet,
soll den Lesern Hilfe in der Praxis bedeuten. Nicht lange vor 70 dürfte das
Schreiben abgeschickt worden sein.

Der Hebräerbriefkommentar van Oyens, der 1939 zum ersten Mal erschien,
liegt in 3. Auflage vor (2. Auflage 1954). Auf dem Hintergrunde reformatorischer

Theologie und unter Anlehnung an Michels Auslegung wird der Hebräerbrief

in sorgfältiger Analyse theologischen und nichttheologischen Lesern
nahegebracht. Er ist in der Reihe «De Prediking van het Nieuwe Testament»
erschienen. Werner Bieder, Basel

Carl Pfaff, Kaiser Heinrich II. Sein Nachleben und sein Kult im mittel¬
alterlichen Basel. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, 89. Basel
und Stuttgart, Helbing & Lichtenhahn, 1963. 118 S. Fr, 12.—.

Dank dieser ansprechenden, gründlichen Darstellung ist es heute jedermann

leicht gemacht, Kaiser Heinrich II., «eine zentrale Figur der frühen
Basler Geschichte», als die wichtigste Gestalt in der sakralen Überlieferung
des Hochstiftes kennen zu lernen. Die Arbeit ist zwar eine Dissertation, also
ein Erstlingswerk, und die äußere Aufmachung ist — wie es für solche leider
noch üblich ist — nicht sonderlich anziehend. Aber der Leser wird das bei der
Lektüre rasch vergessen, weil sich der Autor bereits von den ersten Zeilen an
als klugen und reifen Schriftsteller verrät, als tüchtigen Kenner auch des

dargestellten Stoffes, der aus der Fülle seines Wissens auszuwählen versteht
und dieses in angenehmer Dichte anbietet, ohne auf Füllsel angewiesen zu
sein. Die Übersicht ist dank guter Kapiteleinteilung und klarem Aufbau
rasch gewonnen.

Ein erstes Kapitel schildert knapp und sicher die politische und
strategische Bedeutung des alten Basel mitsamt den wichtigsten Begebenheiten
aus dem Wettstreit zwischen den deutschen Kaisern und den Herzögen von
Burgund, die am Besitze Basels in gleichem Maße interessiert waren. Dabei
kann in einleuchtender Weise jener Umstand als das für die Rheinstadt



Rezensionen 147

Entscheidende erwiesen werden, daß sie dank Heinrichs II. Bemühungen
zum ersten Mal in die große Politik hineingezogen worden ist. Doch obwohl
gerade diese aus staatsmännischer Erwägung vollführte Tat der Hauptgrund

für die baslerische Heinrichsverehrung wurde, so sind die Erinnerungen
daran, wie das zweite und das vierte Kapitel zeigen, doch nur sehr vage
gewesen. Es ist geradezu erstaunlich, wie stark sich Basel an fremde
Uberlieferungen anlehnen mußte, wie genau es ein fremdes Heinrichsbild kopierte,
als es sich daran machte, diesen seinen neu erwählten Patron nicht bloß nach
irgendwelchen allgemeinen Gesichtspunkten, sondern als seinen besonderen
Wohltäter zu schildern. In der Bedeutung des Kaisers für Bamberg spiegelte
Basel das Verhältnis ebendieses Heiligen zu ihm selber wider.

Ein besonderes Kapitel beschäftigt sich mit den Gaben Heinrichs, die
mehr ob ihrem geistigen als ob ihrem materiellen Wert eine so hohe Verehrung
genossen, wie man sich heute nur noch mit Mühe vorzustellen vermag. Bei der
vorzüglichen Besprechung der goldenen Altartafel hätte man für die
berühmte Inschrift vielleicht eine etwas genauere Übersetzung des «mediator
usias» wünschen mögen. Das deutsche «Mittler der göttlichen Kraft» läßt es

zu wenig klar werden, daß hier in Erinnerung an den Konzilsentscheid von
Nicäa der Gottmensch mit seinen beiden Naturen angesprochen wird, ähnlich
wie in jener Hymne, die der Autor in dankenswerter Weise zwei Seiten später
anführt, von dieser her eine bessere Übersetzung nahelegend: «Messias, soter,
emmanuhel, sabaoth adonai, / est, unigenitus, via, vita, manus, homousios...»
Was jedoch das Heinrichskreuz betrifft, das einen Splitter des «wahren»
Kreuzholzes enthalten sollte, so sei als kleine Ergänzung zu den gründlichen
Ausführungen des Autors eine bibliographische Anmerkung erlaubt: A. Fro-
low hat in seiner Pariser Thèse vom Jahre 1961 - sie erschien also kaum vor
der Vollendung der Dissertation - unter dem Titel «La relique de la vraie
croix, Recherches sur le développement d'un culte» einige aufschlußreiche
Forschungsergebnisse vorgelegt, die den Basler Kreuzkult in einen großen
historischen Zusammenhang stellen, reichend von Konstantin bis zur
Reformation und vom Bosporus über die ganze damals bekannte Welt. Nicht
umsonst vermutet man, daß das Heinrichskreuz «dem Typus nach wohl eine
Schöpfung der konstantinischen Zeit» ist, wie Pfaff anmerkt.

In den letzten Kapiteln richtet sich das Hauptinteresse auf den stark
hervortretenden Unterschied zwischen der Heinrichsverehrung am Hochstift
und der beim breiten Volk. Man mochte den heiligen Kaiser als Stadt- und
Münsterpatron zum Führer im Kampfe gegen Burgund erklären: sehr deutlich

wird im Verlaufe der Darstellung, daß die Bürger Hilfe und Rat bei jedem
andern Heiligen eher suchten als beim Kaiser, der, im Maße als sich das

Bürgertum festigte, immer ausschließlicher zum «Hausheiligen» des Hochstiftes

wurde. Aufgrund dieser Feststellung durch den Autor wird es nicht
erstaunen, wenn man vernehmen muß, daß der Basler Heinrichskult mit all
seiner Liturgie, Literatur und seinem Brauchtum an Originalität und Reichtum

weit hinter dem bambergischen zurückbleibt. Was an Quellenmaterial
zum Thema gefunden werden konnte, das hat der Autor sehr sorgfältig
gesammelt, klug gesichtet und aufs beste kommentiert.

Berthe Widmer, Basel



148 Rezensionen

Huldeych Zwingli, Auswahl seiner Schriften. Hrsg. von Edwin Künzli.
Zürich und Stuttgart, Zwingli Verlag, 1962. 332 S.

An Zwingli-Ausgaben hat es keinen Mangel. Sie sind vor wenigen Monaten
in einem Forschungsbericht aufgezählt worden1. Die neueste Teilausgabe von
Edwin Künzli stellt eine wertvolle Hilfe für Pfarrer und interessierte Laien
dar, denen sowohl das Latein als auch Zwingiis oberdeutsche Schriftsprache
Mühe machen und die somit eine Auswahl der wichtigsten Gedanken Zwingiis
in einer modernen Übersetzung vorziehen.

Künzlis Ausgabe lehnt sich an die Jubiläumsausgabe von 1918 an, ist aber
an Umfang stark gekürzt worden, und der Text der Übersetzung wurde
teilweise verbessert. Jeder Schrift ist eine kurze, treffende Einleitung
vorausgeschickt, die Schriften sind nach ihrer geschichtlichen Reihenfolge geordnet
und in sechs Hauptabschnitte eingeteilt.

Der besonders wertvolle sechste Abschnitt stellt ein Novum dar: Die Bibel
in der Hand des Reformators 1525-1531. Abgesehen von diesem sechsten
Abschnitt ist die chronologische Reihenfolge gelegentlich auch in früheren
Abschnitten unterbrochen, indem einigen Schriften Anhänge aus späteren
Werken beigegeben wurden. Dies geschieht zum Beispiel bei der Bittschrift
an Bischof Hugo von Landenberg in Konstanz vom 2. Juli 1522 wegen der
Frage der Aufhebung des Priesterzölibats, welcher Äußerungen Zwingiis im
«Kommentar über die wahre und falsche Religion» und in anderen Schriften
in bezug auf das Problem der verheirateten Geistlichen beigegeben sind.

Die gute Ausstattung des Buches, der schöne Druck, die vortreffliche
Auswahl und der leicht lesbare Text erleichtern in seltener Weise den Zugang zu
reformatorischen Schriften, und man erkennt aus der Lektüre, wieviel noch
heute zeitgemäß ist. Gerade auch im Hinblick auf die Verhandlungen des

Konzils in Rom können Zwingli-Texte von neuem erhöhtes Interesse
beanspruchen. Wie wichtig es für die Evangelischen wäre, aus reformatorischen
Schriften wieder mehr zu lernen, sei zum Schluß an einem einzigen Beispiel
aus der Ausgabe Künzlis (S. 51 f.) gezeigt: Die Evangelischen, Pfarrer und
Laien, haben sich daran gewöhnt, Katholiken und Protestanten als Alt- und
Neugläubige, den reformatorischen Glauben als neuen Glauben und die
reformatorische Lehre als die neue Lehre zu bezeichnen. Zwingli schreibt aber in
seinem «Apologeticus Archeteles» von 1522, daß er von einer «neuen Lehre»
nichts wisse. So dachten und schrieben immer wieder auch andere Reformatoren.

Für sie handelte es sich nicht um eine Neuerung, sondern um
Erneuerung-Hetormettio. Conradin Bonorand, Luven, Kt. Graubünden

Robebt Centlivbes et Jean-Jacques Fleury, De l'église d'état à l'église
nationale (1839-1863). Bibliothèque historique Vaudoise, 35. Lausanne,
Eglise nationale Vaudoise, 1963. 231 pp.

Les auteurs ont puisé aux meilleures sources pour écrire l'histoire d'un
temps critique dans la vie de l'Eglise officielle du Canton de Vaud. En réalité,

1 G. W. Locher, Die Wandlung des Zwingli-Bildes in der neueren
Forschung: Zwingliana 11 (1963), S. 560ff.



Rezensionen 149

la même crise ébranle les trois grandes églises romandes à la même époque,
provoquant en chacune d'elles la naissance d'une église séparée de l'état.
Dans les trois cantons, la situation est analogue: le radicalisme montant
bouscule les libéraux modérés ou les conservateurs, l'église officielle combat
le réveil piétiste, et le conservatisme orthodoxe s'oppose au libéralisme
théologique.

L'ouvrage ne traite que de la crise vaudoise. En un peu plus de vingt ans,
l'église de ce pays a passé du régime césaropapiste des Ordonnances ecclésia-

tique bernoises de 1773, au régime presbytérien-synodal qu'institue la loi de
1863. Cette loi, amendée en 1908, régit encore l'Eglise nationale Vaudoise.

Les Ordonnances bernoises comportaient l'obligation pour tout pasteur de

prêter le serment de fidélité à la Confession helvétique, ce qui protégeait
l'église contre tout empiétement du pouvoir sur le terrain dogmatique. Elles
sont abrogées en 1839 et remplacées par une loi qui émane d'un gouvernement
libéral mais soumet l'église, sans restriction, à la volonté de l'état. La
confession de foi est supprimée, les pasteurs sont fonctionnaires, le gouvernement
dirige aussi bien la vie religieuse et dogmatique de l'église que ses affaires
temporelles.

Quand, en 1845, le parti radical prend le pouvoir, il tire les conséquences
logiques de cet état de fait; il ordonne aux pasteurs de lire en chaire une
circulaire du gouvernement exaltant les mérites de la nouvelle constitution
politique qu'il vient d'imposer. Près de 200 pasteurs s'y refusent et
démissionnent, espérant déclencher par ce geste un mouvement d'opinion qui leur
rendra la liberté. Ce mouvement ne se produit pas ; le peuple abandonne ses

pasteurs et suit le gouvernement. La plupart des démissionnaires retirent
piteusement leur démission, les autres fondent l'Eglise libre du Canton de

Vaud.
L'humiliation du corps pastoral officiel est intolérable. Un certain nombre

de laïques influents en souffrent autant que leurs pasteurs et souhaitent une
révision de la loi ecclésiastique. Il ne faut plus que l'autorité du ministère
puisse être mise au service des intérêts politiques d'un parti, cette situation
donne vraiment trop beau jeu à la concurrence de l'Eglise libre, qui, malgré
dix ans de dures persécutions, vit et prospère. La crainte salutaire inspirée
aux dirigeants par l'existence d'une église séparée n'a pas été mise en lumière
par MM. Centlivres et Fleury, à tort, pensons-nous.

En 1861, le Grand Conseil, cédant à de nombreuses pétitions, admet le

principe d'une révision. Il nomme une assemblée constituante où les pasteurs
sont largement entendus. Le projet de loi qu'elle rédige, et dont les grandes
lignes seront adoptées par le Grand Conseil en 1863, maintient la souveraineté
de l'état sur l'église mais dote celle-ci d'organes administratifs: conseils de

paroisse, conseils d'arrondissement, synode, qui font d'elle un corps dignement
constitué, capable de s'exprimer. Les amendements de 1908 ont renforcé
l'autorité du synode qui, en fait, dirige l'église vaudoise sous la haute et
bienveillante surveillance du Conseil d'état. Grâce à quoi, nos coreligionnaires
vaudois vivent à l'aise dans une situation paradoxale qui réalise le vœu de
Louis Durand, en 1861: «Ce que nous voulons, c'est une Eglise libre et

nationale, libre et salariée par l'Etat.» Jean-Daniel Burger, Neuchâtel



150 Rezensionen

Andreas Lindt, Protestanten - Katholiken - Kulturkampf. Studien zur
Kirchen- und Geistesgeschichte des neunzehnten Jahrhunderts. Zürich, EVZ-
Verlag, 1963. 196 S. Fr. 13.80.

Mit dieser Arbeit legt Lindt erneut eine zur jüngsten Schweizer
Kirchengeschichte vor. Davon ausgehend, daß die Beziehungen zwischen Protestanten

und Katholiken heute weitgehend mit im 19. Jahrhundert wurzelnden
« Stimmungen, Antipathien und Ressentiments» belastet sind, will Lindt «den

mannigfachen Gegebenheiten, Entwicklungen und Motiven» dafür im 19.
Jahrhundert nachspüren (S. 7f.). Damit greift er ein aktuelles Thema auf,
das heute zweifellos Gehör finden wird und auch soll. Deshalb kann man nur
dem Verfasser und dem Verlag für das Erscheinen dieser Schrift bestens
danken, zumal einige Schönheitsfehler weniger ins Gewicht fallen.

Nach Lindt lagen die Gründe für das Verhalten der Protestanten im
schweizerischen Kulturkampf weitgehend in den aus der Zeit des

Sonderbundkrieges stammenden Ressentiments (S. 118). Nicht sachliche Gründe
standen zwischen den Parteien, sondern eben jene Ressentiments. Das dürfte
aber in dieser Schärfe nicht ganz zutreffen. Zwischen den Parteien standen
doch auch die konfessionellen Gegensätze und vor allem die fortschrittlichen
Ideen des 19. Jahrhunderts. Darum sollte man gerade die echten, freilich
häufig überspitzten Gegensätze zwischen den Liberalen und dem allem
Modernen abholden Katholizismus römisch-jesuitischer Prägung nicht
übersehen. Dies um so weniger deswegen, weil heute die katholische Kirche dabei
ist, manche liberale Forderung von damals zu erfüllen, also diese als berechtigt

anzuerkennen.
Methodisch geht Lindt so vor, daß er zuerst das Verhältnis einzelner und

dann das der schweizerischen protestantisch-kirchlichen Presse zum Katholizismus

untersucht. Die Untersuchungen zum ersteren Verhältnis sind Lindt
besonders gut gelungen. Die Studie über Jeremias Gotthelf und sein Verhältnis

zum Katholizismus zum Beispiel liest man mit etlichem Genuß. Die
Studien über die Presse - Lindt behandelt die Zeitungen einzeln — zeigen, wie
schon die Arbeit Beisers über die damalige amerikanische und die des
Rezensenten über die damalige deutsche evangelische Presse zu diesem Thema,
daß wegen der weitgehend gleichen Berichte und Meinungen in den verschiedenen

Zeitungen eine einzige Zeitung unter Berücksichtigung der übrigen zur
Darstellung genügt und genügen muß, um den Leser durch Wiederholungen
nicht zu ermüden. Aus demselben Grunde wäre Lindt seinen Lesern etwas
entgegengekommen, wenn er seine Studien über die einzelnen mit denen über
die Presse verbunden hätte. So würde wegen der journalistischen Tätigkeit der
einzelnen, wie beispielsweise Jacob Burckhardts, ihre Meinung nicht zweimal,
einmal bei den Studien über ihr Verhältnis zum Katholizismus und einmal bei
dem ihrer Zeitung behandelt werden. Ulrich Nembach, Düsseldorf-Oberkassel

Kürt Lüthi, Gott und das Böse. Eine biblisch-theologische und systematische
These zur Lehre vom Bösen, entworfen in Auseinandersetzung mit Schelling
und Karl Barth. Zürich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1961. 296 S. Fr. 23.-.
Ein tiefes Wissen spürt man diesem Buch an, sowohl seiner Gesamtintention

wie auch der Ausarbeitung seiner einzelnen Teile: das Wissen darum,



Rezensionen 151

daß die Frage nach dem Bösen kein abstraktes Problem ist, diktiert von der
spekulativen Neugier einiger weltfremder Leute, sondern ein aufs engste mit
der Frage nach Gott verbundenes Problem, ein die Existenz berührendes
Problem, das man nur löst entweder im Glauben oder im Unglauben.

Nach einer kurzen, programmatischen Einleitung gliedert sich das Buch
in drei Hauptteile, die die Behandlung des Themas in Einzelaspekten
ermöglichen sollen und die es zugleich in weitgespannte Perspektiven einstellen.

Der erste Teil, der als Ausgangshasis für die folgenden dient, untersucht
das Problem des Bösen nach seiner Struktur bei F. W. J. von Schelling und
K. Barth. Die Wahl dieser Gegenüberstellung mag verwundern. Der
Verfasser gibt für sie eine ziemlich allgemein gehaltene Begründung an, indem er
Schelling «den Philosophen der Offenbarung» und Barth «den Theologen der
Offenbarung» nennt (S. 7). Aber es ist deutlich, daß sie sich in ihrer Problematik

ihm anbietet aus dem Vergleich des Gedankengutes der beiden
Gelehrten heraus, die doch zeitlich und geistesgeschichtlich so weit auseinander-
liegen; das wird einem schließlich auch klar an der systematischen
Vervollständigung, um die sich die Arbeit bemüht. Unter anderem ist nicht ohne
Bedeutung die Wertung des deutschen Idealismus «in seinen tiefsten Intentionen»,

die Darstellung dessen, was besonders bei Schelling als eine «säkularisierte

und anthropologisierte Theologie» (S. 282f.) erscheint, und die
Anspielung auf die These von Hans Urs von Balthasar über die idealistischen
Züge in der Theologie Barths.

Die Schau Schellings wird selbstverständlich nicht nur an Hand der
Quellen, sondern auch auf Grund der neuesten Sekundärliteratur untersucht,
und beides erlaubt es - nach der Meinung des Verfassers -, ihn als echten
theologischen Gesprächspartner zu sehen. Mit Bestimmtheit wird eine
Abhängigkeit Schellings von Mystik und Theosophie vertreten, besonders von
Jakob Böhme und Friedrich Oetinger. Das Risiko einer allzu positiven
Wertung des deutschen Philosophen, vom Verfasser selbst bemerkt (S. 266),
wird begrenzt, wenn nicht ausgeschlossen, durch einen energischen Willen
zur Kritik und zur Vollständigkeit im Vergleich.

Die Schau Barths wird entsprechend den Linien der berühmten, wenn auch
noch nicht vollständig ausgeführten Lehre vom Nichts im Band III/3 der
Kirchlichen Dogmatik vorgelegt. Trotz gewisser Reserven und trotz gelegentlich

freier Kritik («Karl Barth ist ein kirchlicher Lehrer, der zur Freiheit
erzieht, auch zur Freiheit im kritischen Zurückfragen», S. 10) bemerkt der
Verfasser hinsichtlich der streng christologischen Betrachtungsweise des
Problems des Bösen: «Es ist das Verdienst Karl Barths, das alles mit einem
solchen theologischen Ernst auszusagen, daß man hier nicht hinter Barth
zurückgehen sollte und dürfte» (S. 272).

Der erste Teil schließt mit einem detaillierten Vergleich zwischen der
Lösung Schellings und der Barths.

Der zweite Teil prüft das biblische Stellenmaterial zum Problem des
Bösen exegetisch durch: im Alten Testament die Gestalt des Satans, die
Dämonologie, die Vorstellung vom Chaos, die Geschichte der Erbsünde, die
Problematik des Hiob-Buches, das Motiv des Teufels und des Reichs der
Finsternis, das «mysterium tremendum» Jahwes; im Neuen Testament die



152 Rezensionen

durch das späte Judentum gegebenen Voraussetzungen und darauf folgend
die Satanologie und Dämonologie der Synoptiker, der Johanneischen und
Paulinischen Schriften sowie der übrigen kleineren Schriften des Neuen
Testaments unter besonderer Beachtung der Apokalypse und bestimmter
Schlüsselbegriffe. Diese Beurteilung der biblischen Grundlagen nimmt einen
beträchtlichen Teil des Buches ein (von S. 115 bis S. 265), und man wird
gerne die ausgezeichnete Bibliographie zum Thema in Anspruch nehmen. Der
Abschnitt schließt ab mit einem interessanten Vergleich zwischen den
Ergebnissen der Exegese und der Position von Schelling und Barth, der freilich
unserem Urteil nach systematisch nicht genügend ausgearbeitet ist.

Der dritte und letzte Abschnitt möchte der eigentlich systematische Teil
der Arbeit sein, und zwar unter dem vielversprechenden Titel: «Versuch
einer Neufassung der Lehre vom Bösen». Dabei geht der Verfasser von der
Feststellung aus: «Die Bibel kennt babylonische und iranische, hellenistische
und gnostische Denkformen und Schemata und verwendet sie. Jedenfalls:
die Bibel vertritt keine prinzipielle Skepsis gegen eine Indienststellung von
Denkformen, sie macht davon aber kritischen Gebrauch, kritisch im Sinne
einer Zurechtstellung von der Sache her» (S. 277). In diesem Sinn will der
Verfasser bei seinem Versuch, das Problem, das ihn bewegt, neu zu formulieren,

bestimmte begriffliche Schemata verwenden — im vorliegenden Fall
die von Schelling -, indem er sie aber mit biblischen Gehalten füllt. Zugleich
will er die von Barth dem Problem gegebene Gestalt durch Korrektive, die
aus den gesamten Daten der Exegese von Altem und Neuem Testament
gewonnen sind, erweitern, wobei er sie aber durch neue Bezüge vervollständigt.
Der Verfasser stellt seine Thesen zur Diskussion in dem Bewußtsein, daß es

sich dabei nicht um eine «creatio ex nihilo» handelt, sondern um einen Dialog
mit der Vergangenheit (S. 282).

Worin bestehen diese Thesen? — 1. Zu Schelling: Der Verfasser glaubt, für
die Klärung des Problems des Bösen die Sehellingsche Lehre von den
Unterschieden in Gott als durchaus sinnvoll annehmen zu können. Er korrigiert sie

jedoch sofort dadurch, daß er bestreitet, es könne in Gott auch nur die ideale
Möglichkeit zum Bösen geben. Er behauptet, daß der eine Gott sich in einer
Anzahl von Eigenschaften, die nicht voneinander getrennt werden können,
offenbare und daß das Böse sich außerhalb des Göttlichen realisiere, wenn
man dabei an eine von den Eigenschaften Gottes isoliert denke, die dann in
ihrer Isolierung als schlecht und bedrohend, gefährlich in ihrer göttlichen
Potenzialität erscheinen müsse (S. 267). Die Gerechtigkeit und das Gericht
Gottes z.B. sind vollkommen und also gut nur in ihrer Beziehung zur Liebe
und zum Erbarmen Gottes, unvollkommen und möglicherweise schlecht aber
außerhalb dieser Relation. Die furchtbare Größe des Bösen, seine satanische
Gewalt liegt darin, daß es eine usurpierte Eigenschaft Gottes ist, eine
Verfälschung des Göttlichen ins Widergöttliche (S. 280). — 2. Zu Barth: Der
Verfasser verbindet Barths Gotteslehre mit seiner Lehre vom Bösen oder vom
Nichts. Der christologische Ansatz Barths - für den das Böse außerhalb von
Christus ein unergründliches Geheimnis ist, das eben nur in Christus erkannt
werden kann, d.h. vom Sieg Christi aus gesehen, der es unterwirft und
vernichtet - wird von Lüthi beibehalten. Gleichwohl bemerkt Lüthi, daß Barth



Rezensionen 153

den einzelnen Gängen der Schlacht, die diesem Sieg vorangeht, nicht genügend

Rechnung trägt, daß er also nicht allen Aspekten des biblischen
Zeugnisses das schuldige Gehör schenkt. «Die Triunaphalität des Neuen Testaments

kann niemals ein Absehen von der Realität des Kampfes gegen das
Gegenreich bedeuten. Wer Barths Intention überbetonte, könnte schon nicht
mehr beten: ,Erlöse uns von dem Bösen!'» (S. 263). Trotzdem wird in dieser
Perspektive «Lehre vom Bösen, wenn es rechte Lehre ist, Aspekt der Christo-
logie» (S. 271), d.h. des Einsatzes Gottes zugunsten seiner Schöpfung. Im
Lichte Christi gelingt es nun dem Menschen, den Übergangscharakter des
Bösen und folglich auch des Gerichts und des Zornes Gottes gegen das Böse zu
erkennen. Das Wesen Gottes erschließt sich als ein Kosmos von Vollkommenheiten,

in dem die Güte, das Erbarmen und die Gnade den Primat haben
gegenüber anderen Vollkommenheiten wie der Gerechtigkeit, der Macht und
der Freiheit.

Auf diese Weise hält es Lüthi für möglich, eine Entsprechung zwischen der
Lehre Schellings (und damit auch der von Böhme mit ihrer Sicht des «Herzens

Gottes», d.h. der Liebe als wahre Gottheit Gottes) und der Lehre von
Barth festzustellen. Damit bringt er freilich das Problem in eine zu große
Spannweite, als daß so die mangelhafte biblische Begründung der einen oder
der anderen Anschauung ausgeglichen werden könnte. Natürlich will der
Versuch Lüthis nicht eine Lösung der Frage nach dem Ursprung des Bösen
geben, sofern es «nur als Phänomen beschrieben, nicht mit einer logischen
Kausalität erklärt werden» kann (S. 275), sondern er möchte «eine Diskussion
über die so bedrängende und dringliche Frage des Bösen als Frage des christlichen

Glaubens auslösen» (S. 286). Die Arbeit ist sicherlich ein ernsthafter
Beitrag, dem man bei der zukünftigen Beschäftigung mit dem Problem des
Bösen wird Rechnung tragen müssen. Aber wenn man das Buch gelesen hat,
läßt sich der Eindruck nicht ganz verbannen, es seien da doch manche
Anschauungselemente der beiden untersuchten Autoren in einem bestimmten
Sinn zugeschnitten worden, was noch dazu durch den ein wenig scholastischen

konstruierten Zusammenhang belastet ist und deswegen eine gewisse
Schwerfälligkeit aufweist. Das wird eher auf den gewählten Ausgangspunkt
zurückzuführen sein als auf eine wirkliche und eigene Neudurchdenkung des

Problems. Vielleicht hat sie nicht in der Absicht des Verfassers gelegen, aber
sie wäre bestimmt hilfreich gewesen. Was schließlich die vorgeschlagene
Lösung betrifft, so fragt man sich doch mit einer gewissen Unschlüssigkeit,
ob sie einen wirklichen Fortschritt für das Problem darstellt, das uns bewegt.

Vittorio Subilia, Rom

Gerhard Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes beim älteren und jüngeren
Blumhardt. Studien zur Dogmengesch. und system. Theol., 14. Zürich-
Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1962. 355 S.

In der Literatur über die beiden Blumhardt lassen sich vier Gruppen
unterscheiden: 1. Biographie und Erinnerung, 2. Auswahl- und Einzelausgaben

von Texten mit Einführungen, 3. Auswertung besonderer Gesichtspunkte,

z.B. Krankheits- und Heilungsprobleme beim Vater, religiös-soziale
Aspekte beim Sohn, 4. die theologisch-systematische Verarbeitung der Bot-



154 Rezensionen

schaft von Vater und Sohn. Diese letzte Aufgabe ist erst in den beiden
vergangenen Jahrzehnten gründlich in Angriff genommen worden. Neben der
Aufnahme der theologischen Thematik an verschiedenen Stellen in Karl
Barths Kirchlicher Dogmatik stehen größere Einzelabhandlungen, so zur
Lehre vom Heiligen Geist, zu den Hoffnungsgedanken, zur Geschichtstheologie,

zur Seelsorge. Schon diese summarische Aufzählung zeigt die Vielfalt

der Anregungen, die von den beiden Blumhardt ausgeht. Es scheint sich
eine Parallele zu Kierkegaard abzuzeichnen, dessen Aufnahme in Philosophie
und Theologie auch erst Jahrzehnte nach seinem Tode erfolgte.

Gerhard Sauter legt einen Versuch vor, die Botschaft von Vater und Sohn
unter dem übergreifenden Gesichtspunkt des Reiches Gottes zu betrachten.
Methodisch einzig richtig vorgehend, nimmt er das Stichwort des Möttlinger
«Kampfes»: «Jesus ist Sieger!», zum Ausgangspunkt seiner Interpretation
der Botschaft des älteren Blumhardt. Der Reich-Gottes-Gedanke erscheint
so als eine begriffliche Konzentration des Satzes «Jesus ist Sieger», die
Verkündigung als eine Funktion dieses Themas. Die Untersuchung der
theologiegeschichtlichen Voraussetzung zeigt eine indirekte Spur zu Bengel auf,
doch handelt es sich mehr um eine allgemeine Beeinflussung durch die dem
Reich-Gottes-Gedanken aufgeschlossene württembergische Theologie als um
eine direkt nachweisbare Abhängigkeit. Mit dem Aufweis der sachlichen und
thematischen Grenzen der Verkündigung des älteren Blumhardt leitet die
Darstellung zum Sohn hinüber.

Die einheitliche und trotz aller Systemlosigkeit innerlich relativ fest
gefügte Verkündigung des Vaters ließ eine verhältnismäßig kurze Darstellung
zu. Nur knapp ein Fünftel des Buches ist ihm gewidmet. Es ist zu fragen, ob
Sauter nicht manchen Motiven, so der Beurteilung der Mission, zu wenig
Gewicht beilegt. Man sollte nicht gewisse Seiten der Botschaft als sekundär
behandeln, wenn sie nicht ins Schema der Betrachtung passen. Immerhin
wird man bei einiger Kenntnis der Schriften des Vaters sagen dürfen, daß
Sauter seine Botschaft nirgends gewaltsam verzeichnet, wenn auch die Fülle
der Motive nicht zum Ausdruck kommt.

Der weitaus größere Teil der Arbeit handelt vom Sohn. Den vier Perioden
seiner Verkündigung, wie sie bereits Lejeune in seiner grundlegend bedeutsamen

Auswahlausgabe herausgearbeitet hat, nachgehend, entfaltet Sauter
die Botschaft des jüngeren Blumhardt, dabei stets Gewicht auf die Hauptmotive

legend: das Verständnis der «Welt», die Christologie, die Eschatologie.

Eine systematische Besinnung auf das Thema Reich Gottes in biblischer
Sicht, auf die Probleme «Wirklichkeit» und «Welt» und auf die Eschatologie
beschließt den Band. Zusammenfassende Thesen und zwei bisher
unveröffentlichte Andachten des jüngeren Blumhardt sind beigegeben.

Sauter stellt die Botschaft der beiden Blumhardt nicht nur dar, sondern
legt immer einen kritiseh-prüfenden Maßstab aus eigener theologischer
Besinnung an. Dadurch ergibt sich, in Verbindung mit einem enormen und
weitverzweigten theologiegeschichtlichen Wissen, ein höchst lebendiges
Gespräch mit der zentralen Reich-Gottes-Botschaft, wie es in der bisherigen
Blumhardt-Literatur einzig dasteht. Die kritische Verarbeitung der früheren
theologischen Bemühungen um die beiden Blumhardt ist in erstaunlichem



Rezensionen 155

Maß gelungen. Von besonderm Wert erscheinen die ständigen Hinweise auf
die Ansätze der Theologie bei Karl Barth, soweit sie mit Blumhardt
zusammenhängen. Es ist unmöglich, in dieser Anzeige auf die vielen Fragen, die
Sauter aufwirft und zu beantworten versucht, einzugehen. Nur einige Einzelheiten

herauszugreifen und kritisch zu beleuchten, wäre ungerecht. Es muß
aber auf einen Gesamteindruck hingewiesen werden. Unter der Überfülle von
historischen und systematischen Beziehungen nach rückwärts und vorwärts,
nach rechts und links leidet zweifellos die klare Linienzeichnung der
Botschaft von Vater und Sohn. So anregend das Buch sein mag, so trefflich es

sich um die genaue Erfassung der Eigenart dieser beiden Verkündiger des
Reiches Gottes bemüht, so dankbar man die zahllosen Seitenblicke auf die
gegenwärtigen theologischen Fragestellungen zur Kenntnis nimmt, so kann
doch nicht von einer eigentlichen Darstellung die Rede sein. Es handelt sich
im Grunde um eine äußerst beziehungsreiche, von bester Kenntnis der
neueren Theologiegeschichte getragene Monographie über das Reich-Gottes-
Verständnis von Blumhardt d. Ä. bis Barth, ja bis in die neueste exegetische
und hermeneutische Diskussion hinein. Aber eine wirkliche Theologie des
Reiches Gottes vor allem des älteren Blumhardt ist noch ungeschrieben.

E. 0. Rusch, Schaffhausen

Kuet Fror, Biblische Hermeneutik. München, Chr. Kaiser Verlag, 1961.
397 S.

Das Buch Frörs ist eine außerordentlich klare, sprachlich und sachlich
überlegen geschriebene Einführung in die weitverzweigten Probleme der
biblischen Hermeneutik. Die gründliche Kenntnis der Literatur und die
wohltuende Einfachheit der Sprache machen das Werk zu einem hilfreichen
Arbeitsbuch für Pfarrer und Religionslehrer, das Information und Orientierung

verschafft, aber auch dem mit den Problemen Vertrauten immer wieder
neue Anregung und Einsichten gibt.

Der erste Teil behandelt die Grundfragen biblischer Hermeneutik mit
einem kurzen Überblick über die Geschichte der Schriftauslegung und einer
Behandlung der heute in der Mitte der hermeneutischen Auseinandersetzungen

stehenden Begriffe Mythos, Apokalyptik, Sage-Legende, Typologie

und Heilsgeschichte. Man merkt es den Ausführungen Seite um Seite

an, daß sie herausgewachsen sind aus der Arbeit und Situation des praktischen

Theologen, der zutiefst vom Problem der homiletischen und
katechetischen Verkündigimg an den Menschen von heute bewegt ist und gerade
darum von der den biblischen Texten gemäßen Fragestellung ausgeht. Denn
die überlieferten Texte sind selbst nur zu verstehen als «Predigt, in der das
Bekenntnis der Gemeinde sich ausgesprochen hat und auf die sie hört, um ihr
eigenes Bekenntnis buchstabieren zu lernen.» Das gehört zum Wesen der
biblisch-theologischen Hermeneutik, daß sie «die allem verstehenden
Interpretieren vorgegebene Situation des gemeinsamen Hörens auf die Stimme des
Christus praesens nicht aus dem Auge verliert» (S. 18). Fror grenzt sich gegen
jede vom Fundamentalismus, positivistischen Historismus oder vom
Seinsentwurf derExistenzphilosophie geprägte Hermeneutik ab. Wesentlich ist ihm,
daß die hermeneutische Besinnung auszugehen hat von der vorgegebenen



156 Rezensionen

«geschichtlichen Situation, aus der heraus und in die hinein die Überlieferung
ausgelegt wird». Diese ist bestimmt durch das Gegenüber des dreieinigen
Gottes, der von der «versammelten Gemeinde als Person angerufen und
bezeugt wird». Beides, Anrufung und Bezeugung ist aber nur möglich in
gegenständlicher Rede.

Fror läßt es aber nicht bei der Durchführung grundsätzlicher Darlegungen
bewenden, sondern gibt im zweiten Teil seines Buches eine ausführliche
praktische Erprobung seiner Hermeneutik, den Versuch einer « trinitarischen
Interpretation» des A.T. und N.T. in ihrer Verschiedenheit und Einheit. -
Die Auslegung des A.T. stützt sich hauptsächlich auf die Arbeiten von Noth
und von Rad. Das erfahrenes Geschichtshandeln Gottes berichtende und
interpretierende Bekenntnis wird - vielschichtig bereichert durch
zugewachsene Glaubenserfahrungen - lebendiges Zeugnis für die Gegenwart und
weist über sich hinaus auf kommendes göttliches Handeln, das sich erfüllt im
Kommen Jesu und des Reiches Gottes. — Auch an einigen wichtigen
Textgruppen des N.T. wird die hermeneutische Arbeit eingeübt (Kindheit Jesu,
Anbruch der Gottesherrschaft, Gleichnisse, Bergpredigt, Wunder,
Leidensgeschichte, Wirken des Auferstandenen, Gesetz-Evangelium-Paränese, escha-

tologische Texte). Im Vordergrund steht hier die Auseinandersetzung mit der
neuen Leben-Jesu-Forschung der Bultmannschule.

Man kann gewiß manche Einzelprobleme anders sehen (z.B. das Christuszeugnis

im A.T., das paulinische Verständnis des A.T. und des Gesetzes, die
«Heilsgeschichte», manche historische Urteile), aber hinter die entscheidenden
Gesichtspunkte dieses Buches sollte man nicht mehr zurückgehen. Die
Kirche darf von Herzen dankbar sein, daß ihren Pfarrern und Lehrern nach
der steigenden Flut philosophisch-hermeneutischer Theorien ein so eminent
praktisches Buch geschenkt worden ist. Mathias Rissi, Richmond, Va.

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau
Schweiz. The Ecumenical Review 16,2 (1964) : H- J. Margull, Evangelism

in Ecumenical Perspectives (133-145); C.W.Williams, Evangelism and
the Congregation (146-152); Th. Wieser, A New Ecumenical Discussion
on the Congregation (153-157); R. A. Nelson, Scripture, Tradition and
Traditions (158-163); J. Meyendorff, The Significance of the Reformation in the
History of Christendom (164-179). Evangelisches Missions-Magazin 107, 4

(1963): H. Röthlisberger, Wille Gottes - Gesetz - Dekalog. Eine für unseren
christlichen Unterricht verhängnisvolle Gleichung (133-150; 3 Vota: 150-
156). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 10, 3 (1963): A.
Fries, Werke Alberts des Großen als Quellen der Summa philosophiae unter
dem Namen des Robert Großeteste (257-290) ; J. Kunicic, Theologia moralis


	Rezensionen

