
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 2

Artikel: Kallist und Hippolyt

Autor: Beyschlag, Karlmann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kallist und Hippolyt1

l.

Bekanntlich hat Tertullian in seinem Pamphlet «De pudicitia»
einen namentlich nicht genannten Bischof bekämpft, den er als

«pontifex maximus», «episcopus episcoporum», «benedictus papa»
und «apostolicus» verhöhnt, weil derselbe ein angeblich «peremptorisches

Edikt» in Sachen Buße hat ausgehen lassen, das in dem
herausfordernden Satz gegipfelt haben soll: «Ego et moechiae et
fornicationis delicta paenitentia functis dimitto.» Für diese Praxis
soll sich der Ungenannte u. a. auf die «potestas solvendi et ligandi»
des Petrus (Matth. 16, 18f.) berufen haben2.

Die Frage, wer dieser Bischof war, ist alt3. Sie verwickelte sich
noch, als um die Mitte des 19. Jahrhunderts die Bücher 4-10 von
Hippolyts Philosophumena ans Licht kamen, denn hier (Ref. IX,
11-12) hat Hippolyt die Person seines Widersachers, des römischen
Bischofs Kallist, heruntergerissen, wobei er neben einer unflätigen
Karikatur von Kallists Vorleben auch dessen bischöfliches Wirken
an den Pranger stellt, und zwar einmal seine Neigung zum
Modalismus, zum anderen den schlechthin empörenden Verzicht auf jede
Kirchenzucht, vor allem in puncto sexti, dem ein nicht minder
empörender Zulauf fragwürdiger christlicher Existenzen zur
Gemeinde Kallists entsprochen haben soll4.

Hatte Hippolyt dieselben Vorgänge und damit den gleichen Gegner
im Auge wie Tertullian? Die Frage ist nur scheinbar eine

biographische. In Wahrheit steht hinter ihr das Problem der
Entstehung des kirchlichen Bußinstituts, d. h. eines der mächtigsten
kirchlichen Instrumente, die es gibt5. Was die Lösung der Aufgabe

1 Referat, gehalten auf dem Evangelischen Theologenkongreß, Wien 1963.
2 Tert. De pud., ed. E. Preuschen (21910), 1, 6; 13, 8; 21, 5. 9; vgl. auch

den Hinweis auf das römische Hermasbuch in 10, 12; 20, 3.
3 S. die Ubersicht bei E. Rolffs, Das Indulgenzedikt des röm. Bischofs

Kallist (1893), S. Iff.
4 Eine erste Ehrenrettung Kallists versuchte J. Döllinger in seiner

Monographie Hippolytus und Kallistus (1853), der jedoch in dem von Tertullian
bekämpften Gegner Kallists Vorgänger Zephyrin erblickt.

5 Ein im Wesentlichen fertiges Bußinstitut zur Zeit Tertullians setzen
durchweg die katholischen Forscher voraus, vgl. z.B. K. Rahner, Die
Theologie der Buße bei Tert.: Festschr. f. K. Adam (1952), S. 139ff.; noch



104 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

so schwierig macht, ist vor allem die Quellenbasis: bei minimaler
Breite eine maximale Sprödigkeit des Materials. Gleichwohl lassen
sich in der wissenschaftlichen Diskussion die Standpunkte der
kirchlichen Rechten und der kritischen Linken deutlich
unterscheiden.

Repräsentant des kritischen Standpunktes war vor allem Hugo
Koch, dessen Arbeiten das Gründlichste sind, was zur Frage
geschrieben worden ist6. Danach sind Kallist und der in De pud.
bekämpfte Bischof identisch. Die fast gleichzeitige Empörung Ter-
tullians in Karthago und Hippolyts in Rom ist insofern berechtigt,
als Kallist mit seinem «Edikt» erstmals die Vergebbarkeit einer
Todsünde («moechia et fornicatio») der Kompetenz des bischöflichen

Amtes zuordnete und damit den Grund zum späteren
Bußinstitut legte. Man kann mit W. Kamiah von einer «Kallistischen
Wende» sprechen7.

Entgegengesetzt argumentiert der kirchliche Standpunkt, dessen

profilierteste Position erstmals 1917 durch Karl Adam vertreten
wurde. Danach ist der Gegner Tertullians nicht Kallist, sondern
wahrscheinlich Bischof Agrippinus von Karthago gewesen, den

Cyprian beiläufig an zwei Stellen erwähnt8. Bewiesen wird die These

vor allem aus der Unvereinbarkeit der von Tertullian und Hippolyt
jeweils vorausgesetzten Sachlage. Während der Römer einen Gegner
aufs Korn nimmt, der - mit Adam zu reden - «die Zügel der
Disziplin auf dem Boden schleifen» läßt, wehrt sich Tertullian gegen
einen solchen, der ein ernstes, schweres Bußverfahren für den
Todsünder vorsieht. Somit zerfällt die scheinbar zusammenhängende
Angelegenheit von Karthago und Rom in zwei lokal begrenzte

massiver J. Grotz, Die Entwicklung des Bußstufenwesens in der vornizän.
Kirche (1955); weitere Literatur in Die Rel. in Gesch. u. Geg. 31, Sp. 1554.

6 S. vor allem: H. Koch, Kallist und Tertullian: Sitz.ber. Heid. Ak.
Phil-hist. Kl. 1919, 22 (1920), mit ausführlicher Würdigung der Literatur zu
De pud. 21, 9 (Matth. 16, 18f.). Vgl. die Auseinandersetzung mit E. Caspar
in Cathedra Petri: Zeitschr. f. d. neut. Wiss. Beih. 11 (1930), S. Iff.; auch
A. v. Harnack: Ecclesia Petri propinqua: Sitz.ber. Preuss. Ak. Phil-hist.
Kl. 1927, S. 139ff. Die jüngeren Hypothesen von W. Köhler, Omnis ecclesia
Petri propinqua: Sitz.ber. Heid. Ak. 1937 3, erst recht H. Stoeckius, Ecclesia
Petri propinqua: Arch. f. kath. Kirchenrecht 117 (1937), S. 24ff., haben sich
nicht durchgesetzt.

7 W. Kamiah, Christentum und Geschichtlichkeit (21951), S. 116ff.
8 Cypr. Ep. 72, 4; 73, 3 (Wiedertaufe der Ketzer). Weiteres in A. Harnack,

Geschichte der altchristlichen Literatur (1893—1904), 1, S. 687f.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 105

Streitereien zweier Apostaten, die sich - jeder auf seine Weise -
gegen das in Wahrheit längst bestehende kirchliche Verfahren der
«Paenitentia secunda» erbittern. Von einer «Kallistischen Wende»
kann keine Rede sein9.

Man kann sagen, daß sich der zweite Standpunkt gegen den ersten
im wesentlichen durchgesetzt hat. Autoritäten wie Poschmann,
Altaner und v. Campenhausen haben die Agrippinus-Hypothese
übernommen. Ja für K. Baus im soeben erschienenen 1. Band von
Jedins Handbuch der Kirchengeschichte scheint sie so selbstverständlich

zu sein, daß er die Arbeit Kochs gar nicht mehr erwähnt10.
Trotzdem hat auch der kritische Standpunkt sein Recht. Ja man

könnte sogar fragen, ob er nicht trotz seiner Einseitigkeit doch
näher an den historischen Sachverhalt heranführt als der - nicht
minder einseitige - kirchliche Gegenstandpunkt. Mit den folgenden
Erwägungen soll eine vorsichtige Prüfung dieser Frage - mehr
nicht! - versucht werden, freilich eine solche, die sich von den
Voraussetzungen der «Standpunkte» und ihren - vermeintlichen -
Sicherheiten bewußt distanziert und zur tatsächlichen Unsicherheit
der Quellen zurückkehrt. Aus diesem Grunde legen wir auch nicht,
wie üblich, Tertullians De pud., sondern den Bericht des Hippolyt
zugrunde n.

9 K. Adam, Das sog. Bußedikt des Papstes Kallistus (1917). Zwar ist die
Vermutung, Tertullian habe einen karthagischen Gegner bekämpft, alt
(s. Rolffs [A. 3]; Koch [A. 6]), allein die Radikalität der Adam'schen Hypothese

besteht a) in der völligen Lostrennung der in De pud. verhandelten
Sache von Rom, b) in der Nominierung des Agrippinus als Gegner Tertullians.

10 B. Poschmann, Paenitentia secunda (1940), bes. S. 348ff., mit weiterer
Literatur; B. Altaner, Theol. Rundschau 11 (1939), S. 129ff.; Patrologie
(51958), S. 140f. ; H. v. Campenhausen, Kirchl. Amt u. geistl. Vollmacht i. d.
ersten drei Jahrhunderten (1953), S. 251ff. ; C. B. Daly, The Edict of Callistus,
Stud. patr. 3 (1961), S. 176ff. ; K. Baus, Handbuch d. Kirchengeschichte, 1

(1962), S. 360ff. Dagegen setzt K. Aland, Die Rel. in Gesch. u. Geg. 31,
Sp. 1546, hinter Agrippinus mit Recht ein Fragezeichen.

11 Hippolyts Werke, 3 (GCS 26), ed. P. Wendland (1916), S. 245ff. ; Auszüge

bei C. Mirbt, Quellen z. Gesch. d. Papsttums (51934), Nr. 63, und in
H. Vogels, Textus antenicaeni ad Primatum Romanum spectantes (Flor.
Patr. 9, 1937), S. 23ff. Auf die von P. Nautin seit über einem Jahrzehnt
unermüdlich vertretene These, wonach Hippolyt nicht der Verfasser der
Refutatio sein soll, gehe ich nicht ein. Sie bereichert nur die an Hypothesen
gewiß nicht arme altchristliche Literaturgeschichte um eine weitere
überflüssige Auseinandersetzung.



106 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

2.

Wenn man will, kann man die Darstellung Kallists in Ref. IX,
II f. die älteste Papstvita nennen. In Wahrheit ist sie ein Haßgesang,
der vonVerleumdungen undUnwahrscheinlichkeitennur so strotzt12.
Die Gliederung ist einfach: Ausgehend von Kallists Verhältnis zu
seinem Vorgänger Zephyrin schildert Hippolyt nacheinander zuerst
die dogmatischen, dann die ethischen Verirrungen seines Feindes.
In den dogmatischen Teil ist wiederum das «Martyrium » des Kallist
eingeschoben, das der angrenzende Kontext deutlich als literarische
Einlage verrät13.

Will man sich über Hippolyts Arbeitsweise ein Urteil bilden, so
muß man den ganzen Bericht, also nicht nur den Schlußabschnitt
über die Kirchenzucht, überprüfen. Schon der leitende Gesichtspunkt

des ersten Teiles gibt einen charakteristischen Einblick. Nach
Hippolyt hat nämlich Kallist von Anfang an überhaupt nur einen
Gedanken gehabt: «dem Bischofsthron nachzujagen» (11, 1).
Bekanntlich ist die Klage über cpiXoupaiieia und «aemulatio episco-

12 Derartiges ist in den ersten Jahrhunderten keine Seltenheit. Man vgl.
schon den antimontanistischen «Prophetenspiegel» des Apollonius (Eus.
Plist. V, 18), dann Tert. Adv. Hermog. 1; De praescr. 30, 5ff. ; De ieiun. 12.

16f. u.ö. Über die Polemik bei Cornelius und Cyprian s. u. Bedenkenlos
hängt Epiphanius (Haer. XXVI, 4f.) den Gnostikern und Cyrill (s. Aland,
Kirchengesch. Entwürfe, 1960, S. 135f.) dem Montanus den ehemals
heidnischen Vorwurf thyestischer Mahlzeiten an. Vom gleichen Stamm sind die
Verleumdungen des Ithacius, die Priscillian das Leben kosteten. Athanasius
scheut sich nicht, Arius in eine Kloake fallen und dort - wie Judas — verenden
zu lassen, De morte Arii 3 (MSL, 40, Sp. 688). Zur apokryphen Judastradition
vgl. meine beiden Aufsätze in Theol. Lit.zeit. 85 (1960), Sp. 147ff., und Stud,
patr. 4 (1961), jS. 268ff. Theodoret (Hist. I, 14) hat dies gläubig wiederholt.
Ein Kapitel für sich ist Hieronymus. Die Schriften Adv. Iovinianum und
Contra Vigilantium (MSL 23, Sp. 221 ff. ; 353ff.) hat schon Harnack einen
«Abgrund von Gemeinheit» genannt. Es sagt noch wenig, wenn Hieronymus
z.B. von Vigilantius (c. 3; vgl. c. 8 u. 12) behauptet, er habe seine Schrift «im
Suff schnarchend ausgekotzt»; denn das ist nur eine wüste Beschimpfung.
Aber welche ungeheuerlichen «Tatsachen» weiß Hieronymus, abgesehen von
den Beschimpfungen in Adv. Iov. I, 40 ; II, 21 ; 37 ; Ctr. Vig. 1 f. ; 11 ; 13 usw.
zum Besten zu geben

13 Ref. IX, 12, Iff. Der Bericht ist eingerahmt von dem (doppelt erzählten)
Vorwurf Kallists gegen Hippolyt: «Ihr seid Ditheisten» (11, 3f.; 15f.), und
unterbricht die Darstellung von Kallists kirchlichem Werdegang.
Wiederholungen finden sich freilich in Hippolyts Darstellung auch sonst.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 107

patus» schon in den ersten Jahrhunderten verbreitet. Sie findet
sich, außer in 3. Joh. 9, z. B. bei Hermas, Cyprian und Origenes14.

Zugleich ist der Vorwurf aber auch von Anfang an ein beliebtes
Motiv der kirchlichen Ketzerschablone gewesen. Nach Hegesipp
ging schon Thebutis in Jerusalem zur Ketzerei über, weil er nicht
Bischof wurde. Das gleiche berichten Tertullian und Epiphanius
von Valentin und Marcion in Rom. Nach dem «kleinen Labyrinth»
läßt sich der Konfessor Natalis in Rom von dem TparreZJrriç Theodot
kaufen, weil derselbe ihm die rrpoiTOKallebpia verspricht. Auch Mon-
tanus brannte, wie der Anonymus einige Jahrzehnte nach seinem
Tode behauptet, «in maßloser Gier» wegen cpiXorrpuiTeia. Ebenso
wollte auch Novatian nach Cornelius und Cyprian nichts anderes als

die Bischofswürde, ja er hat sie sich dadurch erschlichen, daß er
seine unrechtmäßigen Ordinatoren unter Alkohol setzte. Schließlich
geht Cyprian sogar so weit zu erklären, daß überhaupt jedes Schisma

bei der Verachtung des rechtmäßig gewählten Bischofs seinen

Ausgang nehme, während er es umgekehrt geradezu als Ausweis des

rechten Bischofs ansieht, daß er wider eigenen Willen gewählt ist15.

14 Belege: Herrn. Sim. VIII, 7, 4ff. : Aus dem Zf|\oç irepi -rrpujTeiujv resultieren

die ex10!101 (der Stäbe Schismata) ; zu Cyprian s.u. Belege aus Origenes
bei Harnack, Der ki. gesch. Ertrag der exeget. Arbeiten des Origenes (19181.),
1, S. 69ff. ; 2, S. 12911., und v. Campenhausen (A. 10), S. 278f. Von Damasus

I und Ursinus sagt der heidnische Chronist Ammianus Marcellinus, daß sie
«über menschliches Maß hinaus darauf brannten, den Bischofssitz zu
erraffen»; E. Caspar, Geschichte des Papsttums, 1 (1930), S. 197. Daß sich der

- seltene — Ausdruck (piXoirpunreiot auf das kirchliche Amt bezieht, setzen,
trotz geteilter Meinung, sowohl E. Käsemann, Ketzer und Zeuge: Zeitschr.
f. Theol. u. Ki. 48 (1951), S. 292ff., als auch G. Bornkamm, Theol. Wörterb.
z. N.T., 6, S. 670f., zu 3. Joh. 9 voraus, während W. Bauer, Rechtgläubigkeit
und Ketzerei (1934), S. 98, den dort genannten Diotrephes mit Unrecht zum
Ketzerhaupt befördert. Im gleichen Zusammenhang sprechen die Didaskalie
(Const. Apost. VI, 4, 1) und die Ps. Clem. Ep. Clem. ad. Iac. (c. 3, 2; GCS 42,
Rehm, S. 7, 9f.) von epiXapxia bzw. qpiXoKCiOebpia.

15 Belege: Hippol. Ref. IX, 11, lu. 15; vgl. Hegesipp bei Eus. Hist. IV,
22, 5; Tert. Adv. Valent. 4; Epiph. Haer. XLII, 1, 8; Kl. Labyrinth bei
Eus. Hist. V, 28, 8 ff. (dieser Bericht steckt auch sonst voll traditioneller
Motive); Anon. antimontan, bei Eus. Hist. V, 16, 7 (zur qpiAoTtptureia s. d.

vorige Anm.); Cornelius an Fabius von Antiochien bei Eus. Hist. VI, 43, 5.

9; Cypr. Ep. 55, 24; 66, 5; De zelo ac livore 6. Das Motiv der Wahl wider
Willen (Cypr. Ep. 55, 8; vgl. Ps.Clem. Ep. Clem. 3, Iff.; Horn. III, 63, Iff.)
ist dem der Inspirationswahl (vgl. erstmals Fabian von Rom bei Eus. Hist.
VI, 29, 3f.) eng verwandt.



108 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

Die Monotonie dieser Beispiele spricht wohl für sich. Wenn also
auch Hippolyt gegen den «Häretiker» Kallist nichts anderes
vorbringt, so dürfte er damit zunächst einfach der einschlägigen
Ketzerschablone folgen. In den gleichen Zusammenhang gehört denn auch
die folgende, von Hippolyt wiederholte Nachricht, Kallist habe den
törichten Zephyrin beschwatzt, ständig «Aufruhr» (ordcnç) in der
Gemeinde zu stiften, und er sei, als Hippolyt ihm entgegentrat, in
cmövoiu verfallen. Das hier verwendete Vokabular taucht bereits an
mehreren Stellen des römischen Clemensbriefes auf bei der Charakteristik

des Schismas in Korinth, ferner bei der Darstellung des

Bar-Kochba-Aufstandes und der kirchlichen Streitereien am
Vorabend der Diokletian-Verfolgung hei Euseb, schließlich wieder bei
Cornelius von Rom über Novatian an Fabius von Antiochien. Ein
ähnlicher Fall wird auch in der syr. Didaskalie in Breite abgehandelt:

Der Unruhestifter wird im Wiederholungsfall als «familiaris
inimici» gebrandmarkt und ist aus der Gemeinde definitiv zu
entfernen. Im Hintergrund von Hippolyts Darstellung mögen
apokalyptische Überlieferungen stehen, wie sie etwa die Ascensio Jesajae
oder die Epistola apostolorum enthalten, wo von den Hirten die
Rede ist, die «das Amt lieben», «der Weisheit bar» sind und die
anvertraute Herde verwüsten. Übrigens hat ein Teil dieser Schablone

bei Hippolyt auch auf Zephyrin abgefärbt. Hippolyt sagt ihm
Philargyrie, Dorolepsie und elementare Unkenntnis der Kirchenordnung

nach. Man braucht dazu nur die frühchristlichen Katechismen

und Bischofsspiegel, etwa in 1. Tim. 3, in der Didache, hei

Theophilus von Antiochien und wiederum in der Didaskalie zu
vergleichen, wo alle diese Dinge in Form der Warnung wiederkehren16.

16 Belege: Hippol. Ref. IX, 11, 1. 3 'vgl. 15f. 19); dazu die Vokabulatur
in 1. Clem. 1, 1; 46, 5ff; 47, 5ff; Eus. Hist. IV, 2, Iff. und 6, Iff. (Bar-Kochba-
Aufstand, vielleicht nach Ariston von Pella ; beide Stücke gehören zusammen) ;

zur Diokletian-Verfolgung Eus. Hist. VIII, 1, 5ff. Die Ausdrucksweise ist
verbreitet. Zumal für Cyprian gilt jedes Schisma sofort als «seditio» (vgl. z.B.
Ep. 27, 3; 41, 2; 43, 4). Als Bestandteil der Kirchenordnung erscheint der
Sachverhalt in der Didaskalie (Const, apost. II, 38ff). Apokalyptisches s.
Asc. Jes. 3, 21ff. (E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 21924,
S. 305f.) ; Epist. apost. (ed. Duensing, Kl. Texte 152) n. 35ff. u. 46ff., ferner
das von Paulus (1. Kor. 11, 19), Justin (Dial. 35, 2; Tert. (Praescr. 1, 1) u.ö.
gebrauchte Agraphon : éoovtcu axDpaxa alp^ceiÇ- Zur Philargyrie vgl. 1. Tim.
3, 3; 6, 10; 2. Tim. 3, 2; Pol. Phil. 2, 2; 4, Iff.; 6, 1; 2. Clem. 6, 4;
Did. 3, 5. Zur Dorolepsie vgl. Apollonius bei Eus. Hist. V, 18, 11; Theophil.
Autol. III, 9 (mit Kontext und Parallelen); Epist. apost. 37; 47; Const.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 109

Nicht weniger, sondern eher noch kräftiger gefärbt ist der
seltsame Bericht über Kallists «Martyrium» (11, 4-12, 14). Die Tendenz

Hippolyts ist abermals offenkundig. Kallist soll nicht als Christ,
sondern als gewöhnlicher Verbrecher «ad metalla» verbannt worden
sein, ein Thema, das ja seit 1. Petr. 4, 14ff. von allen christlichen
Apologeten immer wieder erörtert wird. Zugleich gehört es abermals
zur Ketzerschablone. Auch Alexander, der Montanist, soll nach
Apollonius nicht als Christ, sondern wegen Räuberei inhaftiert
gewesen sein. Ebenso schildern Cornelius und Cyprian ihre verschiedenen

schismatischen Gegner - Eelicissimus, Novatus, Novatian,
Nikostratus, Eortunatus und wie sie alle heißen - bedenkenlos in
grellster krimineller Karikatur17.

Doch muß hier der ganze Märtyrerbericht hei Hippolyt skizziert
werden. Danach war Kallist der Sklave eines reichen römischen
Christen Karpophoros. Sein Herr vertraute ihm eine bedeutende
Summe Geldes an mit der Weisung, daraus als xpcmeZîxriç Kapital
zu schlagen. Daraufhin läßt sich Kallist in der Piscina publica
nieder, erhält auf den Namen seines Herrn hin zahlreiche Einlagen,
besonders «von Witwen und Brüdern». Allein er veruntreut das

ganze Geld (ixctpcdh'iKou), bis jemand dem Herrn die Sache hinterbringt.

Der Herr fordert Rechnungslegung (onrcuxeiv Xôfouç) von
Kallist. Der Betrüger erkennt seine Lage, fürchtet die Folgen
(xöv... kivöuvov ùcpopûjpevoç;) und versucht über See zu flüchten.
Allein abermals wird der Herr benachrichtigt. Er eilt zum Hafen,
wo Kallists Schiff noch ankert. Kallist sieht plötzlich von fern
seinen Herrn am Strande stehen (ibdiv uôppujflev... xöv beOTtôxriv),
verzweifelt am Leben und stürzt sich ins Meer (êppnjjev èauxov eiç xf]v fla-
Xacraav). Leider ziehen ihn die Schiffsleute an den Strand und
übergeben ihn dort seinem Herrn, der den ungetreuen Sklaven in die
Tretmühle schickt. Doch Kallists Strafe währt nicht lange. Der
Schurke lügt Karpophoros vor, er habe doch noch irgendwo Gelder
stehen, die er zurückgeben könne. Darauf erläßt der Herr ihm nicht
nur seine persönliche Schuld, sondern er läßt ihn auch zur Be-

apost. II Didaskalie), 9, 2; 17, 1; 42, 1; 47, 1; dazu auch Ed. Schwartz,
Bußstufen und Katechumenatsklassen (1911), S. 17.

17 Belege: Apollonius bei Eus. Hist. Y, 18, 9 (Weiteres s.u.); er beruft sich
für seine Kenntnis sogar auf das «öffentliche Archiv» (ähnliche, nicht minder
vage Berufungen bei Tert. Apol. 5, 2; 44, 2; Scorp. 15); Cornelius bei Eus.
Hist. VI, 43, 5ff. und bei Cypr. Ep. 50; 51, lf.; 52, 1 f.; 59, 12 u.ö.



110 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

Schaffung dieser Gelder aus der Tretmühle. «Da er nun nichts
hatte zu bezahlen» (ö be pr|bèv è'xwv cnrob.bôvai), sucht Kallist sofort
abermals den Tod. Er stürmt am Sabbat in die römische Synagoge,
versucht den Gottesdienst zu verhindern, erregt einen Krawall und
gibt sich als Christ zu erkennen. Die Juden verprügeln ihn und
schleifen ihn zum Präfekten Fuiscianus. Zum dritten Male erhält
Karpophoros von dem Vorgefallenen Nachricht. Er eilt zur
Verhandlung und bestreitet, daß Kallist überhaupt Christ sei, allein die
Juden setzen sich durch, Kallist wird gegeißelt und in die Sardinischen

Bergwerke verbannt.
Später erreicht die kaiserliche Konkubine Marcia die Befreiung

der Sardinischen Konfessoren. Freilich verhindert Bischof Victor
in Rom, daß Kallists Name auf die Liste der zu Befreienden kommt.
Allein Kallist wälzt sich vor dem mit der Befreiungsaktion
beauftragten Presbyter Hyazinth solange heulend im Staube, bis
derselbe sich erweichen läßt und Kallist, zum Ärger Bischof Victors, in
Rom wieder eintrifft. Indessen Karpophoros protestiert, und so
verweist Victor den unerwünschten Heimkehrer von Rom nach Antium,
wo er auf kirchliche Kosten unterhalten wird.

Soweit Hippolyt. Es ist deutlich, daß die einzelnen Episoden des

Berichts nur äußerlich miteinander verknüpft sind und daß sich
das Bild des ämtergierigen Emporkömmlings und kirchlichen Coe-

meterienverwalters, welches Hippolyt zuvor entworfen hat, von dem
des Halunken und lebensmüden Sklaven deutlich unterscheidet. Im
übrigen erblickt man in dieser Ballade nur weniges, was wirklich
historisch sein könnte, nämlich a) die von Karpophoros in der
Piscina publica eingerichtete TpomeZa, b) die Verbannung Kallists,
möglicherweise auf jüdische Anzeige, als Konfessor nach Sardinien,
c) die Befreingsaktion der Marcia und Rückkehr Kallists.

Charakteristisch für Hippolyts Berichterstattung sind dafür auch
hier wieder die unhistorischen Motive. Zunächst Kallist und die
anvertrauten Gelder: Gewiß, Rom war die Stadt der Banken18, auch

mögen Veruntreuungen unter Christen vorgekommen sein. Schon
der Polykarp-Brief deutet derartiges an. Auch Origenes klagt im
Matthäus-Kommentar, daß die Verwalter kirchlicher Vermögen z.T.
in ihre eigene Tasche wirtschaften19. Indessen, was Hippolyt berich-

18 M. Rostovcev, Gesellschaft und Wirtschaft im röm. Kaiserreich
(deutsch 1931), 1; vgl. besonders S. 51f.; 127f.; 148f.

19 Belege: Pol. Phil. 11, Iff. (der Presbyter Valens und seine Frau,



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 111

ten will, ist nicht Wahrheit, sondern Schimpf und Schande. Schon
K. Graf Preysing hat sich in einer Aufsatzreihe seit 1914 bemüht,
den tendenziösen Hintergrund von Hippolyts Bericht hervorzuheben,
die Verächtlichkeit des Bankerotts, die Schimpflichkeit der
Sklavenflucht und gar des Sklavenselbstmordes, die Kallist in den Augen

der gebildeten Leser Hippolyts auf die unterste sittliche Stufe
drücken sollen20.

Allein, was soll man sagen, wenn nun auch Cornelius und Cyprian
von den beiden bereits genannten Schismatikern Novatus und Niko-
stratus fast dasselbe erzählen wie Hippolyt von Kallist, nur daß der
Vorfall hier in den kirchlichen Raum verlegt wird? Auch diese beiden

sollen in Rom in verbrecherischer Weise die von Brüdern, Witwen

und Waisen hinterlegten Gelder veruntreut haben, um sich
dann über das Meer davonzustehlen21. Und zwar gebraucht Cyprian
für das Verbrechen des Nikostratus fast denselben juristischen
Ausdruck, den auch Plinius an Trajan zur Bezeichnung einer der
Kapitalsünden weitergibt, zu deren Unterlassung sich die Christen in
Bithynien feierlich verpflichteten: «deposita abnegare»22. M. a. W.
Kallist und Nikostratus werden als christliche Kapitalsünder
hingestellt. Darüber hinaus ist auch hier die Ketzerschablone zu
beachten. So sagt Ignatius von Antiochien (Ign. Smyrn. 6, 2) :

«quibus det dominus paenitentiam veram»), dazu die Warnung in 1. Petr.
5, 2; Orig. in Matth. XVI, 21 f. (bedeutsam, da Orig. die TpoureïfiTai und
Kaufleute von Matth. 21, 12f. - s.u. A. 25-mit Bischöfen, Presbytern und
Diakonen vergleicht). Zur Klage über gewinnsüchtige Kleriker vgl. auch
Cypr. De laps. 6. Unterschlagung von Kirchengut gilt schon dem Verfasser
von Apg. 5, 1 ff. als Todsünde ; zum Text F. Scheidweiler, Zeitschr. f. die neu-
test. Wiss. 49 (1958), S. 136f.

20 Vgl. vor allem K. Graf Preysing, Der Leserkreis der Philosophumena
Hippolyts: Zeitschr. f. kath. Theol. 38 (1914), S. 421ff.

21 Cypr. Ep. 52, If. (CSEL III/2, Härtel, S. 616ff.): «Didicimus et docere
atque instruere ceteros coepimus Nicostratum quoque diaconio sanctae
administrationis amisso, ecclesiasticis pecuniis sacrilega fraude subtractis
et viduarum ac pupillorum depositis denegatis non tarn in Africam venire
voluisse quam conscientia rapinarum et criminum nefandorum illinc ab
urbe fugisse, et nunc... confessorem se ultra iactat et praedicat. » Über
Novatius bringt Cyprian ein wahres Höllenregister von Schandtaten (vgl.
auch Cornelius bei Cypr. Ep. 50).

22 Mirbt (A. 11), Nr. 23 (S. 8, Z. 39); vgl. Cypr. Ep. 52, If. («pecuniae
denegatae»). Parallelen zu dem von Plinius überlieferten Sittenkatechismus
sind häufig: vgl. Mark. 10, 19; Herrn. Mand. VIII, 3ff.; Arist. Apol. 15,
10; Athenag. De resurr. 23; Theoph. Autol. I, 1; III, 9; Tert. Adv. lud. 2;



112 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

Achtet auf die Irrgeister (toùç éTpobo£oûvTaç)... die der -fvikiuri Gottes
zuwider sind. Sie kümmern sich nicht... um Witwen und Waisen noch um
den Bedrückten noch um den Gebundenen noch um den Hungernden oder
Dürstenden.23

In der Tat hat Novatus nach Cyprian nicht nur, wie Kallist,
Witwen und Waisen betrogen, sondern er hat angeblich auch seinen

Vater auf offener Straße Hungers sterben lassen und nicht begraben24.

Steht es aber so, dann beginnen alsbald noch andere Züge der
Vita Callisti bei Hippolyt transparent zu werden. Hierhin gehören
vor allem die offenkundigen Affinitäten im Schicksal Kallists zu
gleich drei synoptischen Gleichnissen: a) von den «anvertrauten
Talenten», b) vom «Schalksknecht» und vor allem c) vom «ungerechten

Haushalter»25.
Bekanntlich bezieht schon Luk. 12, 42ff. das Bild des

«Haushalters» auf den christlichen Gemeindeleiter26. In der Tat schließt

Elchesai bei Hippol. Ref. IX, 15, 6; Ps. Clem. Horn. VIII, 23, 2; Const, apost.
II, 36, 3; Act. Petr. et Matth. 5.

23 Vgl. das positive Gegenstück dazu bei Herrn. Mand. VIII, 10. Was
einen Kleriker, der Witwen und Waisen nicht versorgt hat, nach diesem
Lehen erwartet, zeigt die Apc. Pauli c. 35: Bis zum Gürtel wird der Frevler
in den Glutstrom versenkt.

24 Ein kurzer Seitenblick auf das Porträt der Montanistischen Propheten
nach Apollonius (Eus. Hist. V, 18) : a) Sie sind Schismatiker, ihre Taten
Sünde und Verbrechen; b) sie nehmen Geschenke an, sammeln sich Schätze
von Witwen und Waisen und lieben überhaupt das Geld; c) sie schlemmen
statt zu fasten, schminken sich, spielen Brett und Würfel (vgl. Hieron. Adv.
Iov. II, 21); d) sie senden «apostolische» Verlautbarungen in die Welt, worin
sie Kyrios und Kirche lästern; e) ihre sog. «Märtyrer» sind Verbrecher, die
sich für Geld aus dem Kerker loskaufen lassen ; f sie lösen die Ehe auf und
versuchen, alle Christen mit sich zu vereinigen. Dies alles angeblich auf Grund
«zahlloser Beweise». Wie ähnlich sieht solcher Ketzerklatsch dem Kallist-Bild
des Hippolyt

25 Matth. 18, 23ff.; 25, 14ff.; Luk. 16, Iff.; Naz. Ev. 20 (E. Klostermann,
Apocrypha, 2, 31929, S. 9, 25ff.). Die Affinitäten sind so offenkundig, daß
sich ein detaillierter Nachweis erübrigt. Ob kanonische oder apokryphe
Überlieferung (s.u. A. 27) benutzt ist, wäre besonders zu klären. Möglich ist
das eine wie das andere.

26 J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (41956), S. 50; vorsichtiger A.
Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, 2 (21910), S. 154; Weiteres bei O. Michel,
Theol. Wörterb. z. N.T. 5, S. 152ff. Zur Rechnungslegung des Haushalter-
Bischofs vgl. noch Const, apost. II (Didasc.), 24, 7; 25, 2; 35, 4; 42, 3f. ; 47,
2ff. ; auch Ps. Clem. Ep. Clem. 7, 7.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 113

das Haushaltergleichnis in Lnk. 16, 11 mit dem bekannten Zusatz:
«Wenn ihr nun mit dem ungerechten Mammon nicht treu seid, wie
will man euch das Wahrhaftige anvertrauen?» Eine Charakteristik,
die durch Hippolyts Kallist-Bild bestens illustriert wird. Daneben
wird man auch das bekannte und verbreitete Agraphon fivecrbe
bÔKijuoi xpaueiiTai mit heranziehen dürfen; denn Kallist soll ja
angeblich Tpant^irriç gewesen sein, dies um so mehr, als das Logion
sowohl in der Didaskalie als auch hei Origenes auf den kirchlichen
Bischof bezogen wird27.

Aber was hat nun der «ungerechte Haushalter» mit der zweiten
Buße zu tun Hier ist abermals auf Kleinasien zu blicken, und zwar
auf die bekannte Legende vom Räuberjüngling bei Clemens Alexan-
drinus28. Danach hat der Apostel Johannes dem Bischof einer Stadt
für die Zeit seiner Abwesenheit einen Jüngling zu christlicher
Erziehung anvertraut, der dem Bischof - wie, wird nicht recht
gesagt - aber alsbald entgleitet und fortan als Räuber die schlimmsten
Wege geht. Als der Apostel wiederkehrt, redet er den Bischof
folgendermaßen an: «Wohlan Bischof, gib das anvertraute Gut wieder
heraus, das Christus und ich dir unter Zeugnis der Gemeinde hinterlegt

haben.» Hier steht der gleiche Ausdruck dnroöibövcu irjv TtapahijKtiv,
den auch Hippolyt für Kallist gebraucht29. In der Tat reagiert der
kleinasiatische Bischof auf diese Ansprache hin sofort wie jener:
«Er erschrak, denn er meinte, man habe (Johannes) hinterbracht,
daß es sich um Gelder handele, die er doch nicht hatte.» Allein
Johannes meint eine ganz andere TtapabfiKri : «Den Jüngling fordere
ich von dir, die Seele des Bruders » Darauf muß der Bischof bekennen,

daß dieser Bruder geistlich gestorben ist. Es folgt die bekannte
Szene der Wiederbringung des Abtrünnigen durch Johannes - der
zwielichtige Bischof verschwindet von der Bildfläche30. Das Ganze

27 Const, apost. II (Didasc.), 36; Orig. Comm. in Matth. XVI, 22 (s. o.
A. 19). Weiteres bei A. Resch, Agrapha (21906), S. 112ff.

28 Clem. Alex. Quis div. salv. 42 Eus. Hist. III, 23, 6ff. Eine detaillierte
Analyse ist hier nicht möglich (eine entfernte Parallele bietet z.B. Epiph.
Haer. XXX, 7ff.). Kleinasiatisch ist auch die Gestalt des geldgierigen
éviTpoTtoç Fortunatus der Drusiana-Legende (Act. Joh. 62ff.) Auch hier wäre
eine eigene Untersuchung erforderlich.

29 Vgl. Ref. IX, 12, 6. 7.
30 Immerhin nennt ihn Johannes höhnisch einen cpû\a£ xoû àbe\q>oô (Eus.

Hist. III, 23, 14), was auf den Brudermörder Kain (Gen. 4, 9 LXX; vgl. 1.

Joh. 3, 12ff. u.ö.) hinauskommt.

8



114 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

endet mit der zweiten Buße des Sünders, und dieser Akt wird,
wegen der dabei vergossenen Tränen, zugleich als «zweite Taufe»
bezeichnet.

Hier haben wir also noch einmal den von Hippolyt gezeichneten
«Verwalter», und zwar mitten im kirchlichen Amt und Raum, in
einer Überlieferung, die ausdrücklich von der zweiten Buße handeln
will31. Wieder fühlt man sich auch an die Gleichnisse von den
«anvertrauten Talenten» und vom «ungerechten Haushalter» erinnert32.
Nur ist die Symbolik bei Clemens weniger verdeckt als bei
Hippolyt: Der «Herr» des Bischofs ist hier Johannes bzw. Christus, die
Trupaüf|Kri ist nicht einfach Geld, sondern die anvertraute Christenseele.

Und auch das Motiv der zweiten Taufe hat seine Entsprechung:

Auch Hippolyt behauptet am Ende von Kallists Sündenregister,

unter Kallist habe man es gewagt, eine «zweite Taufe» zu
spenden33. Nur in einem wichtigen Punkt besteht zwischen Rom
und Kleinasien ein deutlicher Unterschied: Nicht der Bischof
eröffnet in der Johannes-Legende das Verfahren der zweiten Buße,
sondern der Charismatiker erwirkt es, der, wie er selbst sagt, «von
Christus gesandt» ist und seine «Seele für die des Bruders» einsetzt.
Wir stehen damit vor dem gleichen Problem, das Tertullian in
De pud. 21 f. behandelt hat.

Doch zurück zu Hippolyt. Die beiden folgenden Szenen des

Kallist-Martyriums können hier nicht in extenso untersucht werden. Im
Gegensatz zu den bisher bei Hippolyt besprochenen Tendenzen und
Motiven scheint es sich bei ihnen um echte und wertvolle Stücke
der Märtyrerlegende - vielleicht aus einem bereits vorhandenen
Kallist-Martyrium - zu handeln, denen erst durch Hippolyt jene
erbärmliche Beleuchtung zuteil geworden ist, die aus Kallist einen
öffentlichen Schuft und Unruhestifter macht. Geht man von der
soeben gewonnenen Voraussetzung aus, daß der «Herr» (beairÖTric)
des «ungerechten Haushalters» Kallist nicht einfach «Karpopho-

31 S. Poschmann (A. 10), S. 252ff.
32 Dieselbe Gleichnisfusion auch beim Presbyter des Irenaus, Adv. Haer.

IV, 27, 2: Christus wird kommen und von den «Verwaltern» der Kirche das
anvertraute Geld mit Zinsen verlangen.

33 Ref. IX, 12, 26 (vgl. Eus. Hist. III, 23, 18). Natürlich könnte Hippolyt
auch an die «2. Taufe» der Ketzer Marcus und Alkibiades Elchesai

denken (Ref. VI, 41, 2; IX, 13, 4; 15, 1); s. Poschmann (A. 10), S. 356f.;
A. Hamel, Kirche bei Hippolyt von Rom (1951), S. 67ff., und J. Grotz (A. 5),
S. 394 f.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 115

ros», sondern eigentlich Christus ist oder sein müßte, so wird mit
dem Sturz ins Meer eine apokryphe Parallele zu der in Joh. 21

bereits verarbeiteten Überlieferung vom Sprung des Petrus ins
Meer sichtbar34. Ähnliches gilt für den Synagogen- bzw. Tempelaufruhr,

bei dem übrigens die Gestalt des Karpophoros literarisch
entbehrlich ist. Hier könnte ein Absenker der «Steinigung» des Paulus

nach Apg. 14, llff. (dazu Apg. 21,17ff.) bzw. des Jakobus nach
Ps.Clem.Rec. I, 66ff. (dazu Hegesipp bei Eus.Hist. II, 23, 4ff.)
zugrunde hegen, die beide überlieferungsmäßig vom gleichen Stamm
sind35. Bedeutsam ist immerhin, daß die auf Kallist angewandten
Motive offenbar der Petrus-Paulus-Legende entstammen.

3.

Damit kommen wir zum Wichtigsten in Hippolyts Bericht: zu
Kallists angeblich himmelschreiendem Gebaren in puncto Kirchenzucht

(12, 20ff.). Wenn es bisher schon erkennbar geworden ist, daß

Hippolyts Darstellung weit mehr aus traditionellen Schablonen und
Legende gespeist ist, als aus historisch zuverlässigen Tatsachen, so
wird man auch für den letzten Teil wenig anderes erwarten. Stellen
wir die Reihe der sittlichen Vorwürfe gegen Kallist zusammen:

1. Kallist - behauptet Hippolyt - habe in der Gemeinde die schrankenlose
Befriedigung der f|bovai gestattet, die Christus nicht zugelassen habe. Ja es
heißt: «Christus verachten sie und hindern keine Sünde»36.

2. Desgleichen habe Kallist sich unterstanden, einen opoç, d.h. also eine
schriftliche Verfügung37, ausgehen zu lassen, wonach er (Christus bzw. Kallist)

jedermann die Sünden erlasse. Das habe Kallist den Riesenzulauf
gebracht.

34 Hierin besteht die - freilich einzige - Berührung mit der Pass. S.

Callisti (ASS Oct. VI, dort c. 8, S. 441), wonach Kallist aus einem Fenster
gestürzt und mit einem Stein in einen Brunnen versenkt wird. Die apokryphen
Parallelen und Absenker zu Joh. 21 sind in meinem Werk «Clemens Romanus
und der Frühkatholizismus» zu 1. Clem. 5, 4 zusammengestellt, das in den
«Beiträgen zur Hist. Theologie» (Tübingen) erscheinen soll.

35 S. dazu ebenfalls das in der vorigen Anm. genannte Werk. Einen separaten

Aufsatz über diese Frage behalte ich mir vor.
36 Ref. IX, 12, 20f. 24 sind zusammen zu behandeln.
37 Belege bei Graf Preysing, Existenz und Inhalt des Bußedikts Kallists :

Zeitschr. f. kath. Theol. 43 (1919), S. 358ff. Wenn Poschmann (A. 10),
S. 353/3 u. 358/2 (vgl. Adam, A. 9, S. 26), sich demgegenüber auf das qpaoiv



116 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

3. Weiter habe Kallist behauptet, ein Bischof sei unabsetzbar, auch wenn
er in Todsünde falle. Seitdem habe man 2-3malig verheiratete Kleriker
geduldet und die Heirat eines noch ledigen Klerikers gutgeheißen, ikç grj
puapxriKÖTa38.

4. An dieser Stelle - denn Kallist ist eben jener todsündige Bischof - flicht
Hippolyt, wohlberechnet, den Schriftbeweis ein, den Kallist für seine
Ungeheuerlichkeiten benutzt haben soll. Folgende Stellen habe er mißbraucht :

a) Rom. 14, 4: «Wer bist du, der du einen fremden Knecht richtest» usw.;
b) das Unkraut unter dem Weizen (Matth. 13, 24ff.); Kallist sagt: «Laßt
beides miteinander wachsen!»; und c) Gen. 6, 19ff.: Auch in der Arche Noah

Kirche) waren reine und unreine Tiere.
5. Schließlich habe Kallist sich erdreistet, das Konkubinat einer «claris-

sima» mit ihrem Sklaven bzw. Freigelassenen kirchlich als rechtmäßige Ehe
zu deklarieren. Da nun reiche Damen von armen Sklaven keine Erben ihres
Vermögens gewollt hätten, seien Empfängnisverhütung und Abtreibung —

«Ehebruch und Mord zugleich»39 - in der Gemeinde Mode geworden.

Soweit abermals Hippolyt. Es ist Karl Adam zu danken, daß er
darauf hingewiesen hat, daß der Leitgedanke in diesem bischöflichen
Lasterkatalog nicht der der Sündenvergebung, vielmehr der der
schrankenlosen Sündengestattung ist. Zugleich hat Adam
hervorgehoben, daß dieses Bild von Kirchenzucht oder besser : von kirchlich

erlaubter Unzucht auf keinen Fall der Wirklichkeit entsprochen
haben kann. Poschmann und andere sind ihm darin gefolgt. Ereilich
wird die Klarheit dieser Erkenntnis schon bei Adam eingeschränkt
durch den Versuch, mit Hilfe eben dieser Karikatur von Bußzucht
auch die völlige Unvereinbarkeit der römischen Auseinandersetzung

von Ref. IX, 12, 20 vgl. 24 beruft, so ist das natürlich kein Gegenargument.
Auch Tertullian bekämpft den Bischof des «Ediktes», obwohl er davon
(«audio etiam», Pud. 1, 6) nur durch andere gehört hat. Ausschlaggebend für
die Annahme eines schriftlichen Dokuments ist der der Kallist-Darstellung
(s. vorige Anm.) nachgebildete Bericht über Alkibiades in Ref. IX, 13, 4f.
Alkibiades soll dem böypa Kallists gefolgt sein, als er - durch das Buch des
Elchesai — die Vergebung der Unzuchtssünden verkündete (ôpiZei). Vgl. dazu
Harnack (A. 8), 2, 1, S. 266/2.

38 Damit ist implicite doch wohl gesagt, daß auch der Laie, wenn er in
Todsünde fällt, behandelt wird die pr; ripotpxriKiiiç.

39 Daß der Ausdruck poixeia (Ref. IX, 12, 25) auf das von Hippolyt
dargestellte Delikt nicht paßt, hat Graf Preysing (A. 20), S. 436f., bemerkt.
Aber Hippolyts Terminologie ist hier nicht von der « Juristenlatinität»,
sondern einfach von der Kirchenordnung abhängig, die poixeîa und ipôvoç meist
in der Reihenfolge von Ex. 20, 13ff. ; Deut. 5, 17f. (LXX) nennt (vgl. Rom.
13, 10; Luk. 18, 20; Jak. 2, 11 ; Tert. De pud. 5; 12, 4 - Aposteldekret; auch
Hippol. Fragm. zu Prov. 24, 50f. ; 30, 15f. ; Aug. De fide et op. XIX, 34).



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 117

und des von Tertullian behandelten Bußediktes nachzuweisen40.
Das aber ist nicht unbedenklich.

Sehen wir näher zu. Hippolyt behauptet, Kallist habe jene nöovai

erlaubt, die Christus ausdrücklich nicht gestattet habe. Seitdem
habe man unter Berufung auf Christus der Sünde freien Lauf
gelassen. Das scheint zunächst der Darstellung Tertullians, der von
einem regelrechten Bußverfahren spricht und dieses auch nur für
eine einzige Todsünde («moechia et fornicatio») annimmt, stracks
zu widersprechen, zumal wenn man sich unter den von Kallist
erlaubten f|bovai nicht nur Vergehen der Unzucht, sondern die sündige
Lust der Welt überhaupt vorstellt41. Allein man darf eben Hippolyt
unmöglich beim Worte nehmen. Präzise an seiner Aussage ist höchstens

der Hinweis auf die von Christus untersagten f)öovcd. Freilich
ein entsprechendes Jesus-Logion findet sich in den kanonischen Evan -

gelien nirgends, dafür aber in dem stoisierenden Abriß von
«Bergpredigt», den das römische Apollonius-Martyrium bietet. Da heißt
es (Act. Apoll. 36f.) :42

ZbibaEev f]pâç xiç ô xwv ö\ujv Oeôç Kai xi xÂoç àpexf|ç éxxi aepvùv iroXixeiav àp-
pôZov irpôç xàç xâiv àvbpuumuv ipuxàç... ZbibaEev yàp {hipôv traueiv, érudupiav pZ-

xpeiv ijôovàs xokaCsiv, Xùiraç éKKÔvxeiv, kowuivikoùç Yivea^ai, tpiXiav aöEeiv kevo-
boEiav KaOaipeiv, irpôç Äpuvav àbiKOÙvxurv pf] xpéirecrOai... où bià xô àbiKEÎv àkkà
bià xô àvéxeaôai àbiKoupévouç...

Zunächst scheinen auch hier die lqbovcu nur die Lust der Welt
überhaupt auszusagen. Indessen schon die Einklammerung der zu
bändigenden emhupiai und f]bovai zwischen bupôç und Ximri führt
auf eine andere Spur. Schon Matth. 5, 21 ff. läßt ja Zorn und
Fleischeslust einander folgen. Vor allem aber sind die Mandata des

Hermasbuches zu vergleichen, deren sachliche Übereinstimmung
mit Apollonius - beides römische Überlieferung des 2. Jahrhunderts

- garnicht zu übersehen ist. Hier werden nicht nur die Fleischessünden

ausführlich neben ffupôç und XuTtn abgehandelt, sondern Hermas

sagt am Schluß auch ausdrücklich, daß die böse Begierde
(emdupia) vor allem geschlechtlicher Art ist und daß sie «schwer zu

40 Vgl. neben Adam und Poschmann wieder Baus (A. 10), S. 372: «Ein
innerer Zusammenhang mit den afrikanischen Bußstreitigkeiten liegt
offensichtlich nicht vor.»

41 Poschmann (A. 10), S. 351. 354f. 358.
42 R. Knopf u. G. Krüger, Ausgew. Märt. Akten, (31929), S. 33.



118 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

bändigen» sei43. Mit alledem stimmt Hippolyts Bericht über Kallist
insofern überein, als es fast ausschließlich die Laxheit in sexuellen

Fragen ist, die dem römischen Bischof zum Vorwurf gemacht wird.
Diese pbovcd soll also Kallist vergeben - und zugleich erlaubt -

haben. Das Widerspiel der Aussage ist deutlich. Allein auch damit
befindet sich Hippolyt in Tertullians Gesellschaft, der schon in De
pud. 1 erklärt, daß mit der Indulgenz von «moechia» und «forni-
catio» die Sünde nicht bekämpft, sondern erst recht gezüchtet
werde44. Überdies verrät sich Hippolyt selbst, und zwar schon in der
auf Kallist folgenden Darstellung des Elchesaiten Alkibiades (Ref.
IX. 13, Iff.). Nach Hippolyt ist Alkibiades wie ein Wolf unter die

von Kallist zerstreute Herde - aber Kallist sammelte angeblich
doch! - gefahren, indem er auf Ivallists Anregung hin - aber er
hatte doch das Buch des Elchesai! - eine zweite Taufe (s. Kallist)
zur Vergebung vor allem der Unzuchtssünden - aber Kallist hatte
doch längst alles getan! - verkündete. Kallist als Mentor des
Alkibiades! Allein, was Hippolyt dort nur andeutet, kommt hier ans
Licht: Es handelte sich um die Vergebung der Fleischessünden45.

Weiter: Kallists Schriftbeweis. So wie die drei Argumente bei

Hippolyt stehen, wollen auch sie nur sagen : Jede Sünde ist erlaubt;
laßt beides wachsen: Gut und Böse ist kein Unterschied. Nun findet
sich die erste Stelle (Rom. 14, 4) auch bei Tertullian, und zwar dort,
wo er sich erstmals mit den Schriftargumenten der Gegenseite
befaßt. Dagegen fehlen in De pud. die Bilder vom Unkraut unter dem
Weizen und von den reinen und unreinen Tieren der Arche46. Das

43 Die sittlichen Weisungen Jesu nach Act. Apoll. 36f. entsprechen denen
des Hermas-Buches in Mand. I; IV; V, 2, 4 und X; zur smSujaia vgl. Mand.
VI, 2, 5; VIII, 3-10; XII, 2, lf. l'i&ovq und émOugia gehören im allgemeinen
Sprachgebrauch stets zusammen; vgl. z.B. 4. Makk. 5, 23; Tit. 3, 3; Diogn.
9, 1; G. Stählin, Theol. Wörterb. z. N.T., 2, S. 919, 7ff. ; W. Bauer, Wörterb.
z. N.T., 4. Aufl., Sp. 624. Schon vor Hippolyt bezieht der römische Presbyter
Gaius (bei Eus. Hist. III, 28, 2 - gegen Kerinth) den Doppelausdruck
eindeutig auf die Fleischeslust. Dem f]hovàç ko\ iZeiv bei Hippolyt entspricht das
«libido frenetur» bei Augustin, Ep. 155, 12, als Ausdruck für die castitas.

44 Vgl. die Ausfälle in De pud. 10, 8ff.
45 Ref. IX, 13, 4f. ist ganz nach 12, 20f. 24. 26 entworfen. Die von Kallist

gebrauchten Ausdrücke «Vergebung» und «Niehtanrechnen der Sünden»
finden sich schon in 1. Clem. 60, lf. im Zusammenhang der Buße. Auch
eûboKeîv (dazu Poschmann, A. 10, S. 356/1) kann einen ernsten Sinn haben
(vgl. Eus. Hist. V, 1, 10 mit III, 23, 17).

46 Die Aussaat der «zizania» durch den «homo inimicus» Häretiker,



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 119

ist auffällig, denn - so kann man argumentieren - Tertullian hätte
sich diese Argumente sicher nicht entgehen lassen, wenn sie in dem

von ihm bekämpften «Edikt» gestanden hätten. Las er sie dort
nicht, so stammte das «Edikt» auch nicht von Kallist. Indessen,
ehe wir uns diesem Vorurteil anvertrauen, seien zunächst einige
patristische Parallelen verglichen. Es ergibt sich folgende Übersicht :

1. Tert. De pud. 2, If.: Die Gegner sagen: Gott ist barmherzig und gnädig
(Joel 2, 13 Ps. 102, 8, vgl. Jak. 5, 11; Const, ap. II, 15, 1 u.ö.); er will
Barmherzigkeit statt Opfer (Hos. 6,6;Matth. 9, 13; 12,7); d.h. er will nicht
den Tod des Sünders, sondern die Buße (Ez. 33, 11, vgl. 18, 23). Daher
müssen auch Gottes Kinder barmherzig und friedfertig sein (Matth. 5, 7. 9 ;

vgl. Luk. 6, 36), d.h. einander vergeben, wie Christus vergab (Kol. 3, 13;
vgl. Matth. 6, 14; Const, ap. II, 42, 5), nicht richten, um nicht gerichtet zu
werden (Matth. 7, 1); «denn wer bist du, daß du einen fremden Knecht
richtest?» usw. (Rom. 14, 4 Jak. 4, 12; vgl. Rom. 2, 1), «vergib, so wird
dir vergeben» (Luk. 6, 37).47

2. Hippol. Ref. IX, 12, 22f.: Kallist gebraucht Rom. 14, 4 (vgl. Tertullian),
Matth. 13, 29f., Gen. 6, 19ff. u.a. Stellen.48

3. Cyprian, Ep. 55, 15-28: Gegen Novatian bringt Cyprian eine ganze
Reihe von Stellen und Motiven, die an Tertullian (und Hippolyt) erinnern,
freilich den Tertullian entgegengesetzten Standpunkt vertreten, darunter
Luk. 6, 36. 37 ; Rom. 14, 4; Joel 2, 12f., und das Unkrautgleichnis (Matth. 13,

29f.); doch fehlt das Beispiel der Arche. Von Meinungsverschiedenheiten
seiner Vorgänger über die Zulassung der «moechi» zur «pax» der Kirche
spricht Cyprian ausdrücklich in c. 21.49

vgl. Ps. Clem. Ree. I, 70f. - «Paulus»; Cypr. Ep. 49, 1 — Novatian) findet sich
bei Tert. nur in Adv. Prax. 1, evtl. steckt das Motiv auch hinter De praescr.
3 (vgl. dazu Opt. VII, 2), s. auch Dionys. Cor. bei Eus. Hist. IV, 23, 12; 24.
Die Tiere der Arche werden in De idol. 24 erwähnt. Rolffs (A. 3) Versuch,
die «arca» in pud. 7, 8 («area vel armarium») wiederzufinden (S. 68/3), ist
verfehlt (vgl. den Gebrauch von «arca» bei Cypr. De laps. 26 und Hieron. Dial,
ctr. Lucif. 18).

47 Preuschen (A. 2), S. 21, lOff. Eine eingehende Untersuchung des

Stellenkonglomerates ist hier unmöglich. Daß es sich um ältere Gemeindetradition

handelt, zeigen außer den Vergleichsstellen noch Test. Is. 5, Iff.;
1. Clem. 13, 2f. ; Pol. Phil. 2, 3; Const, apost. II, 21; Lact. Inst. VI, 12, 41;
Resch, Agrapha, S. 93. Tertullian mißt den Stellen große Bedeutung zu;
denn er erledigt sie im folgenden der Reihe nach. Auch kommt er mehrfach
auf sie zurück, meist dort, wo er den Gegner persönlich anredet (vgl. Pud.
5, 15; 10, 7—10; 18, 12. 17; 22, 12; auch De paen. 4, 2f. ; 8, 3). Gegen den
Mißbrauch von Ez. 33, 11 wendet er sich schon in Scorp. 1.

48 Der Zusammenhang der 3 Argumente mit den Fragen der Priesterehe
bei Hippolyt ist sekundär; Rolffs (A. 3), S. 65/2; 134f.

49 Auf die Ubereinstimmungen mit De pud. machte erstmals Harnack,
Die Lehre v. d. Seligkeit durch d. Glauben i. d. alten Kirche: Zeitschr. f.



120 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

4. Optatus Milev., vgl. Augustin: Wie Cyprian gegen Novatian, so beruft
sich Optatus gegen die Donatisten auf Rom. 14, 4 (II, 25); Matth. 7, 1

Luk. 6, 37 mit Matth. 6, 12 (1. Joh. 1, 8f. ; vgl. Tert. Pud. 19, 14ff.) und das

Unkrautgleichnis (VII, 2f.).50 Ebenso benutzt Augustin das Unkrautgleichnis
an zahlreichen Stellen seiner antidonatistischen Schriften.51 In De bapt. II,
10, 15 zitiert er unter Berufung auf Cyprian (Conc. Carth. 256: «neminem
iudicantes...» usw.) Rom. 14, 4 und Ez. 33, II.52 Das gleiche Cyprian-Zitat
verbindet er in De bapt. VI, 25, 48 mit Matth. 13, 29f. (Unkraut), nachdem
er zuvor (VI, 24, 45) Luk. 6, 37 und Matth. 6, 14 zitiert hat.63 Unkrautgleichnis

und unreine Tiere der Arche zusammen bringt Augustin im Bericht über
die Disputation von 411 (Brev. coll. VIII, 15f.).

5. Augustin, De fide et op.: Diese Schrift ist für sich zu nehmen, da sich
hier nicht Augustin gegen die Donatisten, sondern die laxistischen Gegner
Augustins auf zwei der von Kallist gebrauchten Argumente (Unkrautgleichnis,

reine und unreine Tiere) berufen. Sie fordern bei der Taufe nur den
Glauben, eine Änderung des Lebenswandels (wobei das punctum sexti
voransteht) dagegen erst später und ad libitum.64

6. Hieron. Adv. Iovin. und Dial. ctr. Lucif.: Beide Schriften bringen das

Unkrautgleichnis sowie die reinen und unreinen Tiere, wie Kallist, nebenein-

Theol. u. Ki. 1 (1891), S. 126/1, aufmerksam. Rolffs (A. 3), S. 123ff., bietet
eine genaue Übersicht (die sich noch amplifizieren ließe). Bei der allgemeinen
Verbreitung der Argumente wird man in der Frage literarischer Abhängigkeiten

(Harnack, Rolffs) vorsichtig sein. Cyprian zitiert z.B. die Unkrautparabel

nach Ep. 54, 3 (vgl. noch H. Koch, Cyprian. Untersuchungen, 1926,
S. 86f.), Rom. 14, 4 nach den Test, ad Quirin. III, 21 (dort wie Tert. neben
Luk. 6, 37!).

50 CSEL 26, S. 62, 168ff. ; die Arche Noah als Glaubensbeispiel in VII, 1

(S. 65f.).
51 Aug. Ctr. Ep. Parm. I, 14 (instruktiv); II, 2, 5; 6, 11; 18, 38; 23, 43;

III, 1, 2; 2, 13; 3, 11; 3, 15-19; 5, 27; De bapt. III, 8, 12f.; Ctr. litt. Petil.
11, 78, 174; 91, 199; Ep. ad cathol. 13, 35; 15, 38; 16, 43; 17, 45; 18, 48; 19,

51; Ctr. Cresc. III, 66, 75; 67, 76; 68, 78; De un. bapt. 17, 31; Ctr. Gaud.
II, 5, 5 (samtl. Stellen in CSEL 51-53). Dabei beruft Augustin sich mehrfach
auf Cypr. Ep. 54, 3. Wie jener vermischt er das Erntebild von Matth. 13, 30
mit dem von Matth. 3, 12.

52 CSEL 51, S. 190f. Die Cyprian-Stelle (Härtel 1, S. 435f. Mirbt,
Nr. 79) ist zugleich wichtig wegen des auch von Tert. Pud. 1,6 benutzten
Titels «episcopus episcoporum» (vgl. noch Cypr. Ep. 66, 3; Ps. Clem. Ep.
Clem. 1, 1; Ree. I, 68; später Titel der Kaiser und Päpste, s. Adam (A. 9),
S. 14.

53 CSEL 51, S. 322. In VI, 25, 46 läßt Augustin das Wort des Sedatus von
Tuburbo (Cypr. Sent. Ep. n. 18) folgen: «quare omnibus paeifleis quidem
viribus nitendum est» (vgl. Tert. Pud. 2, 2; 5, 15).

54 MSL 40, 197ff. ; dazu ausführlich Harnack (A. 49), S. 165ff. Zweifellos
beruhen die von Augustin bekämpften Thesen auf einer (laxistischen)
Übertreibung des üblichen katholischen Standpunktes.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 121

ander (Iov. II, 22; Dial. 22, vgl. 15) nebst anderen von Augustin benutzten
Argumenten. Wieder wird Ez. 33,11 zitiert und vor dem Richten über andere
gewarnt.65

7. Origenes, Horn, zum Hexateuch: Wie Hieronymus verbindet auch Ori-
genes das Unkrautgleichnis mit Ez. 33, 11 (Horn, in Ex. VI, 9), bzw. die von
Tertullian in Pud. 2, lf. zitierten Stellen Ps. 102, 8 Joel 2, 13; Ps. 110, 4)
und Ez. 33, 11 (Horn, in Ex. VIII, 6), beides im Zusammenhang mit Sünde
und zweiter Buße.56 Angesichts von Jos. 15, 63 wird das Unkrautgleichnis auf
die verborgenen Sünder der Kirche gewendet: «Ubi enim peccatum evidens
non est, eicere de ecclesia neminem possumus», folgt Matth. 13, 29.57

Das Resultat dieser Zusammenstellung ist ein doppeltes. Einmal
zeigt sich, daß die von Hippolyt angeführten Argumente Kallists
und der von Tertullian in De pud. 2, lf. kritisierte Schriftbeweis
seiner Gegner in der kirchlichen Überlieferung, zumal in Afrika,
durchweg zusammengehören. M.a.W. es wäre seltsam, wenn die von
Hippolyt notierten Belege in der antimontanistischen Auseinandersetzung

in Karthago nicht dieselbe Rolle gespielt hätten wie zur
gleichen Zeit in Rom und später gegen Novatiancr, Donatisten u. a.
Schismatiker. Wenn Tertullian nur einen Teil bespricht, so kann das
verschiedene Gründe haben, die aber gegen den allgemeinen Befund
nicht ins Gewicht fallen können58.

Darüber hinaus aber erfahren wir aus obiger Zusammenstellung,
wie jene Argumente eigentlich gemeint waren, die Kallist nach
Hippolyt zur Rechtfertigung seines angeblichen Libertinismus
mißbraucht haben soll. Sie sagen gerade nicht, daß in der Kirche von
nun an jede Sünde gestattet sei, sondern (man vgl. Orig., Cypr.,
Aug.) sie unterstreichen durchweg die Unmöglichkeit einer un-

55 MSL 23, Sp. 178 ; 185f. ; 331. Freilich faßt Hieronymus den Unterschied
zwischen reinen und unreinen Tieren im Sinne der katholischen Stufenethik.
Das Gleichnis vom Unkraut bringt er wie Cypr. Ep. 54, 3 mit 2. Tim. 2, 20

zusammen. Daß die Kirche zur Hure geworden sei (Dial. c. 4) sagt auch
Tert. in De pud. 1, 8f. ; vgl. 18, 11.

66 GCS 29, S. 201 £f. ; 232, 14ff. (vgl. zu Ez. 33, 11 noch Comm. in Matth,
ser. 114; 117; ferner außer 2. Petr. 3, 9 noch Dionys. Alex, bei Eus. Hist. VI,
42, 5 und Hist. Laus. 69; zum Unkrautgleichnis vgl. Orig. in Matth, t. X, 1

und Fragm. 189; 297ff.).
67 Orig. Horn, in Jes. Nav. XXI, 1 (GCS 30, S. 427ff.). Dagegen fehlt bei

Origenes die für den Westen charakteristische Deutung der reinen und
unreinen Tiere der Arche (vgl. Horn, in Gen. II, 6 und Horn, in Num. XXI, 2).

58 Bei der Beurteilung von De pud. ist stets zu bedenken, daß Tertullian
eine 3fache Abrechnung hält: a) mit dem «episcopus episcoporum», b) mit
dessen Anhängern, c) - das Wichtigste - mit seiner eigenen früheren
Einstellung zur Buße (vgl. Pud. 1, 10).



122 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

fehlbaren sittlichen Unterscheidung der Geister durch den Amts-
träger, und - diese Konsequenz zieht sowohl Kallist wie der in De

pud. beschimpfte Bischof - sie leiten aus dieser Erkenntnis das

Recht, ja die Pflicht ab, dem bußfertigen Todsünder Verzeihung zu
gewähren; denn (vgl. Orig.) es wäre ungerecht, den unerkannten
Sünder, der keine Buße tut, in der Kirche dulden zu müssen, den
ehrlichen Büßer dagegen - mit Tertullian zu reden - «vergeblich um
Frieden weinen» zu lassen. Gewiß sind solche Argumente vom
Bewußtsein charismatischer Kardiognose - man denke an Apg. 5, 1 ff.
und verwandte Überlieferungen - fundamental verschieden. Dafür
aber zeigen sie, in welcher Weise das «kirchliche Amt» an die Stelle
der «geistlichen Vollmacht» getreten ist und sich gegen die
Bevormundung durch einen unmöglich gewordenen Radikalismus -
bezeichnenderweise mit altbekannten Schriftstellen - zur Wehr setzt.

Wenige Bemerkungen zum Rest von Hippolyts Ketzerplakat. Was
die vielzitierten Verbindungen zwischen reichen Damen und ihren
Sklaven betrifft, so steht Hippolyts Erwähnung in der altchristlichen
Literatur nicht so einzig da, wie es zunächst scheint. Schon Tertullian

hat den Fall in Ad ux. II, 8 in folgender Form besprochen:
Zahlreiche reiche heidnische Damen verbinden sich mit inferioren
Männern, weil sie von diesen kein «impedimentum» für ihre
Ausschweifungen zu befürchten brauchen. Sollte also nicht erst recht
eine begüterte Christin viel lieber einen armen Christen als einen
reichen Heiden heiraten, wo der Arme (vgl. Luk. 6, 20) sie doch in
Wahrheit reich machen könnte59? Man könnte vermuten, daß
Hippolyt eine derartige Argumentation, vielleicht von Kallist, verdreht
hat, um sie in dieser Fassung seinem Widersacher über den Kopf
zu stülpen.

Dasselbe gilt auch für die angeblichen Abtreibungen in der
Gemeinde. Schon Athenagoras weist es weit von sich, daß ein Christ

59 «Pleraeque et genere nobiles et re beatae passim ignobilibus et mediocri-
bus sibi coniuguntur ad luxuriam inventis, aut ad licentiam sectis. Nonnullae
se libertis et servis suis conferunt... dummodo habeant a quibus nullum
impedimentum libertatis suae timeant. Christianum fidelem fideli re minori
nubere piget, locupletatiorem futuram in viro paupere? Nam si pauperum
sunt régna caelorum, divitium non sunt, plus dives in paupere inveniet » (Oehler
1, S. 695f.). Zur Sache vgl. Graf. Preysing (A. 20), S. 42ff. Mit Recht hat Har-
nack (A. 49), S. 123, bemerkt, daß man von Kallists Gedanken später nichts
mehr gehört habe. In der Tat; denn es handelt sich nicht um Tatsachen,
sondern um Verleumdungen.



K. Beyschlag, Kallist und, Hippolyt 123

jemals Abtreibungsmittel gebrauche. Und wie Hippolyt, so ist auch
er davon überzeugt : das ist Mord60 Abtreibung und Mord zugleich
berichtet überdies auch Cyprian in der bereits erwähnten Verleumdung

des Schismatikers Novatus (Ep. 52, 2): Wie Kalbst, so hat
auch er angeblich Gelder unterschlagen, Witwen und Waisen
betrogen, ständig Aufruhr in der Gemeinde gestiftet, sich über See

davongestohlen, einen falschen Bischof aufgestellt, seinen Vater
Hungers sterben lassen und nicht begraben, schließlich aber seiner
schwangeren Frau mit dem Fuß in den Leib getreten und so sein

eigenes Kind im Mutterleibe ermordet61.
Was schließlich die angebliche Unabsetzbarkeit todsündiger Kleriker

betrifft, so mutet die Stelle an wie eine dreiste Verhöhnung der
in 1. Clem. 44 ausgesprochenen römischen Grundsätze, wonach
tadellose Kleriker nicht absetzbar seien62. Noch die Synode von
Arles (314) hat bekanntlich in can. 13 die Absetzung der Traditoren-
bischöfe verfügt63. Kallist soll eben nach Hippolyt die gesamte
kirchliche Ordnung um jeden Preis mit Füßen getreten haben.

4.

Was bleibt von Hippolyts Bericht, wenn Klatsch und Verleumdung

fallen? Übrig bleibt der Freigelassene und Semimodalist Kal-
60 Athenag. Presb. 35. Ebenso auch Tert. Apol. 9, 8 (vgl. schon Did. 2, 1

Barn. 19, 5); zur Sache Aug. Ench. ad Laur. XXIII, 85f. Noch die
Synode von Elvira (306) behandelt Abtreibung als schwere Sünde; Rolffs
(A. 3), S. 27.

61 Daß beim Tumult der Donatisten in Mauretanien Kinder im Mutterleibe

zu Tode gequetscht wurden, berichtet Optatus (lib. II, 18).
62 Daß es zu Anfang des 3. Jahrhunderts bereits zweimal verheiratete

Kleriker gab, ist aus Tert. De monog. 12 bekannt. Allein einmal ist das nur
für einen Montanisten eine Todsünde, zum anderen ist es eine
allgemeinkirchliche, keine spezifisch römische Erscheinung.

63 Mirbt (A. 11), Nr. 103; Harnack, Dogmengeschichte 3 (1914), S. 39/3).
Vgl. noch Ps.-Isid. Ep. Cal. sec. (n. XX) : «Errant enim qui putant sacerdotes

post lapsum, si condignam egerint paenitentiam, domino ministrare non
posse et suis honoribus frui...» usw.; P. Hinschius, Decretales Ps.Is. (1863),
S. 142. Allein Hippolyt meint, daß jener Bischof überhaupt keine Buße tun
braucht. Er meint auch nicht, daß lediglich die Gemeinde für die Absetzung
«nicht zuständig sei» (so K. Müller, Kirchengeschichte, 1, 1, 31941, S. 271),
sondern daß der Bischof schlechthin unabsetzbar ist. Daß sich in den Ps.-
Isidor-Briefen des Kallist «eine verdunkelte Kunde» des altkirchlichen
Streits erhalten habe (so Harnack, A. 8, 1, S. 604; 2, 2, S. 208 - Achelis



124 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

list, der bereits unter Zephyrin als Coemeterienverwalter eine
beachtliche Stellung besaß und unter Fuscianus zeitweise nach
Sardinien verbannt war64. Übrig bleibt weiter ein römischer Bischof,
der eine Verlautbarung hat ausgehen lassen, die offenbar die
Zulassung von Todsündern des 6. Gebotes zur kirchlichen Buße regelte.
Anlaß dazu könnte die Auseinandersetzung der Kirche mit den

rigoristischen Sekten gewesen sein, wie die biblischen Argumente
und der Erfolg der Aktion nahelegen65. Mit diesem Erlaß
stimmt das von Tertullian in De pud. behandelte
Verfahren in wesentlichen Punkten überein.

Trotzdem muß Kallist nicht der Verfasser des «peremptorischen
Ediktes» sein. Denkbar wäre auch, daß dem Auftreten zweier

gleichartiger Bußerlasse in Rom und Karthago eine ähnliche
Übereinkunft zugrunde lag, wie sie später zur Zeit der Decischen
Verfolgung zwischen Cyprian und dem römischen Klerus zustande kam,
wo es abermals um die Zulassung einer einzelnen Kapitalsünde zur
Buße, dort der Idololatrie, ging. Was die Neuheit der Verfügung
betrifft, die Tertullian so erbittert, aber auch Hippolyt empfunden
hat, so beruht sie freilich kaum auf der Eröffnung des kirchlichen
Bußverfahrens an sich. Auch sagt Hippolyt nicht, Kallist habe die
Buße, sondern er habe die Sünde in die Kirche eingeführt. Dann
aber kann die Neuheit eigentlich nur darin bestanden haben, daß
sich Kallists Verlautbarung nicht mehr auf jene einzelnen,
individuellen Fälle der 2. Buße bezog, die Tertullian noch in De paen.
voraussetzt, sondern daß sie - wie später Cyprians Bestimmungen
für die «lapsi» - eben grundsätzlich erging, d. h. jedermann
ansprach66. Was «Hermas» noch quasi als «Prophet» aus einer besonderen,

direkten Offenbarung begründet hatte, wurde nun, zunächst
für ein Kapitalvergehen, auf Grund von Schriftexegese der
bischöflichen Zuständigkeit angegliedert. Insofern kann man
allerdings von einer «Kallistischen Wende» sprechen.

Karlmann Beyschlag, Erlangen

folgend), scheint mir ganz unsicher. Einzelnes darin erinnert eher an
Tertullian als an Hippolyt.

64 Auf ein Martyrium weisen die Datumsangabe bei Hippol. Ref. IX, 11,
4 (vgl. Mart. Pol. 21) sowie die Legendenmotive (s.o.).

65 Daß der römische Modalismus dem Montanismus feind war, beweist
Tert. Adv. Prax. 1.

66 Vgl. Aug. Ench. ad Laur. XVII, 65: «recte constituuntur ab his, qui
ecclesiis praesunt, tempora paenitentiae...»


	Kallist und Hippolyt

