Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 2

Artikel: Kallist und Hippolyt

Autor: Beyschlag, Karimann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kallist und Hippolyt®

1.

Bekanntlich hat Tertullian in seinem Pamphlet «De pudicitia»
einen namentlich nicht genannten Bischof bekdmpft, den er als
«pontifex maximus», «episcopus episcoporumy, «benedictus papa»
und «apostolicus» verhohnt, weil derselbe ein angeblich «perempto-
risches Edikt» in Sachen Bulle hat ausgehen lassen, das in dem
herausfordernden Satz gegipfelt haben soll: «Ego et moechiae et
fornicationis delicta paenitentia functis dimitto.» Fir diese Praxis
soll sich der Ungenannte u. a. auf die «potestas solvendi et ligandi»
des Petrus (Matth. 16, 18f.) berufen haben?2.

Die Frage, wer dieser Bischof war, ist alt3. Sie verwickelte sich
noch, als um die Mitte des 19. Jahrhunderts die Biicher 4-10 von
Hippolyts Philosophumena ans Licht kamen, denn hier (Ref. IX,
11-12) hat Hippolyt die Person seines Widersachers, des rémischen
Bischofs Kallist, heruntergerissen, wobei er neben einer unflitigen
Karikatur von Kallists Vorleben auch dessen bischéfliches Wirken
an den Pranger stellt, und zwar einmal seine Neigung zum Moda-
lismus, zum anderen den schlechthin emporenden Verzicht auf jede
Kirchenzucht, vor allem in puncto sexti, dem ein nicht minder
emporender Zulauf fragwiirdiger christlicher Existenzen zur Ge-
meinde Kallists entsprochen haben soll4.

Hatte Hippolyt dieselben Vorginge und damit den gleichen Gegner
im Auge wie Tertullian? Die Frage ist nur scheinbar eine bio-
graphische. In Wahrheit steht hinter ihr das Problem der Ent-
stehung des kirchlichen BuBinstituts, d. h. eines der méchtigsten
kirchlichen Instrumente, die es gibt®. Was die Losung der Aufgabe

1 Referat, gehalten auf dem Evangelischen Theologenkongre3, Wien 1963.

2 Tert. De pud., ed. E. Preuschen (21910), 1, 6; 13, 8; 21, 5. 9; vgl. auch
den Hinweis auf das rémische Hermasbuch in 10, 12; 20, 3.

8 8. die Ubersicht bei E. Rolffs, Das Indulgenzedikt des rém. Bischofs
Kallist (1893), S. 1ff.

4 Eine erste Ehrenrettung Kallists versuchte J. Déllinger in seiner Mono-
graphie Hippolytus und Kallistus (1853), der jedoch in dem von Tertullian
bekdmpften Gegner Kallists Vorgénger Zephyrin erblickt.

5 Ein im Wesentlichen fertiges Bullinstitut zur Zeit Tertullians setzen
durchweg die katholischen Forscher voraus, vgl. z.B. K. Rahner, Die
Theologie der Bulle bei Tert.: Festschr. f. K. Adam (1952), S. 139ff.; noch



104 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

so schwierig macht, ist vor allem die Quellenbasis: bei minimaler
Breite eine maximale Sprodigkeit des Materials. Gleichwohl lassen
sich in der wissenschaftlichen Diskussion die Standpunkte der
kirchlichen Rechten und der kritischen Linken deutlich unter-
scheiden.

Reprisentant des kritischen Standpunktes war vor allem Hugo
Koch, dessen Arbeiten das Griindlichste sind, was zur Frage ge-
schrieben worden isté. Danach sind Kallist und der in De pud. be-
kimpfte Bischof identisch. Die fast gleichzeitige Empdrung Ter-
tullians in Karthago und Hippolyts in Rom ist insofern berechtigt,
als Kallist mit seinem «Edikt» erstmals die Vergebbarkeit einer
Todsiinde («moechia et fornicatio») der Kompetenz des bischof-
lichen Amtes zuordnete und damit den Grund zum spéteren Bull-
institut legte. Man kann mit W. Kamlah von einer «Kallistischen
Wende» sprechen?.

Entgegengesetzt argumentiert der kirchliche Standpunkt, dessen
profilierteste Position erstmals 1917 durch Karl Adam vertreten
wurde. Danach ist der Gegner Tertullians nicht Kallist, sondern
wahrscheinlich Bischof Agrippinus von Karthago gewesen, den
Cyprian beildufig an zwei Stellen erwahnt 8. Bewiesen wird die These
vor allem aus der Unvereinbarkeit der von Tertullian und Hippolyt
jeweils vorausgesetzten Sachlage. Wahrend der Romer einen Gegner
aufs Korn nimmt, der — mit Adam zu reden — «die Ziigel der Dis-
ziplin auf dem Boden schleifen» lifit, wehrt sich Tertullian gegen
einen solchen, der ein ernstes, schweres Bullverfahren fiir den Tod-
siinder vorsieht. Somit zerfillt die scheinbar zusammenhidngende
Angelegenheit von Karthago und Rom in zwei lokal begrenzte
massiver J. Grotz, Die Entwicklung des Bullstufenwesens in der vornizin.
Kirche (1955); weitere Literatur in Die Rel. in Gesch. u. Geg. 31, Sp. 1554.

6 S. vor allem: H. Koch, Kallist und Tertullian: Sitz.ber. Heid. Ak.
Phil-hist. K1. 1919, 22 (1920), mit ausfiithrlicher Wiirdigung der Literatur zu
De pud. 21, 9 (Matth. 16, 18f.). Vgl. die Auseinandersetzung mit E. Caspar
in Cathedra Petri: Zeitschr. f. d. neut. Wiss. Beih. 11 (1930), S. 1ff.; auch
A. v. Harnack: Ecclesia Petri propinqua: Sitz.ber. Preuss. Ak. Phil-hist.
K1. 1927, S. 139ff. Die jingeren Hypothesen von W. Kéhler, Omnis ecclesia
Petri propinqua: Sitz.ber. Heid. Ak. 1937 3, erst recht H. Stoeckius, Ecclesia
Petri propinqua: Arch. f. kath. Kirchenrecht 117 (1937), S. 24ff., haben sich
nicht durchgesetzt.

7 W. Kamlah, Christentum und Geschichtlichkeit (21951), S. 1161f.

8 Cypr. Ep. 72, 4; 73, 3 (Wiedertaufe der Ketzer). Weiteres in A. Harnack,
Geschichte der altchristlichen Literatur (1893-1904), 1, S. 687f.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 105

Streitereien zweier Apostaten, die sich — jeder auf seine Weise -
gegen das in Wahrheit langst bestehende kirchliche Verfahren der
«Paenitentia secunda» erbittern. Von einer «Kallistischen Wende»
kann keine Rede sein®.

Man kann sagen, daf} sich der zweite Standpunkt gegen den ersten
im wesentlichen durchgesetzt hat. Autorititen wie Poschmann,
Altaner und v.Campenhausen haben die Agrippinus-Hypothese
iibernommen. Ja fiir K. Baus im soeben erschienenen 1. Band von
Jedins Handbuch der Kirchengeschichte scheint sie so selbstver-
standlich zu sein, daf er die Arbeit Kochs gar nicht mehr erwiahnt °.

Trotzdem hat auch der krittsche Standpunkt sein Recht. Ja man
konnte sogar fragen, ob er nicht trotz seiner Einseitigkeit doch
niher an den historischen Sachverhalt heranfiihrt als der — nicht
minder einseitige — kirchliche Gegenstandpunkt. Mit den folgenden
Erwigungen soll eine vorsichtige Priifung dieser Frage — mehr
nicht! — versucht werden, freilich eine solche, die sich von den
Voraussetzungen der «Standpunkte» und ihren — vermeintlichen —
Sicherheiten bewuBt distanziert und zur tatsidchlichen Unsicherheit
der Quellen zuriickkehrt. Aus diesem Grunde legen wir auch nicht,
wie iiblich, Tertullians De pud., sondern den Bericht des Hippolyt
zugrunde 1.

9 K. Adam, Das sog. BuBledikt des Papstes Kallistus (1917). Zwar ist die
Vermutung, Tertullian habe einen karthagischen Gegner bekdampft, alt
(s. Rolffs [A. 3]; Koch [A. 6]), allein die Radikalitdat der Adam’schen Hypo-
these besteht a) in der voélligen Lostrennung der in De pud. verhandelten
Sache von Rom, b) in der Nominierung des Agrippinus als Gegner Tertullians.

10 B. Poschmann, Paenitentia secunda (1940), bes. S. 348ff., mit weiterer
Literatur; B. Altaner, Theol. Rundschau 11 (1939), S. 129ff.; Patrologie
(51958), S. 140f.; H. v. Campenhausen, Kirchl. Amt u. geistl. Vollmacht i. d.
ersten drei Jahrhunderten (1953), S. 2511f.; C. B. Daly, The Edict of Callistus,
Stud. patr. 3 (1961), S. 176ff.; K. Baus, Handbuch d. Kirchengeschichte, 1
(1962), S. 360ff. Dagegen setzt K. Aland, Die Rel. in Gesch. u. Geg. 31,
Sp. 1546, hinter Agrippinus mit Recht ein Fragezeichen.

11 Hippolyts Werke, 3 (GCS 26), ed. P. Wendland (1916), S. 245ff.; Aus-
ziige bei C. Mirbt, Quellen z. Gesch. d. Papsttums (51934), Nr. 63, und in
H. Vogels, Textus antenicaeni ad Primatum Romanum spectantes (Flor.
Patr. 9, 1937), S. 23ff. Auf die von P. Nautin seit tiber einem Jahrzehnt un-
ermiidlich vertretene These, wonach Hippolyt nicht der Verfasser der
Refutatio sein soll, gehe ich nicht ein. Sie bereichert nur die an Hypothesen
gewill nicht arme altchristliche Literaturgeschichte um eine weitere iiber-
flissige Auseinandersetzung.



106 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

2.

Wenn man will, kann man die Darstellung Kallists in Ref. IX,
111. die édlteste Papstvita nennen. In Wahrheit ist sie ein Haffgesang,
der vonVerleumdungen undUnwahrscheinlichkeiten nur so strotzt 12.
Die Gliederung ist einfach: Ausgehend von Kallists Verhiltnis zu
seinem Vorginger Zephyrin schildert Hippolyt nacheinander zuerst
die dogmatischen, dann die ethischen Verirrungen seines Feindes.
In den dogmatischen Teil ist wiederum das «Martyrium» des Kallist
eingeschoben, das der angrenzende Kontext deutlich als literarische
Einlage verrat13.

Will man sich iiber Hippolyts Arbeitsweise ein Urteil bilden, so
mul} man den ganzen Bericht, also nicht nur den Schlulabschnitt
iiber die Kirchenzucht, iiberpriifen. Schon der leitende Gesichts-
punkt des ersten Teiles gibt einen charakteristischen Kinblick. Nach
Hippolyt hat ndmlich Kallist von Anfang an tiberhaupt nur einen
Gedanken gehabt: «dem Bischofsthron nachzujagen» (11, 1). Be-
kanntlich ist die Klage iiber @ilompwrteic und «aemulatio episco-

12 Derartiges ist in den ersten Jahrhunderten keine Seltenheit. Man vgl.
schon den antimontanistischen «Prophetenspiegely des Apollonius (Eus.
Hist. V, 18), dann Tert. Adv. Hermog. 1; De praescr. 30, 5ff.; De ieiun. 12.
16f. u.6. Uber die Polemik bei Cornelius und Cyprian s. u. Bedenkenlos
hingt Epiphanius (Haer. XXVI, 4f.) den Gnostikern und Cyrill (s. Aland,
Kirchengesch. Entwiirfe, 1960, S. 135f.) dem Montanus den ehemals heid-
nischen Vorwurf thyestischer Mahlzeiten an. Vom gleichen Stamm sind die
Verleumdungen des Ithacius, die Priscillian das Leben kosteten. Athanasius
scheut sich nicht, Arius in eine Kloake fallen und dort — wie Judas — verenden
zu lassen, De morte Arii 3 (MSL, 40, Sp. 688). Zur apokryphenJudastradition
vgl. meine beiden Aufsétze in Theol. Lit.zeit. 85 (1960), Sp. 147{f., und Stud.
patr. 4 (1961), :S 268ff. Theodoret (Hist. I, 14) hat dies gldubig wiederholt.
Ein Kapitel fur sich ist Hieronymus. Die Schriften Adv. Iovinianum und
Contra Vigilantium (MSL 23, Sp. 221ff.; 3531f.) hat schon Harnack einen
¢«Abgrund von Gemeinheit» genannt. Es sagt noch wenig, wenn Hieronymus
z.B. von Vigilantius (c. 3; vgl. c. 8 u. 12) behauptet, er habe seine Schrift «im
Suff schnarchend ausgekotzt»; denn das ist nur eine wiiste Beschimpfung.
Aber welche ungeheuerlichen «Tatsachen» weil3 Hieronymus, abgesehen von
den Beschimpfungen in Adv. Tov. I, 40; IT, 21; 37; Ctr. Vig. 1f.; 11; 13 usw.
zum Besten zu geben!

13 Ref. IX, 12, 1ff. Der Bericht ist eingerahmt von dem (doppelt erzéhlten)
Vorwurf Kallists gegen Hippolyt: «Ihr seid Ditheisten» (11, 3f.; 15f.), und
unterbricht die Darstellung von Kallists kirchlichem Werdegang. Wieder-
holungen finden sich freilich in Hippolyts Darstellung auch sonst.



K. Beyschlag, Kallist und Heppolyt 107

patus» schon in den ersten Jahrhunderten verbreitet. Sie findet
sich, auBer in 3. Joh. 9, z. B. bei Hermas, Cyprian und Origenes .
Zugleich ist der Vorwurf aber auch von Anfang an ein beliebtes
Motiv der kirchlichen Ketzerschablone gewesen. Nach Hegesipp
ging schon Thebutis in Jerusalem zur Ketzerei iiber, weil er nicht
Bischof wurde. Das gleiche berichten Tertullian und Epiphanius
von Valentin und Marcion in Rom. Nach dem «kleinen Labyrinth»
1aBt sich der Konfessor Natalis in Rom von dem TtpamneZitng Theodot
kaufen, weil derselbe ihm die mpwtoxoadedpia verspricht. Auch Mon-
tanus brannte, wie der Anonymus einige Jahrzehnte nach seinem
Tode behauptet, «in maBloser Gier» wegen @uompwreio. Ebenso
wollte auch Novatian nach Cornelius und Cyprian nichts anderes als
die Bischofswiirde, ja er hat sie sich dadurch erschlichen, daf} er
seine unrechtméBigen Ordinatoren unter Alkohol setzte. Schliefilich
geht Cyprian sogar so weit zu erkliren, dall iiberhaupt jedes Schis-
ma bei der Verachtung des rechtmifig gewihlten Bischofs seinen
Ausgang nehme, wihrend er es umgekehrt geradezu als Ausweis des
rechten Bischofs ansieht, daf er wider eigenen Willen gewihlt ist 5.

14 Belege: Herm. Sim. VIII, 7, 4ff.: Aus dem Zfj\og mepi mpwreiwyv resultie-
ren die oxioua (der Stédbe = Schismata); zu Cyprian s.u. Belege aus Origenes
bei Harnack, Der ki. gesch. Ertrag der exeget. Arbeiten des Origenes (1918f.),
1, S. 691f.; 2, S. 129ff., und v. Campenhausen (A. 10), S. 278f. Von Damasus
I und Ursinus sagt der heidnische Chronist Ammianus Marcellinus, dal sie
«uber menschliches Maf3 hinaus darauf brannten, den Bischofssitz zu er-
raffen»; E. Caspar, Geschichte des Papsttums, 1 (1930), S. 197. Daf} sich der
— seltene — Ausdruck @uompwreia auf das kirchliche Amt bezieht, setzen,
trotz geteilter Meinung, sowohl E. Késemann, Ketzer und Zeuge: Zeitschr.
f. Theol. u. Ki. 48 (1951), S. 2921f., als auch G. Bornkamm, Theol. Wérterb.
z. N.T., 6, S. 670f., zu 3. Joh. 9 voraus, wihrend W. Bauer, Rechtglaubigkeit
und Ketzerei (1934), S. 98, den dort genannten Diotrephes mit Unrecht zum
Ketzerhaupt befordert. Im gleichen Zusammenhang sprechen die Didaskalie
(Const. Apost. VI, 4, 1) und die Ps. Clem. Ep. Clem. ad. Iac. (c. 3, 2; GCS 42,
Rehm, S. 7, 9f.) von gihapyia bzw. @iloxadedpia.

15 Belege: Hippol. Ref. IX, 11, 1 u. 15; vgl. Hegesipp bei Eus. Hist. IV,
22, 5; Tert. Adv. Valent. 4; Epiph. Haer. XLII, 1, 8; Kl. Labyrinth bei
Eus. Hist. V, 28, 8ff. (dieser Bericht steckt auch sonst voll traditioneller
Motive); Anon. antimontan. bei Eus. Hist. V, 16, 7 (zur guompwreia s. d.
vorige Anm.); Cornelius an Fabius von Antiochien bei Eus. Hist. VI, 43, 5.
9; Cypr. Ep. 55, 24; 66, 5; De zelo ac livore 6. Das Motiv der Wahl wider
Willen (Cypr. Ep. 55, 8; vgl. Ps.Clem. Ep. Clem. 3, 1{f.; Hom. I1I, 63, 1ff.)
ist dem der Inspirationswahl (vgl. erstmals Fabian von Rom bei Eus. Hist.
VI, 29, 3f.) eng verwandt.



108 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

Die Monotonie dieser Beispiele spricht wohl fiir sich. Wenn also
auch Hippolyt gegen den «Héretiker» Kallist nichts anderes vor-
bringt, so diirfte er damit zunachst einfach der einschlidgigen Ketzer-
schablone folgen. In den gleichen Zusammenhang gehort denn auch
die folgende, von Hippolyt wiederholte Nachricht, Kallist habe den
torichten Zephyrin beschwatzt, stindig «Aufruhry (oTdoig) in der
Gemeinde zu stiften, und er sei, als Hippolyt ihm entgegentrat, in
dmoévota verfallen. Das hier verwendete Vokabular taucht bereits an
mehreren Stellen des romischen Clemensbriefes auf bei der Charak-
teristik des Schismas in Korinth, ferner bei der Darstellung des
Bar-Kochba-Aufstandes und der kirchlichen Streitereien am Vor-
abend der Diokletian-Verfolgung bei Euseb, schlieBlich wieder bei
Cornelius von Rom iiber Novatian an Fabius von Antiochien. Ein
dhnlicher Fall wird auch in der syr. Didaskalie in Breite abgehan-
delt: Der Unruhestifter wird im Wiederholungsfall als «familiaris
inimici» gebrandmarkt und ist aus der Gemeinde definitiv zu ent-
fernen. Im Hintergrund von Hippolyts Darstellung mégen apoka-
lyptische Uberlieferungen stehen, wie sie etwa die Ascensio Jesajae
oder die Epistola apostolorum enthalten, wo von den Hirten die
Rede ist, die «das Amt lieben», «der Weisheit bar» sind und die
anvertraute Herde verwiisten. Ubrigens hat ein Teil dieser Scha-
blone bei Hippolyt auch auf Zephyrin abgefirbt. Hippolyt sagt ihm
Philargyrie, Dorolepsie und elementare Unkenntnis der Kirchen-
ordnung nach. Man braucht dazu nur die frithchristlichen Katechis-
men und Bischofsspiegel, etwa in 1. Tim. 3, in der Didache, bei
Theophilus von Antiochien und wiederum in der Didaskalie zu ver-
gleichen, wo alle diese Dinge in Form der Warnung wiederkehren .

16 Belege: Hippol. Ref. IX, 11, 1. 3 fvgl. 15f. 19); dazu die Vokabulatur
in 1. Clem. 1, 1; 46, 5ff; 47, 5ff; Eus. Hist. IV, 2, 1{f. und 6, 1ff. (Bar-Kochba-
Aufstand, vielleicht nach Ariston von Pella; beide Stiicke gehéren zusammen) ;
zur Diokletian-Verfolgung Eus. Hist. VIII, 1, 5ff. Die Ausdrucksweise ist ver-
breitet. Zumal fir Cyprian gilt jedes Schisma sofort als «seditio» (vgl. z.B.
Ep. 27, 3; 41, 2; 43, 4). Als Bestandteil der Kirchenordnung erscheint der
Sachverhalt in der Didaskalie (Const. apost. II, 38ff). Apokalyptisches s.
Asc. Jes. 3, 21ff. (E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 21924,
S. 305f.) ; Epist. apost. (ed. Duensing, Kl. Texte 152) n. 35ff. u. 46ff., ferner
das von Paulus (1. Kor. 11, 19), Justin (Dial. 35, 2; Tert. (Praescr. 1, 1) u.6.
gebrauchte Agraphon: écovtal oxiouatakal aipeoelg. Zur Philargyrie vgl. 1. Tim.
3, 3; 6, 10; 2. Tim. 3, 2; Pol. Phil. 2, 2; 4, 1ff.; 6, 1; 2. Clem. 6, 4;
Did. 3, 5. Zur Dorolepsie vgl. Apollonius bei Eus. Hist. V, 18, 11; Theophil.
Autol. ITI, 9 (mit Kontext und Parallelen); Epist. apost. 37; 47; Const.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 109

Nicht weniger, sondern eher noch kréftiger gefdarbt ist der selt-
same Bericht iiber Kallists «Martyrium» (11, 4-12, 14). Die Tendenz
Hippolyts ist abermals offenkundig. Kallist soll nicht als Christ,
sondern als gewohnlicher Verbrecher «ad metalla» verbannt worden
sein, ein Thema, das ja seit 1. Petr. 4, 14ff. von allen christlichen
Apologeten immer wieder erdrtert wird. Zugleich gehort es abermals
zur Ketzerschablone. Auch Alexander, der Montanist, soll nach
Apollonius nicht als Christ, sondern wegen Réuberei inhaftiert ge-
wesen sein. Ebenso schildern Cornelius und Cyprian ihre verschie-
denen schismatischen Gegner — Felicissimus, Novatus, Novatian,
Nikostratus, Fortunatus und wie sie alle heillen — bedenkenlos in
grellster krimineller Karikatur?.

Doch mul} hier der ganze Mirtyrerbericht bei Hippolyt skizziert
werden. Danach war Kallist der Sklave eines reichen rémischen
Christen Karpophoros. Sein Herr vertraute ihm eine bedeutende
Summe Geldes an mit der Weisung, daraus als tpamelitng Kapital
zu schlagen. Daraufhin 146t sich Kallist in der Piscina publica nie-
der, erhilt auf den Namen seines Herrn hin zahlreiche Einlagen,
besonders «von Witwen und Briidern». Allein er veruntreut das
ganze Geld (mapodikai), bis jemand dem Herrn die Sache hinter-
bringt. Der Herr fordert Rechnungslegung (dmaitewv Aoyoug) von
Kallist. Der Betriiger erkennt seine Lage, fiirchtet die Folgen
(Tov... kivdouvov Ugopuwpevog) und versucht iiber See zu fliichten.
Allein abermals wird der Herr benachrichtigt. Er eilt zum Hafen,
wo Kallists Schiff noch ankert. Kallist sieht plotzlich von fern sei-
nen Herrn am Strande stehen (idwv moppwdev. .. 10V deomOTV), Ver-
zweifelt am Leben und stiirzt sich ins Meer (€ppupev €autov eig v dd-
Mogoav). Leider ziehen ihn die Schiffsleute an den Strand und iiber-
geben ihn dort seinem Herrn, der den ungetreuen Sklaven in die
Tretmiihle schickt. Doch Kallists Strafe wihrt nicht lange. Der
Schurke ligt Karpophoros vor, er habe doch noch irgendwo Gelder
stehen, die er zuriickgeben konne. Darauf erlal3t der Herr ihm nicht
nur seine personliche Schuld, sondern er liB3t ihn auch zur Be-

apost. IT (= Didaskalie), 9, 2; 17, 1; 42, 1; 47, 1; dazu auch Ed. Schwartz,
Bullstufen und Katechumenatsklassen (1911), S. 17.

17 Belege: Apollonius bei Eus. Hist. V, 18, 9 (Weiteres s.u.); er beruft sich
fiir seine Kenntnis sogar auf das «offentliche Archiv» (dhnliche, nicht minder
vage Berufungen bei Tert. Apol. 5, 2; 44, 2; Scorp. 15); Cornelius bei Eus.
Hist. VI, 43, 5ff. und bei Cypr. Ep. 50; 51, 1£.; 52, 1£.; 59, 12 u.6.



110 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

schaffung dieser Gelder aus der Tretmiihle. «Da er nun nichts
hatte zu bezahlen» (6 d¢ undév éxwy amod.dovai), sucht Kallist sofort
abermals den Tod. Er stiirmt am Sabbat in die rémische Synagoge,
versucht den Gottesdienst zu verhindern, erregt einen Krawall und
gibt sich als Christ zu erkennen. Die Juden verpriigeln ihn und
schleifen ihn zum Prifekten Fuscianus. Zum dritten Male erhilt
Karpophoros von dem Vorgefallenen Nachricht. Er eilt zur Ver-
handlung und bestreitet, dal Kallist iiberhaupt Christ sei, allein die
Juden setzen sich durch, Kallist wird gegeiflelt und in die Sardini-
schen Bergwerke verbannt.

Spiiter erreicht die kaiserliche Konkubine Marcia die Befreiung
der Sardinischen Konfessoren. Freilich verhindert Bischof Victor
in Rom, daf} Kallists Name auf die Liste der zu Befreienden kommt.
Allein Kallist wilzt sich vor dem mit der Befreiungsaktion beauf-
tragten Presbyter Hyazinth solange heulend im Staube, bis der-
selbe sich erweichen 1i8t und Kallist, zum Arger Bischof Victors, in
Rom wieder eintrifft. Indessen Karpophoros protestiert, und so ver-
weist Victor den unerwiinschten Heimkehrer von Rom nach Antium,
wo er auf kirchliche Kosten unterhalten wird.

Soweit Hippolyt. Es ist deutlich, daf3 die einzelnen Episoden des
Berichts nur dullerlich miteinander verkniipft sind und da@} sich
das Bild des d&mtergierigen Emporkémmlings und kirchlichen Coe-
meterienverwalters, welches Hippolyt zuvor entworfen hat, von dem
des Halunken und lebensmiiden Sklaven deutlich unterscheidet. Im
iibrigen erblickt man in dieser Ballade nur weniges, was wirklich
historisch sein kénnte, ndmlich a) die von Karpophoros in der Pis-
cina publica eingerichtete TpdmeZa, b) die Verbannung Kallists,
moglicherweise auf jiidische Anzeige, als Konfessor nach Sardinien,
¢) die Befreingsaktion der Marcia und Riickkehr Kallists.

Charakteristisch fiir Hippolyts Berichterstattung sind dafiir auch
hier wieder die unhistorischen Motive. Zunéchst Kallist und die an-
vertrauten Gelder: Gewill, Rom war die Stadt der Banken?!®, auch
mogen Veruntreuungen unter Christen vorgekommen sein. Schon
der Polykarp-Brief deutet derartiges an. Auch Origenes klagt im
Matthaus-Kommentar, dafl die Verwalter kirchlicher Vermégen z.T.
in ihre eigene Tasche wirtschaften1®. Indessen, was Hippolyt berich-

18 M. Rostovcev, Gesellschaft und Wirtschaft im rom. Kaiserreich

(deutsch 1931), 1; vgl. besonders S. 51f.; 127f.; 148f.
19 Belege: Pol. Phil. 11, 1ff. (der Presbyter Valens und seine Frau,



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 111

ten will, ist nicht Wahrheit, sondern Schimpf und Schande. Schon
K. Graf Preysing hat sich in einer Aufsatzreihe seit 1914 bemiiht,
den tendenziésen Hintergrund von Hippolyts Bericht hervorzuheben,
die Veriachtlichkeit des Bankerotts, die Schimpflichkeit der Skla-
venflucht und gar des Sklavenselbstmordes, die Kallist in den Au-
gen der gebildeten Leser Hippolyts auf die unterste sittliche Stufe
driicken sollen 2°.

Allein, was soll man sagen, wenn nun auch Cornelius und Cyprian
von den beiden bereits genannten Schismatikern Novatus und Niko-
stratus fast dasselbe erziahlen wie Hippolyt von Kallist, nur daf3 der
Vorfall hier in den kirchlichen Raum verlegt wird? Auch diese bei-
den sollen in Rom in verbrecherischer Weise die von Briidern, Wit-
wen und Waisen hinterlegten Gelder veruntreut haben, um sich
dann iiber das Meer davonzustehlen?!. Und zwar gebraucht Cyprian
fiir das Verbrechen des Nikostratus fast denselben juristischen Aus-
druck, den auch Plinius an Trajan zur Bezeichnung einer der Kapi-
talsiinden weitergibt, zu deren Unterlassung sich die Christen in
Bithynien feierlich verpflichteten: «deposita abnegare»??. M. a. W.
Kallist und Nikostratus werden als christliche Kapitalsiinder hin-
gestellt. Dariiber hinaus ist auch hier die Ketzerschablone zu be-
achten. So sagt Ignatius von Antiochien (Ign. Smyrn. 6, 2):

«quibus det dominus paenitentiam veram»), dazu die Warnung in 1. Petr.
5, 2; Orig. in Matth. XVI, 21f. (bedeutsam, da Orig. die Tpameliton und
Kaufleute von Matth. 21, 12f. — s.u. A. 25 — mit Bischofen, Presbytern und
Diakonen vergleicht). Zur Klage iiber gewinnsiichtige Kleriker vgl. auch
Cypr. De laps. 6. Unterschlagung von Kirchengut gilt schon dem Verfasser
von Apg. 5, 11ff. als Todsiinde ; zum Text F. Scheidweiler, Zeitschr. f. die neu-
test. Wiss. 49 (1958), S. 136f.

20 Vgl vor allem K. Graf Preysing, Der Leserkreis der Philosophumena
Hippolyts: Zeitschr. f. kath. Theol. 38 (1914), S. 421ff.

2 Cypr. Ep. 52, 1f. (CSEL III/2, Hartel, S. 616ff.): «Didicimus et docere
atque instruere ceteros coepimus (!)... Nicostratum quoque diaconio sanctae
administrationis amisso, ecclesiasticis pecuniis sacrilega fraude subtractis
et viduarum ac pupillorum depositis denegatis non tam in Africam venire
voluisse quam conscientia rapinarum et criminum nefandorum illinc ab
urbe fugisse, et nunc... confessorem se ultra iactat et praedicat.» Uber
Novatius bringt Cyprian ein wahres Héllenregister von Schandtaten (vgl.
auch Cornelius bei Cypr. Ep. 50).

22 Mirbt (A. 11), Nr. 23 (S. 8, Z. 39); vgl. Cypr. Ep. 52, 1f. («pecuniae
denegatae»). Parallelen zu dem von Plinius {iberlieferten Sittenkatechismus
sind héufig: vgl. Mark. 10, 19; Herm. Mand. VIII, 3ff.; Arist. Apol. 15,
10; Athenag. De resurr. 23; Theoph. Autol. I, 1; III, 9; Tert. Adv. Tud. 2;



112 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

Achtet auf die Irrgeister (tolUg étepodoolvrag)... die der yvibun Gottes
zuwider sind. Sie kiimmern sich nicht... um Witwen und Waisen noch um
den Bedriickten noch um den Gebundenen noch um den Hungernden oder
Diirstenden.??

In der Tat hat Novatus nach Cyprian nicht nur, wie Kallist,
Witwen und Waisen betrogen, sondern er hat angeblich auch seinen
Vater auf offener Strafle Hungers sterben lassen und nicht begra-
ben 24.

Steht es aber so, dann beginnen alsbald noch andere Ziige der
Vita Callisti bei Hippolyt transparent zu werden. Hierhin gehoren
vor allem die offenkundigen Affinitdten im Schicksal Kallists zu
gleich drei synoptischen Gleichnissen: a) von den «anvertrauten Ta-
lenten», b) vom «Schalksknecht» und vor allem ¢) vom «ungerech-
ten Haushalter»2s.

Bekanntlich bezieht schon Luk. 12, 42ff. das Bild des «Haus-
halters» auf den christlichen Gemeindeleiter 6. In der Tat schlie3t

Elchesai bei Hippol. Ref. IX, 15, 6; Ps. Clem. Hom. VIII, 23, 2; Const. apost.
11, 36, 3; Act. Petr. et Matth. 5.

2 Vgl. das positive Gegenstiick dazu bei Herm. Mand. VIII, 10. Was
einen Kleriker, der Witwen und Waisen nicht versorgt hat, nach diesem
Leben erwartet, zeigt die Ape. Pauli e. 35: Bis zum Girtel wird der Frevler
in den Glutstrom versenkt.

24 Fin kurzer Seitenblick auf das Portridt der Montanistischen Propheten
nach Apollonius (Eus. Hist. V, 18): a) Sie sind Schismatiker, ihre Taten
Stunde und Verbrechen; b) sie nehmen Geschenke an, sammeln sich Schétze
von Witwen und Waisen und lieben tiberhaupt das Geld; ¢) sie schlemmen
statt zu fasten, schminken sich, spielen Brett und Wiirfel (vgl. Hieron. Adv.
Tov. IT, 21); d) sie senden «apostolische» Verlautbarungen in die Welt, worin
sie Kyrios und Kirche lastern; e) ihre sog. «Mirtyrer» sind Verbrecher, die
sich fur Geld aus dem Kerker loskaufen lassen; f) sie 16sen die Ehe auf und
versuchen, alle Christen mit sich zu vereinigen. Dies alles angeblich auf Grund
«zahlloser Beweise». Wie éhnlich sieht solcher Ketzerklatsch dem Kallist-Bild
des Hippolyt!

25 Matth. 18, 23ff.; 25, 141f.; Luk. 16, 1{f.; Naz. Ev. 20 (E. Klostermann,
Apocrypha, 2, 31929, S. 9, 251f.). Die Affinitdten sind so offenkundig, daf
sich ein detaillierter Nachweis eriibrigt. Ob kanonische oder apokryphe
Uberlieferung (s.u. A. 27) benutzt ist, wire besonders zu klidren. Méglich ist
das eine wie das andere.

26 J, Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (41956), S. 50; vorsichtiger A. Jii-
licher, Die Gleichnisreden Jesu, 2 (21910), S. 154; Weiteres bei O. Michel,
Theol. Worterb. z. N.T. 5, S. 152ff. Zur Rechnungslegung des Haushalter-
Bischofs vgl. noch Const. apost. II (Didasc.), 24, 7; 25, 2; 35, 4; 42, 3f.; 47,
2ff.; auch Ps. Clem. Ep. Clem. 7, 7.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 113

das Haushaltergleichnis in Luk. 16, 11 mit dem bekannten Zusatz:
«Wenn ihr nun mit dem ungerechten Mammon nicht treu seid, wie
will man euch das Wahrhaftige anvertrauen?» Eine Charakteristik,
die durch Hippolyts Kallist-Bild bestens illustriert wird. Daneben
wird man auch das bekannte und verbreitete Agraphon yiveode
doxwuor Tpamelitar mit heranziehen dirfen; denn Kallist soll ja an-
geblich TpameZitng gewesen sein, dies um so mehr, als das Logion
sowohl in der Didaskalie als auch bei Origenes auf den kirchlichen
Bischof bezogen wird 7.

Aber was hat nun der «ungerechte Haushalter» mit der zweiten
BuBe zu tun? Hier ist abermals auf Kleinasien zu blicken, und zwar
auf die bekannte Legende vom Réauberjiingling bei Clemens Alexan-
drinus?8. Danach hat der Apostel Johannes dem Bischof einer Stadt
fiir die Zeit seiner Abwesenheit einen Jiingling zu christlicher Er-
ziehung anvertraut, der dem Bischof — wie, wird nicht recht ge-
sagt — aber alsbald entgleitet und fortan als Réauber die schlimmsten
Wege geht. Als der Apostel wiederkehrt, redet er den Bischof folgen-
dermaflen an: «Wohlan Bischof, gib das anvertraute Gut wieder
heraus, das Christus und ich dir unter Zeugnis der Gemeinde hinter-
legt haben.» Hier steht der gleiche Ausdruck dmod1d6vat v mapodikny,
den auch Hippolyt fir Kallist gebraucht?®. In der Tat reagiert der
kleinasiatische Bischof auf diese Ansprache hin sofort wie jener:
«Er erschrak, denn er meinte, man habe (Johannes) hinterbracht,
dal es sich um Gelder handele, die er doch nicht hatte.» Allein
Johannes meint eine ganz andere mapadnkn: « Den Jiingling fordere
ich von dir, die Seele des Bruders!» Darauf mull der Bischof beken-
nen, daf} dieser Bruder geistlich gestorben ist. Es folgt die bekannte
Szene der Wiederbringung des Abtrinnigen durch Johannes — der
zwielichtige Bischof verschwindet von der Bildfliche . Das Ganze

27 Const. apost. Il (Didasc.), 36; Orig. Comm. in Matth. XVI, 22 (s. o.
A. 19). Weiteres bei A. Resch, Agrapha (21906), S. 112ff.

28 (Clem. Alex. Quis div. salv. 42 — Hus. Hist. ITI, 23, 6ff. Eine detaillierte
Analyse ist hier nicht mdglich (eine entfernte Parallele bietet z.B. Epiph.
Haer. XXX, T7ff.). Kleinasiatisch ist auch die Gestalt des geldgierigen
émitpomog Fortunatus der Drusiana-Legende (Act. Joh. 62ff.) Auch hier wire
eine eigene Untersuchung erforderlich.

20 Vgl. Ref. IX, 12, 6. 7.

30 Immerhin nennt ihn Johannes hohnisch einen @UAeE 100 ddedpol (Eus.
Hist. III, 23, 14), was auf den Brudermoérder Kain (Gen. 4, 9 LXX; vgl. 1.
Joh. 3, 12ff. u.6.) hinauskommt.

8



114 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

endet mit der zweiten Bulle des Siinders, und dieser Akt wird,
wegen der dabei vergossenen Trinen, zugleich als «zweite Taufe»
bezeichnet.

Hier haben wir also noch einmal den von Hippolyt gezeichneten
«Verwalter», und zwar mitten im kirchlichen Amt und Raum, in
einer Uberlieferung, die ausdriicklich von der zweiten BuBe handeln
will 3. Wieder fiihlt man sich auch an die Gleichnisse von den «an-
vertrauten Talenten» und vom «ungerechten Haushalter» erinnert 32.
Nur ist die Symbolik bei Clemens weniger verdeckt als bei Hip-
polyt: Der «Herr» des Bischofs ist hier Johannes bzw. Christus, die
mapadnkn ist nicht einfach Geld, sondern die anvertraute Christen-
seele. Und auch das Motiv der zweiten Taufe hat seine Entspre-
chung: Auch Hippolyt behauptet am Ende von Kallists Siinden-
register, unter Kallist habe man es gewagt, eine «zweite Taufe» zu
spenden33. Nur in eimem wichtigen Punkt besteht zwischen Rom
und Kleinasien ein deutlicher Unterschied: Nicht der Bischof er-
offnet in der Johannes-Legende das Verfahren der zweiten Bulle, son-
dern der Charismatiker erwirkt es, der, wie er selbst sagt, «von
Christus gesandt» ist und seine «Seele fiir die des Bruders» einsetzt.
Wir stehen damit vor dem gleichen Problem, das Tertullian in
De pud. 21f. behandelt hat.

Doch zuriick zu Hippolyt. Die beiden folgenden Szenen des Kal-
list-Martyriums konnen hier nicht in extenso untersucht werden. Im
Gegensatz zu den bisher bei Hippolyt besprochenen Tendenzen und
Motiven scheint es sich bei ihnen um echte und wertvolle Stiicke
der Martyrerlegende — vielleicht aus einem bereits vorhandenen
Kallist-Martyrium - zu handeln, denen erst durch Hippolyt jene
erbirmliche Beleuchtung zuteil geworden ist, die aus Kallist einen
offentlichen Schuft und Unruhestifter macht. Geht man von der
soeben gewonnenen Voraussetzung aus, dafl der «Herr» (deométng)
des «ungerechten Haushalters» Kallist nicht einfach «Karpopho-

31 8. Poschmann (A. 10), S. 252ff.

32 Dieselbe Gleichnisfusion auch beim Presbyter des Irendus, Adv. Haer.
IV, 27, 2: Christus wird kommen und von den «Verwaltern» der Kirche das
anvertraute Geld mit Zinsen verlangen.

33 Ref. IX, 12, 26 (vgl. Eus. Hist. 111, 23, 18). Natiirlich konnte Hippo-
Iyt auch an die «2. Taufe» der Ketzer Marcus und Alkibiades = Elchesai
denken (Ref. VI, 41, 2; IX, 13, 4; 15, 1); s. Poschmann (A. 10), S. 356f.;
A. Hamel, Kirche bei Hippolyt von Rom (1951), S. 67ff., und J. Grotz (A. 5),
S. 394f.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 115

ros», sondern eigentlich Christus ist oder sein miilite, so wird mit
dem Sturz ins Meer eine apokryphe Parallele zu der in Joh. 21
bereits verarbeiteten Uberlieferung vom Sprung des Petrus ins
Meer sichtbar3t. Ahnliches gilt fiir den Synagogen- bzw. Tempel-
aufruhr, bei dem iibrigens die Gestalt des Karpophoros literarisch
entbehrlich ist. Hier konnte ein Absenker der « Steinigung» des Pau-
lus nach Apg. 14, 111f. (dazu Apg. 21, 17 ff.) bzw. des Jakobus nach
Ps.Clem.Rec. I, 66ff. (dazu Hegesipp bei Eus.Hist. II, 23, 4ff.) zu-
grunde liegen, die beide tberlieferungsméfig vom gleichen Stamm
sind *°. Bedeutsam ist immerhin, dafl die auf Kallist angewandten
Motive offenbar der Petrus-Paulus-Legende entstammen.

Damit kommen wir zum Wichtigsten in Hippolyts Bericht: zu
Kallists angeblich himmelschreiendem Gebaren in puncto Kirchen-
zucht (12, 20ff.). Wenn es bisher schon erkennbar geworden ist, da3
Hippolyts Darstellung weit mehr aus traditionellen Schablonen und
Legende gespeist ist, als aus historisch zuverldssigen Tatsachen, so
wird man auch fiir den letzten Teil wenig anderes erwarten. Stellen
wir die Reihe der sittlichen Vorwiirfe gegen Kallist zusammen :

1. Kallist — behauptet Hippolyt — habe in der Gemeinde die schrankenlose
Befriedigung der nbdovai gestattet, die Christus nicht zugelassen habe. Ja es
hei3t: «Christus verachten sie und hindern keine Siinde»38.

2. Desgleichen habe Kallist sich unterstanden, einen &pog, d.h. also eine
schriftliche Verfiigung??, ausgehen zu lassen, wonach er (Christus bzw. Kal-
list) jedermann die Siinden erlasse. Das habe Kallist den Riesenzulauf ge-
bracht.

3¢ Hierin besteht die — freilich einzige — Berlihrung mit der Pass. S.
Callisti (ASS Oct. VI, dort c. 8, S. 441), wonach Kallist aus einem Fenster
gestiirzt und mit einem Stein in einen Brunnen versenkt wird. Die apokryphen
Parallelen und Absenker zu Joh. 21 sind in meinem Werk «Clemens Romanus
und der Friihkatholizismus» zu 1. Clem. 5, 4 zusammengestellt, das in den
«Beitrigen zur Hist. Theologie» (T{ibingen) erscheinen soll.

35 8. dazu ebenfalls das in der vorigen Anm. genannte Werk. Einen separa-
ten Aufsatz iiber diese Frage behalte ich mir vor.

36 Ref. IX, 12, 20f. 24 sind zusammen zu behandeln.

37 Belege bei Graf Preysing, Existenz und Inhalt des BuBedikts Kallists:
Zeitschr. f. kath. Theol. 43 (1919), S. 358ff. Wenn Poschmann (A. 10),
S. 353/3 u. 358/2 (vgl. Adam, A. 9, S. 26), sich demgegeniiber auf das qaaiv



116 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

3. Weiter habe Kallist behauptet, ein Bischof sei unabsetzbar, auch wenn
er in Todsunde falle. Seitdem habe man 2-3malig verheiratete Kleriker ge-
duldet und die Heirat eines noch ledigen Klerikers gutgeheiflen, g un
nuopTnKoTa 38,

4. An dieser Stelle — denn Kallist ist eben jener todsiindige Bischof — flicht
Hippolyt, wohlberechnet, den Schriftbeweis ein, den Kallist fiir seine Un-
geheuerlichkeiten benutzt haben soll. Folgende Stellen habe er mi3braucht:
a) Rom. 14, 4: «Wer bist du, der du einen fremden Knecht richtest» usw.;
b) das Unkraut unter dem Weizen (Matth. 13, 24ff.); Kallist sagt: «LaBt
beides miteinander wachsen!»; und c¢) Gen. 6, 19ff.: Auch in der Arche Noah
(= Kirche) waren reine und unreine Tiere.

5. Schlie3lich habe Kallist sich erdreistet, das Konkubinat einer «claris-
sima» mit ihrem Sklaven bzw. Freigelassenen kirchlich als rechtmifBige Ehe
zu deklarieren. Da nun reiche Damen von armen Sklaven keine Erben ihres
Vermogens gewollt hitten, seien Empfingnisverhiitung und Abtreibung —
«Ehebruch und Mord zugleich»3® — in der Gemeinde Mode geworden.

Soweit abermals Hippolyt. Es ist Karl Adam zu danken, dal} er
darauf hingewiesen hat, daf3 der Leitgedanke in diesem bisché6flichen
Lasterkatalog nicht der der Siindenvergebung, vielmehr der der
schrankenlosen Siindengestattung ist. Zugleich hat Adam hervor-
gehoben, dafl dieses Bild von Kirchenzucht oder besser: von kirch-
lich erlaubter Unzucht auf keinen Fall der Wirklichkeit entsprochen
haben kann. Poschmann und andere sind ihm darin gefolgt. Freilich
wird die Klarheit dieser Erkenntnis schon bei Adam eingeschrinkt
durch den Versuch, mit Hilfe eben dieser Karikatur von BuBzucht
auch die vollige Unvereinbarkeit der romischen Auseinandersetzung

von Ref. IX, 12, 20 vgl. 24 beruft, so ist das natiirlich kein Gegenargument.
Auch Tertullian bekdmpft den Bischof des «Ediktes», obwohl er davon
(«audio etiam», Pud. 1, 6) nur durch andere gehért hat. Ausschlaggebend fiir
die Annahme eines schriftlichen Dokuments ist der der Kallist-Darstellung
(s. vorige Anm.) nachgebildete Bericht tiber Alkibiades in Ref. IX, 13, 4f.
Alkibiades soll dem déyuo Kallists gefolgt sein, als er — durch das Buch des
Elchesai — die Vergebung der Unzuchtssiinden verkiindete (6piZet). Vgl. dazu
Harnack (A. 8), 2, 1, S. 266/2.

38 Damit ist implicite doch wohl gesagt, dal} auch der Laie, wenn er in
Todsiinde fillt, behandelt wird dic uy huapTnkg.

39 Daf3 der Ausdruck poixela (Ref. IX, 12, 25) auf das von Hippolyt dar-
gestellte Delikt nicht paflt, hat Graf Preysing (A. 20), S. 436f., bemerkt.
Aber Hippolyts Terminologie ist hier nicht von der «Juristenlatinitidt», son-
dern einfach von der Kirchenordnung abhédngig, die poixela und @dévog meist
in der Reihenfolge von Ex. 20, 13ff.; Deut. 5, 17f. (LXX) nennt (vgl. Rém.
13, 10; Luk. 18, 20; Jak. 2, 11; Tert. De pud. 5; 12, 4 — Aposteldekret; auch
Hippol. Fragm. zu Prov. 24, 50f.; 30, 15f.; Aug. De fide et op. X1X, 34).



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 117

und des von Tertullian behandelten BuBlediktes nachzuweisen 4°,
Das aber ist nicht unbedenklich.

Sehen wir néher zu. Hippolyt behauptet, Kallist habe jene fdovai
erlaubt, die Christus ausdriicklich nicht gestattet habe. Seitdem
habe man unter Berufung auf Christus der Siinde freien Lauf ge-
lassen. Das scheint zunédchst der Darstellung Tertullians, der von
einem regelrechten Bullverfahren spricht und dieses auch nur fiir
eine einzige Todsiinde («moechia et fornicatio») annimmt, stracks
zu widersprechen, zumal wenn man sich unter den von Kallist er-
laubten fhdovai nicht nur Vergehen der Unzucht, sondern die siindige
Lust der Welt iiberhaupt vorstellt 4. Allein man darf eben Hippolyt
unmoglich beim Worte nehmen. Prézise an seiner Aussage ist hoch-
stens der Hinweis auf die von Christus untersagten ndovai. Freilich
ein entsprechendes Jesus-Logion findet sich in den kanonischen Evan -
gelien nirgends, dafiir aber in dem stoisierenden Abri} von «Berg-
predigt», den das rémische Apollonius-Martyrium bietet. Da heillt
es (Act. Apoll. 36f.):%2

€didoZev Nudg Tig 6 TWv SAwv Vedg kal Ti Téhog dpethc émi ageuvnv mohiteloy ép-
uoZov mTpdg TAG TWYV AvOpWTWY Yuyds. .. €didatev yap Juudv mavelv, émduuiov ueé-
Tpewv pdovas xoldlew, Nimag €xkoTTEY, KOlvwvikoUg yiveodal, qiMav alfewv kevo-
dotiav kodaipey, wpog Guuvoy ddkoUVTWY U Tpeémesdar. .. o0 did 1O Adkelv GANG
d1d T dveéxeodal ddKoUuUEVOUG. ..

Zuniachst scheinen auch hier die ndovai nur die Lust der Welt
iiberhaupt auszusagen. Indessen schon die Einklammerung der zu
biandigenden émduuior und Hdovai zwischen dupdg und Momm fithrt
auf eine andere Spur. Schon Matth. 5, 21ff. lilt ja Zorn und
Fleischeslust einander folgen. Vor allem aber sind die Mandata des
Hermasbuches zu vergleichen, deren sachliche Ubereinstimmung
mit Apollonius — beides rémische Uberlieferung des 2. Jahrhunderts
— garnicht zu iibersehen ist. Hier werden nicht nur die Fleisches-
siinden ausfiihrlich neben duuég und A0t abgehandelt, sondern Her-
mas sagt am Schlufl auch ausdriicklich, dafl die bose Begierde
(émduuia) vor allem geschlechtlicher Art ist und daB sie «schwer zu

40 Vgl. neben Adam und Poschmann wieder Baus (A. 10), S. 372: «Ein
innerer Zusammenhang mit den afrikanischen BuBstreitigkeiten liegt offen-
sichtlich nicht vor.»

41 Poschmann (A. 10), S. 351. 354f. 358.

42 R. Knopf u. G. Kriger, Ausgew. Mart. Akten, (31929), S. 33.



118 K. Beyschlag, Kallist und Htppolyt

béndigen» sei?. Mit alledem stimmt Hippolyts Bericht iiber Kallist
insofern iiberein, als es fast ausschliefllich die Laxheit in sexuellen
Fragen ist, die dem rémischen Bischof zum Vorwurf gemacht wird.

Diese ndovai soll also Kallist vergeben — und zugleich erlaubt —
haben. Das Widerspiel der Aussage ist deutlich. Allein auch damit
befindet sich Hippolyt in Tertullians Gesellschaft, der schon in De
pud. 1 erklirt, dall mit der Indulgenz von «moechia» und «forni-
catio» die Stinde nicht bekédmpft, sondern erst recht geziichtet wer-
de, Uberdies verrit sich Hippolyt selbst, und zwar schon in der
auf Kallist folgenden Darstellung des Elchesaiten Alkibiades (Ref.
IX. 13, 11f.). Nach Hippolyt ist Alkibiades wie ein Wolf unter die
von Kallist zerstreute Herde — aber Kallist sammelte angeblich
doch! — gefahren, indem er auf Kallists Anregung hin — aber er
hatte doch das Buch des Elchesai! — eine zweite Taufe (s. Kallist)
zur Vergebung vor allem der Unzuchtssiinden — aber Kallist hatte
doch ldngst alles getan! — verkiindete. Kallist als Mentor des Alki-
biades! Allein, was Hippolyt dort nur andeutet, kommt hier ans
Licht: Es handelte sich um die Vergebung der Fleischessiinden 4°.

Weiter: Kallists Schriftbeweis. So wie die drei Argumente bei
Hippolyt stehen, wollen auch sie nur sagen : Jede Siinde ist erlaubt;
laf3t beides wachsen: Gut und Bose ist kein Unterschied. Nun findet
sich die erste Stelle (Rom. 14, 4) auch bei Tertullian, und zwar dort,
wo er sich erstmals mit den Schriftargumenten der Gegenseite be-
faf3t. Dagegen fehlen in De pud. die Bilder vom Unkraut unter dem
Weizen und von den reinen und unreinen Tieren der Arche?s. Das

43 Die sittlichen Weisungen Jesu nach Act. Apoll. 36f. entsprechen denen
des Hermas-Buches in Mand. I; IV; V, 2, 4 und X; zur émdvuia vgl. Mand.
VI, 2, 5; VIII, 3-10; XII, 2, 1f. ©hdovr und émduuio gehéren im allgemeinen
Sprachgebrauch stets zusammen; vgl. z.B. 4. Makk. 5, 23; Tit. 3, 3; Diogn.
9, 1; G. Stahlin, Theol. Wérterb. z. N.T., 2, S. 919, 7ff.; W. Bauer, Woérterb.
z. N.T., 4. Aufl., Sp. 624. Schon vor Hippolyt bezieht der rémische Presbyter
Gaius (bei Eus. Hist. ITI, 28, 2 — gegen Kerinth) den Doppelausdruck ein-
deutig auf die Fleischeslust. Dem tjdovdg koh Zewv bei Hippolyt entspricht das
«libido frenetur» bei Augustin, Ep. 155, 12, als Ausdruck fiir die castitas.

4 Vel. die Ausfélle in De pud. 10, 81f.

45 Ref. IX, 13, 4f. ist ganz nach 12, 20f. 24. 26 entworfen. Die von Kallist
gebrauchten Ausdriicke «Vergebung» und «Nichtanrechnen der Siinden»
finden sich schon in 1. Clem. 60, 1f. im Zusammenhang der BufBle. Auch
evdokelv (dazu Poschmann, A. 10, S. 356/1) kann einen ernsten Sinn haben
(vgl. Eus. Hist. V, 1, 10 mit IIT, 23, 17).

46 Die Aussaat der «zizania» durch den «homo inimicus» (= Hiretiker,



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 119

ist auffillig, denn — so kann man argumentieren — Tertullian hitte
sich diese Argumente sicher nicht entgehen lassen, wenn sie in dem
von ihm bekdmpften «Edikt» gestanden hétten. Las er sie dort
nicht, so stammte das «Edikt» auch nicht von Kallist. Indessen,
ehe wir uns diesem Vorurteil anvertrauen, seien zunichst einige
patristische Parallelen verglichen. Es ergibt sich folgende Ubersicht :

1. Tert. De pud. 2, 1f.: Die Gegner sagen: Gott ist barmherzig und gnidig
(Joel 2, 13 = Ps. 102, 8, vgl. Jak. 5, 11; Const. ap. 11, 15, 1 u.6.); er will
Barmbherzigkeit statt Opfer (Hos. 6, 6; Matth. 9, 13; 12, 7); d.h. er will nicht
den Tod des Slinders, sondern die BuBle (Ez. 33, 11, vgl. 18, 23). Daher
miissen auch Gottes Kinder barmherzig und friedfertig sein (Matth. 5, 7. 9;
vgl. Luk. 6, 36), d.h. einander vergeben, wie Christus vergab (Kol. 3, 13;
vgl. Matth. 6, 14; Const. ap. 11, 42, 5), nicht richten, um nicht gerichtet zu
werden (Matth. 7, 1); «denn wer bist du, daBl du einen fremden Knecht
richtest ?» usw. (Rém. 14, 4 = Jak. 4, 12; vgl. Rom. 2, 1), «vergib, so wird
dir vergeben» (Luk. 6, 37).47

2. Hippol. Ref. IX, 12, 22f.: Kallist gebraucht Rém. 14, 4 (vgl. Tertullian),
Matth. 13, 29f., Gen. 6, 19ff. u.a. Stellen.*®

3. Cyprian, Ep. 55, 15-28: Gegen Novatian bringt Cyprian eine ganze
Reihe von Stellen und Motiven, die an Tertullian (und Hippolyt) erinnern,
freilich den Tertullian entgegengesetzten Standpunkt vertreten, darunter
Luk. 6, 36. 37; Rom. 14, 4; Joel 2, 12f., und das Unkrautgleichnis (Matth. 13,
29f.); doch fehlt das Beispiel der Arche. Von Meinungsverschiedenheiten
seiner Vorginger iiber die Zulassung der «moechi» zur «pax» der Kirche
spricht Cyprian ausdriicklich in c. 21.49

vgl. Ps. Clem. Reec. I, 70f. — «Paulus»; Cypr. Ep. 49, 1 — Novatian) findet sich
bei Tert. nur in Adv. Prax. 1, evtl. steckt das Motiv auch hinter De praescr.
3 (vgl. dazu Opt. VI1I, 2), s. auch Dionys. Cor. bei Eus. Hist. IV, 23, 12; 24.
Die Tiere der Arche werden in De idol. 24 erwdhnt. Rolffs (A. 3) Versuch,
die «arca» in pud. 7, 8 («arca vel armarium») wiederzufinden (3. 68/3), ist ver-
fehlt (vgl. den Gebrauch von «arca» bei Cypr. De laps. 26 und Hieron. Dial.
ctr. Lucif. 18).

47 Preuschen (A. 2), S. 21, 10ff. Eine eingehende Untersuchung des
Stellenkonglomerates ist hier unmdéglich. Dall es sich um éltere Gemeinde-
tradition handelt, zeigen auBer den Vergleichsstellen noch Test. Is. 5, 11f.;
1. Clem. 13, 2f.; Pol. Phil. 2, 3; Const. apost. IT, 21; Lact. Inst. VI, 12, 41;
Resch, Agrapha, S. 93. Tertullian mif3t den Stellen groBle Bedeutung zu;
denn er erledigt sie im folgenden der Reihe nach. Auch kommt er mehrfach
auf sie zuriick, meist dort, wo er den Gegner persénlich anredet (vgl. Pud.
5, 15; 10, 7-10; 18, 12. 17; 22, 12; auch De paen. 4, 2f.; 8, 3). Gegen den
MiBbrauch von Ez. 33, 11 wendet er sich schon in Scorp. 1.

48 Der Zusammenhang der 3 Argumente mit den Fragen der Priesterehe
bei Hippolyt ist sekundér; Rolffs (A. 3), S. 65/2; 134f.

49 Auf die Ubereinstimmungen mit De pud. machte erstmals Harnack,
Die Lehre v. d. Seligkeit durch d. Glauben i. d. alten Kirche: Zeitschr. f.



120 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

4. Optatus Milev., vgl. Augustin: Wie Cyprian gegen Novatian, so beruft
sich Optatus gegen die Donatisten auf Rom. 14, 4 (II, 25); Matth. 7, 1 =
Luk. 6, 37 mit Matth. 6, 12 (1. Joh. 1, 8f.; vgl. Tert. Pud. 19, 14ff.) und das
Unkrautgleichnis (VII, 2f.).5° Ebenso benutzt Augustin das Unkrautgleichnis
an zahlreichen Stellen seiner antidonatistischen Schriften.5! In De bapt. II,
10, 15 zitiert er unter Berufung auf Cyprian (Conc. Carth. 256: (neminem
iudicantes...» usw.) Rém. 14, 4 und Ez. 33, 11.52 Das gleiche Cyprian-Zitat
verbindet er in De bapt. VI, 25, 48 mit Matth. 13, 29f. (Unkraut), nachdem
er zuvor (VI, 24, 45) Luk. 6, 37 und Matth. 6, 14 zitiert hat.5® Unkrautgleich-
nis und unreine Tiere der Arche zusammen bringt Augustin im Bericht {iber
die Disputation von 411 (Brev. coll. VIII, 15f.).

5. Augustin, De fide et op.: Diese Schrift ist fiir sich zu nehmen, da sich
hier nicht Augustin gegen die Donatisten, sondern die laxistischen Gegner
Augustins auf zwei der von Kallist gebrauchten Argumente (Unkrautgleich-
nis, reine und unreine Tiere) berufen. Sie fordern bei der Taufe nur den
Glauben, eine Anderung des Lebenswandels (wobei das punctum sexti
voransteht) dagegen erst spéter und ad libitum.%*

6. Hieron. Adv. Iovin. und Dial. ctr. Lucif.: Beide Schriften bringen das
Unkrautgleichnis sowie die reinen und unreinen Tiere, wie Kallist, nebenein-

Theol. u. Ki. 1 (1891), S. 126/1, aufmerksam. Rolffs (A. 3), S. 123ff., bietet
eine genaue Ubersicht (die sich noch amplifizieren lieBe). Bei der allgemeinen
Verbreitung der Argumente wird man in der Frage literarischer Abhéngig-
keiten (Harnack, Rolffs) vorsichtig sein. Cyprian zitiert z.B. die Unkraut-
parabel nach Ep. 54, 3 (vgl. noch H. Koch, Cyprian. Untersuchungen, 1926,
S. 86f.), Rom. 14, 4 nach den Test. ad Quirin. III, 21 (dort wie Tert. neben
Luk. 6, 37!).

50 CSEL 26, S. 62, 168ff.; die Arche Noah als Glaubensbeispiel in VII, 1
(S. 651.).

51 Aug. Ctr. Ep. Parm. I, 14 (instruktiv); II, 2, 5; 6, 11; 18, 38; 23, 43;
I11, 1, 25 2, 13; 3, 11; 3, 15-19; 5, 27; De bapt. II1, 8, 12f.; Ctr. litt. Petil.
II, 78, 174; 91, 199; Ep. ad cathol. 13, 35; 15, 38; 16, 43; 17, 45; 18, 48; 19,
51; Ctr. Cresc. 111, 66, 75; 67, 76; 68, 78; De un. bapt. 17, 31; Ctr. Gaud.
11, 5, 5 (sémtl. Stellen in CSEL 51-53). Dabei beruft Augustin sich mehrfach
auf Cypr. Ep. 54, 3. Wie jener vermischt er das Erntebild von Matth. 13, 30
mit dem von Matth. 3, 12.

52 CSEL 51, S. 190f. Die Cyprian-Stelle (Hartel 1, S. 435f. = Mirbt,
Nr. 79) ist zugleich wichtig wegen des auch von Tert. Pud. 1,6 benutzten
Titels «episcopus episcoporum» (vgl. noch Cypr. Ep. 66, 3; Ps. Clem. Ep.
Clem. 1, 1; Rec. I, 68; spéter Titel der Kaiser und Péapste, s. Adam (A. 9),
S. 14.

58 CSEL 51, S. 322. In VI, 25, 46 148t Augustin das Wort des Sedatus von
Tuburbo (Cypr. Sent. Ep. n. 18) folgen: «quare omnibus pacificis quidem
viribus nitendum est» (vgl. Tert. Pud. 2, 2; 5, 15).

5¢ MSL 40, 197ff.; dazu ausfihrlich Harnack (A. 49), S. 165{f. Zweifellos
beruhen die von Augustin bekdmpften Thesen auf einer (laxistischen) Uber-
treibung des ublichen katholischen Standpunktes.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 121

ander (Iov. I, 22; Dial. 22, vgl. 15) nebst anderen von Augustin benutzten
Argumenten. Wieder wird Ez. 33, 11 zitiert und vor dem Richten tiber andere
gewarnt.5®

7. Origenes, Hom. zum Hexateuch: Wie Hieronymus verbindet auch Ori-
genes das Unkrautgleichnis mit Ez. 33, 11 (Hom. in Ex. VI, 9), bzw. die von
Tertullian in Pud. 2, 1f. zitierten Stellen Ps. 102, 8 (= Joel 2, 13; Ps. 110, 4)
und Ez. 33, 11 (Hom. in Ex. VIII, 6), beides im Zusammenhang mit Siinde
und zweiter Bulle.5®¢ Angesichts von Jos. 15, 63 wird das Unkrautgleichnis auf
die verborgenen Siinder der Kirche gewendet: « Ubi enim peccatum evidens
non est, eicere de ecclesia neminem possumus», folgt Matth. 13, 29.57

Das Resultat dieser Zusammenstellung ist ein doppeltes. Einmal
zeigt sich, daBl die von Hippolyt angefiihrten Argumente Kallists
und der von Tertullian in De pud. 2, 1{. kritisierte Schriftbeweis
seiner Gegner in der kirchlichen Uberlieferung, zumal in Afrika,
durchweg zusammengehdren. M.a.W. es wire seltsam, wenn die von
Hippolyt notierten Belege in der antimontanistischen Auseinander-
setzung in Karthago nicht dieselbe Rolle gespielt hitten wie zur
gleichen Zeit in Rom und spéter gegen Novatianer, Donatisten u. a.
Schismatiker. Wenn Tertullian nur einen Teil bespricht, so kann das
verschiedene Griinde haben, die aber gegen den allgemeinen Befund
nicht ins Gewicht fallen kénnen 58.

Dariiber hinaus aber erfahren wir aus obiger Zusammenstellung,
wie jene Argumente eigentlich gemeint waren, die Kallist nach
Hippolyt zur Rechtfertigung seines angeblichen Libertinismus mif3-
braucht haben soll. Sie sagen gerade nicht, dafl in der Kirche von
nun an jede Siinde gestattet sei, sondern (man vgl. Orig., Cypr.,
Aug.) sie unterstreichen durchweg die Unmoglichkeit einer un-

55 MSL 23, Sp. 178; 185f.; 331. Freilich fa3t Hieronymus den Unterschied
zwischen reinen und unreinen Tieren im Sinne der katholischen Stufenethik.
Das Gleichnis vom Unkraut bringt er wie Cypr. Ep. 54, 3 mit 2. Tim. 2, 20
zusammen. Dal3 die Kirche zur Hure geworden sei (Dial. c. 4) sagt auch
Tert. in De pud. 1, 8f.; vgl. 18, 11.

56 GCS 29, S. 201ff.; 232, 14ff. (vgl. zu Ez. 33, 11 noch Comm. in Matth.
ser. 114; 117; ferner auller 2. Petr. 3, 9 noch Dionys. Alex. bei Eus. Hist. VI,
42, 5 und Hist. Laus. 69; zum Unkrautgleichnis vgl. Orig. in Matth. t. X, 1
und Fragm. 189; 297{f.).

57 Orig. Hom. in Jes. Nav. XXI, 1 (GCS 30, S. 427{f.). Dagegen fehlt bei
Origenes die fiir den Westen charakteristische Deutung der reinen und
unreinen Tiere der Arche (vgl. Hom. in Gen. IT, 6 und Hom. in Num. XXT, 2).

58 Bei der Beurteilung von De pud. ist stets zu bedenken, dafl Tertullian
eine 3fache Abrechnung halt: a) mit dem «episcopus episcoporum», b) mit
dessen Anhéngern, ¢) — das Wichtigste — mit seiner eigenen fritheren Ein-
stellung zur BuBle (vgl. Pud. 1, 10).



122 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

fehlbaren sittlichen Unterscheidung der Geister durch den Amts-
triger, und - diese Konsequenz zieht sowohl Kallist wie der in De
pud. beschimpfte Bischof — sie leiten aus dieser Erkenntnis das
Recht, ja die Pflicht ab, dem bufifertigen Todsiinder Verzeihung zu
gewihren; denn (vgl. Orig.) es wire ungerecht, den unerkannten
Siinder, der keine Bulle tut, in der Kirche dulden zu miissen, den
ehrlichen Biiler dagegen — mit Tertullian zu reden — «vergeblich um
Frieden weinen» zu lassen. Gewil} sind solche Argumente vom Be-
wulltsein charismatischer Kardiognose — man denke an Apg. 5, 11f.
und verwandte Uberlieferungen — fundamental verschieden. Dafiir
aber zeigen sie, in welcher Weise das «kirchliche Amt» an die Stelle
der «geistlichen Vollmacht» getreten ist und sich gegen die Bevor-
mundung durch einen unmdéglich gewordenen Radikalismus — be-
zeichnenderweise mit altbekannten Schriftstellen — zur Wehr setzt.

Wenige Bemerkungen zum Rest von Hippolyts Ketzerplakat. Was
die vielzitierten Verbindungen zwischen reichen Damen und ihren
Sklaven betrifft, so steht Hippolyts Erwahnung in der altchristlichen
Literatur nicht so einzig da, wie es zunéchst scheint. Schon Tertul-
lian hat den Fall in Ad ux. II, 8 in folgender Form besprochen:
Zahlreiche reiche heidnische Damen verbinden sich mit inferioren
Ménnern, weil sie von diesen kein «impedimentum» fiir ihre Aus-
schweifungen zu befiirchten brauchen. Sollte also nicht erst recht
eine begiiterte Christin viel lieber einen armen Christen als einen
reichen Heiden heiraten, wo der Arme (vgl. Luk. 6, 20) sie doch in
Wahrheit reich machen kénnte3*? Man konnte vermuten, daf3 Hip-
polyt eine derartige Argumentation, vielleicht von Kallist, verdreht
hat, um sie in dieser Fassung seinem Widersacher iiber den Kopf
zu stiilpen.

Dasselbe gilt auch fiir die angeblichen Abtreibungen in der Ge-
meinde. Schon Athenagoras weist es weit von sich, dafl ein Christ

% «Pleraeque et genere nobiles et re beatae passim ignobilibus et mediocri-
bus sibi coniuguntur ad luxuriam inventis, aut ad licentiam sectis. Nonnullae
se libertis et servis suis conferunt... dummodo habeant a quibus nullum
impedimentum libertatis suae timeant. Christianum fidelem fideli re minori
nubere piget, locupletatiorem futuram in viro paupere? Nam si pauperum
sunt regna caelorum, divitium non sunt, plus dives in paupere inveniet» (Oehler
1, S. 695f.). Zur Sache vgl. Graf. Preysing (A. 20), S.42ff. Mit Recht hat Har-
nack (A. 49), S. 123, bemerkt, da3 man von Kallists Gedanken spéter nichts
mehr gehort habe. In der Tat; denn es handelt sich nicht um Tatsachen,
sondern um Verleumdungen.



K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt 123

jemals Abtreibungsmittel gebrauche. Und wie Hippolyt, so ist auch
er davon iiberzeugt: das ist Mord ¢°! Abtreibung und Mord zugleich
berichtet iiberdies auch Cyprian in der bereits erwihnten Verleum-
dung des Schismatikers Novatus (Ep. 52, 2): Wie Kallist, so hat
auch er angeblich Gelder unterschlagen, Witwen und Waisen be-
trogen, stindig Aufruhr in der Gemeinde gestiftet, sich iiber See
davongestohlen, einen falschen Bischof aufgestellt, seinen Vater
Hungers sterben lassen und nicht begraben, schlieflich aber seiner
schwangeren Frau mit dem Ful} in den Leib getreten und so sein
eigenes Kind im Mutterleibe ermordet 6.

Was schlieBlich die angebliche Unabsetzbarkeit todstindiger Kleri-
ker betrifft, so mutet die Stelle an wie eine dreiste Verhohnung der
in 1. Clem. 44 ausgesprochenen rémischen Grundsitze, wonach
tadellose Kleriker nicht absetzbar seien%2. Noch die Synode von
Arles (314) hat bekanntlich in can. 13 die Absetzung der Traditoren-
bischofe verfiigt®. Kallist soll eben nach Hippolyt die gesamte
kirchliche Ordnung um jeden Preis mit Fiillen getreten haben.

+.

Was bleibt von Hippolyts Bericht, wenn Klatsch und Verleum-
dung fallen? Ubrig bleibt der Freigelassene und Semimodalist Kal-

80 Athenag. Presb. 35. Ebenso auch Tert. Apol. 9, 8 (vgl. schon Did. 2, 1
= Barn. 19, 5); zur Sache Aug. Ench. ad Laur. XXIII, 85f. Noch die
Synode von Elvira (306) behandelt Abtreibung als schwere Stnde; Rolffs
(A. 3), S. 27.

61 DaBl beim Tumult der Donatisten in Mauretanien Kinder im Mutter-
leibe zu Tode gequetscht wurden, berichtet Optatus (lib. 1I, 18).

62 Dall es zu Anfang des 3. Jahrhunderts bereits zweimal verheiratete
Kleriker gab, ist aus Tert. De monog. 12 bekannt. Allein einmal ist das nur
fiir einen Montanisten eine Todslinde, zum anderen ist es eine allgemein-
kirchliche, keine spezifisch rémische Erscheinung.

6 Mirbt (A. 11), Nr. 103; Harnack, Dogmengeschichte 3 (1914), S. 39/3).
Vgl. noch Ps.-Isid. Ep. Cal. sec. (n. XX): «Errant enim qui putant sacerdotes
post lapsum, si condignam egerint paenitentiam, domino ministrare non
posse et suis honoribus frui...» usw.; P. Hinschius, Decretales Ps.Is. (1863),
S. 142. Allein Hippolyt meint, da jener Bischof iberhaupt keine BuBle tun
braucht. Er meint auch nicht, daB lediglich die Gemeinde fiir die Absetzung
«nicht zustandig sei» (so K. Miiller, Kirchengeschichte, 1, 1, 31941, S. 271),
sondern daf3 der Bischof schlechthin unabsetzbar ist. Daf} sich in den Ps.-
Isidor-Briefen des Kallist «eine verdunkelte Kunde» des altkirchlichen
Streits erhalten habe (so Harnack, A. 8, 1, S. 604; 2, 2, S. 208 — Achelis



124 K. Beyschlag, Kallist und Hippolyt

list, der bereits unter Zephyrin als Coemeterienverwalter eine be-
achtliche Stellung besafl und unter Fuscianus zeitweise nach Sar-
dinien verbannt war®4, Ubrig bleibt weiter ein rémischer Bischof,
der eine Verlautbarung hat ausgehen lassen, die offenbar die Zu-
lassung von Todsiindern des 6. Gebotes zur kirchlichen Buje regelte.
Anlal dazu konnte die Awuseinandersetzung der Kirche mit den
rigoristischen Sekten gewesen sein, wie die biblischen Argumente
und der Erfolg der Aktion nahelegen®. Mit diesem Erlafl
stimmt das von Tertullian in De pud. behandelte Ver-
fahren in wesentlichen Punkten iiberein.

Trotzdem mull Kallist nicht der Verfasser des «peremptorischen
Ediktes» sein. Denkbar wire auch, daBl dem Auftreten zweier
gleichartiger BuBerlasse in Rom und Karthago eine dhnliche Uber-
einkunft zugrunde lag, wie sie spéter zur Zeit der Decischen Ver-
folgung zwischen Cyprian und dem réomischen Klerus zustande kam,
wo es abermals um die Zulassung einer einzelnen Kapitalsiinde zur
BuBle, dort der Idololatrie, ging. Was die Neuheit der Verfiigung
betrifft, die Tertullian so erbittert, aber auch Hippolyt empfunden
hat, so beruht sie freilich kaum auf der Erdffnung des kirchlichen
Bullverfahrens an sich. Auch sagt Hippolyt nicht, Kallist habe die
Bulle, sondern er habe die Siinde in die Kirche eingefiihrt. Dann
aber kann die Neuheit eigentlich nur darin bestanden haben, daf}
sich Kallists Verlautbarung nicht mehr auf jene einzelnen, indivi-
duellen Fille der 2. BuBle bezog, die Tertullian noch in De paen.
voraussetzt, sondern dal} sie — wie spiater Cyprians Bestimmungen
fiir die «lapsi» — eben grundsitzlich erging, d. h. jedermann an-
sprach . Was «Hermas» noch quasi als « Prophet» aus einer beson-
deren, direkten Offenbarung begriindet hatte, wurde nun, zunéchst
fiir esn Kapitalvergehen, auf Grund von Schriftexegese der bi-
schoflichen Zustidndigkeit angegliedert. Insofern kann man aller-
dings von einer «Kallistischen Wende» sprechen.

Karlmann Beyschlag, Erlangen
folgend), scheint mir ganz unsicher. Einzelnes darin erinnert eher an Ter-
tullian als an Hippolyt.

64 Auf ein Martyrium weisen die Datumsangabe bei Hippol. Ref. IX, 11,
4 (vgl. Mart. Pol. 21) sowie die Legendenmotive (s.o0.).

6 Dal} der romische Modalissmus dem Montanismus feind war, beweist
Tert. Adv. Prax. 1.

66 Vgl. Aug. Ench. ad Laur. XVII, 65: «recte constituuntur ab his, qui
ecclesiis praesunt, tempora paenitentiae...»



	Kallist und Hippolyt

