
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung des Sterbens Jesu nach den Synoptikern

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung des Sterbens Jesu
nach den Synoptikern

l.

Wollen wir die synoptischen Aussagen über das Sterben Jesu
verstehen, so haben wir von einem nichtsynoptischen Text auszugehen,

der von Paulus in 1. Kor. 15, 3-5 zitierten Überlieferung. Es
kann für unsere Fragestellung dabei unbeachtet bleiben, wie weit
das Zitat geht, ob verschiedene Überlieferungen von Paulus
komponiert worden sind und wie weit die einzelnen Überlieferungs-
stücke anzusetzen sind1. Wesentlich ist lediglich die Verknüpfung
der Überlieferung vom Leiden und Sterben Jesu mit der
Überlieferung von seiner Auferstehung, und diese liegt bereits im Anfang
der Zitierung, die auf jeden Fall nicht strittig ist. E. Bammel nimmt
eine Formel an, deren Abtrennung bereits Harnack erwogen hat2,
die in ihrem antithetischen Parallelismus sich als vorgeprägte
Formel erweist. Sie lautet :

Xpioxôç ÜTtehavev (mèp tûiv àpapxiwv fpuujv Kaxà xàç "fPa<pâç

xai èxâcpri

Kai e-ffitepxai xrj ripépa xrj xpixt) Kaxà xàç ypacpctç
Kai djcpör|.

Daß danach diese Formel ohne Nennung des Kephas abgeschlossen
ist, erscheint auf Grund der Struktur als einleuchtend und ebenso,
daß das letzte Wort dieser Formel das Bindeglied zur zweiten
ergibt, die mit diesem Wort beginnt und die Erscheinungen aufzählt.

Von daher erhält jedoch die Zitierung der Überlieferung im
Auferstehungskapital einen bisher übersehenen Aspekt. Hat Patüus
neben der Überlieferung der Erscheinungen eine selbständige Formel
zitiert, die knapp die entscheidenden Daten des Lebens Jesu nennt,
so kann dies nicht geschehen sein, um die Tatsächlichkeit der
Auferstehung zu verbürgen. Dafür wäre die Vielzahl der Zeugen
ausreichend gewesen. Paulus muß in der Auseinandersetzung mit den
korinthischen Leugnern der Auferstehung der Toten daran inter-

1 Vgl. dazu E. Bammel, Herkunft und Funktion der Traditionselemente in
1. Kor. 15, 1-11: Theol. Zeitsohr. 11, (1955), S. 401-419.

2 A. v. Harnack: Sitzungsberichte der Berliner Akademie der
Wissenschaften 1922, S. 64, Anm. 4; Bammel (A. 1), S. 402.



88 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

essiert gewesen sein, festzustellen, daß das Bekenntnis der Gemeinde
dem Auferstandenen als dem Gekreuzigten galt. Die Gnostiker in
Korinth leugneten nicht die Tatsächlichkeit der Erscheinungen,
aher daß der Gekreuzigte erschien, hatten sie zumindest vernachlässigt,

wenn nicht ganz unterschlagen3. Ob die von Paulus
komponierten Formeln ursprünglich konkurrierende Formeln waren4,

mag hier ebenfalls unerörtert bleiben.
Auf jeden Fall ist für die synoptische Tradition die genannte erste

Formel konstitutiv, deren Tendenz nicht dahin geht, die Erscheinungen

zu belegen, sondern die heilsgeschichtliche Begründung des

Todes Christi und seine theologische Bedeutung zu entfalten. Bei
Matthäus sind die Frauen gerade nicht in dem Sinne Zeugen, daß
sie die Beweislast zu tragen hätten, und ebensowenig ist bei Lukas
in diesem Sinne Petrus Zeuge5. Zweifel, die erst das Bedürfnis nach
beweiskräftigen Zeugen entstehen lassen, sind der Urchristenheit
am Anfang ihrer Tradition fremd. Dagegen bedeutete das Leiden
und Sterben des Messias Anfechtung. Die Richtung der Entfaltung
der Tradition geht darum zuerst dahin, die Notwendigkeit dieses

Weges des Christus heilsgeschichtlich und theologisch zu erweisen.
Dem dient der Zusatz «nach den Schriften» ebenso wie der Hinweis,
daß dies für unsere Sünden geschah.

Von daher ist der Einstieg in die uns vorliegende synoptische
Tradition zu suchen.

2.

Das Lukasevangelium bietet in der Emmausperikope die einzige
sichere Verbindung zwischen der von Paulus zitierten Überlieferung
und der synoptischen Tradition. Luk. 24, 34 zeigt eine bis in den
Wortlaut reichende Übereinstimmung : ovtujç tVÜpb'l ö KÛptoç ko.'i wqpôr|

3 Daß die Gnostiker später das Leben Jesu überhaupt unterschlugen und
Worte Jesu nur als Worte des Erhöhten überlieferten, wie vor allem das

koptische Thomasevangelium erweist, zeigt die Richtimg, in der diese
Entwicklung ging. Vgl. dafür auch J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehung
in Korinth: Nachgelassene Reden und Aufsätze (1952), S. 110-139.

4 Bammel (A. 1), S. 407ff.
5 Dahin wäre Bammel zu korrigieren. Erst in der späteren Entwicklung

gewinnen die Zeugen diese Bedeutung, wie dies dann bei Tatian und der
syrischen Didaskalia deutlich wird, die andere Namen als Zeugen anführen.
Vgl. dazu Bammel (A. 1), S. 407.



nach den Synoptikern 89

Ziuovi. Aber die Übereinstimmung geht über das Formale bis ins sachlich

Inhaltliche. Die Erfahrung der Emmausjünger steht in direkter
Beziehung zu dem, was ihnen auf dem Wege geschah. Jetzt, da sie dem
Auferstandenen begegnet sind, verstehen sie, daß er ihnen vorher
die Schrift über den Messias öffnete. Sie verstehen jetzt, daß sein
Leiden und Sterben «nach den Schriften» geschah. Verstehen wir
die Emmausperikope gerade auf Grund ihres legendären Erzählens
als Zeugnis der Gemeinde über das Werden und die Struktur ihres
Glaubens, so hören wir daraus, daß sie das Leiden und Sterben ihres
Herrn auf Grund seiner Auferstehung als «nach den Schriften», und
das heißt als nach dem Willen Gottes vollzogen verstand. Die
Schrift, Gesetz und Propheten hatten ja diesen Willen Gottes offenbart.

Verstehen wir so die Emmausperikope als Gemeindezeugnis, so
dürfen wir hier das primäre Interesse bei der Überlieferung von
dem Leiden und Sterben Jesu sehen. Der schmachvolle Tod Jesu
bedeutete einen Anstoß für den Glauben an den Auferstandenen.
Dieser Anstoß wurde dadurch überwunden, daß man gerade diesen
schmachvollen Tod als nach dem Willen Gottes vollzogen verstand.

Entsprechend finden wir in der synoptischen Leidensgeschichte
das, was Luk. 24, 26 nur konstatiert, im erzählenden Bericht
entfaltet.

Judas ist in der ältesten Überlieferung ursprünglich nichts als der
Auslieferer, der nichts anderes tun kann als vollstrecken, was der
Wille Gottes ist : des Menschen Sohn wird in die Hände der Sünder
ausgeliefert (Mark. 14, 41 p.). Der Markusbericht von der
Gefangennahme enthält noch keinerlei den Judas verurteilende
Züge6. Erst als dieses Motiv nicht mehr derart bestimmend war - als
die heilsgeschichtliche Begründung des Todes Christi gesichert
erschien -, trat die Auslieferung Jesu in ein anderes Licht, und aus
der Auslieferung wurde der Verrat, dessen schmählicher Charakter
immer mehr betont wurde. Theologisch bedeutsam aber blieb die
mit der passiven Konstruktion uapabiboTai gegebene Aussage, daß
über diesem Sterben das göttliche bei steht, das in der ersten
Leidensankündigung (Mark. 8, 31) das itapabiboxai (9, 31) bzw.
uapabot)f|ö"tTa (10,33) interpretiert. Diese Aussage wird bekräftigt

6 Vgl. dazu M. Dibelius, Judas und der Judaskuß: Botschaft und
Geschichte, 1 (1953), S. 272-276, sowie die übrigen Aufsätze zur Leidensgeschichte

im gleichen Band.



90 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

durch die Anführung eines Zitats aus Ps. 41, 10 in dem Bericht von
der Bezeichnung des Verräters beim Abendmahl : ô èalMujv lut' èuoû

(Mark. 14, 18). Ursprünglich ist damit keineswegs die Bezeichnung
des Verräters verbunden, sondern die ganze Szene ist nur zu dem
Zweck berichtet, die Erfüllung dieses Zitats zu erweisen. Erst Matthäus

läßt das Schwergewicht auf das Wehe über den davon getroffenen

Menschen fallen und berichtet die Bezeichnung des Judas

(Matth. 26, 25). Das Zitat verschwindet damit zwangsläufig.
Im weiteren Verlauf der Leidensgeschichte wird ebenso die Flucht

der Jünger durch das Zitat aus Sach. 13, 7 aus dem gleichen Motiv
belegt. Wo sich kein Zitat finden läßt, wie für die Gefangennahme,
wird nur festgestellt, daß dies geschah, damit die Schriften erfüllt
würden (Mark. 14, 49). Die ganze Leidensgeschichte ist somit von
Anfang an unter diesem Aspekt berichtet worden : in ihr erfüllt sich
der Wille Gottes, wie er in den Schriften offenbart ist. Der
sogenannte Schriftbeweis ist also innerhalb der Überlieferung nicht
etwas später Eingetragenes, obwohl natürlich die Hinweise auf die
Schriften sich mehren konnten. Aber es wäre sinnlos, einen Leidensbericht

herauslösen zu wollen, der von diesen Verweisen auf das

Alte Testament frei wäre. Mit den Erscheinungen des Auferstandenen

als dem die Gemeinde zuerst überzeugenden Erweis, daß

Christus so leiden mußte, war eine Überlieferung dieser Ereignisse
nur unter diesem Gesichtspunkt möglich. So ist der Versuch der
älteren Kritik notwendig gescheitert, den Tod Jesu von dem alt-
testamentlichen Hintergrund der Leidensgeschichte zu lösen'.Was
sich, wie Sir Edwin Hoskyns zeigt, an 1. Petr. 2, 21-25 erweist, gilt
für die Leidensgeschichte von Anfang an: Die ersten Christen
berichteten vom Sterben ihres Herrn mit den Worten der alttesta-
mentlichen messianischen Verheißungen. Sie lasen die
Leidensgeschichte in den Propheten und in den messianischen Psalmen.

Der Grund für diese Tatsache ist die Überwindung des anstößigen
Charakters dieses Todes durch das Wissen, daß alles nach dem Willen

Gottes erfolgte.
Dadurch ist die Frage nach der historischen Zuverlässigkeit der

Leidensgeschichte allerdings keineswegs von vorneherein negativ
entschieden. Es könnte so scheinen, als wären wir zu dem
Eingeständnis genötigt, «daß der Weissagungsbeweis nicht nur eine Zutat

' E. Hoskyns, Das Rätsel des Neuen Testaments (Neudruck 1957),
S. 50-61.



nach den Synoptikern 91

nachträglicher Reflexion und Deutung ist, sondern auch selbst ge-
schichtszeugend gewirkt hat»8. Tatsächlich läßt sich nicht auf
Anhieb entscheiden, wo ein «Schriftbeweis» nachträglich konstruiert
wurde und wo er im Ansatz dem Geschehen selbst lediglich die den

anstößigen Charakter überwindende Interpretation gibt. Wir haben
jedoch bereits an einem Beispiel einen Maßstab für eine solche

Unterscheidung erkannt. Der «Verrat» des Judas wird im Ansatz in
seinem die Jüngerschar kompromittierenden Charakter durch das

Zitat aus Ps. 41, 10 überwunden. Eine moralische Wertung dieser

«Auslieferung » unterbleibt zunächst, vielmehr wird die Auslieferung
nicht anders wie die Flucht der Jünger und die Gefangennahme
selbst auf den Willen Gottes zurückgeführt, gegenüber dem die
menschlichen Akteure nur Werkzeuge sind. Die Entwicklung folgt
einer anderen Tendenz, nämlich der moralischen Wertung, und läßt
gerade damit den Schriftbeweis hinter sich. Wir dürfen daraus
schließen, daß Anstößiges innerhalb des Geschehens, das durch den
Hinweis auf die alttestamentliche Weissagung den anstößigen
Charakter verlor, historisch getreu berichtet wurde.

Bei der Kreuzigung wird das Tränken Jesu zweimal berichtet,
einmal in Mark. 15, 23 ohne Anklang an eine alttestamentliche
Weissagung, in 15, 36 unter Verwendung von Ps. 68, 22. Zwischen
beiden Stellen besteht zudem Spannung, wenn nicht sogar ein
Widerspruch, da anfangs eine Verweigerung des bei Hinrichtungen
üblichen Betäubungstrankes berichtet wird, während die Wiederholung
entsprechend der Weissagung die Annahme des nunmehr nicht als

Betäubungsmittel charakterisierten Trankes berichtet9. Es ist die

Frage, ob die Leidensgeschichte damit betonen will, Jesus «stirbt
bewußt - unsere Schmerzen hat er auf sich genommen (Jes. 53, 4)»10.

8 G. Bornkamm, Jesus von Nazareth (1956), S. 145, der allerdings sofort
die Einschränkung hinzufügt, «gleichwohl wäre nichts verkehrter, als den
Berichten der Evangelien über Jesu Leiden und Sterben jede Geschichtlichkeit

abzusprechen...» (ebd.).
9 Rab Chisda (f309) hat gesagt: Dem, der hinausging um hingerichtet zu

werden, gab man ein Schlückchen Weihrauch in einem Becher Wein, um ihm
das Bewußtsein zu nehmen. P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922) S. 1037.
Diese Parallele paßt nur zu Mark. 15, 23, während Psalm 68 den Wortlaut
von 15, 36 bestimmt.

10 So W. Grundmann, Das Evangelium nach Markus (1959), S. 313f.
z. St., und ähnlich schon E. Klostermann in Lietzmanns Handbuch zum
N.T. z. St.



92 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

Der Text enthält keinen Hinweis darauf, Jes. 53 klingt hier noch
nicht an. Es erscheinen diese theologischen Reflexionen zu einem

Zeitpunkt als unwahrscheinlich, als man noch voll damit beschäftigt

war, das Anstößige jenes Sterbens zu überwinden. Matthäus hat
bereits einen Ausgleich versucht (27,34) : peucrâpevoç ouk ribéXeosv ineîv,
der dieser Interpretation widerspricht. Wäre der Gedanke an Jes. 53

bereits lebendig gewesen oder hätte er gar hinter Mark. 15, 23

gestanden, wäre hier der Platz für ein Zitat. Dagegen verweigert der
Gekreuzigte den Trank, nachdem er ihn geschmeckt hat. Lukas hat
die Doppelheit getilgt und auf jede Deutung verzichtet (23, 36). Es
ist anzunehmen, daß Mark. 15, 23 die Kenntnis des Geschehens
bewahrt, während 15,36 die erbauliche Deutung des Geschehens bietet,
die besagen soll: hier geschieht Gottes Wille auch gegen das

anfängliche Sträuben des Gekreuzigten11.
Fallen hier Bericht des Geschehens und Deutung auseinander,

so daß eine Unterscheidung möglich ist, so ist das Teilen der Kleider
(Mark. 15, 24) mit den Worten des 21. Psalms berichtet und wird im
Bericht selbst gedeutet, der dennoch nicht als «geschichtszeugende
Konstruktion» angesprochen werden kann, da er einerseits im
Zusammenhang des Abschnitts begegnet, der durch den «Augenzeugen»

Simon von Kyrene (Mark. 15, 21) belegt ist, andrerseits
auch dieser Brauch der römischen Sitte entsprach und die
Wahrscheinlichkeit für sich hat. Die Verspottung durch die Vorübergehenden

steht in Zusammenhang mit dem Tempelwort, das von der
Tempeldemonstration (Mark. 11, 15-19) über den Prozeß vor dem

Synhedrion (14, 58) bis zum Zerreißen des TempelVorhangs (15, 38)
die ganze Leidensgeschichte durchzieht. Wir können zwar nicht
diese Verspottung als historisch belegt annehmen, aber die häufige
Erwähnung dieses Wortes, die zudem der Konzeption des Berichtes
vom Prozeß Jesu nicht entspricht, läßt als historisch belegt
erscheinen, daß das Wort inhaltlich eine tatsächliche Begründung für
den Konflikt gibt, der zur Hinrichtung führte. Dann wäre die
Verspottung wiederum als erbauliche Deutung dieses historischen
Zusammenhangs zu werten.

Wir können als erstes Ziel der synoptischen Interpretation des

Leidens und Sterbens Jesu das Bemühen feststellen, das anstößige
Geschehen als nach dem Willen Gottes und damit als heilsgeschicht-

11 Vgl. meine «Historischen Erwägungen zur Leidensgeschichte»: Ev.
Theol. 22 (1962), S. 449ff.



nach den Synoptikern 93

lieh notwendig zu erweisen. Das ist in der Leidensgeschichte selbst
zunächst noch nicht direkt mit dem Sühnecharakter dieses Leidens
verbunden. Das Interesse ist vielmehr ausschließlich auf die
Überwindung der Anstößigkeit gerichtet. Es erscheint heute notwendig,

dieses urchristliche Interesse zu erkennen und neu zur Geltung
zu bringen. Daß wir demgegenüber mehr unmittelbar den
Sühnecharakter des Leidens Jesu in den Blick fassen und auch daraufhin
den sogenannten Schriftbeweis interpretieren, hat seinen Grund
darin, daß der anstößige Charakter des Todes Jesu dem heutigen
Christen nicht mehr in gleicher Weise bewußt ist. Das Kreuz konnte
aber seinen anstößigen Charakter nur verlieren, weil die Christenheit
selbst nicht mehr die Erfahrung des Kreuzesweges durchzumachen
hatte.

Damit stoßen wir auf ein weiteres Motiv, das den Bericht der
ersten Christen von Jesu Leiden bestimmt.

Ernst Fuchs hat darauf hingewiesen, daß das Interesse der Ur-
christenheit zugleich davon bestimmt ist, das Ärgernis des eigenen
Leidens angesichts des Bekenntnisses zu dem Kyrios zu überwinden.

Dies gelang dadurch, daß das eigene Leiden in Parallele und
von daher in der Nachfolge des Leidens Christi verstanden wurde12.
Damit ist nicht nur ein erbauliches, sondern zugleich ein historisches

Interesse an dem Leiden und Sterben Jesu gegeben. Liegt das

erbauliche Interesse darin, dem leidenden Christen die Gewißheit
zu geben, daß sein Leiden durch diese Parallelität als dem Willen
Gottes entsprechend zu verstehen ist, so liegt folgerichtig das
historische Interesse darin, diese Parallelität als faktisch bestehend zu
erweisen. So ist etwa der Verweis auf Augenzeugen innerhalb der
Leidensgeschichte (Mark. 14, 51 und 15, 21)13 hier motiviert zu
sehen. Die Rückerinnerung an das Leiden Christi innerhalb der
Christenheit, die stets in Verfolgungszeiten lebendig wurde, ist also
durchaus legitim. Sie wurde später in der Martyriumssehnsucht
dahingehend verfälscht, daß das Martyrium diese Gleichheit des

eigenen Ledens mit dem Leiden Christi und damit den Weg des
Leidenden zur Herrlichkeit garantieren sollte ; aber der Ansatz in dem

ursprünglich als ärgerlich empfunden Leiden ist noch erkennbar.

12 E. Fuchs, Die Frage nach dem historischen Jesus, in dem Band: Zur
Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 143ff., bes. S. 163.

13 Vgl. dazu den von mir in der Nachfolge von M. Dibelius gegebenen
Nachweis (A. 11), S. 453ff.



94 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

Im Zuge dieser das Geschehen interpretierenden Intentionen dürfen

wir einen weiteren Zug der Leidensgeschichte verstehen. Es

begegnen uns innerhalb der Leidensgeschichte, besonders in ihren ältesten

Stücken apokalyptische Züge, die später uminterpretiert oder
ausgeschieden wurden. So ist vor allem im Prozeß Jesu das das
Todesurteil des Synhedrions provozierende Wort Jesu apokalyptisch

gemeint (Mark. 14, 62): öipecr&e töv utèv xoû àvhpuûirou Ik beEiuiv

Ka&f|uevov rrjç buvâgeaiç Kai «pxôuevov peTà tuùv vecpe\û)VTOÛ oùpavou. Die
Gemeinde hatte im Auferstandenen den kommenden Kyrios gesehen
und sah darum sein Leiden und Sterben im Zusammenhang der
apokalyptischen Ereignisse. Lukas tilgt dieses Wort, weil es sich
nicht erfüllt hat, und setzt an die Stelle die Verheißung der Himmelfahrt

(22, 69). Das deutlichste Zeichen ist das Zerreißen des

Tempelvorhangs, das im Zusammenhang mit der - vielleicht ursprünglich
entscheidenden - Anklage steht, er habe gesagt, daß er den Tempel
zerstören wolle (Mark. 15, 29f.), und darüber hinaus mit der
apokalyptischen Tempeldemonstration, die wie dieses als Anklage
aufgebotene Jesuswort das Ende des Kultes angesichts des Hereinbruchs

des Eschatons demonstrieren sollte14. Und folgerichtig
schließt sich das Bekenntnis des heidnischen Hauptmanns stellvertretend

für die Heiden an (Mark. 15, 39) ; denn nunmehr ist die
Verheißung von Jes. 56, 7 erfüllt, die Jesus bei der Tempeldemonstration

nannte, daß der Tempel - am Tag Jahwes! - ein Bethaus für
alle Völker sein werde.

Sind diese Zeichen bei allen Synoptikern im wesentlichen
unverändert geblieben, so fanden andere eine spätere Umdeutung. Das
Verdunkeln der Sonne (Mark. 15, 33) ist nach Am. 8, 9 apokalyptisches

Zeichen, das in der synoptischen wie in den spätjüdischen
Apokalypsen lediglich eine Steigerung erfährt. «An jenem Tage»
soll die Finsternis am Mittag hereinbrechen. Jener Tag ist der Tag
des Kreuzestodes Jesu. Lukas «erklärt» das Ereignis mit einer
Sonnenfinsternis (23, 44), und indem er das Zerreißen des

Tempelvorhangs an dieser Stelle einfügt, läßt er beides dem Volksglauben

14 Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus12 (1957), S. 347, der
jedoch leider die letzte Konsequenz nicht zieht, daß von daher das Leiden
Christi selbst als apokalyptisches Ereignis verstanden wurde, sondern die
nachträgliche Deutung des Hebräerbriefes einträgt, die doch aus einer Zeit
stammt, als diese ursprüngliche Konzeption aufgegeben war.



nach den Synoptikern 95

entsprechend verstanden werden, nach dem der Tod der Helden von
Wunderzeichen begleitet war.

Apokalyptisches Zeichen dürfte dann auch der wortlose Schrei
sein, mit dem Jesus stirbt (Mark. 15, 37); denn nach den jüdischen
Apokalypsen kommt der Messias mit einer cpuuvri pejüXri, und auch in
1. Thess. 4, 16, Apok. 1, 10 begegnet die gleiche Weissagung. Ähnlich

dem Bericht vom Tränken des Sterbenden begegnet jedoch
auch dieser Schrei ein zweites Mal, bei Matthäus (27, 46) und Markus

(15, 34) als Gebet des 21. Psalms, bei Lukas (23, 46) als das

demütige Gebet der Hingabe, das sich im 30. Psalm findet. Beides ist
jedoch eine Interpretation, da der wortlose Schrei in seiner ursprünglichen

Bedeutung nicht mehr verstanden wurde15.

Ursprünglich verstand die Gemeinde jedoch Jesu Leiden von den

Erscheinungen her als Anbruch des Endgeschehens16.
Für das Verständnis des Leidens und Sterbens Jesu bedeutet dies,

daß es als Übernahme der messianischen Wehen verstanden wird. In
dem Zusammenhang der messianischen Wehen zum Hereinbrechen
des Eschatons ist der Grund für den Zusammenhang zwischen dem
Leiden Christi und seinem Weg zur Herrlichkeit zu sehen, wie er in
der Emmausperikope begegnet, wie er dann aber vor allem in den

Leidensweissagungen seinen festen Platz im Zeugnis des Gemeinde
findet. Christus hat das Kommen des Gottesreiches gebracht,
indem er die vorher notwendigen Drangsale auf sich nahm. Wir fragen
dabei nicht nach dem Verständnis des historischen Jesus.
Überlegungen, ob Jesus sich selbst als den Messias verstanden hat, können

dahingestellt bleiben. Für die Überlieferung der Synoptiker ist
allein wesentlich, daß wir in diesem Verständnis, die Ereignisse der
Leidensgeschichte als Anbruch des Endgeschehens von den

Erscheinungen des Auferstandenen her zô sehen, den Ansatz des ur-

15 Vgl. meinen Hinweis auf weitere derartige Zeichen (A. 11), S. 449ff.,
sowie die Interpretation der Stücke alter Überlieferung, die sich im Sondergut

des Matthäus finden (27, 51-54) in dem Aufsatz: Die Passions- und
Ostergeschichten bei Matthäus: Entmythologisierende Auslegung (1962), S. 80-92.

16 Dieses Verständnis wird indirekt dadurch belegt, daß sieh eine Reihe
von Aussagen, die als Zeugnisse urchristlicher Naherwartung interpretiert
werden, als bezogen auf das mit dem Leiden und Sterben Jesu einsetzende
Endgeschehen erweisen lassen. Vgl. dazu meinen Kommentar der eschato-
logischen Abschnitte des Lukas-Evangeliums: Wachet aber zu jeder Zeit
(1963), S. 106ff., sowie meinen Beitrag «Die ,Verfluchung' des Feigenbaums»:
Zeitschr. f. d. neut. Wiss. 53 (1962), S. 256-260.



96 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

christlichen Zeugnisses vom Kyrios Jesus, seiner Herrlichkeit und
seinem Leiden finden. Weil sowohl das Leiden und Sterben wie seine

Erscheinung in Herrlichkeit Ereignisse sind, die zu diesem Kommen
des Gottesreiches gehören, stehen sie in dem direkten unauflöslichen
Zusammenhang, in dem wir sie in allen vier Evangelien finden.

Damit ist zugleich der Ansatz für das Verständnis des Leidens
Jesu als Sühneleiden gegeben. Die Wehen des Messias haben nach
dem Verständnis des Alten Testaments und der spätjüdischen
Apokalyptik ihren Grund in der Sünde des Volkes. Wie das Heil des

Tages Jahwes die Vergebung der Sünde bedeutet (Jes. 40, 2ff.),
bedeuten die vorausgehenden Wehen die Reinigung von den Sünden.
So werden eindeutig die Wehen des Messias als Strafe bezeichnet.
R. Eliezer (um 90) sagte: Wenn ihr den Sabbat recht beobachtet,
werdet ihr vor drei Strafen bewahrt (oder : aus ihnen errettet)
werden: vor den Wehen des Messias und vor dem Tag Gogs und vor
dem Tage des großen Gerichts17. Weiß so auch das Judentum um
die Möglichkeit, dem Gericht, den Wehen zu entgehen, so verkündigt

die Christenheit, daß diese Möglichkeit durch das Sühneleiden
Jesu gegeben ist. Was durch die Propheten verheißen ist : Ich, ich
tilge deine Missetaten um meinetwillen... (Jes. 43, 25), das ist mit
dem Leiden Jesu geschehen.

Innerhalb der Leidensgeschichte wird dies am deutlichsten in der
Perikope vom letzten Mahl Jesu mit seinen Jüngern bezeugt. Die
Synoptiker haben dieses Mahl wahrscheinlich als Passahmahl
verstanden, wie schon die gegenüber dem Johannesevangelium
unterschiedliche Terminierung erweist18. Auch dieses Verständnis des

letzten Mahles Jesu ist in dem genannten Zusammenhang eines
Verständnisses der Leidensgeschichte als apokalyptischen Geschehens

zu sehen. So wie das jüdische Passah stets mit dem eschatologischen
Ausblick gefeiert wird, feiert Jesus - nach dem synoptischen
Bericht - das letzte Mahl mit dem konkreten Ausblick auf das nunmehr
hereinbrechende Reich. Es wird kein solches Mahl mehr geben; denn

17 Billerbeck (A. 9), S. 950; ausführlicher der Exkurs, Band 4 (1928),
S. 977ff.

18 E. Schweizer, Die Rel. in Gesch. u. Geg.2,1 (1957), Sp. 17f., und die hier
angeführte Literatur. Die Frage, ob das letzte Abendmahl Jesu ein Passahmahl

gewesen ist, oder nicht, kann hier unerörtert bleiben. Wesentlich ist
allein, wie die Urchristenheit und von daher die synoptische Tradition das
Mahl verstanden hat und was dieses Verständnis für die Verkündigung des
Leidens Christi bedeutet.



nach den Synoptikern 97

das nächste Mahl wird das neue im Reiche Gottes sein (Mark. 14,

25 p.). In diesen Zusammenhang ist der eigentliche Einsetzungsbericht

mit den Deuteworten eingefügt, der vom Kultus bestimmt
ist, d. h. vom Nachvollzug jenes letzten Mahles Jesu mit seinen

Jüngern durch die Gemeinde.
Obwohl sich daraus zunächst ergibt, daß die Deuteworte gegenüber

dem eschatologischen Wort in der synoptischen Überlieferung
als sekundär erscheinen, beide Worte verschiedene Überlieferungslinien

charakterisieren, tragen beide Worte dennoch eschatologischen

Charakter. Während jedoch das eschatologische Wort
ausschließlich auf das jetzt hereinbrechende Reich sieht ohne direkte
Beziehung auf das Leiden Christi, bieten die Deuteworte eine
Interpretation des Leidens Christi als des stellvertretenden Leidens,
durch das die an ihn glaubende Gemeinde den Wehen entgehen wird.

In dem Zusammenhang des Leidens, Sterbens und Auferstehens
Christi mit dem Endgeschehen ist es begründet, daß Christus starb
cirèp tûiv dpapTiuiv f|pwv (1. Kor. 15, 3). Dies bezeugt die Gemeinde
durch den Nachvollzug des letzten Mahles. Dabei ist jedoch ein
bedeutsamer Unterschied zu beachten. Während der paulinische
Abendmahlstext, dem innerhalb der Synoptiker der lukanische am
nächsten steht, eine straffere Struktur zeigt, indem Brotwort und
Kelchwort parallel gehalten sind, erscheint der Text bei Markus/
Matthäus noch weniger vom Kult geprägt. Es fehlt zudem der
Wiederholungsbefehl. Wir dürfen dämm den Markustext als den
relativ ältesten ansprechen19. Dort heißt es jedoch im Unterschied
sowohl zu der Tradition 1. Kor. 15, 3 wie zum paulinischen
Abendmahlstext: toûtô 6ÖTIV to aîgâ pou Trjç biabf)Kr]ç to èKXovvôpevov ùrrèp
noXXœv (Mark. 14,24). In Beziehung zu Jes. 53,12 ist mit den «Vielen»
die Gesamtheit der Menschen gemeint. Auch damit bezeugt die
Gemeinde noch einmal das eschatologische Verständnis des ganzen
Geschehens; denn die Deuteworte des Abendmahls bringen zum
Ausdruck, daß sich im Leiden und Sterben Jesu die Verheißung
jenes Kapitels erfüllt hat20. Diese Deutung ist aber ursprünglich frei
von kultischer Beziehung, die schon darum nicht angenommen

19 Cf. J. Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu2 (1949), S. 94ff.
20 Vgl. dazu J. Schniewind, Das Evangelium nach Markus, Das N.T.

Deutsch, 1 (1956), S. 183 : «Auf 10, 45 führt zurück auch das Wort ,für Viele' ;

es ist der gleiche Anklang an Jes. 53 wie dort und bedeutet wie dort: ,für
alle', für alle Völker.»

7



98 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

werden kann, daß der Hereinbruch des Eschatons auch dem Kultus
ein Ende setzt. Von der kultischen Beziehung ist dagegen die
Umformung des ttoWûiv in ùuôiv bestimmt. Dem am Abendmahl
Teilnehmenden wird zugesprochen, daß dieses Leiden und Sterben
Christi für ihn geschah, während ursprünglich das Deutewort lediglich

sagt, daß die Hingabe des Lebens in dem Vergießen des Blutes
Jesu die Erlösung für «die Vielen» bedeutet (Mark. 10, 45), weil
Jesus damit stellvertretend für die Menschheit die Strafe auf sich

genommen und das Kommen des Reiches herbeigeführt hat. Was
in dem anbetenden Wort des Hauptmanns unter dem Kreuz (Mark.
15, 39) zum Ausdruck gebracht wird, was im Missionsbefehl als Auftrag

der Gemeinde gesagt wird, ist in der Deutung des Leidens
Jesu in dem ursprünglichen Deutewort ebenfalls gesagt: Jesu Tod
bringt das Heil der Vielen, der Menschheit.

3.

Wir haben damit den Gesamtzusammenhang der
Leidensgeschichte interpretiert als bestimmt von dem Verständnis, daß
sich in diesem Geschehen das Eschaton ereignet. Wir haben jedoch
stets beobachten können, daß sich dieses Verständnis nicht
durchgehalten hat, daß vielmehr bald eine Uminte,rpretierung der einzelnen

Züge, die dies Verständnis bezeugen, erfolgte. Wir haben
nunmehr zu fragen, in welche Richtung diese Uminterpretierung
erfolgte. Sie ist in verschiedenen Bahnen verlaufen.

So sehen wir z.B. Paulus in den Korintherbriefen in der
Auseinandersetzung mit Kreisen, die man heute pauschal Gnostiker nennt.
Diese haben an der ursprünglichen Konzeption festhalten wollen:
Das neue Dasein, das durch die Erscheinungen des Auferstandenen
anbrach, ist bereits denen gegeben, die die gnostische Erkenntnis
besitzen. Sie feiern darum bereits das Freudenmahl, glauben sich
selbst bereits im Auferstehungsdasein, so daß sie keine Auferstehung
mehr erwarten und wissen sich frei von gesetzlicher Bindung. Das

neue, durch die Erscheinungen des Auferstandenen gebrachte Dasein
ist ihnen gnostisch sakramental vermittelt. In den Schriften gnosti-
scher Gemeinden aus der Wende zum zweiten Jahrhundert finden
wir diese Uminterpretierung weitergeführt21. Paulus setzt dieser

21 Vgl. dazu z.B. das koptische Thomasevangelium mit seinem einleiten-



nach den Synoptikern 99

Interpretation die Verkündigung der Naherwartung entgegen
(1. Kor. 15, 50ff.).

Fragen wir nach der Interpretation, die uns durch die Synoptiker
geboten wird, so mag uns ein äußerer Umstand, der auf den
literarischen Prozeß verweist, der mit dieser Interpretation erfolgte, einen
Hinweis geben.

Die Leidensgeschichte wird allgemein als mit Mark. 14, 1, dem

Todesanschlag beginnend und mit der Perikope vom leeren Grab
endend, angenommen. Nun ist zwar das Ende der Leidensgeschichte
schon wegen des textkritischen Problems, das es bietet, seit langem
diskutiert. Der Anfang schien bisher jedoch kaum eine Problematik
zu enthalten. Zwar ist der erste Satz eindeutig Eigentum des

Evangelisten, der seine Konstruktion der zeitlichen Abfolge der
Ereignisse darin zum Ausdruck bringt. Die beiden anderen Evangelisten

vermeiden diese zeitliche Fixierung, am deutlichsten Lukas;
doch erscheint Mark. 14, 2, die Aussage über die Furcht vor dem
Volk, zur alten Leidensgeschichte gehört zu haben. Eine Begründung,

warum es zu diesem Todesanschlag kam, findet sich jedoch
nicht. Es erscheint unwahrscheinlich, daß die Leidensgeschichte
ursprünglich derart abrupt und unbegründet den Beschluß des

Synhedrions an den Anfang setzte. Erst die Einfügung der
Leidensgeschichte in den Gesamtzusammenhang eines Evangeliums hat
diese Tatsache zurücktreten lassen. Wir empfinden den Mangel
nicht, weil nunmehr die Begründung für den Beschluß des Synhedrions

in dem sich langsam steigernden Konflikt gesehen wird, der
das ganze Evangelium durchzieht. Wir lesen tatsächlich das Evangelium

in diesem Sinne als Einleitung der Leidensgeschichte.
Ist jedoch die Leidensgeschichte ursprünglich selbständig konzipiert,

weist ihr geschlossener Zusammenhang darauf hin, daß sie vor
dem Evangelium selbständig fixiert wurde, so muß sie auch eine

Einleitung gehabt haben, die erst durch das Evangelium verdrängt
ist, oder in diesem aufging.

Der Prozeß Jesu vor dem Synhedrion hatte als wahrscheinlich
ursprüngliche Anklage das Tempelwort (Mark. 14,58) : èpF KotTuAöcruu

den Logion: Das sind die geheimen Worte, die der lebendige (auferstandene)
Jesus sprach, und es schrieb sie Didymos Judas Thomas auf und sagte: Wer
die Deutung dieser Worte finden wird, wird den Tod nicht schmecken.
J. Leipoldt und H. M. Schenke, Koptisch-gnostische Schriften aus den
Papyrus-Codices von Nag-Hamadi (1960), S. 10.



100 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

Tov vaöv toOtov22. Damit korrespondiert aber die Tempeldemonstration,

die gewaltsam den Kult unterbindet. Die für das Opfer
notwendigen Tiere werden entfernt, und Jesus verbietet, Geräte
durch den Tempel zu tragen. Dieses Verbot Jesu (Mark. 11,16) ist nur
sinnvoll, wenn damit Kultgeräte gemeint sind. Wäre damit lediglich

einer Profanierung des Tempels gewehrt, so würde Jesus noch
hinter dem rabbinischen Verbot, den Tempelplatz als Abkürzungsweg

zu benutzen, zurückbleiben23. Daß die Demonstration Jesu in
diesem Sinne als messianisches Handeln verstanden wurde, daß
dadurch dem Kult radikal ein Ende gesetzt ist, zeigt am deutlichsten
ein Bericht, nach dem eine Verödung des Tempels durch ein
Opferverbot an Feiertagen von seiten der Schule Schammais genau in der
Weise erfolgte, wie durch die sogenannte Reinigung des Tempels
(Talm. j. Jörn tob 2, 61c, 13)24:

Es war daselbst Bab ben Buta (Zeitgenosse Herodes des Großen) von den
Schülern der Schule Schammais; der wußte, daß die Halakha war wie die
Meinung der Schule Hillels. Einmal betrat er den Yorhof und fand ihn
verödet (weil niemand mehr aufgrund der schammaitischen Lehrmeinung an
einem Feiertag ein Opfer darbrachte). Da sprach er: Mögen veröden die
Häuser derer, die das Haus unseres Gottes verödet haben! Was tat er? Er
ließ 3000 Stück Kleinvieh vom Kleinvieh Qedars kommen und untersuchte
sie betreffs (etwaiger) Leibesfehler und stellte sie auf dem Tempelberg auf...

22 In diesem kurzen Satz möchte ich das ursprüngliche Anklagewort
sehen. Sowohl in der Szene am Anfang der synoptischen Apokalypse (Mark.
13,2) wie in der Anklagerede gegen Stephanus (Apg. 6, 14) ist nur von der
Zerstörung des Tempels die Rede, während die Fortsetzung, die Verheißung
eines neuen Tempels, der in drei Tagen erstehen soll (Joh. 2, 20ff.), als
Weissagung der Auferstehung Jesu gedeutet wird. In dieser Umdeutung des Wortes

dürfte die Fortsetzung ihre Wurzel haben. Vgl. zur Problematik des
Wortes R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition3 (1958),
S. 126ff., dazu weitere Literaturangaben im Ergänzungsheft S. 17; ferner
W. G. Kümmel, Verheißung und Erfüllung (31956), S. 92ff. Die Deutung auf
den Leib Christi nimmt auch Lohmeyer (A. 14), S. 327, für den Evangelisten
an. Stets wird das Wort apokalyptisch verstanden. Mag entsprechend der
jüdischen Erwartung dabei ein neuer Tempel erwartet sein, so liegt jedoch bei
der Anklage der Ton auf dem Zerstören des alten. Nur so konnte dieses Wort
zur Anklage benutzt werden und den Konflikt provozieren.

23 Berakh. 9, 5: Man gehe nicht auf den Tempelberg mit seinem Stock,
nicht mit seinen Schuhen, nicht mit einer Geldkatze, auch nicht mit Staub
auf seinen Füßen. Man mache ihn nicht zu einem Richtweg (compendiaria
via), um sich den Weg abzukürzen, und das Ausspeien ist erst recht verboten.
P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 27.

24 Billerbeck, 1, S. 852.



nach den Synoptikern 101

In jener Stunde wurde die Halakha festgelegt nach der Meinung der Schule
Hillels, und niemand sagte ein Wort.

Der Kult ist durch Jesu Handeln beendet, denn jetzt wird sich
die eschatologische Verheißung erfüllen, daß das Haus Gottes ein
Bethaus sein wird für alle Völker (Jes. 56, 7).

Diese Perikope schließt mit V. 18: Kai f|Kouoav oi àpxiepeîç Kai oi

Ypag|uaxeîç, Kai é£f|xouv ttujç aùxôv àîtoXéaiucmr eqpoßoüvxo jap uùxôv.

Dieser Abschluß25 wird fast wörtlich in 14,1 wiederholt : Kai eZpxouv oi

àpxiepeîç Kai oi Tpa]U|uaxeîç ttûiç aüxöv év öoXq Kpaxricravxeç àTxoKxeîvuKTiv.

Die konkretere, auf das im folgenden Berichtete bezogene Aussage
in 14, 1 dürfte im Zusammenhang der Leidensgeschichte gegenüber
der allgemeineren von 11, 18 ursprünglich sein. Dürfen wir darum
den ursprünglichen Zusammenhang der Leidensgeschichte mit 11, 1

beginnend annehmen, so finden wir in der Tempeldemonstration
Jesu den konkreten Anlaß für den Todesbeschluß.

Alles zwischen 11, 18 und 14, 1 Berichtete ist erst mit der
Formung des Evangeliums eingefügt worden. Wir dürfen darum in dieser

Einfügung die ausführlichste und für unsere Frage
ertragreichste Interpretation der Leidensgeschichte sehen.

Der Abschnitt enthält die Streitgespräche, die mit der
Vollmachtsfrage anheben (11, 27-33), vom Gleichnis von den bösen
Winzern (12, 1-12) unterbrochen werden und im folgenden den
Gegensatz zwischen Jesus und den führenden Schichten seines Volkes

demonstrieren, um in die Rede gegen die Schriftgelehrten zu
münden (12, 13-40). Das Schwergewicht des ganzen Abschnitts
liegt dann aber in dem 13. Kapitel, der synoptischen Apokalypse.
Sie bedeutet die theologische Interpretation, während die
Streitgespräche und das Gleichnis von den bösen Winzern eher im Sinne

25 V. 18c und V. 19 sind Uberleitung des Evangelisten zum Folgenden, wie
vor allem die Bemerkung über die Zeiteinteilung zeigt. Aber auch die
Bemerkung vom Erschrecken des Volkes über seine Lehre ist eine stehende
Formel des Evangelisten. Bultmann (A. 22), S. 36, hält zwar den ganzen V. 18

für Zutat der Redaktion. Es wäre dann aber zu unterscheiden zwischen der
Redaktion der Leidensgeschichte und der des Evangeliums. Für das
Evangelium ist an dieser Stelle der Todesbeschluß nicht notwendig, da er in 14, 1

wiederholt wird und dort erst wirksam wird. Dieser Widerspruch wird in der
Auslegung Lohmeyers (A. 14), S. 237, deutlich: Der Erzähler «bekümmert
sich nicht um die rechtlich festgelegten Folgen der eigenmächtigen Tat Jesu,
spricht und weiß wohl auch nicht von Beschlüssen, die das Synhedrium
faßte, sondern erzählt nur von der Absicht, die er wohl erschlossen hat, daß
man Jesu ,umbringen' wollte».



102 H.-W. Bartsch

historischer Darstellung den Konflikt erklärt, der zur Hinrichtung
Jesu führte.

Die Stellung der synoptischen Apokalypse unmittelbar vor dem
Todesbeschluß, dem Anfang der Leidensgeschichte, wie er innerhalb
des Evangeliums gesetzt ist, bedeutet die theologische Folgerung,
daß das Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu angesichts des

Fortgangs der Geschichte zur konkreten Erwartung des Kommens
Christi ruft. Die Gemeinde, die ursprünglich dieses Ende bereits mit
den Erscheinungen gekommen glaubte, sah sich zu dieser Erwartung

gerufen, als sie realisieren mußte, daß die Erscheinungen des

Auferstandenen Ereignisse innerhalb der Geschichte sind, auf die
die Gemeinde zurückblickt. Während die Geschichte vom leeren
Grab (Mark. 16, 1-8) eine derartige Historisierung der Auferstehung
zum Ziel hat und damit den legitimen Ersatz für Erscheinungsberichte

geboten haben mag, die in apokalyptischen Farben gehalten

waren, bietet die synoptische Apokalypse die theologische
Interpretation der Tatsache, daß das Leiden, Sterben und Auferstehen
Jesu Ereignisse der Vergangenheit geworden sind.

Damit gewinnt das Leiden und Sterben Jesu endgültig die
Bedeutung des Sühneleidens, und das heißt im Zusammenhang der
nunmehr erwachenden Naherwartung, daß das Sterben Jesu den

Gläubigen von der Angst vor dem Schrecklichen, das noch kommen

mag (Mark. 13, 19f.), erlöst, so daß er angesichts des hereinbrechenden

Endes sein Haupt erheben darf, weil seine Erlösung naht (Luk.
21, 28). Das Kommen Christi bedeutet für den Gläubigen
ausschließlich Freude, weil durch das Leiden und Sterben seines Herrn
das Gericht bereits vorweggenommen ist. Nunmehr gilt es allein, zu
wachen, d. h. auf dieses Kommen bereit zu sein im Glauben an die
mit dem Leiden und Sterben Jesu bereits geschehene Erlösung. Zweifellos

hat die Gemeinde in diesem Stadium ihrer Geschichte, d. h.
entsprechend der synoptischen Apokalypse im Markus-Evangelium,
bis zur Zerstörung Jerusalems, dieses Kommen als unmittelbar
bevorstehend erwartet. Ja, in dieser Zeit ist die Naherwartung erst als

Ablösung der ursprünglichen Identifizierung der Erscheinungen mit
der Parusie entstanden. Das Problem der Parusieverzögerung ist
erst später entstanden und forderte lediglich die ständige Rückbesinnung

auf die Erwartung, die an keinen Termin gebunden ist. Sie

ist für die Synoptiker die Konsequenz des Todes Jesu angesichts
seiner Auferstehung. Hans-Werner Bartsch, Frankfurt


	Die Bedeutung des Sterbens Jesu nach den Synoptikern

