Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung des Sterbens Jesu nach den Synoptikern
Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung des Sterbens Jesu
nach den Synoptikern

Wollen wir die synoptischen Aussagen iiber das Sterben Jesu ver-
stehen, so haben wir von einem nichtsynoptischen Text auszu-
gehen, der von Paulus in 1. Kor. 15, 3-5 zitierten Uberlieferung. Es
kann fiir unsere Fragestellung dabei unbeachtet bleiben, wie weit
das Zitat geht, ob verschiedene Uberlieferungen von Paulus kom-
poniert worden sind und wie weit die einzelnen Uberlieferungs-
stiicke anzusetzen sind!. Wesentlich ist lediglich die Verkniipfung
der Uberlieferung vom Leiden und Sterben Jesu mit der Uber-
lieferung von seiner Auferstehung, und diese liegt bereits im Anfang
der Zitierung, die auf jeden Fall nicht strittig ist. . Bammel nimmt
eine Formel an, deren Abtrennung bereits Harnack erwogen hat?2,
die in ihrem antithetischen Parallelismus sich als vorgeprigte
Formel erweist. Sie lautet:

Xp1oTog amédavev UTEP TWV AUOPTIDV NUWDV KOTA TAS YPOPAG

Kol éraon

Kal EYNyepTal TH NUépy TH TPITH KATA TAG TPAPAG

kol Wedn.

Dal3 danach diese Formel ohne Nennung des Kephas abgeschlossen
ist, erscheint auf Grund der Struktur als einleuchtend und ebenso,
daf3 das letzte Wort dieser Formel das Bindeglied zur zweiten er-
gibt, die mit diesem Wort beginnt und die Erscheinungen aufzahlt.

Von daher erhiilt jedoch die Zitierung der Uberlieferung im Auf-
erstehungskapital einen bisher iibersehenen Aspekt. Hat Paulus
neben der Uberlieferung der Erscheinungen eine selbstéindige Formel
zitiert, die knapp die entscheidenden Daten des Lebens Jesu nennt,
so kann dies nicht geschehen sein, um die Tatsédchlichkeit der Auf-
erstehung zu verbiirgen. Dafiir wére die Vielzahl der Zeugen aus-
reichend gewesen. Paulus muf} in der Auseinandersetzung mit den
korinthischen Leugnern der Auferstehung der Toten daran inter-

1 Vgl. dazu E. Bammel, Herkunft und Funktion der Traditionselemente in
1. Kor. 15, 1-11: Theol. Zeitschr. 11, (1955), S. 401-419.

2 A. v. Harnack: Sitzungsberichte der Berliner Akademie der Wissen-
schaften 1922, S. 64, Anm. 4; Bammel (A.1), S. 402.



88 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

essiert gewesen sein, festzustellen, daBl das Bekenntnis der Gemeinde
dem Auferstandenen als dem Gekreuzigten galt. Die Gnostiker in
Korinth leugneten nicht die Tatsédchlichkeit der Erscheinungen,
aber dall der Gekreuzigte erschien, hatten sie zumindest vernach-
léssigt, wenn nicht ganz unterschlagen?. Ob die von Paulus kom-
ponierten Formeln urspriinglich konkurrierende Formeln waren?,
mag hier ebenfalls unerértert bleiben.

Auf jeden Fall ist fiir die synoptische Tradition die genannte erste
Formel konstitutiv, deren Tendenz nicht dahin geht, die Erschei-
nungen zu belegen, sondern die heilsgeschichtliche Begriindung des
Todes Christi und seine theologische Bedeutung zu entfalten. Bei
Matthéus sind die Frauen gerade nicht in dem Sinne Zeugen, dal
sie die Beweislast zu tragen hétten, und ebensowenig ist bei Lukas
in diesem Sinne Petrus Zeuge®. Zweifel, die erst das Bediirfnis nach
beweiskriftigen Zeugen entstehen lassen, sind der Urchristenheit
am Anfang ihrer Tradition fremd. Dagegen bedeutete das Leiden
und Sterben des Messias Anfechtung. Die Richtung der Entfaltung
der Tradition geht darum zuerst dahin, die Notwendigkeit dieses
Weges des Christus heilsgeschichtlich und theologisch zu erweisen.
Dem dient der Zusatz «nach den Schriften» ebenso wie der Hinweis,
daf dies fiir unsere Siinden geschah.

Von daher ist der Einstieg in die uns vorliegende synoptische
Tradition zu suchen.

Das Lukasevangelium bietet in der Emmausperikope die einzige
sichere Verbindung zwischen der von Paulus zitierten Uberlieferung
und der synoptischen Tradition. Luk. 24, 34 zeigt eine bis in den
Wortlaut reichende Ubereinstimmung : dvtwg nyépdn 6 kipiog kai wepdn

3 Dal} die Gnostiker spéter das Leben Jesu tiberhaupt unterschlugen und
Worte Jesu nur als Worte des Erhéhten tuberlieferten, wie vor allem das
koptische Thomasevangelium erweist, zeigt die Richtung, in der diese Ent-
wicklung ging. Vgl. dafiir auch J. Schniewind, Die Leugner der Auferstehung
in Korinth: Nachgelassene Reden und Aufsitze (1952), S. 110-139.

4 Bammel (A. 1), S. 407{f.

® Dahin wiire Bammel zu korrigieren. Erst in der spiteren Entwicklung
gewinnen die Zeugen diese Bedeutung, wie dies dann bei Tatian und der
syrischen Didaskalia deutlich wird, die andere Namen als Zeugen anfiihren.
Vgl. dazu Bammel (A. 1), S. 407.



nach den Synoptikern 89

Yiuovi. Aber die Ubereinstimmung geht iiber das Formale bis ins sach-
lich Inhaltliche. Die Erfahrung der Emmausjiinger steht in direkter
Beziehung zu dem, was ihnen auf dem Wege geschah. Jetzt, da sie dem
Auferstandenen begegnet sind, verstehen sie, dafl er ihnen vorher
die Schrift iiber den Messias 6ffnete. Sie verstehen jetzt, dafl sein
Leiden und Sterben «nach den Schriften» geschah. Verstehen wir
die Emmausperikope gerade auf Grund ihres legendaren Erzédhlens
als Zeugnis der Gemeinde iiber das Werden und die Struktur ihres
Glaubens, so horen wir daraus, daf} sie das Leiden und Sterben ihres
Herrn auf Grund seiner Auferstehung als «nach den Schriften», und
das heifit als nach dem Willen Gottes vollzogen verstand. Die
Schrift, Gesetz und Propheten hatten ja diesen Willen Gottes offen-
bart.

Verstehen wir so die Emmausperikope als Gemeindezeugnis, so
diirfen wir hier das primire Interesse bei der Uberlieferung von
dem Leiden und Sterben Jesu sehen. Der schmachvolle Tod Jesu
bedeutete einen Anstofl fiir den Glauben an den Auferstandenen.
Dieser Anstoll wurde dadurch iiberwunden, dal man gerade diesen
schmachvollen Tod als nach dem Willen Gottes vollzogen verstand.

Entsprechend finden wir in der synoptischen Leidensgeschichte
das, was Luk. 24, 26 nur konstatiert, im erzdhlenden Bericht ent-
faltet.

Judas ist in der iltesten Uberlieferung urspriinglich nichts als der
Auslieferer, der nichts anderes tun kann als vollstrecken, was der
Wille Gottes ist: des Menschen Sohn wird in die Hénde der Sitinder
ausgeliefert (Mark. 14, 41 p.). Der Markusbericht von der Ge-
fangennahme enthéilt noch keinerlei den Judas verurteilende Zii-
ge®. Erst als dieses Motiv nicht mehr derart bestimmend war — als
die heilsgeschichtliche Begriindung des Todes Christi gesichert er-
schien —, trat die Auslieferung Jesu in ein anderes Licht, und aus
der Auslieferung wurde der Verrat, dessen schméahlicher Charakter
immer mehr betont wurde. Theologisch bedeutsam aber blieb die
mit der passiven Konstruktion mopadidotor gegebene Aussage, daf3
iiber diesem Sterben das gottliche el steht, das in der ersten
Leidensankiindigung (Mark. 8, 31) das mopadidotor (9, 31) bzw.
mapadodngeter (10, 33) interpretiert. Diese Aussage wird bekriftigt

& Vgl. dazu M. Dibelius, Judas und der Judaskul3: Botschaft und Ge-
schichte, 1 (1953), S. 272-276, sowie die iibrigen Aufsédtze zur Leidensge-
schichte im gleichen Band.



90 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

durch die Anfithrung eines Zitats aus Ps. 41, 10 in dem Bericht von
der Bezeichnung des Verriters beim Abendmahl: 6 ¢odiwv pet’ ¢pod
(Mark. 14, 18). Urspriinglich ist damit keineswegs die Bezeichnung
des Verriters verbunden, sondern die ganze Szene ist nur zu dem
Zweck berichtet, die Erfullung dieses Zitats zu erweisen. Erst Matth-
dus 1iBt das Schwergewicht auf das Wehe iiber den davon getroffe-
nen Menschen fallen und berichtet die Bezeichnung des Judas
(Matth. 26, 25). Das Zitat verschwindet damit zwangsliufig.

Im weiteren Verlauf der Leidensgeschichte wird ebenso die Flucht
der Jinger durch das Zitat aus Sach. 13, 7 aus dem gleichen Motiv
belegt. Wo sich kein Zitat finden 148t, wie fiir die Gefangennahme,
wird nur festgestellt, dall dies geschah, damit die Schriften erfiillt
wiirden (Mark. 14, 49). Die ganze Leidensgeschichte ist somit von
Anfang an unter diesem Aspekt berichtet worden: in ihr erfiillt sich
der Wille Gottes, wie er in den Schriften offenbart ist. Der so-
genannte Schriftbeweis ist also innerhalb der Uberlieferung nicht
etwas spiter Eingetragenes, obwohl natiirlich die Hinweise auf die
Schriften sich mehren konnten. Aber es wére sinnlos, einen Leidens-
bericht herauslosen zu wollen, der von diesen Verweisen auf das
Alte Testament frei wiire. Mit den Erscheinungen des Auferstande-
nen als dem die Gemeinde zuerst iiberzeugenden Erweis, dall
Christus so leiden muBte, war eine Uberlieferung dieser Ereignisse
nur unter diesem Gesichtspunkt mdglich. So ist der Versuch der
dlteren Kritik notwendig gescheitert, den Tod Jesu von dem alt-
testamentlichen Hintergrund der Leidensgeschichte zu l6sen?.Was
sich, wie Sir Edwin Hoskyns zeigt, an 1. Petr. 2, 21-25 erweist, gilt
fiir die Leidensgeschichte von Anfang an: Die ersten Christen be-
richteten vom Sterben ihres Herrn mit den Worten der alttesta-
mentlichen messianischen Verheilungen. Sie lasen die Leidens-
geschichte in den Propheten und in den messianischen Psalmen.

Der Grund fiir diese Tatsache ist die Uberwindung des anstiBigen
Charakters dieses Todes durch das Wissen, dal} alles nach dem Wil-
len Gottes erfolgte.

Dadurch ist die Frage nach der historischen Zuverldssigkeit der
Leidensgeschichte allerdings keineswegs von vorneherein negativ
entschieden. Es konnte so scheinen, als wiren wir zu dem Einge-
stdndnis genotigt, «dall der Weissagungsbeweis nicht nur eine Zutat

? E. Hoskyns, Das Ritsel des Neuen Testaments (Neudruck 1957),
S. 50-61.



nach den Synoptikern 91

nachtriglicher Reflexion und Deutung ist, sondern auch selbst ge-
schichtszeugend gewirkt hat»8. Tatsédchlich 146t sich nicht auf An-
hieb entscheiden, wo ein «Schriftbeweis» nachtriglich konstruiert
wurde und wo er im Ansatz dem Geschehen selbst lediglich die den
anst6figen Charakter iiberwindende Interpretation gibt. Wir haben
jedoch bereits an einem Beispiel einen Mafistab fiir eine solche
Unterscheidung erkannt. Der «Verrat» des Judas wird im Ansatz in
seinem die Jiingerschar kompromittierenden Charakter durch das
Zitat aus Ps. 41, 10 iiberwunden. Eine moralische Wertung dieser
«Auslieferung» unterbleibt zunéchst, vielmehr wird die Auslieferung
nicht anders wie die Flucht der Jiinger und die Gefangennahme
selbst auf den Willen Gottes zuriickgefiihrt, gegeniiber dem die
menschlichen Akteure nur Werkzeuge sind. Die Entwicklung folgt
einer anderen Tendenz, ndmlich der moralischen Wertung, und 148t
gerade damit den Schriftbeweis hinter sich. Wir diirfen daraus
schliefen, dafl AnstoBiges innerhalb des Geschehens, das durch den
Hinweis auf die alttestamentliche Weissagung den anst6f8igen Cha-
rakter verlor, historisch getreu berichtet wurde.

Bei der Kreuzigung wird das Trinken Jesu zweimal berichtet,
einmal in Mark. 15, 23 ohne Anklang an eine alttestamentliche
Weissagung, in 15, 36 unter Verwendung von Ps. 68, 22. Zwischen
beiden Stellen besteht zudem Spannung, wenn nicht sogar ein Wider-
spruch, da anfangs eine Verweigerung des bei Hinrichtungen tibli-
chen Betdubungstrankes berichtet wird, wihrend die Wiederholung
entsprechend der Weissagung die Annahme des nunmehr nicht als
Betdubungsmittel charakterisierten Trankes berichtet®. Es ist die
Frage, ob die Leidensgeschichte damit betonen will, Jesus «stirbt
bewult — unsere Schmerzen hat er auf sich genommen (Jes. 53, 4)»1°.

8 . Bornkamm, Jesus von Nazareth (1956), S. 145, der allerdings sofort
die Einschrinkung hinzufiigt, «gleichwohl wire nichts verkehrter, als den
Berichten der Evangelien tiber Jesu Leiden und Sterben jede Geschichtlich-
keit abzusprechen...» (ebd.).

® Rab Chisda (1309) hat gesagt: Dem, der hinausging um hingerichtet zu
werden, gab man ein Schliickchen Weihrauch in einem Becher Wein, um ihm
das Bewufltsein zu nehmen. P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922) S. 1037.
Diese Parallele pat nur zu Mark. 15, 23, wihrend Psalm 68 den Wortlaut
von 15, 36 bestimmt.

10 So W. Grundmann, Das Evangelium nach Markus (1959), S. 313f.
z. St., und ahnlich schon E. Klostermann in Lietzmanns Handbuch zum
N.T. z. St.



92 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

Der Text enthilt keinen Hinweis darauf, Jes. 53 klingt hier noch
nicht an. Es erscheinen diese theologischen Reflexionen zu einem
Zeitpunkt als unwahrscheinlich, als man noch voll damit beschéf-
tigt war, das AnstoBige jenes Sterbens zu iiberwinden. Matthdus hat
bereits einen Ausgleich versucht (27, 34) : Yeuoduevog ouk RdéNeTev mely,
der dieser Interpretation widerspricht. Wére der Gedanke an Jes. 53
bereits lebendig gewesen oder hitte er gar hinter Mark. 15, 23 ge-
standen, wire hier der Platz fiir ein Zitat. Dagegen verweigert der
Gekreuzigte den Trank, nachdem er ihn geschmeckt hat. Lukas hat
die Doppelheit getilgt und auf jede Deutung verzichtet (23, 36). Es
ist anzunehmen, daf3 Mark. 15, 23 die Kenntnis des Geschehens be-
wahrt, wihrend 15, 36 die erbauliche Deutung des Geschehens bietet,
die besagen soll: hier geschieht Gottes Wille auch gegen das an-
fangliche Strauben des Gekreuzigten1?.

Fallen hier Bericht des Geschehens und Deutung auseinander,
so daf} eine Unterscheidung moglich ist, so ist das Teilen der Kleider
(Mark. 15, 24) mit den Worten des 21. Psalms berichtet und wird im
Bericht selbst gedeutet, der dennoch nicht als «geschichtszeugende
Konstruktion» angesprochen werden kann, da er einerseits im Zu-
sammenhang des Abschnitts begegnet, der durch den «Augen-
zeugen» Simon von Kyrene (Mark. 15, 21) belegt ist, andrerseits
auch dieser Brauch der rémischen Sitte entsprach und die Wahr-
scheinlichkeit fiir sich hat. Die Verspottung durch die Voriibergehen-
den steht in Zusammenhang mit dem Tempelwort, das von der
Tempeldemonstration (Mark. 11, 15-19) iiber den Prozel vor dem
Synhedrion (14, 58) bis zum Zerreillen des Tempelvorhangs (15, 38)
die ganze Leidensgeschichte durchzieht. Wir kénnen zwar nicht
diese Verspottung als historisch belegt annehmen, aber die haufige
Erwidhnung dieses Wortes, die zudem der Konzeption des Berichtes
vom Prozell Jesu nicht entspricht, 1la6t als historisch belegt er-
scheinen, dal das Wort inhaltlich eine tatséchliche Begriindung fiir
den Konflikt gibt, der zur Hinrichtung fiihrte. Dann ware die Ver-
spottung wiederum als erbauliche Deutung dieses historischen Zu-
sammenhangs zu werten.

Wir konnen als erstes Ziel der synoptischen Interpretation des
Leidens und Sterbens Jesu das Bemiihen feststellen, das anstéfige
Geschehen als nach dem Willen Gottes und damit als heilsgeschicht-

11 Vgl. meine «Historischen Erwégungen zur Leidensgeschichte»: Ev.
Theol. 22 (1962), S. 449ff.



nach den Synoptikern 93

lich notwendig zu erweisen. Das ist in der Leidensgeschichte selbst
zunéchst noch nicht direkt mit dem Siihnecharakter dieses Leidens
verbunden. Das Interesse ist vielmehr ausschlieBlich auf die Uber-
windung der AnstoBigkeit gerichtet. Es erscheint heute notwen-
dig, dieses urchristliche Interesse zu erkennen und neu zur Geltung
zu bringen. Dall wir demgegeniiber mehr unmittelbar den Siihne-
charakter des Leidens Jesu in den Blick fassen und auch daraufhin
den sogenannten Schriftbeweis interpretieren, hat seinen Grund
darin, dal der anstoflige Charakter des Todes Jesu dem heutigen
Christen nicht mehr in gleicher Weise bewul}t ist. Das Kreuz konnte
aber seinen anst6figen Charakter nur verlieren, weil die Christenheit
selbst nicht mehr die Erfahrung des Kreuzesweges durchzumachen
hatte.

Damit stoflen wir auf ein weiteres Motiv, das den Bericht der
ersten Christen von Jesu Leiden bestimmt.

Ernst Fuchs hat darauf hingewiesen, dafl das Interesse der Ur-
christenheit zugleich davon bestimmt ist, das Argernis des eigenen
Leidens angesichts des Bekenntnisses zu dem Kyrios zu iiberwin-
den. Dies gelang dadurch, dafl das eigene Leiden in Parallele und
von daher in der Nackfolge des Leidens Christi verstanden wurde 2.
Damit ist nicht nur ein erbauliches, sondern zugleich ein histori-
sches Interesse an dem Leiden und Sterben Jesu gegeben. Liegt das
erbauliche Interesse darin, dem leidenden Christen die Gewillheit
zu geben, dafl sein Leiden durch diese Parallelitdt als dem Willen
Gottes entsprechend zu verstehen ist, so liegt folgerichtig das histo-
rische Interesse darin, diese Parallelitit als faktisch bestehend zu
erweisen. So ist etwa der Verweis auf Augenzeugen innerhalb der
Leidensgeschichte (Mark. 14, 51 und 15, 21)'® hier motiviert zu
sehen. Die Riickerinnerung an das Leiden Christi innerhalb der
Christenheit, die stets in Verfolgungszeiten lebendig wurde, ist also
durchaus legitim. Sie wurde spiter in der Martyriumssehnsucht
dahingehend verfilscht, dal das Martyrium diese Gleichheit des ei-
genen Ledens mit dem Leiden Christi und damit den Weg des Lei-
denden zur Herrlichkeit garantieren sollte; aber der Ansatz in dem
urspriinglich als édrgerlich empfunden Leiden ist noch erkennbar.

12 K. Fuchs, Die Frage nach dem historischen Jesus, in dem Band: Zur
Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 1431f., bes. S. 163.

13 Vgl. dazu den von mir in der Nachfolge von M. Dibelius gegebenen
Nachweis (A. 11), S. 453ff.



94 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

Im Zuge dieser das Geschehen interpretierenden Intentionen diir-
fen wir einen weiteren Zug der Leidensgeschichte verstehen. Es be-
gegnen uns innerhalb der Leidensgeschichte, besonders in ihren élte-
sten Stiicken apokalyptische Ziige, die spiter uminterpretiert oder
ausgeschieden wurden. So ist vor allem im Proze} Jesu das das
Todesurteil des Synhedrions provozierende Wort Jesu apokalyp-
tisch gemeint (Mark. 14, 62): dyeade 1OV viov T00 dvdpuimou €k deXidv
Ko uevoV TAG duVAUEWS Kol épXOUEVOV UETE TWYV VEQEAWY ToD ovpavou. Die
Gemeinde hatte im Auferstandenen den kommenden Kyrios gesehen
und sah darum sein Leiden und Sterben im Zusammenhang der
apokalyptischen Ereignisse. Lukas tilgt dieses Wort, weil es sich
nicht erfiillt hat, und setzt an die Stelle die Verheifung der Himmel-
fahrt (22, 69). Das deutlichste Zeichen ist das Zerreillen des Tempel-
vorhangs, das im Zusammenhang mit der - vielleicht urspriinglich
entscheidenden — Anklage steht, er habe gesagt, dal er den Tempel
zerstéren wolle (Mark. 15, 291.), und dariiber hinaus mit der apo-
kalyptischen Tempeldemonstration, die wie dieses als Anklage auf-
gebotene Jesuswort das Ende des Kultes angesichts des Herein-
bruchs des KEschatons demonstrieren sollte!*. Und folgerichtig
schlief3t sich das Bekenntnis des heidnischen Hauptmanns stellver-
tretend fiir die Heiden an (Mark. 15, 39); denn nunmehr ist die Ver-
heiung von Jes. 56, 7 erfiillt, die Jesus bei der Tempeldemonstra-
tion nannte, dafl der Tempel — am Tag Jahwes! — ein Bethaus fiir
alle Volker sein werde.

Sind diese Zeichen bei allen Synoptikern im wesentlichen unver-
dndert geblieben, so fanden andere eine spiatere Umdeutung. Das
Verdunkeln der Sonne (Mark. 15, 33) ist nach Am. 8, 9 apokalypti-
sches Zeichen, das in der synoptischen wie in den spétjiidischen
Apokalypsen lediglich eine Steigerung erfihrt. «An jenem Tage»
soll die Finsternis am Mittag hereinbrechen. Jener Tag ist der Tag
des Kreuzestodes Jesu. Lukas «erkldrt» das Ereignis mit einer
Sonnenfinsternis (23, 44), und indem er das Zerreilen des Tempel-
vorhangs an dieser Stelle einfiigt, liBt er beides dem Volksglauben

14 Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus!? (1957), S. 347, der
jedoch leider die letzte Konsequenz nicht zieht, daf von daher das Leiden
Christi selbst als apokalyptisches Ereignis verstanden wurde, sondern die
nachtrigliche Deutung des Hebrierbriefes eintrégt, die doch aus einer Zeit
stammt, als diese urspriingliche Konzeption aufgegeben war.



nach den Synoptikern 95

entsprechend verstanden werden, nach dem der Tod der Helden von
Wunderzeichen begleitet war.

Apokalyptisches Zeichen diirfte dann auch der wortlose Schrei
sein, mit dem Jesus stirbt (Mark. 15, 37); denn nach den jiidischen
Apokalypsen kommt der Messias mit einer @wvn peydin, und auch in
1. Thess. 4, 16, Apok. 1, 10 begegnet die gleiche Weissagung. Ahn-
lich dem Bericht vom Trinken des Sterbenden begegnet jedoch
auch dieser Schrei ein zweites Mal, bei Matthédus (27, 46) und Mar-
kus (15, 34) als Gebet des 21. Psalms, bei Lukas (23, 46) als das de-
miitige Gebet der Hingabe, das sich im 30. Psalm findet. Beides ist
jedoch eine Interpretation, da der wortlose Schrei in seiner urspriing-
lichen Bedeutung nicht mehr verstanden wurde .

Urspriinglich verstand die Gemeinde jedoch Jesu Leiden von den
Erscheinungen her als Anbruch des Endgeschehens 6.

Fir das Verstidndnis des Leidens und Sterbens Jesu bedeutet dies,
daB es als Ubernahme der messianischen Wehen verstanden wird. In
dem Zusammenhang der messianischen Wehen zum Hereinbrechen
des Eschatons ist der Grund fiir den Zusammenhang zwischen dem
Leiden Christi und seinem Weg zur Herrlichkeit zu sehen, wie er in
der Emmausperikope begegnet, wie er dann aber vor allem in den
Leidensweissagungen seinen festen Platz im Zeugnis des Gemeinde
findet. Christus hat das Kommen des Gottesreiches gebracht, in-
dem er die vorher notwendigen Drangsale auf sich nahm. Wir fragen
dabei nicht nach dem Verstindnis des historischen Jesus. Uber-
legungen, ob Jesus sich selbst als den Messias verstanden hat, kon-
nen dahingestellt bleiben. Fiir die Uberlieferung der Synoptiker ist
allein wesentlich, dafl wir in diesem Verstidndnis, die Ereignisse der
Leidensgeschichte als Anbruch des Endgeschehens von den Er-
scheinungen des Auferstandenen her z6 sehen, den Ansatz des ur-

15 Vgl. meinen Hinweis auf weitere derartige Zeichen (A. 11), S. 449ff.,
sowie die Interpretation der Stiicke alter Uberlieferung, die sich im Sonder-
gut des Matthéus finden (27, 51-54) in dem Aufsatz: Die Passions- und Oster-
geschichten bei Matthéus: Entmythologisierende Auslegung (1962), S. 80-92.

16 Dieses Versténdnis wird indirekt dadurch belegt, daB sich eine Reihe
von Aussagen, die als Zeugnisse urchristlicher Naherwartung interpretiert
werden, als bezogen auf das mit dem Leiden und Sterben Jesu einsetzende
Endgeschehen erweisen lassen. Vgl. dazu meinen Kommentar der eschato-
logischen Abschnitte des Lukas-Evangeliums: Wachet aber zu jeder Zeit
(1963), S. 106ff., sowie meinen Beitrag «Die ,Verfluchung’ des Feigenbaums»:
Zeitschr. f. d. neut. Wiss. 53 (1962), S. 256-260.



96 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

christlichen Zeugnisses vom Kyrios Jesus, seiner Herrlichkeit und
seinem Leiden finden. Weil sowohl das Leiden und Sterben wie seine
Erscheinung in Herrlichkeit Ereignisse sind, die zu diesem Kommen
des Gottesreiches gehoren, stehen sie in dem direkten unaufloslichen
Zusammenhang, in dem wir sie in allen vier Evangelien finden.

Damit ist zugleich der Ansatz fiir das Verstidndnis des Leidens
Jesu als Sihneleiden gegeben. Die Wehen des Messias haben nach
dem Verstindnis des Alten Testaments und der spitjiidischen
Apokalyptik ihren Grund in der Siinde des Volkes. Wie das Heil des
Tages Jahwes die Vergebung der Siinde bedeutet (Jes. 40, 2ff.), be-
deuten die vorausgehenden Wehen die Reinigung von den Siinden.
So werden eindeutig die Wehen des Messias als Strafe bezeichnet.
R. Eliezer (um 90) sagte: Wenn ihr den Sabbat recht beobachtet,
werdet ihr vor drei Strafen bewahrt (oder: aus ihnen errettet) wer-
den: vor den Wehen des Messias und vor dem Tag Gogs und vor
dem Tage des groflen Gerichts!?’. Weill so auch das Judentum um
die Moglichkeit, dem Gericht, den Wehen zu entgehen, so verkiin-
digt die Christenheit, dafl diese Moglichkeit durch das Siithneleiden
Jesu gegeben ist. Was durch die Propheten verheiflen ist: Ich, ich
tilge deine Missetaten um meinetwillen... (Jes. 43, 25), das ist mit
dem Leiden Jesu geschehen.

Innerhalb der Leidensgeschichte wird dies am deutlichsten in der
Perikope vom lefzten Mahl Jesu mit seinen Jiingern bezeugt. Die
Synoptiker haben dieses Mahl wahrscheinlich als Passahmahl ver-
standen, wie schon die gegeniiber dem Johannesevangelium unter-
schiedliche Terminierung erweist8. Auch dieses Verstindnis des
letzten Mahles Jesu ist in dem genannten Zusammenhang eines Ver-
stdndnisses der Leidensgeschichte als apokalyptischen Geschehens
zu sehen. So wie das jlidische Passah stets mit dem eschatologischen
Ausblick gefeiert wird, feiert Jesus — nach dem synoptischen Be-
richt — das letzte Mahl mit dem konkreten Ausblick auf das nunmehr
hereinbrechende Reich. Eswird kein solches Mahl mehr geben ; denn

17 Billerbeck (A. 9), S. 950; ausfihrlicher der Exkurs, Band 4 (1928),
S. 9771f.

18 K. Schweizer, Die Rel. in Gesch. u. Geg.%, 1 (1957), Sp. 17f., und die hier
angefiihrte Literatur. Die Frage, ob das letzte Abendmahl Jesu ein Passah-
mahl gewesen ist, oder nicht, kann hier unerértert bleiben. Wesentlich ist
allein, wie die Urchristenheit und von daher die synoptische Tradition das

Mahl verstanden hat und was dieses Verstindnis fiir die Verkiindigung des
Leidens Christi bedeutet.



nach den Synoptikern 97

das nédchste Mahl wird das neue im Reiche Gottes sein (Mark. 14,
25 p.). In diesen Zusammenhang ist der eigentliche Einsetzungs-
bericht mit den Deuteworten eingefiigt, der vom Kultus bestimmt
ist, d. h. vom Nachvollzug jenes letzten Mahles Jesu mit seinen
Jiingern durch die Gemeinde.

Obwohl sich daraus zunéchst ergibt, dal die Deuteworte gegen-
iiber dem eschatologischen Wort in der synoptischen Uberlieferung
als sekundér erscheinen, beide Worte verschiedene Uberlieferungs-
linien charakterisieren, tragen beide Worte dennoch eschatologi-
schen Charakter. Wéhrend jedoch das eschatologische Wort aus-
schlieflich auf das jetzt hereinbrechende Reich sieht ohne direkte
Beziehung auf das Leiden Christi, bieten die Deuteworte eine Inter-
pretation des Leidens Christi als des stellvertretenden Leidens,
durch das die an ihn glaubende Gemeinde den Wehen entgehen wird.

In dem Zusammenhang des Leidens, Sterbens und Auferstehens
Christi mit dem Endgeschehen ist es begriindet, dal3 Christus starb
Umép TWV GuapTidv Auwy (1. Kor. 15, 3). Dies bezeugt die Gemeinde
durch den Nachvollzug des letzten Mahles. Dabei ist jedoch ein be-
deutsamer Unterschied zu beachten. Wéhrend der paulinische
Abendmahlstext, dem innerhalb der Synoptiker der lukanische am
néchsten steht, eine straffere Struktur zeigt, indem Brotwort und
Kelchwort parallel gehalten sind, erscheint der Text bei Markus/
Matthdus noch weniger vom Kult geprigt. Es fehlt zudem der
Wiederholungsbefehl. Wir diirfen darum den Markustext als den
relativ iltesten ansprechen?®. Dort heillt es jedoch im Unterschied
sowohl zu der Tradition 1. Kor. 15, 3 wie zum paulinischen Abend-
mahlstext: 100T6 €0TIV TO aind pov THG DAINKNG TO EKXUVVOUEVOV UTEP
moddy (Mark. 14, 24). In Beziehung zu Jes. 53, 12 ist mit den «Vielen»
die Gesamtheit der Menschen gemeint. Auch damit bezeugt die
Gemeinde noch einmal das eschatologische Verstindnis des ganzen
Geschehens; denn die Deuteworte des Abendmahls bringen zum
Ausdruck, dafl sich im Leiden und Sterben Jesu die Verheifung
jenes Kapitels erfiillt hat ?0. Diese Deutung ist aber urspriinglich frei
von kultischer Beziehung, die schon darum nicht angenommen

19 Cf. J. Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu? (1949), S. 94 ff.

20 Vgl. dazu J. Schniewind, Das Evangelium nach Markus, Das N.T.
Deutsch, 1 (1956), S. 183: «Auf 10, 45 fiuhrt zurtick auch das Wort ,fiir Viele‘;
es ist der gleiche Anklang an Jes. 53 wie dort und bedeutet wie dort: ,fur
alle‘, fur alle Vélker.»

7



98 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

werden kann, daf3 der Hereinbruch des Eschatons auch dem Kultus
ein Ende setzt. Von der kultischen Beziehung ist dagegen die Um-
formung des moA@v in budv bestimmt. Dem am Abendmahl Teil-
nehmenden wird zugesprochen, dall dieses Leiden und Sterben
Christi fiir ihn geschah, wéhrend urspriinglich das Deutewort ledig-
lich sagt, daf} die Hingabe des Lebens in dem VergieBlen des Blutes
Jesu die Erlosung fiir «die Vielen» bedeutet (Mark. 10, 45), weil
Jesus damit stellvertretend fiir die Menschheit die Strafe auf sich
genommen und das Kommen des Reiches herbeigefiihrt hat. Was
in dem anbetenden Wort des Hauptmanns unter dem Kreuz (Mark.
15, 39) zum Ausdruck gebracht wird, was im Missionsbefehl als Auf-
trag der Gemeinde gesagt wird, ist in der Deutung des Leidens
Jesu in dem urspriinglichen Deutewort ebenfalls gesagt: Jesu Tod
bringt das Heil der Vielen, der Menschheit.

Wir haben damit den Gesamtzusammenhang der Leidens-
geschichte interpretiert als bestimmt von dem Verstindnis, daB
sich in diesem Geschehen das Eschaton ereignet. Wir haben jedoch
stets beobachten konnen, daB sich dieses Verstindnis nicht durch-
gehalten hat, dall vielmehr bald eine Ununterpretierung der einzel-
nen Ziige, die dies Verstdndnis bezeugen, erfolgte. Wir haben nun-
mehr zu fragen, in welche Richtung diese Uminterpretierung er-
folgte. Sie ist in verschiedenen Bahnen verlaufen.

So sehen wir z. B. Paulus in den Korintherbriefen in der Ausein-
andersetzung mit Kreisen, die man heute pauschal Gnostiker nennt.
Diese haben an der urspriinglichen Konzeption festhalten wollen:
Das neue Dasein, das durch die Erscheinungen des Auferstandenen
anbrach, ist bereits denen gegeben, die die gnostische Erkenntnis
besitzen. Sie feiern darum bereits das Freudenmahl, glauben sich
selbst bereits im Auferstehungsdasein, so daf sie keine Auferstehung
mehr erwarten und wissen sich frei von gesetzlicher Bindung. Das
neue, durch die Erscheinungen des Auferstandenen gebrachte Dasein
ist ihnen gnostisch sakramental vermittelt. In den Schriften gnosti-
scher Gemeinden aus der Wende zum zweiten Jahrhundert finden
wir diese Uminterpretierung weitergefiihrt®. Paulus setzt dieser

21 Vgl. dazu z.B. das koptische Thomasevangelium mit seinem einleiten-



nach den Synoptikern 99

Interpretation die Verkiindigung der Naherwartung entgegen
(1. Kor. 15, 50ff.).

Fragen wir nach der Interpretation, die uns durch die Synoptiker
geboten wird, so mag uns ein dullerer Umstand, der auf den litera-
rischen Prozel} verweist, der mit dieser Interpretation erfolgte, einen
Hinweis geben.

Die Leidensgeschichte wird allgemein als mit Mark. 14, 1, dem
Todesanschlag beginnend und mit der Perikope vom leeren Grab
endend, angenommen. Nun ist zwar das Ende der Leidensgeschichte
schon wegen des textkritischen Problems, das es bietet, seit langem
diskutiert. Der Anfang schien bisher jedoch kaum eine Problematik
zu enthalten. Zwar ist der erste Satz eindeutig Eigentum des
Evangelisten, der seine Konstruktion der zeitlichen Abfolge der Er-
eignisse darin zum Ausdruck bringt. Die beiden anderen Evange-
listen vermeiden diese zeitliche Fixierung, am deutlichsten Lukas;
doch erscheint Mark. 14, 2, die Aussage iiber die Furcht vor dem
Volk, zur alten Leidensgeschichte gehort zu haben. Eine Begriin-
dung, warum es zu diesem Todesanschlag kam, findet sich jedoch
nicht. Es erscheint unwahrscheinlich, dafl die Leidensgeschichte
urspriinglich derart abrupt und unbegriindet den BeschluBl des
Synhedrions an den Anfang setzte. Erst die Einfiigung der Leidens-
geschichte in den Gesamtzusammenhang eines Kvangeliums hat
diese Tatsache zuriicktreten lassen. Wir empfinden den Mangel
nicht, weil nunmehr die Begriindung fiir den Beschlull des Synhe-
drions in dem sich langsam steigernden Konflikt gesehen wird, der
das ganze Evangelium durchzieht. Wir lesen tatsdchlich das Evange-
lium in diesem Sinne als Einleitung der Leidensgeschichte.

Ist jedoch die Leidensgeschichte urspriinglich selbsténdig konzi-
piert, weist ihr geschlossener Zusammenhang darauf hin, daf} sie vor
dem Evangelium selbsténdig fixiert wurde, so muf3 sie auch eine
Hinleitung gehabt haben, die erst durch das Evangelium verdringt
ist, oder in diesem aufging.

Der Prozel3 Jesu vor dem Synhedrion hatte als wahrscheinlich
urspriingliche Anklage das Tempelwort (Mark. 14,58): éyw katahiow

den Logion: Das sind die geheimen Worte, die der lebendige (auferstandene)
Jesus sprach, und es schrieb sie Didymos Judas Thomas auf und sagte: Wer
die Deutung dieser Worte finden wird, wird den Tod nicht schmecken.
J. Leipoldt und H. M. Schenke, Koptisch-gnostische Schriften aus den
Papyrus-Codices von Nag-Hamadi (1960), S. 10.



100 H.-W. Bartsch, Die Bedeutung des Sterbens Jesu

1oV vaov TouTov22, Damit korrespondiert aber die Tempeldemon-
stration, die gewaltsam den Kult unterbindet. Die fiir das Opfer
notwendigen Tiere werden entfernt, und Jesus verbietet, Gerite
durch den Tempel zu tragen. Dieses Verbot Jesu (Mark.11,16) ist nur
sinnvoll, wenn damit Kultgerite gemeint sind. Wire damit ledig-
lich einer Profanierung des Tempels gewehrt, so wiirde Jesus noch
hinter dem rabbinischen Verbot, den Tempelplatz als Abkiirzungs-
weg zu benutzen, zuriickbleiben??. Dafl die Demonstration Jesu in
diesem Sinne als messianisches Handeln verstanden wurde, daf3 da-
durch dem Kult radikal ein Ende gesetzt ist, zeigt am deutlichsten
ein Bericht, nach dem eine Verédung des Tempels durch ein Opfer-
verbot an Feiertagen von seiten der Schule Schammais genau in der
Weise erfolgte, wie durch die sogenannte Reinigung des Tempels
(Talm. j. Jom tob 2, 61c, 13)24:

Es war daselbst Bab ben Buta (Zeitgenosse Herodes des Groflen) von den
Schiilern der Schule Schammais; der wullte, da3 die Halakha war wie die
Meinung der Schule Hillels. Einmal betrat er den Vorhof und fand ihn ver-
6det (weil niemand mehr aufgrund der schammaitischen Lehrmeinung an
einem Feiertag ein Opfer darbrachte). Da sprach er: Mogen verdden die
Hauser derer, die das Haus unseres Gottes verédet haben! Was tat er? Er

lieB 3000 Stick Kleinvieh vom Kleinvieh Qedars kommen und untersuchte
sie betreffs (etwaiger) Leibesfehler und stellte sie auf dem Tempelberg auf...

22 In diesem kurzen Satz mochte ich das urspriingliche Anklagewort
sehen. Sowohl in der Szene am Anfang der synoptischen Apokalypse (Mark.
13, 2) wie in der Anklagerede gegen Stephanus (Apg. 6, 14) ist nur von der Zer-
stéorung des Tempels die Rede, wilhrend die Fortsetzung, die Verheilung
eines neuen Tempels, der in drei Tagen erstehen soll (Joh. 2, 201f.), als Weis-
sagung der Auferstehung Jesu gedeutet wird. In dieser Umdeutung des Wor-
tes durfte die Fortsetzung ihre Wurzel haben. Vgl. zur Problematik des
Wortes R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition?® (1958),
S. 126ff., dazu weitere Literaturangaben im Ergénzungsheft S. 17; ferner
W. G. Kiimmel, VerheiBung und Erfiillung (31956), S. 92ff. Die Deutung auf
den Leib Christi nimmt auch Lohmeyer (A. 14), S. 327, fiir den Evangelisten
an. Stets wird das Wort apokalyptisch verstanden. Mag entsprechend der
judischen Erwartung dabei ein neuer Tempel erwartet sein, so liegt jedoch bei
der Anklage der Ton auf dem Zerstoéren des alten. Nur so konnte dieses Wort
zur Anklage benutzt werden und den Konflikt provozieren.

23 Berakh. 9, 5: Man gehe nicht auf den Tempelberg mit seinem Stock,
nicht mit seinen Schuhen, nicht mit einer Geldkatze, auch nicht mit Staub
auf seinen Fiflen. Man mache ihn nicht zu einem Richtweg (compendiaria
via), um sich den Weg abzukiirzen, und das Ausspeien ist erst recht verboten.
P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 27.

24 Billerbeck, 1, S. 852.



nach den Synoptikern 101

In jener Stunde wurde die Halakha festgelegt nach der Meinung der Schule
Hillels, und niemand sagte ein Wort.

Der Kult ist durch Jesu Handeln beendet, denn jetzt wird sich
die eschatologische Verheiung erfiillen, dal das Haus Gottes ein
Bethaus sein wird fir alle Volker (Jes. 56, 7).

Diese Perikope schlieBt mit V. 18: kai fixoucav oi dpxiepeig kai oi
Ypauuotelg, kol éZATouy WG aUTOV amoNécwotv: épofolvTo Yap wdTOV.
Dieser Abschluf3 25 wird fast wortlich in 14, 1 wiederholt: kai éZqtouy oi
GpX1€PEIG KAl Ol YPAUUATEIG TTWG 0ITOV €V DON) KPATAOAVTEG GTTOKTEIVWO1V.
Die konkretere, auf das im folgenden Berichtete bezogene Aussage
in 14, 1 diirfte im Zusammenhang der Leidensgeschichte gegeniiber
der allgemeineren von 11, 18 urspriinglich sein. Diirfen wir darum
den urspriinglichen Zusammenhang der Leidensgeschichte mit 11, 1
beginnend annehmen, so finden wir in der Tempeldemonstration
Jesu den konkreten Anlaf fiir den Todesbeschluf3.

Alles zwischen 11, 18 und 14, 1 Berichtete ist erst mit der For-
mung des Evangeliums eingefiigt worden. Wir diirfen darum in die-
ser Einfiigung die ausfiihrlichste und fiir unsere Frage ertrag-
reichste Interpretation der Leidensgeschichte sehen.

Der Abschnitt enthélt die Streitgespriache, die mit der Voll-
machtsfrage anheben (11, 27-33), vom Gleichnis von den bdsen
Winzern (12, 1-12) unterbrochen werden und im folgenden den
Gegensatz zwischen Jesus und den fithrenden Schichten seines Vol-
kes demonstrieren, um in die Rede gegen die Schriftgelehrten zu
miinden (12, 13-40). Das Schwergewicht des ganzen Abschnitts
liegt dann aber in dem 13. Kapitel, der synoptischen A4pokalypse.
Sie bedeutet die theologische Interpretation, wihrend die Streit-
gespriche und das Gleichnis von den bésen Winzern eher im Sinne

25 V., 18c und V. 19 sind Uberleitung des Evangelisten zum Folgenden, wie
vor allem die Bemerkung tiber die Zeiteinteilung zeigt. Aber auch die Be-
merkung vom Erschrecken des Volkes iiber seine Lehre (!) ist eine stehende
Formel des Evangelisten. Bultmann (A. 22), S. 36, hilt zwar den ganzen V. 18
fiir Zutat der Redaktion. Es wire dann aber zu unterscheiden zwischen der
Redaktion der Leidensgeschichte und der des Evangeliums. Fiir das Evan-
gelium ist an dieser Stelle der Todesbeschluf3 nicht notwendig, da er in 14, 1
wiederholt wird und dort erst wirksam wird. Dieser Widerspruch wird in der
Auslegung Lohmeyers (A. 14), S. 237, deutlich: Der Erzdhler «bekiimmert
sich nicht um die rechtlich festgelegten Folgen der eigenméchtigen Tat Jesu,
spricht und weill wohl auch nicht von Beschlussen, die das Synhedrium
faBte, sondern erzdhlt nur von der Absicht, die er wohl erschlossen hat, da3
man Jesu ,umbringen‘ wollte».



102 H.-W. Bartsch

historischer Darstellung den Konflikt erklirt, der zur Hinrichtung
Jesu fiihrte.

Die Stellung der synoptischen Apokalypse unmittelbar vor dem
Todesbeschluf}, dem Anfang der Leidensgeschichte, wie er innerhalb
des Evangeliums gesetzt ist, bedeutet die theologische Folgerung,
daf} das Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu angesichts des Fort-
gangs der Geschichte zur konkreten Erwartung des Kommens
Christi ruft. Die Gemeinde, die urspriinglich dieses Ende bereits mit
den Erscheinungen gekommen glaubte, sah sich zu dieser Erwar-
tung gerufen, als sie realisieren mulite, dal3 die Erscheinungen des
Auferstandenen Ereignisse innerhalb der Geschichte sind, auf die
die Gemeinde zuriickblickt. Wéhrend die Geschichte vom leeren
Grab (Mark. 16, 1-8) eine derartige Historisierung der Auferstehung
zum Ziel hat und damit den legitimen Ersatz fiir Erscheinungs-
berichte geboten haben mag, die in apokalyptischen Farben gehal-
ten waren, bietet die synoptische Apokalypse die theologische Inter-
pretation der Tatsache, dafl das Leiden, Sterben und Auferstehen
Jesu Ereignisse der Vergangenheit geworden sind.

Damit gewinnt das Leiden und Sterben Jesu endgiiltig die Be-
deutung des Siihneleidens, und das heiflit im Zusammenhang der
nunmehr erwachenden Naherwartung, dall das Sterben Jesu den
Glaubigen von der Angst vor dem Schrecklichen, das noch kommen
mag (Mark. 13, 191.), erlost, so daBl er angesichts des hereinbrechen-
den Endes sein Haupt erheben darf, weil seine Erlosung naht (Luk.
21, 28). Das Kommen Christi bedeutet fiir den Gldubigen aus-
schlieBlich Freude, weil durch das Leiden und Sterben seines Herrn
das Gericht bereits vorweggenommen ist. Nunmehr gilt es allein, zu
wachen, d. h. auf dieses Kommen bereit zu sein im Glauben an die
mit dem Leiden und Sterben Jesu bereits geschehene Erlosung. Zwei-
fellos hat die Gemeinde in diesem Stadium ihrer Geschichte, d. h. ent-
sprechend der synoptischen Apokalypse im Markus-Evangelium,
bis zur Zerstorung Jerusalems, dieses Kommen als unmittelbar be-
vorstehend erwartet. Ja, in dieser Zeit ist die Naherwartung erst als
Ablosung der urspriinglichen Identifizierung der Erscheinungen mit
der Parusie entstanden. Das Problem der Parusieverzogerung ist
erst spater entstanden und forderte lediglich die stéindige Riickbe-
sinnung auf die Erwartung, die an keinen Termin gebunden ist. Sie
ist fiir die Synoptiker die Konsequenz des Todes Jesu angesichts
seiner Auferstehung. Hans-Werner Bartsch, Frankfurt



	Die Bedeutung des Sterbens Jesu nach den Synoptikern

