
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 57

«Haderwassers)), der JHWH am Ideal seiner Gerechtigkeit maß, vor allem
auch Hiob, dessen Messung zum «Exodus aus Jahwe selbst» führte12. Diese
Sicht dürfte indessen auf einer falschen Interpretation des Hiobbuches
beruhen. Wohl werden in der Bibel Gott Fragen, ja Vorwürfe entgegengeschleudert.

Aber es sind Fragen und Vorwürfe, die weder bei Hiob noch bei andern
Angefochtenen zum Exodus aus JHWH führen, sondern zum Eisodus in einen
vertieften Glauben, der zwar in der Dunkelheit zitterte, dennoch nicht von
Gott ließ und von ihm nicht gelassen wurde13.

Ulrich Hedinger, Fällanden, Kt. Zürich

Rezensionen

Jack Finegan, Let my People go. A Journey through Exodus. New York and
Evanston, Harper & Row, 1963. X + 148 S., 2 Karten. $ 3.75.

Im vorliegenden Band will der Verfasser dem Leser ein Vademecum, eine
Art Handbuch zu den verschiedenen Problemen des Buches Exodus bieten ;

es handelt sich also nicht um einen Kommentar im engeren Sinn des Wortes.
Wie in seinen anderen Werken, zeigt Prof. Finegan eine große Belesenheit,
die sich u. a. in den Anmerkungen kundtut, so daß alle seine Behauptungen,
auch wenn sie fraglich erscheinen, stark unterbaut und deswegen immer der
Diskussion würdig sind.

Besonders in geographischen, chronologischen und archäologischen Fragen

bietet das Buch einen bemerkenswerten Beitrag. So werden z. B. auf
S. 3 ff. der Siedlungsraum der Vorfahren Israels in Ägypten, auf S. 3 Iff. die
Probleme um Socän (Avaris/Tanis), auf S. 49ff. die um Je'ôr (Nil), auf S. 77ff.
die Route des Exodus bis zum Sinai behandelt ; für die letztere bekennt sich
der Verfasser aus archäologischen Gründen zur traditionellen, und verwirft
die Rekonstruktionen von Eißfeldt, Noth und Cazelles, die sich heute in der
alttestamentlichen Wissenschaft eines großen Anhangs erfreuen.

Einige chronologische Fragen werden folgendermaßen gelöst. S. 16ff.
wird eine Synthese zwischen einem Aufenthalt von ca. 400 Jahren und einem,
der nur vier Generationen gedauert haben soll, versucht: nach der LXX zu
Ex. 12, 40 soll die Zahl 400 sich auch auf den Aufenthalt der Erzväter in
Kanaan beziehen, was für ein Verbleiben in Ägypten ca. 215 Jahre übrig läßt
(der Verfasser ist sich aber völlig bewußt, daß dies eine Verlegenheitslösung
darstellt). Auch werden S. 54ff. die Chronologie der ägyptischen Plagen und
S. 97ff. die der Ankunft am Sinai mit dem altorientalischen Kultusjahr in
Verbindung gesetzt.

Ein Mangel des Werkes erscheint auf literarkritischem und
überlieferungsgeschichtlichem Gebiet. So erleben wir auf S. 47ff. eine nicht allzu über-

liche Theologen wie P. Tillich und K. Barth vor einer Kreaturvergötterung
des Menschen Jesus warnen, so tun sie das in einem andern Sinn als Bloch.

13 Zur Würdigung und Auseinandersetzung mit E. Bloch vgl. auch U.
Hedinger, Unsere Zukunft, Theologische Studien, 70 (1963), S. 37ff.



58 Rezensionen

zeugende Abfertigung der Quellenhypothese und auf S. 40 ff. eine außerhalb
ihres Zusammenhangs zitierte Aussage von W. F. Albright in dieselbe Richtung.

Die verschiedenen überlieferungsgeschichtlichen Probleme und die
Sinai- und Qadesperikopen werden nicht einmal erwähnt (vgl. die Kap. 8

und 9, wo sie zu Hause gewesen wären).
In der Behandlung der Plagen (Kap. 3) folgt der Verfasser der Abhandlung

von G. Hort1, in den Statistiken über das Volk (S. 90ff.) den Studien
von W. M. Flinders-Petrie und G. E. Mendenhall. Besonders gut in ihrer
Zusammenfassung ist die Darstellung der altorientalischen Religionen auf
S. 103ff. und der verschiedenen Gesetzescorpora.

Theologisch ist unser Buch bescheiden, bietet aber interessante Verbindungen

der alten Texte mit modernen Problemen: Antisemitismus, Rassen -

diskrimination usw., für die der Verfasser im Exodus eindrucksvolle
Anknüpfungspunkte findet.

Im großen ganzen gesehen leistet Finegans Buch sowohl dem Nichtalt-
testamentler, der sich angesichts geographischer und archäologischer Fragen
auf dem laufenden halten muß, als auch dem Spezialisten, der aus der
wohldurchdachten Materialiensammlung und Beweisführung immer wieder neue
Anregungen erhalten wird, einen guten Dienst. J. Alberto Soggin, Rom

Alphonse Maillot & Andbé Lelièvee, Les Psaumes. Commentaire. 1.

Psaumes 1 à 50. Genève, Labor et Fides, 1961. 314 S. Sfr. 19.80.

Wieder einmal kann die Beobachtung gemacht werden, daß der Psalter
das meist kommentierte Buch des Alten Testaments ist. Die Jahre 1961/62
brachten nicht nur die zweite Auflage des Kommentars von H.-J. Kraus und
die (leider zu wenig beachtete) Erklärung durch N. H. Ridderbos (1. Teil,
Psalm 1-41, Kampen 1962), sondern auch - diesmal aus dem Herzen Frankreichs

- die hier anzuzeigende Auslegung.
Zwei französische Pfarrer, die einst gemeinsam bei Edouard Dhorme in

Paris studiert hatten, haben sich zu diesem Werk verbunden. Ihrem Lehrer
ist auch das Werk gewidmet. Dieser hat wiederum durch die Voranstellung
eines Vorwortes der Arbeit eine besondere Note gegeben.

Eine durchgehende Lektüre dieser ersten Probe einer auf Fortsetzung
eingestellten Psalmenerklärung vermittelt eine Fülle von Eindrücken.
Überlegungen zu der Textbehandlung, der Übersetzung, der Erklärungsart, der
Benutzung weiterer Literatur und schließlich zu der zur Praxis weiterführenden

Auslegung könnten angestellt werden. Wesentlich für eine Beurteilung
wird aber die von den Verfassern selbst im Vorwort ausgesprochene Intention
sein. Ihnen geht es einmal darum, das, was sie selbst durch die Lektüre und
das Studium der Psalmen empfangen haben, in den Dienst der Kirche zu
stellen, und zum anderen darum, die «meisterlichen» Vorlesungen ihres
Lehrers in die Praxis umzusetzen. Es sei gestattet, das Wort «magistral»
auf diese Weise wiederzugeben. Die Verfasser wollen mit ihm ein Doppeltes

1 G. Hort, Zeitschr. f. d. alttest. Wiss. 69 (1957), S. 84-103; 70 (1958), S.

48-59.



Rezensionen 59

ausdrücken: die meisterhaft gute und die lehrhaft weiterbildende Art der
Auslegung.

Diese beiden Ziele können in einem hervorragenden Sinne als erreicht
angesehen werden. Persönliche Beteiligung und das Bemühen, stets
gegenwartsnah zu denken und zu reden, durchziehen das ganze Buch ebenso wie
man die Beschäftigung mit wissenschaftlichen Problemen im Hintergrund
stets verspürt. An einigen Punkten, die auch zu Fragen Anlaß geben können,
sei dies verdeutlicht.

Die Gegenwartsbezogenheit wird bereits bei der Übersetzung sichtbar.
Sie ist durchweg neu, ungewohnt, flüssig zu lesen und zuweilen etwas zu
unbekümmert, so z. B. in Ps. 23, 5: disanta basämän: «Tu parfumes d'huile» ;

Ps. 28, 4: haseb gemulam lahäm: «règle leur compte»; Ps. 35, 23: ha'irah
wehaqisah: «réveille-Toi, saute du lit» (Ps. 44, 24 ähnlich) u. a.

Aber auch in der Auslegung werden gern und häufig moderne Wendungen
und überraschende Bilder gebraucht (bes. bei Ps. 37). Diese Art der Diktion
macht es den Verfassern leicht, da und dort mühelos auch Probleme
aufzuwerfen, die in einem mehr oder weniger engen Zusammenhang mit dem
erklärten Text stehen. So werden z. B. die Fragen der Kunst und der natürlichen

Theologie bei Ps. 19, 1-7 (S. 124f.), die des Alters der Psalmen, die
als liturgische Gesänge des ersten und zweiten Tempels verstanden werden
bei Ps. 28 (S. 178f.),und die des Antisemitismus bei Ps. 44 (S. 271)
abgehandelt.

Bei der Erörterung wissenschaftlicher Fragen, von denen manche in der
knappen und klaren Einleitung vorweggenommen werden, wird deutlich, daß
die Literatur des französisch sprechenden Raumes in besonderer Weise zu
Worte kommt. An ihr kann auch die Frontstellung der Verfasser erkannt
werden. Nichtsdestoweniger werden auch die führenden Arbeiten deutscher
Kommentatoren berücksichtigt, so insbesondere die Ergebnisse der
Forschungen Hermann Gunkels und Hans Schmidts (leider nur selten unter
genauer Zitierimg, wie überhaupt die Literaturhinweise im ganzen Buch sehr
knapp gehalten sind). Die Frage nach den Gattungen der Psalmen wird zwar
nie expressis verbis gestellt, sie steht aber im Hintergrund bei der Erhellung
der Voraussetzungen und Umstände der Lage, in der sich der Beter befindet.
Sehr häufig wird dabei die von H. Schmidt herausgearbeitete Situation des
«Gebets des Angeklagten» angenommen.

In drei Exkursen werden z. T. sehr weitreichende theologische Fragen
behandelt, so zu Ps. 14 die Aufnahme dieser Gedanken durch Paulus in Rom. 3,
10-12, mit der bemerkenswerten und richtigen Feststellung, daß die
Ausweitung der Sündhaftigkeit auf die ganze Schöpfung, wie sie Paulus
vollzieht, nicht dem Sinn des Psalms entspricht. Diese ist vielmehr erst durch die
vorausgehenden Ausführungen in Kap. 1, 18-32 hervorgerufen worden. Mit
Recht wird die Verbindlichkeit der im Neuen Testament geübten Exegese
verneint. Die Erfüllung des Alten Testaments liegt nicht in der Richtigkeit
der Auslegung, wie sie im Neuen Testament geschieht, sondern in der Person
Jesus Christus.

Der zweite Exkurs zu Ps. 18 beschäftigt sich mit dem Verhältnis von
Mythus und Geschichte in sehr grundsätzlicher Weise. Aus dem mit Recht



60 Rezensionen

ausgesprochenen Satz: «Le mythe était vécu, mais non pas dans un mystère
ou une initiation, mais dans la réalité historique, où se démontraient ce

triomphe et cette direction de YHWH» (S. 120) wird die Berechtigung einer
doppelten Art der Exegese abgeleitet, nämlich die der Typologie und die
nach der historischen Situation fragende. Diese letztere wird hinlänglich
deutlich an der vorgelegten Erklärung der Psalmen. Sie wird auch allgemein
Zustimmung finden. Nicht so deutlich ist indessen die Verwendung des

Begriffes «Typologie». Es fehlen grundsätzliche Ausführungen hierüber (S. 16f.
wendet sich nur gegen eine zu schnelle Anwendung der Typologie unter
Vernachlässigung der historischen Situation) ; und das, was zu verschiedenen
Psalmen da und dort gesagt wird (z. B. zu Ps. 2 [S. 32], Ps. 20 [S. 133] und
Ps. 22 [S. 145] u. a.), ergibt kein zusammenhängendes Bild1.

Der dritte Exkurs versucht, den Begriff «ein neues Lied» zu klären. Er
kommt zu dem gut begründeten Schluß, es handle sich hierbei jedesmal
um Gesänge, die im Rahmen der Liturgie «l'actualisation du Grand Œuvre
de Dieu, Création, Alliance, Jugement» ausdrücken. Daß es sich hierbei auch
um das Ergehen eines Einzelnen handeln kann, liegt durchaus in der Linie
der alttestamentlichen Gedanken.

Vielerlei Einzelprobleme könnten noch abgehandelt werden. Wie nicht
anders zu erwarten, wirft auch diese fortlaufende Erklärung an verschiedensten

Stellen Fragen auf, die je nach der Sicht des Exegeten verschieden
beantwortet werden. Abschließend soll nur noch auf drei Beobachtungen
hingewiesen werden. Wohltuend nach so mancherlei exegetischen Versuchen
früherer Kommentatoren wirkt die weise Zurückhaltung in der Konjektural-
kritik. Man wird den Vorschlägen bis auf wenige Ausnahmen (z. B. bei Ps.

41, 2) gut folgen können. Gleichwohl ergibt sich zumeist ein gut verständlicher

Text. Da, wo besondere Schwierigkeiten liegen, wird eigens darauf
hingewiesen und eine Erklärung in der Auslegung versucht.

Auf rhythmische Formen wird gelegentlich Bezug genommen (z. B. bei
Ps. 42/3). Sie werden aber nie näher erläutert. Man ist deshalb auf den zweiten

Band gespannt.
Eine letzte Bemerkung zum Verständnis dessen, was unter «Eschatologie»

und «Apokalyptik» zu verstehen sei! Es ist doch sehr zu fragen, ob die auf
S. 30f. getroffene Unterscheidung (Eschatologie: «tout événement historique
qui porte en lui la promesse d'une plénitude à la fin des temps » ; Apokalyptik :

« toute parole où il est question de deux âges séparés par une sorte de rupture...
rupture souvent catastrophique») den wahren Sachverhalt trifft. Aber auch
hierüber wird wohl erst dann mehr zu erfahren sein, wenn der zweite Band
mit der Behandlung der Psalmen 96-99 vorliegt. Schon darum, aber auch
wegen der bereits geleisteten guten Erklärungsarbeit, die der Gemeinde, wie
beabsichtigt, durch ihre nüchterne Art (vgl. besonders die Erklärung zu
Ps. 45) gute Dienste zu leisten vermag, ist man auf das Erscheinen der
Fortsetzung gespannt2. Georg Sauer, Erlangen

1 Vgl. zu dieser Frage die abgewogenen Ausführungen W. Eichrodts in
Vet. Test. Suppl. 4 (1957), S. 161-180.

2 S. 149 Zeile 12: statt b) lies c). Zeile 6 von unten: statt Gen. 49, 25 lies



Rezensionen 61

T. A. Burkill, Mysterious Revelation. An Examination of the Philosophy of
St. Mark's Gospel. Ithaca, New York: Cornell Univ. Press, 1963. 337 p.
T. A. Burkill maintains that it is the primary duty of the exegete to

elucidate the gospel as it is and not as he thinks it ought to be. To the
author, Mark's gospel is not an essay in scientific biography but a soterio-
logical document in which doctrinal motifs determine the portrayal of
history. The author thus seeks to grasp Mark's particular point of view and
to identify the questions which Mark sought to answer.

Mark faced the problem that Jesus, whom Mark believed to be the Messiah,
the Son of God, was rejected by his own people. This problem the evangelist
sought to explain with the thesis that the true status of Jesus was a
predetermined secret. Mark's treatment of his subject is concerned with the
exposition of two central themes: "the secret fact of the messianic status of
Jesus and the mysterious meaning of the fact" ; the former theme dominates
the first part of the gospel and the latter theme dominates the second part.
Burkill maintains that the doctrine of the secret is to be ascribed to the
theological ingenuity of Mark and in a supplementary section he takes issue
with V. Taylor's view that the idea of the messianic secret was not imposed
on the records from without. The author contends that in 5:43, 7:36 and
8:26 the injunctions to silence do not constitute an integral part of the
preceding story but are appended by Mark. On the other hand, he contends
that the injunction to silence in 1:43f. is pre-Markan and it has a significance
independent of Mark's doctrine of the secret. The author leaves us with a

problem here, for what this significance might be is not discussed. Is it
possible that Jesus did enjoin silence and, if so, why?

Before Peter's confession the evangelist portrays the words and deeds
(miracles) of Jesus as esoteric demonstrations of his Messiahship but neither
the multitude nor the disciples recognize his Messiahship. As a natural
consequence of his doctrine of the secret, Mark understands Jesus' teaching
in parables as an obscuring rather than a revealing of the message ofsalvation.
Burkill judges this to be a misunderstanding of Jesus' intention. The second
main section of this gospel, 8:27 to 10:52, is primarily concerned with Jesus'
deeper instruction of his disciples regarding the meaning of his status and
office. The disciples prove incapable of grasping this reference to suffering
and death and so remain fundamentally in the same position as the general
public. The author presents an interesting discussion of the Transfiguration,
showing its key role in the gospel; this episode dramatically reveals that
Jesus is the Messiah, thus confirming Peter's confession.

The author asserts that Mark appears to distinguish four stages in the
realization of God's plan of salvation - preparation, Jesus' ministry, post-
resurrection and eschatological fulfillment. However, Mark does not give a

Gen. 48, 15. - S. 150 Zeile 12: statt Segond lies seconde - S. 160 Zeile 1 :

streiche den asteriscus. - S. 198: die am Rand stehende Zahl 5) ist um zwei
Zeilen tiefer zu setzen. - S. 213 Zeile 11 von unten: statt bon goût, bon sens
lies son goût, son sens. - S. 283: die am Rand vermerkte Zahl 11) ist zu
streichen.



62 Rezensionen

systematic explanation of these periods and the manner of their interconnection.

It would appear that he is "feeling his way after a more adequate and
more satisfying statement of saving truth...". Burkill finds a bipolarity in
Mark's thought. Mark's fundamental position is that the earthly life of the
Messiah with its obscurity, suffering and final shame in the crucifixion is the
means to and pledge of the future triumph and revelation. However, there is a
countertendency at work against this basic scheme which induces Mark to
delineate the life ofJesus as the locus ofsecret revelation. The countertendency
puts great strain on the doctrine of the secret as is seen in the stories of the
triumphal entry and of the anointing at Bethany in which Mark's belief in
Jesus' Messiahship presses for recognition in the narrative. Indeed, the
doctrine of the secret is broken in the nocturnal trial where the fact of the
Messiahship is revealed outside the circle of the disciples (14:62). Also
working against the doctrine of the secret is the evangelist's desire to show
that the crucifixion took place through the unwarranted hostility of Jesus'
own people who are inexcusable, for the fact of the Messiahship is exposed to
public view in some instances. Burkill believes that these inconsistencies in
Mark's theory of the secret are to be explained by his feeling his way after
a more satisfying doctrine. It may be asked, however, whether these
inconsistencies reflect conflicting motifs in the evangelist's mind. Could not
Mark have wanted to faithfully record the traditions he received and some
of these forced inconsistencies upon his doctrine of the secret

The author includes two chapters on the Last Supper and the Trial of
Jesus before the conclusion which, although valuable, are not related to the
main body of his discussion and displace the conclusion from the material
it relates to. These chapters might better have appeared as appendices.

In all, the author presents a well-stated, well-defended argument
concerning the theology, or as he says "religious philosophy of history" of
Mark's gospel. Richard S. McConnell, Basel

Albert Vanhoye, S. J., La structure littéraire de l'Epître aux Hébreux.
Studia neotestamentica ed. A. Descamps et B. Rigaux, 1. Paris & Bruges,
Desclée de Brouwer, 1963. 285 S.

Als Joh. Albr. Bengel in der Mitte des 18. Jahrhunderts seinen «Gnomon»
schrieb, hat er es sich wohl nicht träumen lassen, daß mehr als 200 Jahre
später ein jesuitischer Gelehrter sich der Mühe unterziehen könnte, die
Struktur des Hebräerbriefes so sorgfältig und umsichtig zu untersuchen, daß
in überzeugender Weise die beziehungsreiche Einheitlichkeit dieses neu-
testamentlichen Schriftstücks an den Tag zu treten vermag. Was L. Vaganay
begonnen hatte, führte Vanhoye weiter1. Es ist sicher wahr: «La minutie de
certaines analyses, la répétition de certaines données ont pu lasser la patience
du lecteur» (S. 259). Aber wer sich der Mühe unterzieht, in beständigem Hin
und Her die Augen vom griechischen Urtext zum französischen Text des

1 L. Vaganay, Le plan de l'Epître aux Hébreux : Mémorial M. J. Lagrange
(1940), S. 269-277.



Rezensionen 63

Verfassers herüber und hinüber zu wechseln, darf den Lohn für seine
Beharrlichkeit einheimsen: er besteht in der Vorfreude, auf Grund der
herausgearbeiteten literarischen Struktur und so auf denkbar solider Basis die
Arbeit der Exegese an die Hand zu nehmen. Wie S. Lyonnet vom römischen
Bibelinstitut im Vorwort verrät, will dieser die «Studia Neotestamentica»
eröffnende Beitrag nur die Vorarbeit für den zu erwartenden Kommentar
zum Hebräerbrief aus der Feder desselben Verfassers sein. Wer Spicqs groß
angelegtes und vorbildlich ausgestaltetes Kommentarwerk kennt2, wird
darauf gespannt sein zu sehen, wie beide Kommentarwerke in Form und
Inhalt sich voneinander unterscheiden werden.

Vanhoye arbeitet die Fünfteiligkeit des Hebräerbriefes heraus: I, 5-2, 18;
3, 1-5, 10; 5, 11-10, 39; 11, 1-12, 13; 12, 14-13, 19. Wer die Begründungen
Vanhoyes nicht nachprüft, der wird nicht ohne weiteres die Zäsur bei 12, 13

einsichtig finden. Noch mehr wird er den Kopf schütteln, wenn er vernimmt,
daß die Untergliederungen z. B. Abschnitte wie 3, 1-4, 14 und 4, 15-5, 10
umfassen sollen, wo man doch eigentlich meistens 4, 14-16 zusammenzunehmen

pflegte. Sobald man aber in das literarische Verfahren des unbekannten
Autors Einsicht gewinnt, verliert der sorgfältig mitgehende Leser mehr und
mehr den inneren Widerstand.

Es gehört zur literarischen Methode des Briefautors, die jeweils zu
behandelnden Themata stichwortartig anzukündigen: 1, 4; 2, 17f.; 4, 15f.;
5, 9f. ; 10, 36-39; 11, 39f. Diese Ankündigungen entpuppen sich bei näherem
Zusehen oft zugleich als Rückblicke und Zusammenfassungen des bisher
Behandelten. Eine ganz besondere literarische Spezialität ist das, was Bengel
einst Chiasmus zu nennen beliebte. Vanhoye modifiziert und differenziert.
Er spricht von symétrie parallèle, concentrique und croisée. Es geht jedesmal
um die Frage, wie die einzelnen Gedankenelemente zueinander hingeordnet
sind: laufen sie einander parallel, sind sie konzentrisch auf eine gedankliche
Mitte ausgerichtet oder überschneiden sie sich Geht man den einzelnen
Fäden nach, die hier durcheinanderlaufen, so entsteht ein literarisches Filigranwerk,

das seinesgleichen sucht. Ein besonderes Kunstmittel sind die
sogenannten Inclusionen (der Verfasser zählt deren 32) : am Ende eines Abschnitts
wird ein Ausdruck oder eine Formel aufs neue verwendet, die am Anfang
eines Abschnitts ein erstes Mal auftauchte, so daß der Leser ein Indiz für die
Grenzen der einzelnen Abschnitte erhält.

Wenn sich die Ergebnisse des Verfassers halten lassen, so werden nicht
nur die Interpolationshypothesen, sondern auch die Behauptungen von Di-
gressionen bei einzelnen Briefabschnitten ad acta gelegt werden müssen. Der
Verfasser ist zwar selber der Meinung, daß nicht alle seine Darlegungen
gleich schlüssig sind. Aber aufs Ganze gesehen wird man durch seine Arbeit
von der literarischen Einheitlichkeit des Hebräerbriefes so überzeugt, daß

man die eigentliche exegetische Arbeit auf dieser soliden Basis mit Freuden
aufnehmen kann. Werner Bieder, Basel

2 C. Spicq, L'Epître aux Hébreux, 1. Introduction (1952) ; 2. Commentaire
(1953), in der Reihe der Etudes Bibliques.



64 Rezensionen

Paul Aubin, S. J., Le problème de la «conversion». Etude sur un terme commun
à VHellénisme et au Christianisme des trois premiers siècles. Théologie historique.

Etudes publiées par les professeurs de théologie à l'Institut catholique
de Paris sous la direction de Jean Daniélou, doyen, 1. Paris, Beauchesne et
ses Fils, 1963. 236 pp. NF. 20.-.

Der Begriff der «Bekehrung» ist durch die pietistisohe Interpretation
belastet, die seit der Erweckungstheologie in den religiösen Sprachgebrauch
sich eingeschlichen hat und es verhindert, daß wir den großen Beziehungsreichtum

wahrnehmen, der hier aufzudecken wäre. Außerdem ist im heutigen
ökumenischen und religiösen Gesprächsklima das Wort «Bekehrung» ein
denkbar unmoderner Begriff.

Nun hat Aubin in seiner Monographie, welche die von Jean Daniélou
herausgegebene Reihe «Théologie historique» (die Fortführung der beiden
Reihen «Bibliothèque de théologie historique» und «Etudes de théologie
historique») eröffnet, es zustande gebracht, das Problem der Bekehrung dem
Leser als ein interessantes und entscheidendes Problem wieder neu ins
Bewußtsein zu rufen. Er tut das nicht so, daß er dogmatische Behauptungen
aufstellt oder apologetische Verteidigungskünste vornimmt, die zur Repri-
stination einer pietistischen Theologie führen sollen, sondern so, daß er die
Quellen des Alten und Neuen Testamentes, der griechischen Philosophen und
der Patristik zu Worte kommen läßt und in klaren und fein abgewogenen
Äußerungen das, was diese Quellen ergeben, zutage fördert.

Hier wird die Arbeit des Theologischen Wörterbuches in fruchtbarer Weise

weitergeführt. Wer das wie Aubin an einem Beispiel zu tun versucht, deckt
auf, wie sehr all das, was das Theologische Wörterbuch zu leisten vermag,
nur Vorarbeit sein kann. Denn hat man einmal mit seiner Hilfe erkannt, wie
ein theologischer Begriff des Neuen Testamentes «ursprünglich» gemeint
gewesen war, so zeigen uns die patristischen Quellen, welche Geschichte dieser

Begriff in der hellenistischen Welt gehabt hat. Gerade Aubin zeigt, daß

man sich vor einer schnellfertigen Ansetzung eines « Sündenfalls» des Christentums

hüten muß («Frühkatholizismus»!). Bei jedem der Väter muß
sorgfältig geprüft werden, in welchem Maße er von der zeitgenössischen
Philosophie beeinflußt war, wie er aber trotz dieser Beeinflussung mehr oder weniger

klar das ihm anvertraute christliche Anliegen herauszuarbeiten
vermochte. Was ist das besonders Christliche, das die Kirchenväter der ersten
drei bis vier Jahrhunderte zum Ausdruck gebracht haben, wenn sie die
Begriffe èmaTpécpeiv, èuiaTpocpri, die die Philosophen mehr oder weniger
häufig verwandten, in Gebrauch genommen haben?

Die Arbeit gliedert sich in 8 Kapitel und eine Zusammenfassung. Die
außerphilosophische und außerreligiöse Verwendung des Begriffs (I) muß zuerst
abgeklärt werden. Dann arbeitet Aubin die alttestamentliche Wurzel des

christlichen Gebrauchs (II) und die philosophische Prägung des Wortes vor
Plotin (III) heraus. Hierauf wird besonders instruktiv dargelegt, wie das
Neue Testament, die Apostolischen Väter (IV), die Gnostiker und ihr Gegner
Irenäus (V), Clemens Alexandrinus (VI), Origenes (VII) und Plotin (VIII)
das Wort verstanden und verwendet haben. In 9 Punkten werden dann die



Rezensionen 65

entscheidenden Unterschiede, ja, Gegensätze zwischen der philosophischen
und christlichen Verwendung des Wortes aufgezeigt.

Ich möchte auf fünf Problemkreise hinweisen.

1. Während die philosophischen Aussagen trotz verschiedenartigen
Auffassungen im einzelnen in der Behauptung gipfeln, daß der Mensch letzten
Endes dazu Mensch sei, um sich selber zu finden, d. h. die «Wende» zu sich
selber vorzunehmen, geht es den christlichen Zeugen der ersten drei
Jahrhunderte immer wieder darum, bei aller Unterstreichung der Innerlichkeit
des Christentums (man denke etwa an das spiritualistische Verständnis von
Luk. 17, 21) zur Kehrtwendung des Menschen zu Gott aufzurufen. Selbstverständlich

ist zwischen Epiktets «Sammlung» des Weisen bei sich selber, in
der der Mensch seine Freiheit findet, und Plotins dialektischer «Wendung»
zu dem «Einen», die zugleich eine Wendung zu sich selber ist, ein großer
Unterschied. Aber letzten Endes kann man sie alle auf einen Nenner bringen.
Plotin, der das, was seine philosophischen Vorgänger erarbeitet hatten, in
einer grandiosen Synthese zusammenzufassen und mit dem Bild des Kreises
zu erläutern suchte, war es vorbehalten, zum abschließenden und krönenden
philosophischen Sprecher der alten heidnischen Welt zu werden. Hier wird
der radikale Gegensatz zur christlichen Auffassung deutlich ins Licht gestellt.
Trotz der Einsicht, daß gerade Bilder die letzte Wahrheit nicht zu
veranschaulichen vermögen, benützt der in Alexandria geschulte Religionsphilosoph

das Bild des Kreises, um zu verkündigen, daß das eine Gute das

Unbewegliche ist, dem sich alles Seiende so «zuwendet» wie die Punkte einer
Kreisperipherie, die sich auf der Linie des Kreises weder bloß dem Zentrum
zu — noch bloß von ihm abwenden, sondern zentrifugal und zentripetal
zugleich sich verhalten. Demgegenüber halten die christlichen Theologen der
Kirche, die am Alten Testament und der dort verkündigten konkreten
Wende des Volkes Israel z. B. aus der babylonischen Gefangenschaft in das
gelobte Land geschult sind, daran fest, daß die Bekehrung ein realer Schritt
der Menschen zu Gott, zu Jesus Christus ist, der sich in der Abkehr von den
eindeutig als böse erkannten Wirklichkeiten und Verhaltungsweisen wie in
der Zuwendimg zu den andern Menschen und dem ihnen zugedachten Heil
erweist. Während die philosophische étruTTpoqpri den Menschen die Einsamkeit

seiner Existenz als Allverbundenheit interpretieren läßt, in der es zu
keinem Dialog mit dem, was jenseits des All ist, kommen kann (Plotin),
befreit die christliche Bekehrimg den Menschen zur Gemeinschaft mit Gott
und dem Nächsten.

2. Die Philosophen lehnen den Gedanken einer Zuwendung Gottes zum
Menschen radikal ab, während die christlichen Theologen die menschliche
Bekehrung nur als Antwort auf die Hinwendung Gottes zum Menschen
verstehen können. Von philosophischen Voraussetzungen aus gibt es nur eine
Hinkehr zu dem jeweils Höheren. Grotesk wäre der Gedanke, daß Gott sich
dem zuwendet, was niedriger ist als er selber! Wie kann ein vollkommenes
Wesen eine solch unvollkommene Bewegung nach unten vollziehen! Man

5



66 Rezensionen

muß sich dann damit helfen, daß man den Demiurgen oder Hypostasen sich
der Welt und dem Menschen zuwenden läßt, um das Problem der Vorsehung
einigermaßen verständlich zu machen. Für die Christen aber ist es eine Frage
auf Leben und Tod, ob Gott selber sich dem Menschen zuwendet. Weil man
émcTTpéqpeiv und peTavoeiv als verwandte termini gebraucht (vgl. z. B. Act.
3, 19) und die «Hinkehr» als «Abkehr von der Sünde» versteht, hat man sich
zwar davor gehütet, allzu häufig von der Ouaxpocpr] Gottes zum Menschen
zu sprechen. Trotz der terminologischen Seltenheit kann aber kein Zweifel
sein, daß die Voraussetzung jeder menschlichen Konversion die in der
Inkarnation Gottes geschehene Hinwendung Gottes zum Menschen ist, die sich
in der Beziehungsgeschichte zwischen dem lebendigen Gott und dem
umkehrenden Menschen spiegelt. Die Philosophen lehnen die Kondeszendenz
Gottes ab. Die Christen denken und leben von ihr aus.

3. Die philosophische «Kehre» versetzt den Menschen in den Kosmos oder
das All. Indem der Mensch «sich wendet», ahmt er die Umdrehung des

Alls nach (man denke an die Weltseele Piatos und an die zyklische Bewegung
des Himmels), findet er, wie die Stoa lehrt, in der vom Logos gewollten
universalen Ordnung seine Harmonie. Dieser kosmischen Wendung steht die
Wendung zur Kirche entgegen. Das Neue Testament hat die Bekehrung nie
als Bekehrung zur Kirche verstanden. Gott und Christus können nicht durch
die Kirche ersetzt werden. Andererseits steht aber die von Irenaus gegenüber
den Gnostikern unterstrichene «conversio ad Ecclesiam Dei» nicht von
vornherein im Gegensatz zum Neuen Testament. Von einer kirchlichen Domestizierung

einer ursprünglich soteriologischen Aussage im theologischen-christo-
logischen Rahmen darf man nicht zu rasch reden. Denn gerade in der
Auseinandersetzung mit den Gnostikern ist an den Tag getreten, daß wer sich
zu Gott oder zu Jesus Christus bekehrt, sich zur Kirche hinwendet. Ob die
«ecclesia» allerdings dann jeweils die «Ecclesia Dei» ist, das steht auf einem
anderen Blatt. Irenaus versteht unter ihr die römische Kirche, der die
apostolische Paradosis anvertraut ist und die er gleichsam als christliche Analogie

zur platonischen Weltseele ansieht. Hier liegen, was gegenüber dem
Verfasser hervorgehoben werden muß, Gefahrenpunkte: echte Bekehrung ist
nicht einfach Hinwendimg zu einer gefestigten Organisation, sondern
Mitbeteiligung an der großen Wende, die Gott in die Welt und Geschichte hinein
genommen hat. Denn die «Kirche Gottes» ist ja die Schar derer, die sich
entschlossen haben, im Blick auf das kommende Reich und den erwarteten Himmel

den Appell Gottes an die Welt weiterzugeben. Indem sich der Mensch
Gott zuwendet, wendet er sich der Welt zu: «Le chrétien vraiment converti
travaille au salut des autres hommes» (S. 190).

4. Auch wenn die Philosophen von einer Art «Gebet» zu wissen meinen,
so wollen sie mit diesem inneren Akt der Sammlung oder Erhebung sich in
Harmonie versetzen mit dem allgemeinen Gesetz eines universalen
Determinismus (Epiktet) oder suchen mit dieser Konzentrationsübung das Wesen
der eigenen Seele, ja, gebrauchen eine magische Formel, die kraft der
Sympathie, die die Teile der Welt zusammenbindet, notwendigerweise wirkt
(Plotin). Das christliche Gebet als «Hinkehr» zu Gott ist diametral verschieden:



Rezensionen 67

es ist der Ruf des Menschen, der von Gott Erhörung erwartet, die mit keiner
Formel zu erzwingen ist, die er auf seiner Wanderschaft der Vollendung des
Reiches Gottes zu nötig hat.

Damit hängt ein Weiteres zusammen : der nach der Erhörung durch Gott
sich ausstreckende Mensch rechnet mit einer wirklichen Ankunft, die seine

geistliche Wanderschaft auf Erden beendigt, während die philosophische
«Bewegung» eine Bewegung an Ort ist, da der Mensch seine «Aufmerksamkeit»

auf das Höhere richtet und die «Tendenzen» danach zum Ausdruck
bringt. Das der Erhörung bedürftige Gebet ist der Ausdruck dafür, daß
Geschichte und Zeit ernst genommen werden, während in der philosophischen
«Kehre» der schon vollkommene ewige Nous zu sich selber kommt und die
Zeit keine Rolle spielt.

5. Während die philosophische Hierarchie von einer sich steigernden
Vollkommenheit lebt, in der die immer höher gelegenen «Stationen» die
Verbindungsstelle verschiedener Wesen sind (gute Seele, Nous, das «Eine»),
kennt die christliche Bekehrungslehre die Entfaltungsgeschichte des christlichen

Menschen, in der der Christ, der sich einmal vom Heidentum zum christlichen

Glauben «bekehrt» hat, einen geistlichen Weg beschreitet, auf dem, wie
vor allem Clemens und Origenes deutlich machen, in der Öffnung gegenüber
der geistlich verstandenen Bibel eine moralische Reinigung des Menschen
eintritt. Die «Bekehrung» ist dann kein einmaliger, sondern ein kontinuierlicher

Akt des christlichen Lebens, der auf die Vollendung im Himmel
hinweist. Der die Bekehrung vollziehende Christ (der éin0TpeirnKÔç) ist dann
der Exponent der Tatsache, daß das Christentum viel geeigneter ist, zu einem
besseren Leben zu führen, als die philosophischen Lehren.

Überblickt man diese fünf Punkte, so kann man nicht umhin, Aubin in
seiner Meinung zuzustimmen, daß der christliche Charakter der Bekehrung
bei den Vätern hinreichend bewahrt worden ist. Man kann zwar die Frage
nicht unterdrücken, ob der Gedanke vom Weg der christlichen Seele in den
Himmel, der im Hebräerbrief des Neuen Testamentes angelegt scheint, noch
der ursprünglichen Botschaft vom hereinbrechenden Reich Gottes entspricht.
Aber es wäre eine falsche systematische Entgegensetzung, die eschatologi-
sche Hinwendung Gottes zum Menschen mit der geistlichen Wanderschaft
des christlichen Menschen, die in beständigen «Hinwendungen» zum Herrn
besteht und ohne Aussicht auf die persönliche Vollendung im Himmel (Hebr.
12, 23) nicht gedacht werden kann, zu kontrastieren.

Zum Schluß muß aber noch auf eine andere Tatsache hingewiesen werden.
Aubin zitiert Porphyrius, der behauptete, Plotin sei in Alexandria mit
indischen Gedanken in Berührung gekommen (Vit. Plot. III; S. 176). Aubin
streitet nicht ab, daß Plotin vom Buddhismus hätte beeinflußt sein können.
Es ist der indischen Geistigkeit von heute vorbehalten, für eine Universalreligion

zu werben, in der jeder seinen religiösen Standpunkt behalten und
seine eigene Religion als Stufe zur Höherentwicklung der eigenen religiösen
Existenz betrachten darf. Wie soll es da noch eine «Bekehrung» geben können

und dürfen? Wer heute dafür Augen bekommt, wie die «Universalreligion»

mehr und mehr an Boden gewinnt, wie jeder von seinem Standort



68 Rezensionen

aus den anderen zu «verstehen» sucht und in offenem «Gespräch» immer tiefer

in die religiöse Gedanken- und Gefühlswelt des andern einzudringen sucht,
wie ein universales Ermöglichen aller religiösen Lebensäußerungen auf dem
Wege zum letzten Ziel der Gottheit zum bequemen Ruhekissen wird1, der
muß sich fragen, ob heute nicht die Stunde Plotins aufs neue gekommen ist :

jeder kann an dem Ort der Kreisperipherie beharren, an dem er sich gerade
befindet, immer in der Bewegung um die eine Gottheit und so um sich selber

Die große und entscheidende Frage an die praktische Theologie von heute
ist dann aber die : wie können die Kirchen im 20. Jahrhundert von der großen
Kehrtwendung Gottes zum Menschen so vollmächtig Zeugnis ablegen, daß
Köpfe und Herzen der Heiden und Christen sich diesem einen Gott und Vater
Jesu Christi zuwenden und der religiöse Snobismus und die Scheinerlösungslehren

der Welt darob verblassen müssen? Werner Bieder, Basel

Anselme de Cantorbéky, Pourquoi Dieu s'est fait homme. Texte latin,
introduction, bibliographie, traduction et notes par René Roques. Sources
chrétiennes, 91. Paris, Les éditions du Cerf, 1963. 532 S. Fr. 33.-.
Nach der Publikation des Standardwerks, das F. S. Schmitt mit der

Herausgabe von Anselms Hauptwerken und Briefen geschaffen hat, ließ sich
kaum erwarten, daß eine weitere Textedition einen derart bedeutenden
Beitrag zur Anselm-Forschung bieten könnte wie das vor kurzem erschienene
Buch von R. Roques, Professor an der Pariser Ecole des hautes études.

Einleitend erklärt der Herausgeber, daß er sich mit seiner Einführung und
seinem Kommentar die Aufgabe eines Historikers stelle, also vor allem
darlegen wolle, unter was für zeitgeschichtlichen Bedingungen Anselm seinen
Traktat über die Erlösungslehre konzipiert habe. Diesem programmatischen
Vorsatz folgt Roques in luciden Ausführungen. An eine prägnante Lebensskizze

schließt ein Charakterbild an. Roques zeichnet eine spekulative
Menschennatur, die bei allem Bedürfnis nach Ruhe und Meditation, aller
Sensibilität, Herzensgüte und Nachgiebigkeit sich dennoch im Bereich der
Aktion (im englischen Investiturstreit gegen zwei Könige) durchsetzt. Die
feste Haltung entspringt eben dem unbeugsamen Gehorsam gegenüber den
beiden Päpsten Urban II. und Paschalis II. In Anselms disparatem Charakter

vereinten sich die Gegensätze dank seinem Ringen um eine innere Nachfolge

Christi, so daß er sich in Spannungen und Entscheidungen des Tages-
kampfes nicht aufrieb, vielmehr mit Abstand und Überlegenheit die
Situationen reifen ließ, mit den Worten Roques: «Anselme a réussi parce qu'il sut
être un mystique» (S. 39).

In den Fragen der Datierung und Textüberlieferung schließt sich der Autor
zustimmend F. S. Schmitt an. Wie dieser weist er die Hypothese von
Druwé, es bestehe ein erster Entwurf von Cur Deus homo, ab, ebenso die

1 «In ihrer Vorurteilslosigkeit umfängt die Universal-Religion mit ihren
weiten Armen Wilde und zivilisierte Menschen, Heilige und Sünder,
Philosophen und naive Gotteskinder, aktive und kontemplative Menschen»:
Swami Nikhilananda, Der Hinduismus. Seine Bedeutung für die Befreiung
des Geistes, Weltperspektiven, 4 (1958), S. 188.



Rezensionen 69

Behauptung, Anselm habe selber seine Schrift in unvollendeter Gestalt
transskribieren lassen. Dagegen hebt er in eigener Weise die Rolle des

Lieblingsschülers Boso hervor, ja er vermutet dessen reale Mitarbeit am Glaubensgespräch.

Mit Meisterhand werden in Kap. 2 und 3 (S. 47-190) die Probleme
der Zielsetzung des Dialoges, der Gesprächspartner, der Methode und des

Beweisganges aufgenommen. Aus der Fragestellung selber: warum Gott
Mensch wurde - wir müssen hinzudenken: obwohl Gott das Menschengeschlecht

auf andere Weise hätte erretten können -, ergibt sich Anselms
Aufgabe, die Wahl des Erlösungsweges zu «rechtfertigen». Er unternimmt
dies den Gläubigen zur Freude, den Ungläubigen zur Antwort auf ihre
Einwendungen. Auf ein und dieselbe Person bezogen, drückt Roques dies aus:
«Anselme transformera le chrétien en apologète.» Den Diskussionspartner,
den Infldelis, umschreibt Roques unseres Ermessens aufs trefflichste : er sei
«der Nichtchrist, der einen Glauben hat» (S. 91). Nach Roques Überzeugung
ist er nämlich entweder Jude, wie dies schon G. van der Plaas 1929/30 in
einem historischen Abriß dargelegt hat (Divus Thomas, 7-8), oder er ist
Paganus Muslim. Daß diese Gleichsetzung einen weiten historischen Aspekt
eröffnet, liegt auf der Hand. Sie erfordert nach unserer Ansicht eingehende
Nachforschungen, nicht nur anhand der späteren christlich-islamischen
Polemik, wie es Roques versucht hat, sondern in der ganzen Vor- und
Zeitgeschichte.

Anselms Eintreten auf eine rein rationale Beweisführung nennt Roques
eine Kühnheit (témérité, S. 186), findet aber darin die unerläßliche Bedingung,
um überhaupt Ungläubige mit einem Glaubensinhalt zu konfrontieren, der
ihnen als unvernünftig widerstrebt. Wichtig ist Roques' Feststellung, daß ein
Konvenienzgrund, sobald er sich auf Gott beziehe, denselben Grad der
Beweiskraft besitze wie ein zwingender Beweisgrund, und also beide austauschbar

seien (S. 82). Der Gang der Diskussion ist, wie er formuliert, der Versuch,
von einem Gebiet der Verständigung (terrain d'entente), einer gemeinsamen
axiomatischen Basis, Folgerungen abzuleiten, um - nach völliger Abstrahierung

von Christi Dasein - die Streitfrage zu lösen. Konkret gesprochen
besteht diese Basis nach Roques Urteil in übereinstimmenden Teilaspekten des

jüdischen, christlichen und mohammedanischen Glaubens, wobei Anselm die
ausgeschiedene christliche Wahrheit auf rationalem Wege «wiederzuent-
decken» suche.

Die Tragweite der zwingenden Beweise (rationes necessariae) sollte nicht
überschätzt werden, 1. weil Anselm selber in echter Bescheidenheit ablehne,
er vermöge endgültige Gründe aufzufinden, 2. weil die implizierten Begriffe
von Gottes Allmacht, Willen und der Notwendigkeit seines Wollens und
Handelns in ihrer metaphysischen Geltung keineswegs abgeklärt seien, 3. nach
Anselm das Glaubensmysterium an sich in seiner « Schönheit » und seinem
transzendenten Sinn alle Begriffsbestimmungen übersteige. So beginnt,
unter konkreten Voraussetzungen, ein streng logisches Beweisverfahren über
die notwendigen und zureichenden Vorbedingungen für die gottgewollte
Seligkeit der Menschen. Diese «démarche anselmienne», so konstatiert
Roques nachdrücklich, «va donc de la foi à la foi par l'intelligence». Nach einer
Reihe von sechs Einwürfen steht die Diskussion noch am gleichen Punkt wie



70 Rezensionen

zu Beginn. Darauf, nach der einschneidenden Verabredung über die Methode
und die gemeinsame Glaubensgrundlage, entwickelt Anselm das Verhältnis
von Gott und Gottes Ehre zu den Menschen und deren Sünde, um zuerst
daraus die Unerläßlichkeit, dann die Unmöglichkeit einer menschlichen
Satisfaktion zu folgern. Roques betont, daß Gott nach Anselm keiner
Notwendigkeit unterliege, wenn er den sündigen Menschen retten wolle, denn die
Erlösungsgnade beruhe schon auf der Schöpfungsgnade.

In subtiler Art, geradezu in einem theologischen Exkurs, geht Roques auf
Anselms Darlegungen über die ontologische Struktur des Gottmenschen und
die speziellen Modalitäten der Inkarnation ein. Ebenso bespricht er die
Erörterungen über die Freiwilligkeit und Notwendigkeit des Erlösertodes und
über die Übertragung von Christi Verdienst auf die Menschheit. Dagegen sieht
Roques seine Aufgabe nicht darin, Anselms Auffassungen mit denjenigen
seiner vielen späteren Kritiker zu vergleichen. Er beschränkt sich auf eine

knappe abschließende Würdigung von Cur Deus homo. Zur Neuheit der
Methode bemerkt er, daß Anselm für beide Unterredenden ein und dasselbe

Objekt wähle: einen bestimmten Glaubensinhalt, und ebenso beiden eine
und dieselbe Frage vorlege : dessen Rationalität. In diesem Vorgehen kann er
keinesfalls eine «Bekehrungstaktik» sehen, sondern er erkennt darin das

legitime Bestreben, einen Glaubensgehalt in seinem inneren Konnex zu
verstehen.

Das zusammenfassende Urteil ist zunächst nicht neuartig. Als positiver
Beitrag zur Entwicklung des Inkarnationsdogmas gilt Roques der Verzicht
auf die Rolle des Satans (wie J. Rivière und vielen andern) ; als negativ
erscheint die allzu «juridische und mechanische» Darlegung der Lehre. Roques
geht in seiner Kritik aber so weit, von Anselms «teilweisem Scheitern»
(échec partiel, S. 190) zu reden. So fragt er sich zum Schluß, ob Anselm
nicht das Opfer seiner eigenen Voraussetzungen geworden sein könnte, so

nämlich, daß er durch die isolierte Fragestellung seiner Gegner sich zu einer
ebenfalls isolierten Lösung treiben ließ und dabei den Gesamtzusammenhang
des Glaubensmysteriums nicht mehr voll umfaßte.

Die Textedition beruht in der Wiedergabe des lateinischen Originals
durchweg auf F. S. Schmitt. Die französische Übersetzung von Roques
verdient jedes Lob, denn sie paßt sich den lateinischen Wendungen an, soweit
diese einer Gedankenführung dienen, und läßt trotzdem nichts an der lebendigen

clarté der französischen Sprache vermissen. Dank Schmitts Vorarbeit
konnten die Anmerkungen auf Hinweise sachlicher Natur begrenzt werden.
Sie bringen Textstellen aus anderen Schriften Anselms oder historische
Zusammenhänge, vor allem auch manche hilfreiche Erklärung zum Beweisgang.
Die Bibliographie ist ebenso reich wie präzis ; man vermißt allenfalls, jedoch
wohl mehr mit Bedauern als mit Recht, die ehrwürdige, mehr als hundertjährige

Anselm-Biographie von Friedr. Rud. Hasse. Julia Oauß, Basel

Emil Bbunnbe, Wahrheit als Begegnung, 2., durch einen ersten Teil erweiterte

Auflage. Zürich, Zwingli-Verlag, 1963. 198 S. Fr. 23.-.
Es handelt sich einesteils um unveränderte Wiedergabe des 1938 im

Furche-Verlag erschienenen Buches, dem Brunners Olaus-Petri-Vorlesungen



Rezensionen 71

von 1937 über das christliche WahrheitsVerständnis zugrunde lagen, dessen

Vorzüglichkeit und Wichtigkeit kürzlich noch von Helmut Gollwitzer
hervorgehoben worden ist1.

Wahrheit liegt grundsätzlich weder im objektiv Faßbaren noch im
subjektiv Realisierbaren, sondern im Kommen Gottes zum Menschen (Joh. 1, 17)
und der so gestifteten Begegnung zwischen Gott und Mensch, Mensch imd
Gott, Mensch und Mensch. Brunner unternimmt es, dieses
Wahrheitsverständnis als die «Grundkategorie der Bibel» überhaupt (S. 102) aufzuzeigen

und in umfassender Weise christliche Lehre sowie christliches Leben
daran zu messen — sie entsprechend zu interpretieren bzw. zu kritisieren.

Die Neuauflage ist um einen einführenden Ersten Teil, Das christliche
Wahrheitsverständnis im Verhältnis zum philosophisch-wissenschaftlichen
(S. 11-64), erweitert worden. Brunner erörtert hier die Bedeutung des christlichen

(christologisch-theanthropologischen) Wahrheitsverständnisses «für
das Wahrheitsproblem überhaupt» (S. 9), um nachzuweisen, daß nur ein
falsches theologisches Wahrheitsverständnis (das mit Dogmen die Wirklichkeit

verschließt) und ein vermessenes philosophisches und wissenschaftliches
Wahrheitsverständnis (das Wirklichkeitserkenntnisse je zu der Wahrheit
verabsolutiert) gegeneinander stehen, während rechte «christologische
Anthropologie» (S. 43) naturwissenschaftlichen Objektivismus und philosophischen

Subjektivismus integriert - relativiert und freisetzt. Insbesondere
verficht E. Brunner Fug und Recht einer «christlichen Philosophie» (S. 53ff.)
als eines Denkens, das nicht den Weg von Gott zum Menschen in
umgekehrter und nach christlicher Erkenntnis unmöglicher Folge zu finden
versucht, das vielmehr unter der Voraussetzung der vertikal zukommenden
Wahrheit nunmehr horizontal die geistige Welt (z. B. Sprache, Recht)
durchdenkt.

Wie lobend E. Brunner (m. E. zu Recht) eine ganze Kette von Zeugen
solcher Philosophie, die auf dem Grunde der christlichen Wahrheitserkenntnis

denkt, aus Vergangenheit und Gegenwart benennt, so hart geht er ins
Gericht mit der zeitgenössischen Theologie, die «Wahrheit als Begegnung»
verkenne (S. 45ff.). Barth muß für einen extremen Objektivismus und
Bultmann für den entsprechenden Subjektivismus einstehen, wobei Brunner vom
Boden sachlicher Kritik ins Schematisieren und galliges Persönlichwerden
gleitet und besagten Autoren empfindlich Unrecht tut. - Ich weiß nicht, ob
es Brunner zu denken gibt, wenn ein Schüler Barths sein WahrheitsVerständnis,

indem dieses streng an Joh. 1, 17 orientiert bleiben will, rundheraus
bejaht und darauf hinweist, daß Barths gesamte Theologie doxologisch, und
das heißt Antwort auf Gottes Begegnung mit dem Menschen, Zeugnis von
der «Wahrheit als Begegnung» ist. Hat jemand dies etwa bei Barths Er-
wählungslehre nicht erkannt, auch nicht realisiert, wie die Bände IV, 1

und IV, 2 der Kirchl. Dogmatik in ihrer Folge und ihrem Miteinander eben
«Wahrheit als Begegnung» bezeichnen, so sollte auf Grund von IV, 3 sowie
von Barths Taufverständnis von «Objektivismus» nicht die Rede sein können.

Durch Brunners ganzes Buch zieht sich ein Ringen, auch «Lehre» zu

1 H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes (1963), S. 145.



72 Rezensionen

ihrem Recht kommen zu lassen (bes. S. 130-173). Heißt es schließlich
anerkennend: «Eine Gemeinde, in der viel lebendiges Gebet und viel herzliche
Bruderliebe vorhanden ist, kann viel Lehre verdauen» (S. 178f.) - so sollte
auch E. Brunner bei Barth mehr «Lehre verdauen können», um der Wahrheit
von Joh. 1, 17 willen. Sieht er sich selbst mehr geschickt zu seiner ersten
gegenüber «jener zweiten (Lehr-)Aufgabe» (S. 119), nämlich auf den
«abgrundtiefen Unterschied zwischen dem personalen Glauben... und einem
Credo-credo-Glauben» (S. 118) bzw. auf die Fundamentalität des ersteren
hinzuweisen, so dürfte das dann zur Begegnung, inter fratres in ecclesia,
gereichen und der Wahrheit dienlich sein. Jürgen Fangmeier, Basel

Hebmann Diem, Theologie als kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur
Einübung ihrer Probleme. 3. Die Kirche und ihre Praxis. München, Chr.
Kaiser Verlag, 1963. 344 S. Sfr. 26.-.
Mit dem 1. Band des Werkes (1951) hatte der damalige Ebersbacher

Pfarrer eine theologische Enzyklopädie aus der Sicht und Verantwortung
des Gemeindepfarrers vorgelegt. Der 3. Band schreitet jenen Weg von der
Gemeindepraxis in die «kirchliche Wissenschaft» gleichsam zurück, indem
der Verfasser, nunmehr als ord. Professor für systematische (und zeitweilig
praktische) Theologie, Theologie als kirchliche Wissenschaft mit der «Kirche
und ihrer Praxis» befaßt sein läßt. Auch bezüglich des 2. Bandes, «Dog-
matik» (1955), der in dieser Zeitschrift, 15 (1959), S. 56f., zusammen mit
dem 1. angezeigt und empfohlen wurde, ist geurteilt worden, er lasse sich
vielleicht am meisten als Lehrbuch der praktischen Theologie empfehlen,
indem hier der Prediger angeleitet werde, als Exeget und Systematiker die
Kluft zwischen Exegese und Systematik zu überwinden - sie eben als
Prediger zu überwinden1. Andrerseits ist auch der 3. und letzte Band nicht ein
«Lehrbuch der praktischen Theologie im üblichen Sinn» (S. 7), indem er
nicht eilig zur Praxis drängt, den beschwerlichen «exegetischen und dogmatischen

Anmarschweg über die Christologie und Pneumatologie zur Ekklesio-
logie» nicht erspart (ib.), weil sich nun einmal nicht verantwortlich zur
Praxis der Kirche reden läßt, wenn man sich nicht verantwortlich Rechenschaft

darüber abgelegt hat, wie die Kirche, im Verhältnis zu ihrem Herrn,
zu verstehen ist. Die Anlage des Buches ist auch nicht die, daß Diem seine

theologische Anschauimg breit ins Zentrum stellte. Vielmehr mutet er sich
und dem Leser ein manchmal mühsames Pfaden durch den Wald
katholischer, katholisierender und schwärmerischer Theologie und Praxis zu. Die
raumfüllende harte Auseinandersetzung mit dem Katholizismus sollte auch
im gegenwärtigen Zeitpunkt nicht befremden; sie richtet sich vor allem gegen
Kryptokatholisches in der evangelischen Kirche, dessen Vertreter im
Gespräch zwischen den Konfessionen zwar die bequemeren, aber gewiß nicht
die fruchtbareren Partner sind, verglichen mit Diem und seinem unbestechlichen

Kurs.
Diem bestimmt die Kirche als «die Versammlung des Dreieinigen Gottes,

die (in «Kontinuität mit der atl. Bundesgemeinde», S. 16) in Jesus Christus

1 W. Matthias, Theol. Lit. Zt. 83 (1958), S. 561ff.



Rezensionen 73

durch den Heiligen Geist2 geschieht» (S. 68). Daß «nur der Christus extra nos
zugleich der Christus in nobis ist», bezeichnet «das grundlegende Strukturelement

der Kirche» (S. 54).
Ihr Gottesdienst (§ 4) ist «Dienst Gottes an uns» (S. 75) - «Selbstmitteilung

des Christus praesens an seine Gemeinde durch die verschiedenen Weisen der
Verkündigung, in denen Christus... den äpiccagö? seines Leibes, der
Gemeinde, und dadurch auch der einzelnen Glieder bewirkt» (S. 84). Er ist
somit nicht «Kult» (cf. § 5: Kritik der «Klerikalisierung und Sakramentali-
sierung des Gottesdienstes»). Der Begriff des «Sakraments» empfiehlt sich
auch nicht für Taufe und Abendmahl (§ 6). Die Taufe (§ 7) ist «Wortzeichen»
(nach Brenz; S. 139), einstehend für das «extra nos - pro nobis» (S. 136),
«eine Weise des Sich-selbst-Vergegenwärtigens Christi sui generis» (S. 143 A.),
als solche jenseits der Alternative effektiv oder noetisch (S. 141). Ausgehend
von Barths Taufschrift von 1943 stellt Diem die Weiche anders als nachher
Barth und hält die Kindertaufe für doch theologisch möglich, indem «die

an der Taufe orientierte Predigt» entscheidend ist und nicht, «ob in ihr
auf das Zeichen der Taufe zurückgewiesen oder vorverwiesen wird» (S. 154).
Barths wichtiger Aspekt der Ethik der Versöhnung3 kommt so freilich für die
Taufe in Wegfall. In festem Zusammenhang mit der Taufe ist die Predigt
(§ 8) Ausrufung der Gottesherrschaft (S. 168), ein Geschehen, das zu dem
bei irlr|puj{>f|vai dazugehört (Luk. 24, 46ff. ; S. 171), durch das mit Gewißheit
Gemeinde entsteht (S. 197), wie denn auch der Text «durch sein Kerygma
die Situation schafft, in der es zum Hören kommen kann» (sic; S. 193).
Dieser Paragraph vermag Freude am Predigtdienst zu entfachen! Die Predigt

geht auf das Abendmahl (§ 9) zu «als auf ihr Amen: ,Es steht fest und es

gilt'» (S. 205). Das Abendmahl ist so «zugleich das göttliche ,Ja' zur Predigt
und das menschliche ,Amen' auf dieselbe» (S. 216) - was für die Abendmahlsordnung

sehr praktische Konsequenzen hat (S. 223ff., bes. 231). Die
Realpräsenz Christi ist «Personalpräsenz» (S. 215A.). - Paragraph 10 behandelt,
auf sorgfältige Exegese gestützt, die Absolution. Sie ist nach dem N. T.
«kein reglementierter Ritus, sondern ein geistliches Geschehen» (S. 236);
«in der Verkündigung und durch sie» geschieht das «Binden und Lösen»
(S. 238). Mutuum colloquium et consolatio fratrum als Gestalt von Beichte
und Absolution erwächst füglich aus der Predigt und führt in die Gemeinschaft

der begnadigten Sünder hinein, was der Verfasser im
liturgischsakramentalen Beichtinstitut beides nicht gewährleistet sieht.

Bezüglich des Amtes der Kirche (§ 11) hat sich Diem besonders mit der
neueren katholischen Exegese des N. T. und der sie sekundierenden (anti-
lukanischen...) protestantischen auseinanderzusetzen. Das kirchliche Handeln

vollzieht sich durchaus «im Amt», d. h. «durch einzelne Menschen,
welche das Evangelium als ein verbum externum bezeugen» (S. 262); cf.

2 Der die «Wirklichkeit des gegenwärtigen Christus» ist (S. 66).
3 Der sich sehr wohl mit demjenigen der Verkündigung, nicht aber mit

der Unmündigentaufe verbinden läßt; cf. Barths Satz «Wir können Gott
nicht anders danken als damit, daß wir empfangen, was er uns gegeben hat»
(Diem, S. 204); cf. u. zu § 9.



74 Rezensionen

Conf. Aug. V, wo aber an den Vollzug, nicht an Institutionalisierung dieses
Dienstes gedacht ist (S. 259). Erbe der apostolischen Autorität ist der neu-
testamentliche Kanon (S. 265). Das «allgemeine Priestertum» aber hebt das

«Vorangehen» im kirchlichen Dienst nicht auf, wie es denn nach Jes. 61, 6 in
1. Petr. 2, 9 in Sonderheit als Zeugendienst gegenüber der Welt zu verstehen
ist (S. 273). Ordination ist jedoch nicht als spezielle Gnadenübermittlung
anzusehen (S. 296A.), «die Ausübung des Lehramtes in der Kirche nur in
dem gemeinsamen Bemühen von theologischen Lehrern, Predigern und
Gemeinden um das consentire de doctrina evangelii» möglich (S. 304), die
äußere Ordnung der Kirche daran zu messen, ob «der Herrschaft dessen, der
allein ihr Herr sein kann... Raum gegeben wird» (nach Barth; S. 313f.).
Das «Wort von der Versöhnung» (2. Kor. 5, 19) ist Grund und Richtmaß
«allen Rechtes und aller Ordnung in der Kirche» (S. 317; § 12), Ordnung in
der Kirche also «Antwort auf gehörte Verkündigung und Bekenntnis zu dem
von ihr proklamierten Recht Gottes» (S. 333). Diem gewinnt von daher in
concreto die Vorstellung von einer seelsorgerlichen Kirchenleitung,
insbesondere einem erneuerten Dienst der Visitatoren (S. 336). Es klingt heute
beinahe neu, aber nichtsdestoweniger gut: «Die Kirche kann nicht kraft
Gesetzes geordnet werden, sondern immer nur in der Begegnung von Person
zu Person, wo der eine dem andern als cruvepYOç xrjç xaP<*ç (2. Kor. 1, 24)
mit dem Zeugnis und Bekenntnis des Glaubens als Weisung, Ermahnung
und Tröstung gegenübertritt und vorangeht» (S. 340f.).

Das von Diem durchgehaltene Gefälle von substantieller theologischer
Besinnung zu luzider Weisung für die Praxis, von dem wir hier kaum einen
Eindruck vermitteln konnten, stellt vieles heutige allzu praktische Laborieren
in seiner Illegitimität de iure und in seiner Dürftigkeit de facto bloß.

In der Polemik werden die Konsequenzen des gegnerischen Standpunktes
vielleicht manchmal überspitzt, z. B. S. 296A. (Zerstörung der Einheit von
Leib, Seele und Geist bei Betonung der Leibhaftigkeit des Sakramentalen -
vielleicht); S. 247ff. (Privatisierung des Glaubens als Konsequenz des

Beichtinstituts - doch nicht unbedingt). S. 252f. fällt m. E. gegenüber der
Gesamtlage etwas ab. Wie sind S. 312 die beiden letzten Sätze des 1.

Abschnitts zu verstehen? Bei der jetzigen Satzverbindung («Es blieben dann
immer noch...») wirken sie zynisch, was kaum intendiert ist. Zu erwähnen
bleibt noch, daß die Katechetik direkt gar nicht zur Sprache kommt.

Dies Buch wird aber jeder fragende Theologe mit wesentlichem Gewinn
lesen ; der anderweitig festgelegte sollte sich ihm nicht weniger stellen.

Jürgen Fangmeier, Basel

Abthub Rich, Glaube in politischer Entscheidung. Beiträge zur Ethik des

Politischen. Zürich & Stuttgart, Zwingli Verlag, 1962. 208 S. Fr. 18.50.

Der Band vereinigt 8 Aufsätze des Verfassers aus den Jahren 1958-1961,
von denen der größere Teil bisher zerstreut zugänglich war. Mit den
Problemkreisen Glaube und Unglaube, Volkskirche, Marx und Marxismus,
Technik, gesellschaftliche Institutionen, Staat und Politik, Demokratie,
europäische Integration erwartet den Leser ein gewissenschärfendes
Exerzitium in politischer Ethik. Hervorgehoben seien die schlichte und prägnante



Rezensionen 75

Sprache, klare und klärende Gedankenführung, umfassende
Literaturverarbeitung (besonders der soziologischen und politischen) und umsichtiges
Urteil, feste biblisch-theologische Orientierung und der Geist ernster wie
krampfloser Verantwortung. Man liest keinen der Beiträge ohne Gewinn,
auch wenn man dem Verfasser nicht in allen Urteilen beipflichten kann (cf.
u.). Bemerkenswerte Grundthese des ganzen Zyklus ist diejenige vom Un-
geniigen des Ordnungsaspektes in der christlichen Ethik des Politischen,
positiv von dem der christlichen Hoffnung und dem zwischenzeitlichen Noch-
nicht entsprechenden, den modernen Totalitarismus mit seinem Begriff von
Revolution und Ordnung anfechtenden Revolutionären (Gesichtspunkt der
«Ordnungsveränderung», S. 7; «revolutionärer Realismus», S. 179; «revolutionäre

Menschlichkeit», S. 96).
Fraglich sind mir in Richs Darlegungen 2 Punkte.
1. Ich würde weniger als der Verfasser riskieren, gebotene «Kirche für das

Volk» und vorhandene «Volkskirche» in eins zu setzen (II. Aufsatz), und
würde Veränderungen der institutionellen Gestalt der Kirche nicht für so

abwegig und unnütz halten wie Rieh. Die «relativ bessere Ordnung», die im
Politischen anzustreben ist (S. 96), ist auch der Ekklesia billig; das «Handhaben

konkreter institutioneller Ordnung bzw. Ordnungsveränderung», wie
sie sich «christlich verantworten läßt» (S. 131), betrifft nicht zuletzt die
Gestalt der Gemeinde, auch ihre Taufordnung1. Weltverhältnis und eigene
Gestalt der Kirche lassen sich nicht beliebig trennen. - Kaum richtig ist, daß
in Sachen ostdeutscher Jugendweihe ein «sentimentaler Pubertätsritus» der
Kommunisten erst durch sture Haltung der Kirche «quasi-religiöse Bedeutung»

erhalten hätte (S. 53). Die Kirche in Ostdeutschland wäre heilfroh
gewesen, wäre es nur um Sentiment und Welt gegangen statt um einen nach
Intention und Inhalt von vornherein widerchristlichen Stoß. Es fragt sich
höchstens, ob die Kirche vielleicht hätte erreichen können, daß das
Unternehmen entmythisiert, die säkularistisch-mythische Weihehandlung in einen
rein säkularen Akt gewandelt worden wäre. Das hätte einen unschätzbaren
Dienst am Staat und am Volk bedeutet. Gelang er nicht, so ließ sich der
status confessionis nicht umgehen, auch nicht durch Erfüllung der Gebote
von Matth. 25 ersetzen (Rich, S. 53) ; ersetzen nicht, sondern vielmehr
bekräftigen.

2. Betreffs des Staates betont Rieh, daß das N. T. nur Paränese bez. des

Staates, nicht aber eine Lehre vom Staat biete (VI. und VII. Aufsatz). Nun
enthalten aber paränetische Zusammenhänge durchaus Lehrsubstanz. Und
Befassung mit dieser Lehrsubstanz muß nicht Verrat an der Paränese (also
keineswegs «unexistentiell») sein. Beide Elemente gehören vielmehr unlöslich
zusammen. Schließlich ist es auch eine (gewollt unmetaphysische, gleich
wieder metaphysische) Staatslehre, wenn Rieh die nur «menschlich-weltliche
Dimensionalität des Staates» verficht (S. 151), den Staat «einfach Welt,
Menschenweit » sein läßt (S. 161). Richs Vorstellungen von rechter Staatlichkeit

und von rechtem politischem Engagement der Christen sind m. E. in
Ordnung. Aber gründet nicht die Berufung des Staates zur Menschlichkeit

1 E. Brunner, Wahrheit als Begegnung (19632), VI. Kap., Abschn. 5.



76 Rezensionen

eigentlicher und kräftiger in seiner Christus-Gebundenheit als darin, daß er
«einfach Welt» sei (ganz Welt ja, aber nicht einfach Welt)? Und würde der
Verfasser in staatsbürgerlicher Erziehung mit seiner These, der Staat sei

«einfach Welt», erreichen, was er erreichen will und soll? Schuldet er nicht
dem zu Mahnenden und zu Unterrichtenden den Hinweis, daß nach dem
N. T. der Staat, zwar ganz Welt, aber nicht einfach Welt und darum ernster
zu nehmen und kritischer ernst zu nehmen ist als «einfach Welt»?

Wenn diese beiden kritischen Hinweise trotz dürftiger Skizzenhaftigkeit
relativ stark raumfüllend gewesen sind, so sollten sie gerade für dankbare
Zustimmung im ganzen frei machen. Richs Buch verdient als lehrreiches
und Verantwortung weckendes allgemeine Beachtung2.

Jürgen Fangmeier, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschrietenschatt

Schweiz. The Ecumenical Review 16, 1 (1963): R. Mehl, The Ecumenical
Situation (1-13); A. C. Outler, From Disputation to Dialogue (14—23);
V. Borovoy & C. Welch, The Meaning of Catholocity (26-42); L. Vischer,
Report on Second Vatican Council (43-59); K. v. Bismarck, What is the
Function of the Church in the New Societies (60-69) ; J. Kotto, The Church's
Responsibility in the New Societies (70-80). Evangelisches Missions-Magazin
107, 3 (1963): F. Raaflaub, Freiheit und Einheit in Christus. Zur 2.

allafrikanischen Kirchenkonferenz (96—105); W. Bieder, Der afrikanische
Theologiestudent als Frage an Kirche und Theologie in Europa (106-121).
Internationale kirchliche Zeitschrift 53, 4 (1963) : B. A. van Kleef, Dominicus Maria
Varlet, III (193-225). Judaica 19, 4 (1963): E. Beyreuther, Zinzendorf und
das Judentum (193-246). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 119, 23

(1963): R. Bohren, Unsere Predigt und die moderne Kunst (354-359). 24:
K. Lüthi, Die Dogmatik von Martin Werner (370-375). 25: E. Anderegg,
Das Glaubensproblem des Depressiven (386-389). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 19, 4 (1963): La Congrégation de la Propagation de la Foi
face à la politique internationale (241-271); N. Kowalsky, Il testamento di
Möns. Ingoli, primo segretario délia Sacra Congregatio «de Propaganda
Fide» (272-283). Reformatio 12, 11/12 (1963): E. Brunner, Autobiographische

Skizze (630-646) ; R. Olgiati, Die historische und politische Mission des

Rotkreuzgedankens (647-658) ; A. Köberle, Die konfessionelle Ausprägung
des christlichen Ethos (658-673); A. J. Michailowsky, Der «Westen» und das
christl. Rußland, heute und morgen (673-690). Revue de théologie et de

philosophie 13, 3 (1963): A. de Muralt, La genèse de la métaphysique (185-212);
M. Conche, Existence et culpabilité (213-226). Schweizerische Theologische

2 S. 74 Anm. 2. Zeile leg. eschatologische ; S. 97 Anm. 83 leg. Kirchenlexikon.


	Rezensionen

