Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 20 (1964)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mzszellen B7

«Haderwassers», der JHWH am Ideal seiner Gerechtigkeit maB, vor allem
auch Hiob, dessen Messung zum «Exodus aus Jahwe selbst» fithrte!2. Diese
Sicht diirfte indessen auf einer falschen Interpretation des Hiobbuches be-
ruhen. Wohl werden in der Bibel Gott Fragen, ja Vorwiirfe entgegengeschleu-
dert. Aber es sind Fragen und Vorwiirfe, die weder bei Hiob noch bei andern
Angefochtenen zum Exodus aus JHWH fiithren, sondern zum Eisodus in einen
vertieften Glauben, der zwar in der Dunkelheit zitterte, dennoch nicht von
Gott lie und von ihm nicht gelassen wurde?!3.

Ulrich Hedinger, Féllanden, Kt. Zirich

Rezensionen

JACK FINEGAN, Let my People go. A Journey through Exodus. New York and
Evanston, Harper & Row, 1963. X + 148 S., 2 Karten. $ 3.75.

Im vorliegenden Band will der Verfasser dem Leser ein Vademecum, eine
Art Handbuch zu den verschiedenen Problemen des Buches Exodus bieten;
es handelt sich also nicht um einen Kommentar im engeren Sinn des Wortes.
Wie in seinen anderen Werken, zeigt Prof. Finegan eine grofle Belesenheit,
die sich u. a. in den Anmerkungen kundtut, so dal alle seine Behauptungen,
auch wenn sie fraglich erscheinen, stark unterbaut und deswegen immer der
Diskussion wiirdig sind.

Besonders in geographischen, chronologischen und archéologischen Fra-
gen bietet das Buch einen bemerkenswerten Beitrag. So werden z. B. auf
S. 3ff. der Siedlungsraum der Vorfahren TIsraels in Agypten, auf S. 31ff. die
Probleme um Sécan (Avaris/Tanis), auf S. 49ff. die um J'ér (Nil), auf S.77{f.
die Route des Exodus bis zum Sinai behandelt; fur die letztere bekennt sich
der Verfasser aus archéologischen Grinden zur traditionellen, und verwirft
die Rekonstruktionen von Eif3feldt, Noth und Cazelles, die sich heute in der
alttestamentlichen Wissenschaft eines groen Anhangs erfreuen.

Einige chronologische IFragen werden folgendermafBen gelost. S. 16ff.
wird eine Synthese zwischen einem Aufenthalt von ca. 400 Jahren und einem,
der nur vier Generationen gedauert haben soll, versucht: nach der LXX zu
Ex. 12, 40 soll die Zahl 400 sich auch auf den Aufenthalt der Erzviter in
Kanaan beziehen, was fiir ein Verbleiben in Agypten ca. 215 Jahre iibrig 148t
(der Verfasser ist sich aber vollig bewulB3t, daB dies eine Verlegenheitslésung
darstellt). Auch werden S. 54ff. die Chronologie der dgyptischen Plagen und
S. 97ff. die der Ankunft am Sinai mit dem altorientalischen Kultusjahr in
Verbindung gesetzt.

Ein Mangel des Werkes erscheint auf literarkritischem und iiberlieferungs-
geschichtlichem Gebiet. So erleben wir auf S. 47ff. eine nicht allzu uber-

liche Theologen wie P. Tillich und K. Barth vor einer Kreaturvergétterung

des Menschen Jesus warnen, so tun sie das in einem andern Sinn als Bloch.
13 Zur Wirdigung und Auseinandersetzung mit E. Bloch vgl. auch U.

Hedinger, Unsere Zukunft, Theologische Studien, 70 (1963), S. 37ff.



58 Rezenstonen

zeugende Abfertigung der Quellenhypothese und auf S. 40ff. eine aullerhalb
ihres Zusammenhangs zitierte Aussage von W. F. Albright in dieselbe Rich-
tung. Die verschiedenen iiberlieferungsgeschichtlichen Probleme und die
Sinai- und Qades$perikopen werden nicht einmal erwéhnt (vgl. die Kap. 8
und 9, wo sie zu Hause gewesen wéren).

In der Behandlung der Plagen (Kap. 3) folgt der Verfasser der Abhand-
lung von G. Hort?!, in den Statistiken iiber das Volk (S. 90ff.) den Studien
von W. M. Flinders-Petrie und G. E. Mendenhall. Besonders gut in ihrer
Zusammenfassung ist die Darstellung der altorientalischen Religionen auf
S. 103ff. und der verschiedenen Gesetzescorpora.

Theologisch ist unser Buch bescheiden, bietet aber interessante Verbin-
dungen der alten Texte mit modernen Problemen: Antisemitismus, Rassen-
diskrimination usw., fur die der Verfasser im Exodus eindrucksvolle An-
kniipfungspunkte findet.

Im groflen ganzen gesehen leistet Finegans Buch sowohl dem Nichtalt-
testamentler, der sich angesichts geographischer und archéologischer Fragen
auf dem laufenden halten muf, als auch dem Spezialisten, der aus der wohl-
durchdachten Materialiensammlung und Beweisfithrung immer wieder neue
Anregungen erhalten wird, einen guten Dienst. J. Alberto Soggin, Rom

ArrHONSE MAITLLOT & ANDRE LELIRVRE, Les Psaumes. Commentaire. 1.
Psaumes 1 & 50. Genéve, Labor et Fides, 1961. 314 S. Sfr. 19.80.

Wieder einmal kann die Beobachtung gemacht werden, daB3 der Psalter
das meist kommentierte Buch des Alten Testaments ist. Die Jahre 1961/62
brachten nicht nur die zweite Auflage des Kommentars von H.-J. Kraus und
die (leider zu wenig beachtete) Erkldrung durch N. H. Ridderbos (1. Teil,
Psalm 1-41, Kampen 1962), sondern auch — diesmal aus dem Herzen Frank-
reichs — die hier anzuzeigende Auslegung.

Zwei franzosische Pfarrer, die einst gemeinsam bei Edouard Dhorme in
Paris studiert hatten, haben sich zu diesemn Werk verbunden. Threm Lehrer
ist auch das Werk gewidmet. Dieser hat wiederum durch die Voranstellung
eines Vorwortes der Arbeit eine besondere Note gegeben.

Eine durchgehende Lektiire dieser ersten Probe einer auf Fortsetzung ein-
gestellten Psalmenerklirung vermittelt eine Fiille von Eindriicken. Uber-
legungen zu der Textbehandlung, der Ubersetzung, der Erklirungsart, der
Benutzung weiterer Literatur und schlieflich zu der zur Praxis weiterfiih-
renden Auslegung kénnten angestellt werden. Wesentlich fiir eine Beurteilung
wird aber die von den Verfassern selbst im Vorwort ausgesprochene Intention
sein. Thnen geht es einmal darum, das, was sie selbst durch die Lektiire und
das Studium der Psalmen empfangen haben, in den Dienst der Kirche zu
stellen, und zum anderen darum, die «meisterlichen» Vorlesungen ihres
Lehrers in die Praxis umzusetzen. Es sei gestattet, das Wort «magistral»
auf diese Weise wiederzugeben. Die Verfasser wollen mit ihm ein Doppeltes

1 G. Hort, Zeitschr. f. d. alttest. Wiss. 69 (1957), S. 84-103; 70 (1958), S.
48-59.



Rezensionen 59

ausdriicken: die meisterhaft gute und die lehrhaft weiterbildende Art der
Auslegung.

Diese beiden Ziele kénnen in einem hervorragenden Sinne als erreicht an-
gesehen werden. Personliche Beteiligung und das Bemiihen, stets gegen-
wartsnah zu denken und zu reden, durchziehen das ganze Buch ebenso wie
man die Beschéaftigung mit wissenschaftlichen Problemen im Hintergrund
stets verspiirt. An einigen Punkten, die auch zu Fragen Anlaf3 geben kénnen,
sei dies verdeutlicht.

Die Gegenwartsbezogenheit wird bereits bei der Ubersetzung sichtbar.
Sie ist durchweg neu, ungewohnt, fliissig zu lesen und zuweilen etwas zu
unbekiimmert, so z. B. in Ps. 23, 5: disanta basdmén : « Tu parfumes d’huile»;
Ps. 28, 4: haseb gemulam lahdm: «régle leur compte»; Ps. 35, 23: ha‘irah
wehaqisah: «réveille-Toi, saute du lit» (Ps. 44, 24 dhnlich) u. a.

Aber auch in der Auslegung werden gern und héufig moderne Wendungen
und iiberraschende Bilder gebraucht (bes. bei Ps. 37). Diese Art der Diktion
macht es den Verfassern leicht, da und dort miihelos auch Probleme aufzu-
werfen, die in einem mehr oder weniger engen Zusammenhang mit dem er-
klarten Text stehen. So werden z. B. die Fragen der Kunst und der natir-
lichen Theologie bei Ps. 19, 1-7 (S. 124f.), die des Alters der Psalmen, die
als liturgische Gesénge des ersten und zweiten Tempels verstanden werden
bei Ps. 28 (S. 178f.), und die des Antisemitismus bei Ps. 44 (S. 271) abge-
handelt.

Bei der Erorterung wissenschaftlicher Fragen, von denen manche in der
knappen und klaren Einleitung vorweggenommen werden, wird deutlich, da3
die Literatur des franzdsisch sprechenden Raumes in besonderer Weise zu
Worte kommt. An ihr kann auch die Frontstellung der Verfasser erkannt
werden. Nichtsdestoweniger werden auch die fithrenden Arbeiten deutscher
Kommentatoren beriicksichtigt, so insbesondere die Ergebnisse der For-
schungen Hermann Gunkels und Hans Schmidts (leider nur selten unter
genauer Zitierung, wie tiberhaupt die Literaturhinweise im ganzen Buch sehr
knapp gehalten sind). Die Frage nach den Gattungen der Psalmen wird zwar
nie expressis verbis gestellt, sie steht aber im Hintergrund bei der Erhellung
der Voraussetzungen und Umsténde der Lage, in der sich der Beter befindet.
Sehr hiufig wird dabei die von H. Schmidt herausgearbeitete Situation des
«Gebets des Angeklagten» angenommen.

In drei Exkursen werden z. T. sehr weitreichende theologische Fragen be-
handelt, so zu Ps. 14 die Aufnahme dieser Gedanken durch Paulus in Rém. 3,
10-12, mit der bemerkenswerten und richtigen Feststellung, daf die Aus-
weitung der Siindhaftigkeit auf die ganze Schépfung, wie sie Paulus voll-
zieht, nicht dem Sinn des Psalms entspricht. Diese ist vielmehr erst durch die
vorausgehenden Ausfiithrungen in Kap. 1, 18-32 hervorgerufen worden. Mit
Recht wird die Verbindlichkeit der im Neuen Testament geiibten Exegese
verneint. Die Erfiillung des Alten Testaments liegt nicht in der Richtigkeit
der Auslegung, wie sie im Neuen Testament geschieht, sondern in der Person
Jesus Christus.

Der zweite Exkurs zu Ps. 18 beschéftigt sich mit dem Verhéltnis von
Mythus und Geschichte in sehr grundsétzlicher Weise. Aus dem mit Recht



60 Rezensionen

ausgesprochenen Satz: «Le mythe était vécu, mais non pas dans un mystére
ou une initiation, mais dans la réalité historique, ol se démontraient ce
triomphe et cette direction de YHWH» (S. 120) wird die Berechtigung einer
doppelten Art der Exegese abgeleitet, namlich die der Typologie und die
nach der historischen Situation fragende. Diese letztere wird hinlénglich
deutlich an der vorgelegten Erklarung der Psalmen. Sie wird auch allgemein
Zustimmung finden. Nicht so deutlich ist indessen die Verwendung des Be-
griffes « Typologie». Es fehlen grundsétzliche Ausfithrungen hieriiber (S. 16f.
wendet sich nur gegen eine zu schnelle Anwendung der Typologie unter
Vernachlissigung der historischen Situation); und das, was zu verschiedenen
Psalmen da und dort gesagt wird (z. B. zu Ps. 2 [S. 32], Ps. 20 [S. 133] und
Ps. 22 [8. 145] u. a.), ergibt kein zusammenhéngendes Bild?!.

Der dritte Exkurs versucht, den Begriff «ein neues Lied» zu kléren. Er
kommt zu dem gut begriindeten Schlufl, es handle sich hierbei jedesmal
um Gesédnge, die im Rahmen der Liturgie «l’actualisation du Grand (Euvre
de Dieu, Création, Alliance, Jugement» ausdricken. DaB es sich hierbei auch
um das Ergehen eines Einzelnen handeln kann, liegt durchaus in der Linie
der alttestamentlichen Gedanken.

Vielerlei Einzelprobleme kénnten noch abgehandelt werden. Wie nicht
anders zu erwarten, wirft auch diese fortlaufende Erkldrung an verschieden-
sten Stellen Fragen auf, die je nach der Sicht des Exegeten verschieden
beantwortet werden. AbschlieBend soll nur noch auf drei Beobachtungen hin-
gewiesen werden., Wohltuend nach so mancherlei exegetischen Versuchen
fritherer Kommentatoren wirkt die weise Zuriickhaltung in der Konjektural-
kritik. Man wird den Vorschlidgen bis auf wenige Ausnahmen (z. B. bei Ps.
41, 2) gut folgen kénnen. Gleichwohl ergibt sich zumeist ein gut verstéand-
licher Text. Da, wo besondere Schwierigkeiten liegen, wird eigens darauf hin-
gewiesen und eine Erkldrung in der Auslegung versucht.

Auf rhythmische Formen wird gelegentlich Bezug genommen (z. B. bei
Ps.42/3). Sie werden aber nie ndher erlautert. Man ist deshalb auf den zwei-
ten Band gespannt.

Eine letzte Bemerkung zum Verstdndnis dessen, was unter « Eschatologie»
und «Apokalyptik» zu verstehen sei! Es ist doch sehr zu fragen, ob die auf
S. 30f. getroffene Unterscheidung (Eschatologie: «fout événement historique
qui porte en lui la promesse d’une plénitude a la fin des temps»; Apokalyptik:
«toute parole o il est question de deux ages séparés par une sorte de rupture...
rupture souvent catastrophique») den wahren Sachverhalt trifft. Aber auch
hiertiber wird wohl erst dann mehr zu erfahren sein, wenn der zweite Band
mit der Behandlung der Psalmen 96-99 vorliegt. Schon darum, aber auch
wegen der bereits geleisteten guten Erkldarungsarbeit, die der Gemeinde, wie
beabsichtigt, durch ihre niichterne Art (vgl. besonders die Erklirung zu
Ps. 45) gute Dienste zu leisten vermag, ist man auf das Erscheinen der Fort-
setzung gespannt 2. Georg Sauer, Erlangen

1 Vgl. zu dieser Frage die abgewogenen Ausfiihrungen W. Eichrodts in
Vet. Test. Suppl. 4 (1957), S. 161-180.
2 8. 149 Zeile 12: statt b) lies ¢). Zeile 6 von unten: statt Gen. 49, 25 lies



Rezensionen 61

T. A. BurrIiLL, Mysterious Revelation. An Examination of the Philosophy of
St. Mark’s Gospel. Tthaca, New York: Cornell Univ. Press, 1963. 337 p.
T. A. Burkill maintains that it is the primary duty of the exegete to

elucidate the gospel as it is and not as he thinks it ought to be. To the
author, Mark’s gospel is not an essay in scientific biography but a soterio-
logical document in which doctrinal motifs determine the portrayal of
history. The author thus seeks to grasp Mark’s particular point of view and
to identify the questions which Mark sought to answer.

Mark faced the problem that Jesus, whom Mark believed to be the Messiah,
the Son of God, was rejected by his own people. This problem the evangelist
sought to explain with the thesis that the true status of Jesus was a pre-
determined secret. Mark’s treatment of his subject is concerned with the
exposition of two central themes: “the secret fact of the messianic status of
Jesus and the mysterious meaning of the fact’; the former theme dominates
the first part of the gospel and the latter theme dominates the second part.
Burkill maintains that the doctrine of the secret is to be ascribed to the
theological ingenuity of Mark and in a supplementary section he takes issue
with V. Taylor’s view that the idea of the messianic secret was not imposed
on the records from without. The author contends that in 5:43, 7:36 and
8:26 the injunctions to silence do not constitute an integral part of the
preceding story but are appended by Mark. On the other hand, he contends
that the injunction to silence in 1:43f. is pre-Markan and it has a significance
independent of Mark’s doctrine of the secret. The author leaves us with a
problem here, for what this signfiicance might be is not discussed. Is it pos-
sible that Jesus did enjoin silence and, if so, why?

Before Peter’s confession the evangelist portrays the words and deeds
(miracles) of Jesus as esoteric demonstrations of his Messiahship but neither
the multitude nor the disciples recognize his Messiahship. As a natural
consequence of his doctrine of the secret, Mark understands Jesus’ teaching
in parables as an obscuring rather than a revealing of the message of salvation.
Burkill judges this to be a misunderstanding of Jesus’ intention. The second
main section of this gospel, 8:27 to 10:52, is primarily concerned with Jesus’
deeper instruction of his disciples regarding the meaning of his status and
office. The disciples prove incapable of grasping this reference to suffering
and death and so remain fundamentally in the same position as the general
public. The author presents an interesting discussion of the Transfiguration,
showing its key role in the gospel; this episode dramatically reveals that
Jesus is the Messiah, thus confirming Peter’s confession.

The author asserts that Mark appears to distinguish four stages in the
realization of God’s plan of salvation — preparation, Jesus’ ministry, post-
resurrection and eschatological fulfillment. However, Mark does not give a

Gen. 48, 15. — S. 150 Zeile 12: statt Segond lies seconde (?). — S. 160 Zeile 1:
streiche den asteriscus. — 8. 198: die am Rand stehende Zahl 5) ist um zwei
Zeilen tiefer zu setzen. — S. 213 Zeile 11 von unten: statt bon gotit, bon sens
lies son golt, son sens. — S. 283: die am Rand vermerkte Zahl 11) ist zu
streichen.



62 Rezenstonen

systematic explanation of these periods and the manner of their interconnec-
tion. It would appear that he is “‘feeling his way after a more adequate and
more satisfying statement of saving truth...”. Burkill finds a bipolarity in
Mark’s thought. Mark’s fundamental position is that the earthly life of the
Messiah with its obscurity, suffering and final shame in the crucifixion is the
means to and pledge of the future triumph and revelation. However, there is a
countertendency at work against this basic scheme which induces Mark to
delineate the life of Jesus as the locus of secret revelation. The countertendency
puts great strain on the doctrine of the secret as is seen in the stories of the
triumphal entry and of the anointing at Bethany in which Mark’s belief in
Jesus’ Messiahship presses for recognition in the narrative. Indeed, the
doctrine of the secret is broken in the nocturnal trial where the fact of the
Messiahship is revealed outside the circle of the disciples (14:62). Also
working against the doctrine of the secret is the evangelist’s desire to show
that the crucifixion took place through the unwarranted hostility of Jesus’
own people who are inexcusable, for the fact of the Messiahship is exposed to
public view in some instances. Burkill believes that these inconsistencies in
Mark’s theory of the secret are to be explained by his feeling his way after
a more satisfying doctrine. It may be asked, however, whether these in-
consistencies reflect conflicting motifs in the evangelist’s mind. Could not
Mark have wanted to faithfully record the traditions he received and some
of these forced inconsistencies upon his doctrine of the secret?

The author includes two chapters on the Last Supper and the Trial of
Jesus before the conclusion which, although valuable, are not related to the
main body of his discussion and displace the conclusion from the material
it relates to. These chapters might better have appeared as appendices.

In all, the author presents a well-stated, well-defended argument con-
cerning the theology, or as he says ‘religious philosophy of history’ of
Mark’s gospel. Richard S. McConnell, Basel

ALBERT VANHOYE, S. J., La structure littéraire de U Epitre aux Hébreux. =
Studia neotestamentica ed. A. Descamps et B. Rigaux, 1. Paris & Bruges,
Desclée de Brouwer, 1963. 285 S.

Alg Joh. Albr. Bengel in der Mitte des 18. Jahrhunderts seinen « Gnomon»
schrieb, hat er es sich wohl nicht traumen lassen, daf3 mehr als 200 Jahre
spéter ein jesuitischer Gelehrter sich der Miihe unterziehen konnte, die
Struktur des Hebréerbriefes so sorgfaltig und umsichtig zu untersuchen, daf
in lberzeugender Weise die beziechungsreiche Einheitlichkeit dieses neu-
testamentlichen Schriftstiicks an den Tag zu treten vermag. Was L. Vaganay
begonnen hatte, fithrte Vanhoye weiter!. Es ist sicher wahr: «La minutie de
certaines analyses, la répétition de certaines données ont pu lasser la patience
du lecteur» (S. 259). Aber wer sich der Miihe unterzieht, in bestdndigem Hin
und Her die Augen vom griechischen Urtext zum franzdsischen Text des

1 L. Vaganay, Le plan de I'Epitre aux Hébreux: Mémorial M. J. Lagrange
(1940), S. 269-277.



Rezenstonen 63

Verfassers hertiber und hiniiber zu wechseln, darf den Lohn fir seine Be-
harrlichkeit einheimsen: er besteht in der Vorfreude, auf Grund der heraus-
gearbeiteten literarischen Struktur und so auf denkbar solider Basis die Ar-
beit der Exegese an die Hand zu nehmen. Wie S. Lyonnet vom rémischen
Bibelinstitut im Vorwort verrédt, will dieser die «Studia Neotestamentica»
eroffnende Beitrag nur die Vorarbeit fiir den zu erwartenden Kommentar
zum Hebrierbrief aus der Feder desselben Verfassers sein. Wer Spicqgs grof3
angelegtes und vorbildlich ausgestaltetes Kommentarwerk kennt?, wird
darauf gespannt sein zu sehen, wie beide Kommentarwerke in Form und
Inhalt sich voneinander unterscheiden werden.

Vanhoye arbeitet die Fiinfteiligkeit des Hebréerbriefes heraus: 1, 5-2, 18;
3, 1-5, 10; 5, 11-10, 39; 11, 1-12, 13; 12, 14-13, 19. Wer die Begriindungen
Vanhoyes nicht nachpriift, der wird nicht ohne weiteres die Zésur bei 12, 13
einsichtig finden. Noch mehr wird er den Kopf schiitteln, wenn er vernimmt,
dafl die Untergliederungen z. B. Abschnitte wie 3, 1-4, 14 und 4, 15-5, 10
umfassen sollen, wo man doch eigentlich meistens 4, 14-16 zusammenzuneh-
men pflegte. Sobald man aber in das literarische Verfahren des unbekannten
Autors Einsicht gewinnt, verliert der sorgfiltig mitgehende Leser mehr und
mehr den inneren Widerstand.

Es gehort zur literarischen Methode des Briefautors, die jeweils zu be-
handelnden Themata stichwortartig anzukiindigen: 1, 4; 2, 17f.; 4, 15f.;
5, 9f.; 10, 36-39; 11, 39f. Diese Ankiindigungen entpuppen sich bei ndherem
Zusehen oft zugleich als Riickblicke und Zusammenfassungen des bisher Be-
handelten. Eine ganz besondere literarische Spezialitét ist das, was Bengel
einst Chiasmus zu nennen beliebte. Vanhoye modifiziert und differenziert.
Er spricht von symétrie paralléle, concentrique und croisée. Es geht jedesmal
um die Frage, wie die einzelnen Gedankenelemente zueinander hingeordnet
sind: laufen sie einander parallel, sind sie konzentrisch auf eine gedankliche
Mitte ausgerichtet oder liberschneiden sie sich? Geht man den einzelnen Fé-
den nach, die hier durcheinanderlaufen, so entsteht ein literarisches Filigran-
werk, das seinesgleichen sucht. Ein besonderes Kunstmittel sind die soge-
nannten Inclusionen (der Verfasser zéhlt deren 32): am Ende eines Abschnitts
wird ein Ausdruck oder eine Formel aufs neue verwendet, die am Anfang
eines Abschnitts ein erstes Mal auftauchte, so daf3 der Leser ein Indiz fir die
Grenzen der einzelnen Abschnitte erhilt.

Wenn sich die Ergebnisse des Verfassers halten lassen, so werden nicht
nur die Interpolationshypothesen, sondern auch die Behauptungen von Di-
gressionen bei einzelnen Briefabschnitten ad acta gelegt werden miissen. Der
Verfasser ist zwar selber der Meinung, dafl nicht alle seine Darlegungen
gleich schlissig sind. Aber aufs Ganze gesehen wird man durch seine Arbeit
von der literarischen Einheitlichkeit des Hebréerbriefes so tberzeugt, dal
man die eigentliche exegetische Arbeit auf dieser soliden Basis mit Freuden
aufnehmen kann, Werner Bieder, Basel

2 (. Spicq, L’Epitre aux Hébreux, 1. Introduction (1952); 2. Commentaire
(1953), in der Reihe der Etudes Bibliques.



64 Rezensionen

PavUL AUBIN, S. J., Le probléme de la «conversion». Etude sur un terme commun
a U Hellénisme et au Christianisme des trois premiers siécles. Théologie histori-
que. Etudes publiées par les professeurs de théologie & I'Institut catholique
de Paris sous la direction de Jean Daniélou, doyen, 1. Paris, Beauchesne et
ses Fils, 1963. 236 pp. NF. 20.—.

Der Begriff der « Bekehrung» ist durch die pietistische Interpretation be-
lastet, die seit der Erweckungstheologie in den religiosen Sprachgebrauch
sich eingeschlichen hat und es verhindert, daf3 wir den groBen Beziehungs-
reichtum wahrnehmen, der hier aufzudecken wire. AuBlerdem ist im heutigen
6kumenischen und religiosen Gespriéchsklima das Wort «Bekehrung» ein
denkbar unmoderner Begriff.

Nun hat Aubin in seiner Monographie, welche die von Jean Daniélou
herausgegebene Reihe «Théologie historique» (die Fortfitlhrung der beiden
Reihen «Bibliothéque de théologie historique» und «Etudes de théologie
historique») eréffnet, es zustande gebracht, das Problem der Bekehrung dem
Leser als ein interessantes und entscheidendes Problem wieder neu ins Be-
wuBtsein zu rufen. Er tut das nicht so, dafl er dogmatische Behauptungen
aufstellt oder apologetische Verteidigungskiinste vornimmt, die zur Repri-
stination einer pietistischen Theologie fithren sollen, sondern so, dal er die
Quellen des Alten und Neuen Testamentes, der griechischen Philosophen und
der Patristik zu Worte kommen 1468t und in klaren und fein abgewogenen
AuBerungen das, was diese Quellen ergeben, zutage fordert.

Hier wird die Arbeit des Theologischen Wérterbuches in fruchtbarer Weise
weitergefithrt. Wer das wie Aubin an einem Beispiel zu tun versucht, deckt
auf, wie sehr all das, was das Theologische Wérterbuch zu leisten vermag,
nur Vorarbeit sein kann. Denn hat man einmal mit seiner Hilfe erkannt, wie
ein theologischer Begriff des Neuen Testamentes «urspriinglich» gemeint
gewesen war, so zeigen uns die patristischen Quellen, welche Geschichte die-
ser Begriff in der hellenistischen Welt gehabt hat. Gerade Aubin zeigt, da
man sich vor einer schnellfertigen Ansetzung eines « Siindenfalls» des Christen-
tums hiten muB3 («Frihkatholizismus»!). Bei jedem der Viter mul} sorg-
faltig gepriift werden, in welchem MafBle er von der zeitgenéssischen Philo-
sophie beeinfluBt war, wie er aber trotz dieser Beeinflussung mehr oder weni-
ger klar das ihm anvertraute christliche Anliegen herauszuarbeiten ver-
mochte. Was ist das besonders Christliche, das die Kirchenviéter der ersten
drei bis vier Jahrhunderte zum Ausdruck gebracht haben, wenn sie die
Begriffe émotpépewv, émotpogrn, die die Philosophen mehr oder weniger
haufig verwandten, in Gebrauch genommen haben?

Die Arbeit gliedert sich in 8 Kapitel und eine Zusammenfassung. Die auller-
philosophische und aullerreligiése Verwendung des Begriffs (I) mull zuerst
abgeklirt werden. Dann arbeitet Aubin die alttestamentliche Wurzel des
christlichen Gebrauchs (IT) und die philosophische Priagung des Wortes vor
Plotin (ITI) heraus. Hierauf wird besonders instruktiv dargelegt, wie das
Neue Testament, die Apostolischen Viter (IV), die Gnostiker und ihr Gegner
Irendus (V), Clemens Alexandrinus (VI), Origenes (VII) und Plotin (VIII)
das Wort verstanden und verwendet haben. In 9 Punkten werden dann die



Rezensionen 65

entscheidenden Unterschiede, ja, Gegenséitze zwischen der philosophischen
und christlichen Verwendung des Wortes aufgezeigt.

Ich mochte auf funf Problemkreise hinweisen.

1. Wihrend die philosophischen Aussagen trotz verschiedenartigen Auf-
fassungen im einzelnen in der Behauptung gipfeln, dal3 der Mensch letzten
Endes dazu Mensch sei, um sich selber zu finden, d. h. die « Wende» zu sich
selber vorzunehmen, geht es den christlichen Zeugen der ersten drei Jahr-
hunderte immer wieder darum, bei aller Unterstreichung der Innerlichkeit
des Christentums (man denke etwa an das spiritualistische Verstédndnis von
Luk. 17, 21) zur Kehrtwendung des Menschen zu Gott aufzurufen. Selbstver-
stdndlich ist zwischen Epiktets «Sammlung» des Weisen bei sich selber, in
der der Mensch seine Freiheit findet, und Plotins dialektischer «Wendung»
zu dem «Einen», die zugleich eine Wendung zu sich selber ist, ein grofler
Unterschied. Aber letzten Endes kann man sie alle auf einen Nenner bringen.
Plotin, der das, was seine philosophischen Vorgédnger erarbeitet hatten, in
einer grandiosen Synthese zusammenzufassen und mit dem Bild des Kreises
zu erldutern suchte, war es vorbehalten, zum abschlieenden und krénenden
philosophischen Sprecher der alten heidnischen Welt zu werden. Hier wird
der radikale Gegensatz zur christlichen Auffassung deutlich ins Licht gestellt.
Trotz der Einsicht, dal} gerade Bilder die letzte Wahrheit nicht zu veran-
schaulichen vermégen, beniitzt der in Alexandria geschulte Religions-
philosoph das Bild des Kreises, um zu verkindigen, daf} das eine Gute das
Unbewegliche ist, dem sich alles Seiende so «zuwendet» wie die Punkte einer
Kreisperipherie, die sich auf der Linie des Kreises weder blo dem Zentrum
zu — noch bloB von ihm abwenden, sondern zentrifugal und zentripetal zu-
gleich sich verhalten. Demgegeniiber halten die christlichen Theologen der
Kirche, die am Alten Testament und der dort verkiindigten konkreten
Wende des Volkes Israel z. B. aus der babylonischen Gefangenschaft in das
gelobte Land geschult sind, daran fest, dal die Bekehrung ein realer Schritt
der Menschen zu Gott, zu Jesus Christus ist, der sich in der Abkehr von den
eindeutig als bése erkannten Wirklichkeiten und Verhaltungsweisen wie in
der Zuwendung zu den andern Menschen und dem ihnen zugedachten Heil
erweist. Wiahrend die philosophische émotpogn den Menschen die Einsam-
keit seiner Existenz als Allverbundenheit interpretieren liaBt, in der es zu
keinem Dialog mit dem, was jenseits des All ist, kommen kann (Plotin),
befreit die christliche Bekehrung den Menschen zur Gemeinschaft mit Gott
und dem Nichsten.

2. Die Philosophen lehnen den Gedanken einer Zuwendung Gotles zum
Menschen radikal ab, wihrend die christlichen Theologen die menschliche
Bekehrung nur als Antwort auf die Hinwendung Gottes zum Menschen ver-
stehen kénnen. Von philosophischen Voraussetzungen aus gibt es nur eine
Hinkehr zu dem jeweils Hoheren. Grotesk wire der (Gedanke, dafl Gott sich
dem zuwendet, was niedriger ist als er selber! Wie kann ein vollkommenes
Wesen eine solch unvollkommene Bewegung nach unten vollziehen! Man

5



66 Rezenstonen

mub sich dann damit helfen, da3 man den Demiurgen oder Hypostasen sich
der Welt und dem Menschen zuwenden 143t, um das Problem der Vorsehung
einigermafen versténdlich zu machen. Fiir die Christen aber ist es eine Frage
auf Leben und Tod, ob Gott selber sich dem Menschen zuwendet. Weil man
émotpépelv und petovoelv als verwandte termini gebraucht (vgl. z. B. Act.
3, 19) und die «Hinkehr» als «Abkehr von der Siinde» versteht, hat man sich
zwar davor gehiitet, allzu hdufig von der émotpopn Gottes zum Menschen
zu sprechen. Trotz der terminologischen Seltenheit kann aber kein Zweifel
sein, dal3 die Voraussetzung jeder menschlichen Konversion die in der In-
karnation Gottes geschehene Hinwendung Gottes zum Menschen ist, die sich
in der Beziehungsgeschichte zwischen dem lebendigen Gott und dem um-
kehrenden Menschen spiegelt. Die Philosophen lehnen die Kondeszendenz
Gottes ab. Die Christen denken und leben von ihr aus.

3. Die philosophische «Kehre» versetzt den Menschen in den Kosmos oder
das All. Indem der Mensch «sich wendet», ahmt er die Umdrehung des
Alls nach (man denke an die Weltseele Platos und an die zyklische Bewegung
des Himmels), findet er, wie die Stoa lehrt, in der vom Logos gewollten uni-
versalen Ordnung seine Harmonie. Dieser kosmischen Wendung steht die
Wendung zur Kirche entgegen. Das Neue Testament hat die Bekehrung nie
als Bekehrung zur Kirche verstanden. Gott und Christus kénnen nicht durch
die Kirche ersetzt werden. Andererseits steht aber die von Irendus gegentiber
den Gnostikern unterstrichene «conversio ad Ecclesiam Dei» nicht von vorn-
herein im Gegensatz zum Neuen Testament. Von einer kirchlichen Domesti-
zierung einer urspriinglich soteriologischen Aussage im theologischen-christo-
logischen Rahmen darf man nicht zu rasch reden. Denn gerade in der Aus-
einandersetzung mit den Gnostikern ist an den Tag getreten, dall wer sich
zu Gott oder zu Jesus Christus bekehrt, sich zur Kirche hinwendet. Ob die
«ecclesia» allerdings dann jeweils die «Ecclesia Dei» ist, das steht auf einem
anderen Blatt. Irendus versteht unter ihr die romische Kirche, der die apo-
stolische Paradosis anvertraut ist und die er gleichsam als christliche Analo-
gie zur platonischen Weltseele ansieht. Hier liegen, was gegeniiber dem Ver-
fasser hervorgehoben werden mufB}, Gefahrenpunkte: echte Bekehrung ist
nicht einfach Hinwendung zu einer gefestigten Organisation, sondern Mit-
beteiligung an der groB3en Wende, die Gott in die Welt und Geschichte hinein
genommen hat. Denn die «Kirche Gottes» ist ja die Schar derer, die sich ent-
schlossen haben, im Blick auf das kommende Reich und den erwarteten Him-
mel den Appell Gottes an die Welt weiterzugeben. Indem sich der Mensch
Gott zuwendet, wendet er sich der Welt zu: «Le chrétien vraiment converti
travaille au salut des autres hommes» (S. 190).

4. Auch wenn die Philosophen von einer Art «Gebet» zu wissen meinen,
so wollen sie mit diesem nneren Akt der Sammlung oder Erhebung sich in
Harmonie versetzen mit dem allgemeinen Gesetz eines universalen Deter-
minismus (Epiktet) oder suchen mit dieser Konzentrationsiibung das Wesen
der eigenen Seele, ja, gebrauchen eine magische Formel, die kraft der Sym-
pathie, die die Teile der Welt zusammenbindet, notwendigerweise wirkt
(Plotin). Das christliche Gebet als « Hinkehr» zu Gott ist diametral verschieden :



Rezensionen 67

es ist der Ruf des Menschen, der von Gott Erhirung erwartet, die mit keiner
Formel zu erzwingen ist, die er auf seiner Wanderschaft der Vollendung des
Reiches Gottes zu nétig hat.

Damit hingt ein Weiteres zusammen: der nach der Erhérung durch Gott
sich ausstreckende Mensch rechnet mit einer wirklichen Ankunft, die seine
geistliche Wanderschaft auf Erden beendigt, wahrend die philosophische
«Bewegung» eine Bewegung an Ort ist, da der Mensch seine «Aufmerksam-
keit» auf das Héhere richtet und die «Tendenzens danach zum Ausdruck
bringt. Das der Erhoérung bedirftige Gebet ist der Ausdruck dafiir, daB
Geschichte und Zeit ernst genommen werden, wiahrend in der philosophischen
«Kehre» der schon vollkommene ewige Nous zu sich selber kommt und die
Zeit keine Rolle spielt.

5. Wahrend die philosophische Hierarchie von einer sich steigernden Voll-
kommenheit lebt, in der die immer hoher gelegenen «Stationen» die Ver-
bindungsstelle verschiedener Wesen sind (gute Seele, Nous, das «HEine»),
kennt die christliche Bekehrungslehre die Enifaltungsgeschichie des christli-
chen Menschen, in der der Christ, der sich einmal vom Heidentum zum christ-
lichen Glauben «bekehrt» hat, einen geistlichen Weg beschreitet, auf dem, wie
vor allem Clemens und Origenes deutlich machen, in der Offnung gegeniiber
der geistlich verstandenen Bibel eine moralische Reinigung des Menschen
eintritt. Die «Bekehrung» ist dann kein einmaliger, sondern ein kontinuier-
licher Akt des christlichen Lebens, der auf die Vollendung im Himmel hin-
weist. Der die Bekehrung vollziehende Christ (der émotpentikdc) ist dann
der Exponent der Tatsache, dal das Christentum viel geeigneter ist, zu einem
besseren Leben zu fiihren, als die philosophischen Lehren.

Uberblickt man diese funf Punkte, so kann man nicht umhin, Aubin in
seiner Meinung zuzustimmen, da3 der christliche Charakter der Bekehrung
bei den Vatern hinreichend bewahrt worden ist. Man kann zwar die Frage
nicht unterdriicken, ob der Gedanke vom Weg der christlichen Seele in den
Himmel, der im Hebréderbrief des Neuen Testamentes angelegt scheint, noch
der urspriinglichen Botschaft vom hereinbrechenden Reich Gottes entspricht.
Aber es wire eine falsche systematische Entgegensetzung, die eschatologi-
sche Hinwendung Gottes zum Menschen mit der geistlichen Wanderschaft
des christlichen Menschen, die in besténdigen « Hinwendungen» zum Herrn
besteht und ohne Aussicht auf die personliche Vollendung im Himmel (Hebr.
12, 23) nicht gedacht werden kann, zu kontrastieren.

Zum Schlull muf} aber noch auf eine andere Tatsache hingewiesen werden.
Aubin zitiert Porphyrius, der behauptete, Plotin sei in Alexandria mit indi-
schen Gedanken in Berithrung gekommen (Vit. Plot. ITT; S. 176). Aubin
streitet nicht ab, dafl Plotin vom Buddhismus hitte beeinflullt sein kénnen.
Es ist der indischen Geistigheit von heute vorbehalten, fiir eine Universal-
religion zu werben, in der jeder seinen religiésen Standpunkt behalten und
seine eigene Religion als Stufe zur Hoherentwicklung der eigenen religiésen
Existenz betrachten darf. Wie soll es da noch eine « Bekehrung» geben kon-
nen und diirfen? Wer heute dafiir Augen bekommt, wie die «Universal-
religion» mehr und mehr an Boden gewinnt, wie jeder von seinem Standort



68 Rezensionen

aus den anderen zu «verstehen» sucht und in offenem «Gespriach» immer tie-
fer in die religiése Gedanken- und Gefiihlswelt des andern einzudringen sucht,
wie ein universales Ermdglichen aller religiosen LebensduBerungen auf dem
Wege zum letzten Ziel der Gottheit zum bequemen Ruhekissen wird?, der
mulB sich fragen, ob heute nicht die Stunde Plotins aufs neue gekommen ist:
jeder kann an dem Ort der Kreisperipherie beharren, an dem er sich gerade
befindet, immer in der Bewegung um die eine Gottheit und so um sich selber !

Die groBle und entscheidende Frage an die praktische Theologie von heute
ist dann aber die: wie kénnen die Kirchen im 20.Jahrhundert von der groen
Kehrtwendung Gottes zum Menschen so vollméchtig Zeugnis ablegen, daf
Koépfe und Herzen der Heiden und Christen sich diesem eénen Gott und Vater
Jesu Christi zuwenden und der religiose Snobismus und die Scheinerlésungs-
lehren der Welt darob verblassen miissen ? Werner Bieder, Basel

ANSELME DE CANTORBERY, Pourquoi Diew s’est fait homme. Texte latin, intro-
duction, bibliographie, traduction et notes par René Roques. = Sources
chrétiennes, 91. Paris, Les éditions du Cerf, 1963. 532 S. Fr. 33.—.

Nach der Publikation des Standardwerks, das F. S. Schmitt mit der Her-
ausgabe von Anselms Hauptwerken und Briefen geschaffen hat, lieB sich
kaum erwarten, dall eine weitere Textedition einen derart bedeutenden Bei-
trag zur Anselm-Forschung bieten kénnte wie das vor kurzem erschienene
Buch von R. Roques, Professor an der Pariser Ecole des hautes études.

Einleitend erklért der Herausgeber, daf er sich mit seiner Einfiithrung und
seinem Kommentar die Aufgabe eines Historikers stelle, also vor allem dar-
legen wolle, unter was fiir zeitgeschichtlichen Bedingungen Anselm seinen
Traktat tiber die Erlosungslehre konzipiert habe. Diesem programmatischen
Vorsatz folgt Roques in luciden Ausfithrungen. An eine prignante Lebens-
skizze schlie8t ein Charakterbild an. Roques zeichnet eine spekulative
Menschennatur, die bei allem Bediirfnis nach Ruhe und Meditation, aller
Sensibilitdt, Herzensgiite und Nachgiebigkeit sich dennoch im Bereich der
Aktion (im englischen Investiturstreit gegen zwei Konige) durchsetzt. Die
feste Haltung entspringt eben dem unbeugsamen Gehorsam gegeniiber den
beiden Papsten Urban II. und Paschalis I1. In Anselms disparatem Charak-
ter vereinten sich die Gegensitze dank seinem Ringen um eine innere Nach-
folge Christi, so daB er sich in Spannungen und Entscheidungen des Tages-
kampfes nicht aufrieb, vielmehr mit Abstand und Uberlegenheit die Situa-
tionen reifen lie3, mit den Worten Roques: «Anselme a réussi parce qu’il sut
étre un mystique» (S. 39).

In den Fragen der Datierung und Textiiberlieferung schliet sich der Autor
zustimmend F. S. Schmitt an. Wie dieser weist er die Hypothese von
Druwé, es bestehe ein erster Entwurf von Cur Deus homo, ab, ebenso die

! «In ihrer Vorurteilslosigkeit umféngt die Universal-Religion mit ihren
weiten Armen Wilde und zivilisierte Menschen, Heilige und Siinder, Philo-
sophen und naive Gotteskinder, aktive und kontemplative Menscheny:
Swami Nikhilananda, Der Hinduismus. Seine Bedeutung fiir die Befreiung
des Geistes, = Weltperspektiven, 4 (1958), S. 188.



Rezensionen 69

Behauptung, Anselm habe selber seine Schrift in unvollendeter Gestalt
transskribieren lassen. Dagegen hebt er in eigener Weise die Rolle des Lieb-
lingsschiilers Boso hervor, ja er vermutet dessen reale Mitarbeit am Glaubens-
gesprach. Mit Meisterhand werden in Kap. 2 und 3 (S. 47-190) die Probleme
der Zielsetzung des Dialoges, der Gesprachspartner, der Methode und des
Beweisganges aufgenommen. Aus der Fragestellung selber: warum Gott
Mensch wurde — wir miissen hinzudenken: obwohl Gott das Menschen-
geschlecht auf andere Weise hitte erretten kénnen —, ergibt sich Anselms
Aufgabe, die Wahl des Erlosungsweges zu «rechtfertigen». Er unternimmt
dies den Gldubigen zur Freude, den Ungldubigen zur Antwort auf ihre Ein-
wendungen. Auf ein und dieselbe Person bezogen, driickt Roques dies aus:
«Anselme transformera le chrétien en apologéte.» Den Diskussionspartner,
den Infidelis, umschreibt Roques unseres Ermessens aufs trefflichste: er sei
«der Nichtchrist, der einen Glauben haty (S. 91). Nach Roques Uberzeugung
ist er ndmlich entweder Jude, wie dies schon G. van der Plaas 1929/30 in
einem historischen Abri3 dargelegt hat (Divus Thomas, 7-8), oder er ist
Paganus = Muslim. Dal} diese Gleichsetzung einen weiten historischen Aspekt
eroffnet, liegt auf der Hand. Sie erfordert nach unserer Ansicht eingehende
Nachforschungen, nicht nur anhand der spéteren christlich-islamischen
Polemik, wie es Roques versucht hat, sondern in der ganzen Vor- und Zeit-
geschichte.

Anselms Eintreten auf eine rein rationale Beweisfithrung nennt Roques
eine Kiihnheit (témérité, S. 186), findet aber darin die unerlidliche Bedingung,
um uberhaupt Ungldubige mit einem Glaubensinhalt zu konfrontieren, der
ihnen als unverniinftig widerstrebt. Wichtig ist Roques’ Feststellung, dafl ein
Konvenienzgrund, sobald er sich auf Gott beziehe, denselben Grad der Be-
weiskraft besitze wie ein zwingender Beweisgrund, und also beide austausch-
bar seien (S. 82). Der Gang der Diskussion ist, wie er formuliert, der Versuch,
von einem Gebiet der Verstédndigung (terrain d’entente), einer gemeinsamen
axiomatischen Basis, Folgerungen abzuleiten, um — nach voélliger Abstrahie-
rung von Christi Dasein — die Streitfrage zu l6sen. Konkret gesprochen be-
steht diese Basis nach Roques Urteil in tibereinstimmenden Teilaspekten des
judischen, christlichen und mohammedanischen Glaubens, wobei Anselm die
ausgeschiedene christliche Wahrheit auf rationalem Wege «wiederzuent-
deckeny» suche.

Die Tragweite der zwingenden Beweise (rationes necessariae) sollte nicht
uberschatzt werden, 1. weil Anselm selber in echter Bescheidenheit ablehne,
er vermoge endgiiltige Griinde aufzufinden, 2. weil die implizierten Begriffe
von Gottes Allmacht, Willen und der Notwendigkeit seines Wollens und Han-
delns in ihrer metaphysischen Geltung keineswegs abgeklirt seien, 3. nach
Anselm das Glaubensmysterium an sich in seiner «Schonheit» und seinem
transzendenten Sinn alle Begriffsbestimmungen iibersteige. So beginnt,
unter konkreten Voraussetzungen, ein streng logisches Beweisverfahren {iber
die notwendigen und zureichenden Vorbedingungen fiir die gottgewollte
Seligkeit der Menschen. Diese «démarche anselmienne», so konstatiert Ro-
ques nachdriicklich, «va done de la foi & la foi par 'intelligence». Nach einer
Reihe von sechs Einwiirfen steht die Diskussion noch am gleichen Punkt wie



70 Rezensionen

zu Beginn. Darauf, nach der einschneidenden Verabredung tiber die Methode
und die gemeinsame Glaubensgrundlage, entwickelt Anselm das Verhaltnis
von Gott und Gottes Ehre zu den Menschen und deren Siinde, um zuerst
daraus die UnerldBlichkeit, dann die Unmoéglichkeit einer menschlichen
Satisfaktion zu folgern. Roques betont, daB Gott nach Anselm keiner Not-
wendigkeit unterliege, wenn er den siindigen Menschen retten wolle, denn die
Erlésungsgnade beruhe schon auf der Schopfungsgnade.

In subtiler Art, geradezu in einem theologischen Exkurs, geht Rocues auf
Anselms Darlegungen tiber die ontologische Struktur des Gottmenschen und
die speziellen Modalititen der Inkarnation ein. Ebenso bespricht er die Er-
orterungen liber die Freiwilligkeit und Notwendigkeit des Erlésertodes und
tiber die Ubertragung von Christi Verdienst auf die Menschheit. Dagegen sieht
Roques seine Aufgabe nicht darin, Anselms Auffassungen mit denjenigen
seiner vielen spateren Kritiker zu vergleichen. Er beschrinkt sich auf eine
knappe abschlieBende Wiirdigung von Cur Deus homo. Zur Neuheit der
Methode bemerkt er, daB Anselm fiir beide Unterredenden ein und dasselbe
Objekt wahle: einen bestimmten Glaubensinhalt, und ebenso beiden eine
und dieselbe Frage vorlege: dessen Rationalitat. In diesem Vorgehen kann er
keinesfalls eine «Bekehrungstaktik» sehen, sondern er erkennt darin das
legitime Bestreben, einen Glaubensgehalt in seinem inneren Konnex zu ver-
stehen.

Das zusammenfassende Urteil ist zunéchst nicht neuartig. Als positiver
Beitrag zur Entwicklung des Inkarnationsdogmas gilt Roques der Verzicht
auf die Rolle des Satans (wie J. Riviére und vielen andern); als negativ er-
scheint die allzu «juridische und mechanische» Darlegung der Lehre. Roques
geht in seiner Kritik aber so weit, von Anselms «teilweisem Scheitern»
(échec partiel, S. 190) zu reden. So fragt er sich zum Schlu3, ob Anselm
nicht das Opfer seiner eigenen Voraussetzungen geworden sein kénnte, so
néamlich, dafl er durch die isolierte Fragestellung seiner Gegner sich zu einer
ebenfalls isolierten Lésung treiben liel3 und dabei den Gesamtzusammenhang
des Glaubensmysteriums nicht mehr voll umfafte.

Die Textedition beruht in der Wiedergabe des lateinischen Originals
durchweg auf F. S. Schmitt. Die franzésische Ubersetzung von Roques ver-
dient jedes Lob, denn sie paf3t sich den lateinischen Wendungen an, soweit
diese einer Gedankenfithrung dienen, und a8t trotzdem nichts an der leben-
digen clarté der franzosischen Sprache vermissen. Dank Schmitts Vorarbeit
konnten die Anmerkungen auf Hinweise sachlicher Natur begrenzt werden.
Sie bringen Textstellen aus anderen Schriften Anselms oder historische Zu-
sammenhinge, vor allem auch manche hilfreiche Erkldarung zum Beweisgang.
Die Bibliographie ist ebenso reich wie prézis; man vermift allenfalls, jedoch
wohl mehr mit Bedauern als mit Recht, die ehrwiirdige, mehr als hundert-
jéhrige Anselm-Biographie von Friedr. Rud. Hasse. Julia Gauf3, Basel

Evin. BrRun~NER, Wahrheit als Begegnung, 2., durch einen ersten Teil erwei-
terte Auflage. Zirich, Zwingli-Verlag, 1963. 198 S. Fr. 23.—.

Es handelt sich einesteils um unverdnderte Wiedergabe des 1938 im
Furche-Verlag erschienenen Buches, dem Brunners Olaus-Petri-Vorlesungen



Rezenstonen 71

von 1937 tber das christliche Wahrheitsverstédndnis zugrunde lagen, dessen
Vorziiglichkeit und Wichtigkeit kiirzlich noch von Helmut Gollwitzer her-
vorgehoben worden ist 1.

Wabhrheit liegt grundsétzlich weder im objektiv Falbaren noch im sub-
jektiv Realisierbaren, sondern im Kommen Gottes zum Menschen (Joh. 1, 17)
und der so gestifteten Begegnung zwischen Gott und Mensch, Mensch und
Gott, Mensch und Mensch. Brunner unternimmt es, dieses Wahrheits-
verstindnis als die «Grundkategorie der Bibel» iiberhaupt (S.102) aufzu-
zeigen und in umfassender Weise christliche Lehre sowie christliches Leben
daran zu messen — sie entsprechend zu interpretieren bzw. zu kritisieren.

Die Neuauflage ist um einen einfithrenden Ersten Teil, Das christliche
Wahrheitsverstdndnis im Verhéltnis zum philosophisch-wissenschaftlichen
(S. 11-64), erweitert worden. Brunner erdrtert hier die Bedeutung des christ-
lichen (christologisch-theanthropologischen) Wahrheitsverstandnisses «fir
das Wahrheitsproblem tberhaupt» (S.9), um nachzuweisen, dall nur ein
falsches theologisches Wahrheitsverstdndnis (das mit Dogmen die Wirklich-
keit verschlief3t) und ein vermessenes philosophisches und wissenschaftliches
Wahrheitsverstédndnis (das Wirklichkeitserkenntnisse je zu der Wahrheit
verabsolutiert) gegeneinander stehen, wihrend rechte «christologische An-
thropologie» (S. 43) naturwissenschaftlichen Objektivismus und philosophi-
schen Subjektivismus integriert — relativiert und freisetzt. Insbesondere ver-
ficht E. Brunner Fug und Recht einer «christlichen Philosophie» (S. 53ff.)
als eines Denkens, das nicht den Weg von Gott zum Menschen in umge-
kehrter und nach christlicher Erkenntnis unmoglicher Folge zu finden ver-
sucht, das vielmehr unter der Voraussetzung der vertikal zukommenden
Wahrheit nunmehr horizontal die geistige Welt (z. B. Sprache, Recht)
durchdenkt.

Wie lobend E. Brunner (m. E. zu Recht) eine ganze Kette von Zeugen
solcher Philosophie, die auf dem Grunde der christlichen Wahrheitserkennt-
nis denkt, aus Vergangenheit und Gegenwart benennt, so hart geht er ins
Gericht mit der zeitgenossischen Theologie, die «Wahrheit als Begegnung»
verkenne (S. 45ff.). Barth mul} fiir einen extremen Objektivismus und Bult-
mann fiir den entsprechenden Subjektivismus einstehen, wobei Brunner vom
Boden sachlicher Kritik ins Schematisieren und galliges Persénlichwerden
gleitet und besagten Autoren empfindlich Unrecht tut. — Ich weill nicht, ob
es Brunner zu denken gibt, wenn ein Schiiler Barths sein Wahrheitsverstind-
nis, indem dieses streng an Joh. 1, 17 orientiert bleiben will, rundheraus
bejaht und darauf hinweist, da3 Barths gesamte Theologie doxologisch, und
das heilit Antwort auf Gottes Begegnung mit dem Menschen, Zeugnis von
der «Wahrheit als Begegnung» ist. Hat jemand dies etwa bei Barths Er-
wihlungslehre nicht erkannt, auch nicht realisiert, wie die Bénde IV, 1
und IV, 2 der Kirchl. Dogmatik in ihrer Folge und ihrem Miteinander eben
«Wahrheit als Begegnung» bezeichnen, so sollte auf Grund von IV, 3 sowie
von Barths Taufverstindnis von «Objektivismus» nicht die Rede sein konnen.

Durch Brunners ganzes Buch zieht sich ein Ringen, auch «Lehre» zu

1 H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes (1963), S. 145.



72 Rezensionen

ihrem Recht kommen zu lassen (bes. S. 130-173). Heil3t es schlieBlich an-
erkennend: «Eine Gemeinde, in der viel lebendiges Gebet und viel herzliche
Bruderliebe vorhanden ist, kann viel Lehre verdaueny (S. 178f.) — so sollte
auch E. Brunner bei Barth mehr «Lehre verdauen kénnen», um der Wahrheit
von Joh. 1, 17 willen. Sieht er sich selbst mehr geschickt zu seiner ersten
gegeniiber «jener zweiten (Lehr-)Aufgabe» (S.119), ndmlich auf den «ab-
grundtiefen Unterschied zwischen dem personalen Glauben... und einem
Credo-credo-Glauben» (S. 118) bzw. auf die Fundamentalitit des ersteren
hinzuweisen, so dirfte das dann zur Begegnung, inter fratres in ecclesia,
gereichen und der Wahrheit dienlich sein. Jiirgen Fangmeier, Basel

HerMaANN DieMm, Theologie als kirchliche Wissenschaft. Handreichung zur
Hintibung threr Probleme. 3. Die Kirche und ihre Praxis. Minchen, Chr.
Kaiser Verlag, 1963. 344 S. Sfr. 26.—.

Mit dem 1. Band des Werkes (1951) hatte der damalige Ebersbacher
Pfarrer eine theologische Enzyklopéddie aus der Sicht und Verantwortung
des Gemeindepfarrers vorgelegt. Der 3. Band schreitet jenen Weg von der
Gemeindepraxis in die «kirchliche Wissenschaft» gleichsam zurlick, indem
der Verfasser, nunmehr als ord. Professor fiir systematische (und zeitweilig
praktische) Theologie, Theologie als kirchliche Wissenschaft mit der «Kirche
und ihrer Praxis» befallt sein laf3t. Auch beziiglich des 2. Bandes, «Dog-
matik» (1955), der in dieser Zeitschrift, 15 (1959), S. 56f., zusammen mit
dem 1. angezeigt und empfohlen wurde, ist geurteilt worden, er lasse sich
vielleicht am meisten als Lehrbuch der praktischen Theologie empfehlen,
indem hier der Prediger angeleitet werde, als Exeget und Systematiker die
Kluft zwischen Exegese und Systematik zu tiberwinden — sie eben als Pre-
diger zu tiberwinden!. Andrerseits ist auch der 3. und letzte Band nicht ein
«Lehrbuch der praktischen Theologie im iiblichen Sinn» (8. 7), indem er
nicht eilig zur Praxis dréngt, den beschwerlichen «exegetischen und dogma-
tischen Anmarschweg iiber die Christologie und Pneumatologie zur Ekklesio-
logie» nicht erspart (ib.), weil sich nun einmal nicht verantwortlich zur
Praxis der Kirche reden 146t, wenn man sich nicht verantwortlich Rechen-
schaft dariiber abgelegt hat, wie die Kirche, im Verhéltnis zu ihrem Herrn,
zu verstehen ist. Die Anlage des Buches ist auch nicht die, dal Diem seine
theologische Anschauung breit ins Zentrum stellte. Vielmehr mutet er sich
und dem Leser ein manchmal miihsames Pfaden durch den Wald katho-
lischer, katholisierender und schwérmerischer Theologie und Praxis zu. Die
raumfiillende harte Auseinandersetzung mit dem Katholizismus sollte auch
im gegenwirtigen Zeitpunkt nicht befremden ; sie richtet sich vor allem gegen
Kryptokatholisches in der evangelischen Kirche, dessen Vertreter im Ge-
spriach zwischen den Konfessionen zwar die bequemeren, aber gewil3 nicht
die fruchtbareren Partner sind, verglichen mit Diem und seinem unbestech-
lichen Kurs.

Diem bestimmt die Kirche als «die Versammlung des Dreieinigen Gottes,
die (in «Kontinuitdt mit der atl. Bundesgemeinde», S. 16) in Jesus Christus

1 'W. Matthias, Theol. Lit. Zt. 83 (1958), S. 5611f.



Rezensionen 73

durch den Heiligen Geist ? geschieht» (S. 68). Dall «nur der Christus extra nos
zugleich der Christus in nobis ist», bezeichnet «das grundlegende Struktur-
element der Kirche» (S. 54).

Thr Gottesdienst (§ 4) ist « Dienst Gottes an uns» (S. 75) — « Selbstmitteilung
des Christus praesens an seine Gemeinde durch die verschiedenen Weisen der
Verkiindigung, in denen Christus... den d&ywaoudc seines Leibes, der Ge-
meinde, und dadurch auch der einzelnen Glieder bewirkt» (S. 84). Er ist
somit nicht «Kult» (ef. § 5: Kritik der «Klerikalisierung und Sakramentali-
sierung des Gottesdienstes»). Der Begriff des «Sakraments» empfiehlt sich
auch nicht fir Taufe und Abendmahl (§ 6). Die T'aufe (§ 7) ist «Wortzeichen»
(nach Brenz; S. 139), einstehend fiir das «extra nos — pro nobis» (S. 136),
«eine Weise des Sich-selbst-Vergegenwirtigens Christi sui generis» (S. 143 A.),
als solche jenseits der Alternative effektiv oder noetisch (S. 141). Ausgehend
von Barths Taufschrift von 1943 stellt Diem die Weiche anders als nachher
Barth und hélt die Kindertaufe fiir doch theologisch méglich, indem «die
an der Taufe orientierte Predigt» entscheidend ist und nicht, «ob in ihr
auf das Zeichen der Taufe zuriickgewiesen oder vorverwiesen wird» (S. 154).
Barths wichtiger Aspekt der Ethik der Verschnung?® kommt so freilich fiir die
Taufe in Wegfall. In festem Zusammenhang mit der Taufe ist die Predigt
(§ 8) Ausrufung der Gottesherrschaft (S. 168), ein Geschehen, das zu dem
del mAinpwdfjvan dazugehort (Luk. 24, 46ff.; S. 171), durch das mit GewiBheit
Gemeinde entsteht (S. 197), wie denn auch der Text «durch sein Kerygma
die Situation schafft, in der es zum Horen kommen kann» (sic; S.193).
Dieser Paragraph vermag Freude am Predigtdienst zu entfachen! Die Pre-
digt geht auf das Abendmahl (§ 9) zu «als auf ihr Amen: ,Es steht fest und es
gilt‘» (8. 205). Das Abendmahl ist so «zugleich das géttliche ,Ja‘ zur Predigt
und das menschliche ,Amen°‘ auf dieselbe» (S. 216) — was fur die Abendmahls-
ordnung sehr praktische Konsequenzen hat (S. 223ff., bes. 231). Die Real-
prasenz Christi ist « Personalprisenz» (S. 215A.). — Paragraph 10 behandelt,
auf sorgfiltige Exegese gestiitzt, die Absolution. Sie ist nach dem N. T.
«kein reglementierter Ritus, sondern ein geistliches Geschehen» (S. 236);
«in der Verkiindigung und durch sie» geschieht das «Binden und Lésen»
(S. 238). Mutuum colloquium et consolatio fratrum als Gestalt von Beichte
und Absolution erwéchst fuglich aus der Predigt und fithrt in die Gemein-
schaft der begnadigten Siinder hinein, was der Verfasser im liturgisch-
sakramentalen Beichtinstitut beides nicht gewéhrleistet sieht.

Beziiglich des Amies der Kirche (§ 11) hat sich Diem besonders mit der
neueren katholischen Exegese des N. T. und der sie sekundierenden (anti-
lukanischen...) protestantischen auseinanderzusetzen. Das kirchliche Han-
deln vollzieht sich durchaus «im Amt», d. h. «durch einzelne Menschen,
welche das Evangelium als ein verbum externum bezeugen» (S. 262); cf.

2 Der die «Wirklichkeit des gegenwiirtigen Christus» ist (S. 66).

3 Der sich sehr wohl mit demjenigen der Verkiindigung, nicht aber mit
der Unmiindigentaufe verbinden ldfBt; cf. Barths Satz «Wir kénnen Gott
nicht anders danken als damit, daB wir empfangen, was er uns gegeben hat»
(Diem, S. 204); cf. u. zu § 9.



74 Rezenstonen

Conf. Aug. V, wo aber an den Vollzug, nicht an Institutionalisierung dieses
Dienstes gedacht ist (S. 259). Erbe der apostolischen Autoritit ist der neu-
testamentliche Kanon (S. 265). Das «allgemeine Priestertum» aber hebt das
«Vorangehen» im kirchlichen Dienst nicht auf, wie es denn nach Jes. 61, 6 in
1. Petr. 2, 9 in Sonderheit als Zeugendienst gegeniiber der Welt zu verstehen
ist (S. 273). Ordination ist jedoch nicht als spezielle Gnadeniibermittlung
anzusehen (S. 296A.), «die Ausiibung des Lehramtes in der Kirche nur in
dem gemeinsamen Bemiihen von theologischen Lehrern, Predigern und Ge-
meinden um das consentire de doctrina evangelii» moglich (S. 304), die
dullere Ordnung der Kirche daran zu messen, ob «der Herrschaft dessen, der
allein ihr Herr sein kann... Raum gegeben wird» (nach Barth; S. 313f.).
Das «Wort von der Versohnung» (2. Kor. 5, 19) ist Grund und Richtmal}
«allen Rechtes und aller Ordnung in der Kirche» (S. 317; § 12), Ordnung in
der Kirche also «Antwort auf gehdrte Verkiindigung und Bekenntnis zu dem
von ihr proklamierten Recht Gottes» (S. 333). Diem gewinnt von daher in
concreto die Vorstellung von einer seelsorgerlichen Kirchenleitung, insbe-
sondere einem erneuerten Dienst der Visitatoren (S. 336). Es klingt heute
beinahe neu, aber nichtsdestoweniger gut: «Die Kirche kann nicht kraft
Gesetzes geordnet werden, sondern immer nur in der Begegnung von Person
zu Person, wo der eine dem andern als ouvepyog Tiig xopdg (2. Kor. 1, 24)
mit dem Zougnis und Bekenntnis des Glaubens als Weisung, Ermahnung
und Tréstung gegeniibertritt und vorangeht» (S. 340f.).

Das von Diem durchgehaltene Gefélle von substantieller theologischer
Besinnung zu luzider Weisung fiir die Praxis, von dem wir hier kaum einen
Eindruck vermitteln konnten, stellt vieles heutige allzu praktische Laborieren
in seiner Illegitimitét de iure und in seiner Dirftigkeit de facto bloB.

In der Polemik werden die Konsequenzen des gegnerischen Standpunktes
vielleicht manchmal tiberspitzt, z. B. S. 296 A. (Zerstérung der Einheit von
Leib, Seele und Geist bei Betonung der Leibhaftigkeit des Sakramentalen —
vielleicht); S. 247ff. (Privatisierung des Glaubens als Konsequenz des
Beichtinstituts — doch nicht unbedingt). S. 252f. fdllt m. E. gegeniiber der
Gesamtlage etwas ab. Wie sind S. 312 die beiden letzten Satze des 1. Ab-
schnitts zu verstehen? Bei der jetzigen Satzverbindung («Es blieben dann
immer noch...») wirken sie zynisch, was kaum intendiert ist. Zu erwéhnen
bleibt noch, da die Katechetik direkt gar nicht zur Sprache kommt.

Dies Buch wird aber jeder fragende Theologe mit wesentlichem Gewinn
lesen; der anderweitig festgelegte sollte sich ihm nicht weniger stellen.

Jiirgen Fangmezer, Basel

ArTHUR RiIcH, Glaube in politischer Entscheidung. Beitrdge zur Hthik des
Politischen. Zirich & Stuttgart, Zwingli Verlag, 1962. 208 S. Fr. 18.50.

Der Band vereinigt 8 Aufséitze des Verfassers aus den Jahren 1958-1961,
von denen der gréBere Teil bisher zerstreut zuginglich war. Mit den Pro-
blemkreisen Glaube und Unglaube, Volkskirche, Marx und Marxismus,
Technik, gesellschaftliche Institutionen, Staat und Politik, Demokratie,
européische Integration erwartet den Leser ein gewissenschérfendes Exer-
zitium in politischer Ethik. Hervorgehoben seien die schlichte und priagnante



Rezenstonen 75

Sprache, klare und klirende Gedankenfiihrung, umfassende Literatur-
verarbeitung (besonders der soziologischen und politischen) und umsichtiges
Urteil, feste biblisch-theologische Orientierung und der Geist ernster wie
krampfloser Verantwortung. Man liest keinen der Beitréige ohne Gewinn,
auch wenn man dem Verfasser nicht in allen Urteilen beipflichten kann (cf.
u.). Bemerkenswerte Grundthese des ganzen Zyklus ist diejenige vom Un-
geniigen des Ordnungsaspektes in der christlichen Ethik des Politischen,
positiv von dem der christlichen Hoffnung und dem zwischenzeitlichen Noch-
nicht entsprechenden, den modernen Totalitarismus mit seinem Begriff von
Revolution und Ordnung anfechtenden Revolutionéren (Gesichtspunkt der
«Ordnungsverdnderung», S. 7; «revolutionérer Realismus», S. 179; «revolu-
tiondre Menschlichkeit», S. 96).

Fraglich sind mir in Richs Darlegungen 2 Punkte.

1. Ich wirde weniger als der Verfasser riskieren, gebotene «Kirche fiir das
Volk» und vorhandene «Volkskirche» in eins zu setzen (II. Aufsatz), und
wiirde Verdnderungen der institutionellen Gestalt der Kirche nicht fiir so
abwegig und unniitz halten wie Rich. Die «relativ bessere Ordnung», die im
Politischen anzustreben ist (S. 96), ist auch der Ekklesia billig; das «Hand-
haben konkreter institutioneller Ordnung bzw. Ordnungsverénderung», wie
sie sich «christlich verantworten 1a8t» (S. 131), betrifft nicht zuletzt die Ge-
stalt der Gemeinde, auch ihre Taufordnung?. Weltverhiltnis und eigene Ge-
stalt der Kirche lassen sich nicht beliebig trennen. — Kaum richtig ist, da@
in Sachen ostdeutscher Jugendweihe ein «sentimentaler Pubertédtsritus» der
Kommunisten erst durch sture Haltung der Kirche «quasi-religiose Bedeu-
tung» erhalten hitte (S. 53). Die Kirche in Ostdeutschland wére heilfroh
gewesen, wire es nur um Sentiment und Welt gegangen statt um einen nach
Intention und Inhalt von vornherein widerchristlichen Sto8. Es fragt sich
hochstens, ob die Kirche vielleicht hitte erreichen kénnen, dal3 das Unter-
nehmen entmythisiert, die sékularistisch-mythische Weihehandlung in einen
rein sikularen Akt gewandelt worden wire. Das hétte einen unschatzbaren
Dienst am Staat und am Volk bedeutet. Gelang er nicht, so lie} sich der
status confessionis nicht umgehen, auch nicht durch Erfillung der Gebote
von Matth. 25 ersetzen (Rich, S. 53); ersetzen nicht, sondern vielmehr be-
kriftigen.

2. Betreffs des Staates betont Rich, dafl das N. T. nur Pardnese bez. des
Staates, nicht aber eine Lehre vom Staat biete (VI. und VII. Aufsatz). Nun
enthalten aber pardnetische Zusammenhiénge durchaus Lehrsubstanz. Und
Befassung mit dieser Lehrsubstanz mul3 nicht Verrat an der Parénese (also
keineswegs «unexistentiell») sein. Beide Elemente gehoren vielmehr unléslich
zusammen. SchlieBlich ist es auch eine (gewollt unmetaphysische, gleich
wieder metaphysische) Staatslehre, wenn Rich die nur «menschlich-weltliche
Dimensionalitit des Staates» verficht (S. 151), den Staat «einfach Welt,
Menschenwelt» sein 148t (8. 161). Richs Vorstellungen von rechter Staatlich-
keit und von rechtem politischem Engagement der Christen sind m. E. in
Ordnung. Aber griindet nicht die Berufung des Staates zur Menschlichkeit

1 E. Brunner, Wahrheit als Begegnung (19632), VI. Kap., Abschn. 5.



76 Rezenstonen

eigentlicher und kréaftiger in seiner Christus-Gebundenheit als darin, daf3 er
«einfach Welt» sei (ganz Welt ja, aber nicht einfach Welt)? Und wiirde der
Verfasser in staatsbiirgerlicher Erziehung mit seiner These, der Staat sei
«einfach Welt», erreichen, was er erreichen will und soll? Schuldet er nicht
dem zu Mahnenden und zu Unterrichtenden den Hinweis, daBl nach dem
N. T. der Staat, zwar ganz Welt, aber nicht einfach Welt und darum ernster
zu nehmen und kritischer ernst zu nehmen ist als «einfach Welt»?

Wenn diese beiden kritischen Hinweise trotz dirftiger Skizzenhaftigkeit
relativ stark raumfiillend gewesen sind, so sollten sie gerade fiir dankbare
Zustimmung im ganzen frei machen. Richs Buch verdient als lehrreiches
und Verantwortung weckendes allgemeine Beachtung 2.

Jiirgen Fangmeier, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEiz. The Ecumenical Review 16, 1 (1963): R. Mehl, The Ecumenical
Situation (1-13); A. C. Outler, From Disputation to Dialogue (14-23);
V. Borovoy & C. Welch, The Meaning of Catholocity (26—42); L. Vischer,
Report on Second Vatican Council (43-59); K. v. Bismarck, What is the
Function of the Church in the New Societies? (60-69); J. Kotto, The Church’s
Responsibility in the New Societies (70-80). Evangelisches Missions-Magazin
107, 3 (1963): F. Raaflaub, Freiheit und Einheit in Christus. Zur 2. all-
afrikanischen Kirchenkonferenz (96-105); W. Bieder, Der afrikanische Theo-
logiestudent als Frage an Kirche und Theologie in Europa (106-121). Inter-
nationale kirchliche Zeitschrift 53, 4 (1963): B. A. van Kleef, Dominicus Maria
Varlet, 11T (193-225). Judaica 19, 4 (1963): E. Beyreuther, Zinzendorf und
das Judentum (193-246). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 119, 23
(1963): R. Bohren, Unsere Predigt und die moderne Kunst (354-359). 24:
K. Luthi, Die Dogmatik von Martin Werner (370-375). 25: E. Anderegg,
Das Glaubensproblem des Depressiven (386—389). Neue Zedtschrift fiir Mis-
stonswissenschaft 19, 4 (1963): La Congrégation de la Propagation de la Foi
face & la politique internationale (241-271); N. Kowalsky, Il testamento di
Mons. Ingoli, primo segretario della Sacra Congregatio «de Propaganda
Fide» (272—-283). Reformatio 12, 11/12 (1963): K. Brunner, Autobiographi-
sche Skizze (630-646); R. Olgiati, Die historische und politische Mission des
Rotkreuzgedankens (647-658); A. Koberle, Die konfessionelle Ausprigung
des christlichen Ethos (658-673); A.J. Michailowsky, Der «Westen» und das
christl. Ruland, heute und morgen (673-690). Revue de théologie et de philo-
sophie 13, 3 (1963): A. de Muralt, La genése de la métaphysique (185-212);
M. Conche, Existence et culpabilité (213-226). Schweizerische Theologische

2 8.74 Anm. 2. Zeile leg. eschatologische; S.97 Anm. 83 leg. Kirchen-
lexikon.



	Rezensionen

