
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Artikel: Das barocke Deckengemälde der Kirche zu Bernhardzell : sein
theologischer Gehalt

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das barocke Deckengemälde der Kirche zn
Bernhardzell

Sein theologischer Gehalt

Abseits von den Durchgangsstraßen und der Bahnlinie liegt im
Kanton St. Gallen an den Hängen gegen den Thurgau und den
Bodensee hin das Bauerndorf Bernhardzell. Hier wurde in den Jahren
1776-1778 im Auftrag des Fürstabtes Beda Angehrn von St. Gallen
durch den Baumeister Ferdinand Beer aus dem Bregenzerwald eine

neue Kirche an der Stelle eines älteren Baues errichtet. Sie gehört zu
den wenigen reinen Zentralbauten in der Schweiz und ist sowohl in
ihrer äußeren Erscheinung in der Landschaft als auch in der inneren
Ausstattung ein Schmuckstück von außerordentlicher Schönheit
und Harmonie. Die wohlgelungene sachkundige Erneuerung im
Jahre 1956 hat der Kirche ihr ursprüngliches Gesicht wieder
verliehen, so daß der Betrachter sich unmittelbar in ein ausgezeichnet
erhaltenes kleines Bauwunder aus der Spätbarockzeit versetzt sieht.
An einen kreisrunden Kuppelbau schließen sich vier kurze Kreuzarme

an, die mit flachen Bogen abgeschlossen sind. Die Rundung
beginnt schon bei der Freitreppe, wodurch der Grundriß in
konzentrischen Kreisen aufgebaut erscheint. Der prächtige, gut
ausgewogene Raum erinnert in seiner Wirkung an die große Rotunde in
der Klosterkirche zu St. Gallen.

Kuppel und Kreuzarme wurden von dem bekannten Kirchenmaler

im Bodenseegebiet Franz Ludwig Herrmann (1723-1791)
ausgemalt. Laut einer Inschrift auf dem Deckengemälde wurde es im
Jahre 1778 geschaffen. Das theologische Programm dazu geht
wahrscheinlich auf den damaligen Ortspfarrer Laurenz Seiler, dessen
hübsches Epitaph im Stile Louis XVI. in der Kirche erhalten ist,
zurück.

Dem Inhalt dieser Malereien gilt die vorliegende Betrachtung. Die
kunsthistorische Wertung ist nicht ihre Aufgabe; sie beschäftigt
sich nur mit der theologisch-biblischen Thematik des Gemäldes. - Der
vortreffliche Kenner der kirchlichen Barockmalerei, Hermann Gin-
ter, schreibt in seinem grundlegenden und im ganzen immer noch
gültigen Werk über den südwestdeutschen Barock: «Den Kuppelraum

füllt ein einziges großes Gemälde..., das inhaltlich nicht leicht



40 E. G. Rüsch, Das barocke Deckengemälde

zu fassen ist.»1 Im Kunstführer, der in der Kirche aufhegt, sagt der
Verfasser Prof. Dr. Linus Birchler, die Deckenbilder seien inhaltlich
nicht überall zu deuten und schwer zu erklären, ja er stellt fest, das

Bild sei «noch völlig ungedeutet»2. Auf Anregung von Prof. Birchler
hat P. Kuno Bugmann OSB einen Versuch zur Deutung des

Deckenbildes unternommen3, doch auch diese knappe Deutung läßt
viele Fragen, die das Gemälde stellt, offen und geht teilweise an
klaren Aussagen des Bildes vorbei. Ich wage deshalb im folgenden
einen neuen Versuch zu einer umfassenderen Deutung, die mir
durchaus möglich scheint. Dabei werden die bisherigen Forschungsergebnisse

bei Ginter, Birchler und Bugmann mitverarbeitet, ohne
daß dies bei jeder Einzelheit erwähnt werden müßte.

Den Ausgangspunkt für die Erklärung hat man mit Recht darin
gesehen, daß die Kirche dem hl. Johannes dem Täufer als Patron
geweiht ist. Sowohl das große Deckengemälde als auch die kleineren
Bilder in den Seitenarmen nehmen eindeutig auf sein Leben, sein
Werk und das Wesen der Taufe Bezug.

1.

Beginnen wir mit dem leicht verständlichen Bilderzyklus in den
Seitenwölbungen. Im nördlichen Kreuzarm ist der Anfang der
biblischen Erzählung von Johannes dem Täufer dargestellt: Mariae
Heimsuchung, d.h. der freudige Augenblick für Elisabeth, die
Mutter des Täufers, da bei der Begegnung mit der sie aufsuchenden
Gottesmutter das Kind in ihrem Leibe hüpft, Luk. 1, 41. Im Chorarm

über dem Hauptaltar folgt die Geburt des Täufers, ein
wohlgelungenes Bild mit genrehaften Einzelheiten, «mit Elisabeth als

Wöchnerin, dem den Namen schreibenden Vater Zacharias und
kurzweiligem Beiwerk, z.B. einem bellenden Hund und einer ihn
anfauchenden Katze, die einen Buckel macht »4. Im südlichen Kreuzarm

sehen wir Johannes als Prediger in der Wüste. Er steht auf

1 H. Ginter, Südwestdeutsohe Kirchenmalerei des Barock. Die
Konstanzer und Freiburger Meister des 18. Jahrhunderts (1930), S. 80.

2 L. Birchler, Kunstführer Nr. 644, Schweizer Reihe, 25 (1956), S. 5. 7.
3 K. Bugmann in der Literaturbeilage zur St. Galler Tageszeitung

«Ostschweiz» 1956, Nr. 501/502.
* Birchler (A. 2), S. 7.



der Kirche zu Bernhardzell 41

einer mit einigen Holzstecken improvisierten Feldkanzel, links von
ihm einige Zuhörer, rechts ebenfalls Hörer seiner Predigt, und zwar,
was für die Deutung des Deckengemäldes wichtig ist, zwei zweifelnde
und scharf beobachtende Schriftgelehrte, deren einer ein goldgefaßtes

Augenglas vor das weitgeöffnete rechte Auge hält, während er
das linke zukneift; seine Mundwinkel sind in schwerem Mißtrauen
tief herabgezogen. Daneben lauschen noch zwei Soldaten auf die
Worte des Täufers. Im westlichen Arm schließlich, wo sich Eingang
und Orgelempore befinden, wird die Enthauptung des Täufers
geschildert. Der Henker reinigt nach getaner Arbeit das blutige
Schwert mit einem Tuch, die Tochter der Herodias trägt den
bleichen Johanneskopf auf einer Schüssel hinaus, von ihren
Dienerinnen begleitet. Diese Bilder sind übrigens, wie Ginter kurz erwähnt,
nahe verwandt mit den zwar unbezeichneten, aber sicher auch von
Franz Ludwig Herrmann stammenden drei Deckengemälden aus
dem Leben des Täufers in der Pfarrkirche zu Laufenburg am Rhein
(Schweiz)5.

Der Vollständigkeit halber seien noch die in großer Höhe
angebrachten vierzehn Stationsbilder genannt, eine gute Arbeit
Herrmanns, ebenso sein Gemälde an der Decke der Eingangshalle : Mose

vor dem brennenden Dornbusch. Es dient dem Eintretenden in
sinniger Weise als Vorbereitung auf die Heiligkeit des Kirchenraumes.

2.

Nun wenden wir uns dem Dechengemälde zu. Einige seiner Szenen
bereiten keine Schwierigkeiten.

Im Osten über dem Chorarm, auf einer Scheinarchitektur, die eine
Uhr umschließt, stehen die Sinnbilder des Alten und des Neuen
Bundes, eine Ecclesia mit Kelch und Hostie, ein Hoherpriester mit
Beschneidungsmesser und Gesetzbuch, zwischen ihnen ein
altarähnlicher Aufbau, der als Antependium die beiden Gesetzestafeln
und als Aufsatz ein aufgeschlagenes Evangelienbuch trägt. Diesem
Buch neigt sich der verbogene siebenarmige Leuchter des Priesters

zu, als Zeichen des Endes der alttestamentlichen Zeit, während in
der Gegenbewegung das Kreuz der Ecclesia sich auch dem Buch
zuneigt, jedoch ohne Bruch oder Biegung. Auf dem Evangelienbuch

5 Ginter (A. 1), 8. 175.



42 E. G. Rüsch, Das barocke Deckengemälde

erscheint links die Stelle «EVANGELIUM LUCAE C. XVI V. 16»,
rechts stehen aus diesem Text die Worte «LEX USQUE AD
JOHANNEM». Entsprechend dieser Gegenüberstellung von Altem
und Neuem Bund, von Gesetz und Gnade hat man auf der Seite der
Ecclesia eine neutestamentliche, auf der des Priesters eine alttesta-
mentliche oder mindestens eine die Zeit der Heilserwartung vor
Johannes kennzeichnende Darstellung zu erwarten. In der Tat
erblickt man nördlich neben der Ecclesia die figurenreiche Erzählung
von der Taufe Christi durch Johannes im Jordan. Sie weicht inhaltlich

nicht von den üblichen Darstellungen dieses Themas in der
Barockkunst ab. Auf das Haupt Christi senkt sich der breite goldene
Strahl des Heiligen Geistes, dessen Sinnbild, die Taube, weit oben
schwebt und die Verbindung zur Mitte des mächtigen Gemäldes und
zur Höhe der Kuppel herstellt, zur Glorie Gottes, der inmitten des

Lichtglanzes und der Engelchöre erhaben auf den Wolken thront,
an die Weltkugel gelehnt, das Antlitz gnädig dem Geschehen auf
Erden zugewandt.

Ganz klar ist ferner der Gemäldeteil, der sich im Westen gegenüber
dem Chorarm über der Eingangshalle erhebt. Hoch oben auf einem
Felsen, in die Engelsregionen emporragend, steht das Lamm Gottes
mit der Siegesfahne, Sinnbild zugleich für Christus und für Johannes.

Wenig unter ihm liegt in einer Felsennische ein Einhorn, seit
alter Zeit ein Sinnbild für Christus und seine einzigartige Reinheit.
Es wird später noch deutlicher werden, weshalb der Maler außer dem
Lamm gerade dieses Symbol für Christus gewählt hat. Vom Lamm
geht ein dreifacher Wasserstrom aus, der am Einhorn vorbeifließt
und sich unten breit entfaltet. Dies spielt auf Off. 21, 1 an: «Und er
zeigte mir einen Strom des Wassers des Lebens, klar wie Kristall,
der vom Throne Gottes und des Lammes ausging. »

Die Schwierigkeiten für die bisherigen Auslegungen beginnen beim
Gemäldeabschnitt auf der Nordseite zwischen der Taufe Christi und
der Gruppe Lamm-Einhorn-Lebensstrom. In einer felsigen
wasserdurchfluteten Landschaft mit südländischer Vegetation - Zitrone,
Palme, Ananas und Johannisbrotfrüchte sind erkennbar - sieht man
einige deutlich als Priester und Schriftgelehrte gekennzeichnete
Männer auf die Gruppe mit der Taufe Christi zueilen. Die Männer,
von denen einige hebräische Schriftzeichen auf den Kopfbedeckungen

tragen, disputieren erregt und eifrig. Sie sind kompositionell in
drei Gruppen zusammengefaßt, deren erste und dritte weniger leb-



der Kirche zu Bernhardzell 43

haft erscheinen, während die mittlere sehr drastisch in ihrer
Aufregung und fragenden Unsicherheit, in abwehrenden und zweifelnden

Gebärden des Unglaubens, geschildert ist. Man hat bisher nur
richtig gesehen, daß es sich um Schriftgelehrte handeln muß. Die
Bibelstelle, auf die sich dieser Teil bezieht, ist aber ebenso klar wie
bei den andern Bildteilen. Es ist eine dramatische Illustration zu
Joh. 1, 19-28, wo erzählt wird, daß die Juden von Jerusalem (im
Bild durch eine tempelähnliche Ruinenarchitektur auf dem Berg
angedeutet) Priester und Leviten, also Schriftgelehrte, zu Johannes
sandten, die mit ihm in ein Streitgespräch über die Frage, ob er
selbst der Christus sei, eintreten sollten. Es sind die gleichen
kritischen Zuhörer, die wir schon auf dem Bild von der Predigt des

Täufers im Südarm gefunden haben, die hier noch einmal in großer
Darstellung erscheinen, und zwar als Vertreter des Unglaubens, der
Hörerschaft, die das Wort des Täufers ablehnt. Da er sie nach
Matth. 3, 7 als «Natterngezücht» angeredet hat, verfehlt der Maler
nicht, ihnen eine böse züngelnde Schlange beizugeben. Ferner
erscheinen nach Ez. 13, 4, wo die falschen Propheten als Füchse, als

«vulpes in deserto» gekennzeichnet werden, unter der hintersten
Gruppe der Schriftgelehrten im Wüstengefels zwei Füchse6.

Vom Inhalt dieses Bildteiles aus ist der Zugang zum gegenüberliegenden

Abschnitt, auf der Südseite hinten gegen den Eingang zu,
nicht mehr schwer. Dort sieht man unter einem ruinenhaften antiken
Stadttor7 eine Gruppe Soldaten herumstehen, unter ihnen einen
Zöllner am Zolltisch, von dem ein Zolltarif mit Zahlen herabhängt.
Im Stadttor verschwindet eben ein warentragender Mann ; ein zweiter

steht beim Zöllner, mit Gepäck unter dem Arm, und wirft den

Zollpfennig in die vorgehaltene Büchse ein ; ein dritter Mann führt
ein Kamel durch die geöffnete Zollschranke auf dem Wege weiter.
Ganz im Gegensatz zum Bild von den aufgeregten Schriftgelehrten,

6 Es ist auch auf Hohesl. 2, 15 hinzuweisen, wo von kleinen Füchsen die
Rede ist, die den Weinberg verwüsten. In der kirchlichen Auslegung des
Hohen Liedes bedeuten sie die Irrlehrer.

7 Oben auf dem Stadttor ist eine Inschrift angebracht, die zwar gelesen
werden kann, deren Text aber keinen Sinn ergibt. Entweder handelt es sich
einfach um Scheinbuchstaben, die eine römische Inschrift vortäuschen
sollen, oder es versteckt sich dahinter vielleicht der Name eines Mitarbeiters
am Bau. Die Frage ist für uns nicht wichtig. Ein Hauszeichen, begleitet von
den Buchstaben S und AE auf einem Gepäckballen beim Zolltisch, ist sicher
als Handwerkerzeichen zu deuten.



44 E. G. Büsch, Das barocke Deckengemälde

den Feinden des Täufers, macht das Bild dieser Soldaten und des

Zollbetriebes einen ausgesprochen friedlichen, beinahe gemütlichen
Eindruck. Ein Soldat liegt lässig am Boden, seinen Bogen hat er
abgelegt, ein anderer stützt sich ruhig auf seinen Spieß, ein dritter
schaut zu, wie der Zöllner den Zoll einzieht. Nun entspricht auch
dieser Bildteil genau einem biblischen Text. Wir erinnern uns, daß
auf dem Gemälde im südlichen Seitenarm neben den Schriftgelehrten

auch die Soldaten als Zuhörer des Johannes erscheinen. Der
Evangelist Lukas berichtet in Kap. 3, 12-16 ausdrücklich, daß
neben dem allgemeinen Volk auch die Zöllner und Soldaten Johannes
gefragt hätten, was sie tun sollten, um seiner Botschaft Folge zu
leisten. Die Antwort lautete für die Zöllner: «Fordert nicht mehr als

was verordnet ist!», und für die Soldaten: «Begehet gegen niemand
Gewalttat noch Erpressung und begnüget euch mit eurem Solde »

Der in Frage stehende Gemäldeabschnitt schildert gar nichts anderes

als die Ausführung dieser Johannesworte. Die Soldaten belästigen

niemand, der Verkehr kann ungehindert durch die in der Malerei
auffällig hervorgehobene hochgezogene Schranke weitergehen, der
Zöllner wendet sich geradezu von seiner Arbeit des Geldeinziehens
ab. Er blickt nämlich, für den Betrachter wieder recht auffällig, aus
dem Bild heraus. Stellt man sich direkt unter den Bildteil mit der
Taufe Christi, so schaut der Zöllner offensichtlich dort hinüber, als

wollte er sich in seiner Tätigkeit an das Wort des Täufers erinnern
und ihm zeigen, daß er es ausführe. Er hält dem Passanten die
Geldbüchse mit der Linken hin, ohne darauf zu achten; die Rechte hat
er ein wenig erhoben, als heische er Aufmerksamkeit für sein Tun.
Der Soldat hinter ihm scheint auf ihn zu achten und ihn mit einer
Handgebärde noch zu bitten, doch ja nicht zu viel zu verlangen.

So steht das Gemälde mit seinem Gegenüber, der Schriftgelehrtengruppe

und ihrer aufgeregten Kampfstimmung, in klarem
Kontrast: dort die ungehorsamen und ungläubigen Zuhörer, hier die
gehorsame und gläubige Zuhörerschaft des Johannes, die sich nach
dem biblischen Wort unerwarteterweise gerade aus den von
Schriftgelehrten und Pharisäern verachteten «Sündern», aus Zöllnern und
Soldaten zusammensetzt. Diese Deutung wird unterstützt durch die
in einer Kartusche des Südarmes zum Bild von der Predigt des

Täufers gesetzte Bibelstelle «Vox clamantis in deserto Luc. III
V. 4». Es ist hier wohl absichtlich nicht die Matthäusfassung der

gleichen Erzählung angeführt, die ja in Kap. 3, 3 denselben Wort-



der Kirche zu Bernhardzell 45

laut hätte, sondern die Lukasfassung, deren Fortsetzung die
geschilderte Begegnung mit den Zöllnern und Soldaten bringt.

Nun fehlt noch der anschließende Teil, das letzte Viertel des

Deckengemäldes zwischen dem südlichen Seitenarm und der
Chorpartie. Hier sieht man im Hintergrund ein Gebirge, von dessen

Höhen Wasserfälle stürzen, und einen breiten Strom, der an einer
Stadt vorbeifließt. Im Vordergrund teilt er sich in mehrere Arme.
Der dem Zöllner- und Soldatenbild zunächstliegende Arm fließt
durch eine mit südländischer Pflanzenwelt ausgestattete
Felsenlandschaft, ähnlich der gegenüberliegenden. In ihr erscheinen andere
Tiere: ein Leopard auf einem Felsen am Wasser, ein echsenartiges
Fabeltier, das aufs Wasser zukriecht, ein etwas kurios geratener
Löwe. Ein Anklang an Ps. 104 (Vulgata: 103) Verse 10 und 11 ist
ganz unverkennbar: «Du lassest Brunnen quellen in den Gründen,
daß die Wasser zwischen den Felsen hinfließen; alle Tiere des Feldes
werden daraus trinken. » Auch ein Hinweis auf den Garten Eden mit
seinem in mehrere Arme geteilten Paradiesfluß ist offenkundig. Damit

wird ein Ton angeschlagen, den wir in diesem ganzen Bildabschnitt

wiederfinden: die wunderbare Gottesgabe des natürlichen
Wassers als Sinnbild für das Wasser der Taufe. Die Felsen der
Paradieslandschaft werden durch eine aquäduktähnliche Architektur,
einen doppelten Torbogen, mit dem Felsen neben der Scheinarchitektur

in der östlichen Bildmitte verbunden. Unter dem ersten Bogen

erkennt man eine Gruppe Menschen, einen Mann und eine Frau,
die ein Kleinkind trägt, hinter ihnen eine weitere Frau, vorne eine
kniende jüngere Frau, die einen Arm auf die Schulter eines Mannes

legt, der am Wasser sitzt, den linken Fuß in den Bach haltend. Hinter

dieser Gruppe fließt aus dem Felsen eine Quelle hervor. Es ist ein
Teil des großen Stromes im Hintergrund, der abgeleitet wird und
durch ein von einem Stecken gestütztes Holzrohr auf die Gruppe
zufließt. Es liegt nahe, darin eine Anspielung an die Geschichten in
2. Mose 17, 1-7 und 4. Mose 20, 2-13 von der wunderbaren Tränkung
des Volkes Israel aus dem Felsen in der Wüste zu erblicken, besonders

da nach der späteren Auslegung dieses Geschehens im Buch der
Weisheit aus jener Felsenquelle ein immerwährender Strom geworden

ist (Sap. 11, 4. 7). Das ergäbe eine klare Beziehung zum
Taufwasser als dem rettenden und heilenden Wasser für die Seele.

Nun weist aber der Mann die Frau mit dem Kind deutlich auf die
gegenüberliegende Gruppe, die Taufe Christi durch Johannes, hin,



46 E. O. Büsch, Das barocke Deckengemälde

so daß diese Menschengruppe wohl auch die erwartungsvolle,
heilsbegierige Volksmenge bezeichnen soll, die nach Matth. 3, 5 von allen
Seiten zu Johannes hinausging, um sich von ihm taufen zu lassen.
Diese Auffassung würde bekräftigt durch eine weitere Gruppe unter
dem folgenden Torbogen, eine durch Tracht und Schmuck als

Angehörige der reichen Stände gekennzeichnete Frau mit einer Begleiterin,

die angeführt von einem Mann im Begriffe sind, hinter der
Scheinarchitektur zu Johannes hinüberzueilen. Nach barocker
Auffassung dürften die verschiedenen Anspielungen ineinander
übergehen und müssen sich gegenseitig keineswegs ausschließen.

Ein weiterer Arm des Lebensstroms tritt zwischen dem zweiten

Torbogen hervor. An dem starken Pfeiler in der Mitte zwischen den

Bogen steht ein alter Mann auf einer als Brücke dienenden
Steinplatte. Er blickt auf einen vor ihm am Wasser sitzenden jiingern
Mann herab, der ebenfalls einen Fuß ins Wasser hält. Dieser Jüngere
weist mit dem Zeigefinger der Rechten auf das Wasser hin; aus der
Linken läßt er geschöpftes Wasser ausfließen. Er schaut fragend
zum Altern empor, der ihm, wie aus den Handgebärden liervorgeht,
eine Erklärung über die Natur dieses Wassers gibt. Ginter bemerkt
dazu: «... schließlich Männer und Frauen, in ihrer Mitte ein
predigender Greis.»8 Dies ist jedoch ungenau und zu allgemein gesagt.
Diese Gruppe Greis-Mann hängt nicht mit den andern zusammen,
da der Maler sie kompositioneil deutlich in sich zusammengefaßt
hat. Was soll sie darstellen?

Eine erste Vermutung führt auf das Buch Ezechiel Kap. 47. Dort
wird in der großen Vision des Propheten vom neuen Tempelbau in
Jerusalem erzählt, daß eine Wasserquelle südlich vom Altar
entspringe, unter der südlichen Seitenwand des Tempels hervorriesle
und als ständig wachsender Strom in die Gegend des Toten Meeres,
in die Wüste hinausfließe. Ein Mann mit einer Meßrute führt den

Propheten diesem Wasser entlang und läßt ihn nach je tausend
Ellen hineinsteigen. Zuerst geht ihm das Wasser bis an die Knöchel,
dann bis zu den Knien, später bis zu den Hüften, und schließlich
kann er nicht mehr hindurchschreiten. Es ist das Wasser des Lebens,
das vom Altar Gottes ausgeht, unscheinbar beginnt und dann als

mächtiger Strom die tote Landschaft der Wüste zu neuem Leben
erweckt ; ein Sinnbild der Ausgießung des Heiligen Geistes über die
in den Sünden geistlich erstorbene Menschheit. Man hätte dann im

8 Ginter (A. 1), S. 80.



der Kirche zu Bernhardzell 47

jüngern Mann, der am Wasser sitzt, den Propheten selbst zu sehen.

Dazu paßt, daß er seinen Fuß ungefähr bis zum Knöchel ins Wasser
hält. Man erblickt auch hinter ihm an einem Mauerstück, das
tatsächlich genau im Süden des auf der Scheinarchitektur sichtbaren
Altares gemalt ist - und das damit auch im Süden des wirklichen
Hauptaltares der Kirche liegt - einen Wandbrunnen, dessen Wasser
in eine Muschel läuft, überfließt und sich mit dem allgemeinen
Strom zu Füßen des Mannes verbindet. Im älteren Mann mit der
erklärenden Gebärde wäre dann der Führer des Propheten zu sehen,
der nach Ez. 47, 6 ff. ihm wirklich eine längere Erklärung über das
Geheimnis dieses Wassers gibt. So aufgefaßt, ergäbe die Szene eine

ausgezeichnete Verbindung zum Gesamtthema, da das Gotteswasser
der Tempelquelle die ganze Natur erneuert und damit Vorbild auf
die große geistliche Erneuerung durch Wasser und Geist in der heiligen

Taufe ist. Sie böte auch ein genaues alttestamentliches Urbild
des Lebensstromes, der vom Lamm ausgeht, wie denn die Stelle
Off. 21, 1 ff., die in der westlichen Bildmitte dargestellt ist, im Wortlaut

auf Ez. 47 Bezug nimmt. Dieser bestechenden Deutung steht
nur entgegen, daß der ältere erklärende Mann nicht das in Ez. 47, 3

genannte und für die ganze Szene wichtige Meßband oder ein
ähnliches Instrument trägt. Nach Ez. 40 führt der Mann den Propheten
während des ganzen langen Rundganges durch den neuen Tempel
und mißt ständig die Maße aus. Er wird bereits in Kap. 40, 3

beschrieben als «Mann, anzusehen wie Erz, und er hatte eine leinene
Schnur in der Hand und eine Meßrute». Es ist kaum anzunehmen,
daß der Maler dieses wichtige Kennzeichen weggelassen hätte.
Immerhin scheint es nicht ausgeschlossen, da die Szene auch sonst in
ihrer Beziehung zu Ez. 47 klar wäre.

Es bietet sich aber noch eine weitere Auslegung an. Mit der Linken,

durch die eine Handvoll Wasser gleitet, scheint der jüngere
Mann den älteren zu fragen, welcher Natur dieses Wasser sei. Mit
der rechten Hand, sogar mit ausgestrecktem Zeigefinger, weist er
auf eine kleine Wasserfontäne am untern Bildrand hin. Für den
Beschauer wird sie je nach dem Standort durch eine Stukkatur
verdeckt ; sie muß aber wichtig sein, da der Mann eindeutig und kräftig
auf sie hinweist. Diese Einzelheit führt auf die Erzählung vom
Teiche Bethesda (Vulgata : Bethsaida) im Johannesevangelium Kap.
5, wo von einer Heilquelle berichtet wird, die von Zeit zu Zeit
emporsprudelt. Der ältere Mann gibt dem jüngeren Belehrung über die



48 E. G. Büsch, Das barocke Deckengemälde

Herkunft dieser Heilkraft : er weist mit der Rechten auf das Wasser
in der Hand des jüngern, mit der Linken aber hinauf zum Himmel,
zu den Engelscharen um die Glorie Gottes. Denn nach Joh. 5, 4

wurde das heilkräftige Wasser jeweilen durch einen Engel bewegt,
und wer in diesem Augenblick in den Teich stieg, wurde gesund, mit
welcher Krankheit er auch behaftet war. Selbstverständlich ist
nicht zu erwarten, daß im Bilde die ganze Erzählung des Evangeliums

von der Heilung des Lahmen am Teiche Bethesda erscheine,
da es sich ja noch nicht um eine Geschichte von Christus, von der

Heilserfüllung handeln kann. Es wäre aber diese Szene, als Hinweis
auf den wundertätigen Teich verstanden, wieder ein schönes Sinnbild

: Wasser zur Heilung des Leibes - Wasser der Taufe zur Heilung
der Seele. Auch hier müssen sich die beiden möglichen Deutungen
durchaus nicht widersprechen, wenn auch die erste Auslegung auf
Ezechiel der andern dies voraus haben mag, daß sie beide Gestalten
der Szene durch den alttestamentlichen Text belegen kann. Sowohl
die erste wie die zweite Deutung haben den Hauptinhalt, den
symbolischen und prophetischen Hinweis auf die Taufe, gemeinsam9.

Der ganze wasserreiche Bildteil hat demnach zum Thema die
heilsame Kraft des Wassers als einer paradiesischen und endzeitlichen
Gottesgabe zur Gesundung der Natur und des Leibes, als Vorbild
auf die heilende und erneuernde Kraft des Taufwassers, wie sie im
gegenüberliegenden Bildteil, in der Taufe Christi durch Johannes,
herrliche Erfüllung und Wirklichkeit wird. Dabei wird das Alte
Testament als Zeit der Heilserwartung vom Paradies bis in die Tage
des Auftretens Johannes des Täufers in großartiger Zusammenschau
auf engem Raum vorgeführt.

Überblickt man den Inhalt des Deckengemäldes, wie er durch
diesen Auslegungsversuch herausgestellt wird, so ergibt sich folgendes

Schema:

9 Bei einer Betrachtung des Gemäldes wurde darauf hingewiesen, das

Kind, das die Frau auf dem Arm trägt, habe einen Klumpfuß und werde
deshalb zum heilenden Wasser getragen, was eher für die Auslegung als
Teich Bethesda spräche. Die nähere Prüfung zeigt aber, daß das Kind normal

gezeichnet ist, nur in der typischen barocken Fülle der leiblichen Gestalt.



der Kirche zu Bernhardzell 49

Neuer Bund - Alter Bund/ \Heilserfüllung :

Taufe Christi
durch Johannes

<
Heilserwartung :

> Gotteskraft des Wassers
als Vorbild der Taufe

Glorie Gottes

Ungehorsame Hörer des Johannes Gehorsame Hörer des Johannes

\ /Lamm Gottes, Einhorn, Lebensstrom

3.

Damit ist ein klarer theologischer Entwurf des ganzen
Deckengemäldes sichtbar geworden. Er wird nun noch bestätigt durch die
in den Kartuschen unter dem Gemälde angebrachten Inschriften.
Sie lauten in der Reihenfolge von hinten auf der nördlichen Seite :

«VOX DOMINI SUPER AQUAS PS. XXVIII, V. 3» - «DEUS
MAIESTATIS INTONVIT PS. XXVIII V. 3» - «DOMINUS
SUPER AQUAS PS. XXVIII V. 3». In der Mitte unter der Uhr
erscheint das wichtigste Wort des ganzen im Gemälde verherrlichten
Geschehens, das Wort des himmlischen Vaters, das im Donner über
dem getauften Christus erscholl: «HIC EST FILIUS MEUS
DILECTUS MATTH. III, 17 »10. Dann fahren die Inschriften auf
der südlichen Seite weiter: «VOX IN VIRTUTE PS. XXVIII 4» -
«VOX IN MAGNIFICENTIA PS. XXVIII 4» - «VOX DOMINI
CONPRINGENTIS CEDROS PS. XXVIII 5», und schließlich unter

Lamm-Einhorn-Lehensstrom die Stelle aus demselben Psalm 29

(Vulgata: 28) Vers 6: «DILECTUS SICUT EILIUS UNICOR-
NIUM». Damit wird sinnreich die Beziehung des jungen Einhorns,
das im Text der Vulgata erscheint, zu Christus, dem geliebten Sohn
Gottes, wie er im gegenüberliegenden Matthäustext genannt wird,
hergestellt. Es ist nun klar, weshalb hier neben dem Lamm auch das

Einhorn als Sinnbild Christi hingesetzt wurde. Wie man erkennt,
sind die Worte nichts anderes als fortlaufend ausgewählte Teile der
Verse 3 bis 6 des genannten Psalms. Diese barock-mystische Aus-

10 Bugmann (A. 3) macht sicher mit Recht darauf aufmerksam, daß
dieses Wort nicht, wie zu erwarten wäre, unter der Taufe Christi, sondern
in der Bildmitte über dem Chorarm mit dem Hauptaltar steht und deshalb
in doppelsinniger Bedeutung sowohl auf das Gemälde wie auch auf die
Gegenwart Christi im Altarsakrament bezogen werden muß.

4



50 E. G. Büsch, Das barocke Deckengemälde

legung des herrlichen Gewitterpsalms aus dem Alten Testament
setzt die beiden Hauptthemen des Gemäldes, das Wort des Herrn
und das Lehenswasser, in feste innere Beziehung zum Leben und
Wirken Johannes des Täufers.

Die Beziehung geht zwar nicht überall, aber doch an manchen
Stellen bis ins einzelne, so wenn die Worte «Dominus super aquas »

gerade unter der Taufe Christi stehen, über der sich Gott der Heilige
Geist, nach dem kirchlichen Bekenntnis «Dominus et vivificans»,
offenbart. Oder die Worte «Vox in virtute» erscheinen unter dem
Teil mit den Bildern von der heilschaffenden Kraft und Macht des

Gotteswortes. «Virtus» ist hier wie oft nicht mit «Tugend», sondern
im Sinne von «dynamis» mit «Heilsmacht, Heilstat» wiederzugeben.
Auch das Wort «Vox in magnificentia» hat wohl eine Beziehung
zum Löwen der Paradieslandschaft, der dicht daneben steht: das

Wort des Herrn ist mächtig wie das Brüllen des Löwen (Hos. 11,

10; Am. 3, 8). Da Johannes der Täufer das Wort Gottes machtvoll
verkündigte, gilt das Sinnbild auch für ihn. Der Spruch «Vox
Domini confringentis cedros» paßt durchaus zum Zöllner- und
Soldatenbild, unter dem es steht. Im Alten Testament vergleichen
die Propheten das stolze Wesen des Gottlosen mit den hochragenden
Zedern (Jes. 2, 12-13; Jer. 22, 23). Indem Gottes Wort durch den
Mund des Täufers den Übermut der Soldaten und den Geldhochmut
der Zöllner überwindet und sie bescheiden und demütig werden
läßt, zerbricht es gleichsam, nach dem Psalmwort, die hohen Zedern.

Umgekehrt darf das Wort «Deus maiestatis intonuit» beim
Schriftgelehrtenbild als drohendes Gerichtswort über die Ungläubigen
ausgelegt werden, wenn es auch, gerade zwischen diesem Bild und der
Szene mit der Taufe Christi stehend, gleichzeitig als das Donnerwort

der göttlichen Bezeugung «Dies ist mein lieber Sohn» aufgefaßt

werden muß - ein Beweis für die Vielfalt der Beziehungen, die
das barocke Denken in einer Bibelstelle enthalten sieht.

Weitere Worte des gleichen Psalms werden in den Seitenarmen
verwendet. Bei der Heimsuchung Mariae steht links «VOX DOMINI
PRAEPARANTIS CERVOS» (V. 9), rechts die Stelle aus Luk. 1,

41 «EXULTAVIT INFANS IN UTERO» als sachliche Erklärung
des Bildinhaltes. Diese Anwendung der Psalmstelle könnte seltsam

anmuten, doch dahinter verbirgt sich eine bezeichnende barocke
Wortspielerei. Geht man auf die hebräische Grundlage zurück, so
lautet die Übersetzung: «Die Stimme des Herrn erregt die Hirsch-



der Kirche zu Bernhardzell 51

kühe. » Der Maler hat köstlicherweise im Bild der Heimsuchung im
Hintergrund zwei dahineilende Hirschkühe angebracht. Sie sind
nichts anderes als eine Anspielung auf Maria, die nach der Erzählung
inLuk. 1,39 «eilends» über das Gebirge zuElisabeth ging. -Die Geburt
des Johannes ist links mit dem Wort «COMMOVEBIT DESERTUM
PS. XXVIII 8» versehen, womit sowohl ein Hinweis auf die Wirkkraft

des göttlichen Wortes als auch gleichzeitig eine Prophétie auf
die künftige Wirksamkeit des Johannesknaben in der Wüste gegeben

wird; die rechte Seite deutet mit Luk. 1, 14 «IN EIUS NATI-
VITATE GAUDEBUNT» wieder den Inhalt an11. Der südliche
Seitenarm zeigt links die Stelle «VOX CONCUTIENTIS DESERTUM»

(V. 8), rechts das bereits erwähnte Wort «VOX CLAMANTIS
IN DESERTO LUC. III 4», eine weitere wohlausgedachte Verbindung

der Psalmworte mit einer neutestamentlichen Stelle. Die
Enthauptung des Täufers wird links vom Wort «VOX INTERCIDEN-
TIS ELAMMAM» (V. 7) und rechts vom Spruch «LUCERNA
LUCENS ET ARDENS» aus Joh. 5, 35 begleitet. Beide Worte preisen

den Täufer als das weithinleuchtende Licht, erinnern aber auch

an die kurze Zeit (Joh. 5, 35 b), in der dieses Licht leuchtete, um
dann im Martyrium nach dem Willen Gottes wenigstens für den
irdischen Bereich zu erlöschen.

So schließt der durchgehend verwendete Psalm den theologischen
Inhalt des Deckengemäldes und der Seitengemälde mit der
Geschichte und dem Werk Johannes des Täufers zu einer großartigen
inneren Einheit zusammen.

Barocke Kunst ist immer eine nach vielen Seiten hin offene,
mehrdeutige Aussage. Manches mag daher noch in diesen Gemälden
liegen, das hier nicht ausgesprochen wurde. Doch hat diese Auslegung,
die nicht mehr als ein Versuch sein will, das Rätsel des Deckengemäldes

zu Bernhardzell aufgehellt. Aus einem «völlig ungedeuteten»
Bild wird ein in seiner Weise einzigartiges und klares Zeugnis von
der Kraft des Wortes des Täufers und von der Kraft Gottes im
Wasser der heiligen Taufe. Ernst Gerhard Büsch, Schaffhausen

11 Wie aus der Bildauslegung hervorgeht, tragen alle im Gemälde
vorkommenden Tiere Symboloharakter. Die Vermutung, der Streit zwischen
Katze und Hund im Bild von der Geburt des Täufers deute auf die
Auseinandersetzung Altes Testament/Neues Testament, Gesetz/Gnade hin und
symbolisiere das Ende der alten. Zeit durch die Geburt des Täufers, ist deshalb
nicht ganz abwegig. Sie würde der spielerischenArt, mit der man imSpätbarock
die Geheimnisse der Heilsgesohichte im Symbol andeutete, entsprechen.


	Das barocke Deckengemälde der Kirche zu Bernhardzell : sein theologischer Gehalt

