Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Artikel: Das barocke Deckengemalde der Kirche zu Bernhardzell : sein
theologischer Gehalt

Autor: Rusch, Ernst Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878789

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das barocke Deckengemiilde der Kirche zu
Bernhardzell

Sein theologischer Gehalt

Abseits von den Durchgangsstralen und der Bahnlinie liegt im
Kanton St. Gallen an den Héngen gegen den Thurgau und den Bo-
densee hin das Bauerndorf Bernhardzell. Hier wurde in den Jahren
1776-1778 im Auftrag des Firstabtes Beda Angehrn von St.Gallen
durch den Baumeister Ferdinand Beer aus dem Bregenzerwald eine
neue Kirche an der Stelle eines édlteren Baues errichtet. Sie gehort zu
den wenigen reinen Zentralbauten in der Schweiz und ist sowohl in
ihrer dulleren Erscheinung in der Landschaft als auch in der inneren
Ausstattung ein Schmuckstiick von auBlerordentlicher Schonheit
und Harmonie. Die wohlgelungene sachkundige Erneuerung im
Jahre 1956 hat der Kirche ihr urspriingliches Gesicht wieder ver-
liehen, so daf3 der Betrachter sich unmittelbar in ein ausgezeichnet
erhaltenes kleines Bauwunder aus der Spéitbarockzeit versetzt sieht.
An einen kreisrunden Kuppelbau schliefen sich vier kurze Kreuz-
arme an, die mit flachen Bogen abgeschlossen sind. Die Rundung
beginnt schon bei der Freitreppe, wodurch der Grundrill in kon-
zentrischen Kreisen aufgebaut erscheint. Der prichtige, gut ausge-
wogene Raum erinnert in seiner Wirkung an die grofle Rotunde in
der Klosterkirche zu St. Gallen.

Kuppel und Kreuzarme wurden von dem bekannten Kirchen-
maler im Bodenseegebiet Franz Ludwig Herrmann (1723-1791) aus-
gemalt. Laut einer Inschrift auf dem Deckengeméilde wurde es im
Jahre 1778 geschaffen. Das theologische Programm dazu geht wahr-
scheinlich auf den damaligen Ortspfarrer Lawurenz Seiler, dessen
hiibsches Epitaph im Stile Louis XVI. in der Kirche erhalten ist,
zuriick.

Dem Inhalt dieser Malereien gilt die vorliegende Betrachtung. Die
kunsthistorische Wertung ist nicht ihre Aufgabe; sie beschiftigt
sich nur mit der theologisch-biblischen Thematik des Gemaéldes. — Der
vortreffliche Kenner der kirchlichen Barockmalerei, Hermann Gin-
ter, schreibt in seinem grundlegenden und im ganzen immer noch
giiltigen Werk tiber den siidwestdeutschen Barock: «Den Kuppel-
raum fiillt ein einziges grofes Gemadlde..., das inhaltlich nicht leicht



40 E. . Riisch, Das barocke Deckengemdilde

zu fassen ist.»* Im Kunstfithrer, der in der Kirche aufliegt, sagt der
Verfasser Prof. Dr. Linus Birchler, die Deckenbilder seien inhaltlich
nicht iiberall zu deuten und schwer zu erkldren, ja er stellt fest, das
Bild sei «noch v6llig ungedeutet»2. Auf Anregung von Prof. Birchler
hat P. Kuno Bugmann OSB einen Versuch zur Deutung des
Deckenbildes unternommen 2, doch auch diese knappe Deutung laf3t
viele Fragen, die das Gemilde stellt, offen und geht teilweise an
klaren Aussagen des Bildes vorbei. Ich wage deshalb im folgenden
einen neuen Versuch zu einer umfassenderen Deutung, die mir
durchaus moglich scheint. Dabei werden die bisherigen Forschungs-
ergebnisse bei Ginter, Birchler und Bugmann mitverarbeitet, ohne
daf} dies bei jeder Einzelheit erwdhnt werden miillte.

Den Ausgangspunkt fiir die Erkldrung hat man mit Recht darin
gesehen, dal} die Kirche dem hl. Johannes dem Tdufer als Patron
geweiht ist. Sowohl das grof3e Deckengemdlde als auch die kleineren

Bilder in den Seitenarmen nehmen eindeutig auf sein Leben, sein
Werk und das Wesen der Taufe Bezug.

Beginnen wir mit dem leicht verstindlichen Bilderzyklus in den
Seitenwilbungen. Im nordlichen Kreuzarm ist der Anfang der bi-
blischen Erzdhlung von Johannes dem Tédufer dargestellt: Mariae
Heimsuchung, d.h. der freudige Augenblick fir Elisabeth, die
Mutter des Tdufers, da bei der Begegnung mit der sie aufsuchenden
Gottesmutter das Kind in ihrem Leibe hiipft, Luk. 1, 41. Tm Chor-
arm iitber dem Hauptaltar folgt die Geburt des Taufers, ein wohl-
gelungenes Bild mit genrehaften Einzelheiten, «mit Elisabeth als
Woécehnerin, dem den Namen schreibenden Vater Zacharias und
kurzweiligem Beiwerk, z.B. einem bellenden Hund und einer ihn
anfauchenden Katze, die einen Buckel macht»%. Im siidlichen Kreuz-
arm sehen wir Johannes als Prediger in der Wiiste. Er steht auf

1 H. Ginter, Studwestdeutsche Kirchenmalerei des Barock. Die Kon-
stanzer und Freiburger Meister des 18. Jahrhunderts (1930), S. 80.

2 L. Birchler, Kunstfiithrer Nr. 644, Schweizer Reihe, 25 (1956), S. 5. 7.

¢ K. Bugmann in der Literaturbeilage zur St. Galler Tageszeitung «Ost-
schweiz» 1956, Nr. 501/502.

¢ Birchler (A. 2), S. 7.



der Kirche zu Bernhardzell 41

einer mit einigen Holzstecken improvisierten Feldkanzel, links von
ihm einige Zuhorer, rechts ebenfalls Horer seiner Predigt, und zwar,
was fiir die Deutung des Deckengemaéldes wichtig ist, zwei zweifelnde
und scharf beobachtende Schriftgelehrte, deren einer ein goldgefal3-
tes Augenglas vor das weitgeoffnete rechte Auge hélt, wiahrend er
das linke zukneift; seine Mundwinkel sind in schwerem Miltrauen
tief herabgezogen. Daneben lauschen noch zwei Soldaten auf die
Worte des Téaufers. Im westlichen Arm schlieBlich, wo sich Eingang
und Orgelempore befinden, wird die Enthauptung des Tédufers ge-
schildert. Der Henker reinigt nach getaner Arbeit das blutige
Schwert mit einem Tuch, die Tochter der Herodias trigt den
bleichen Johanneskopf auf einer Schiissel hinaus, von ihren Diene-
rinnen begleitet. Diese Bilder sind iibrigens, wie Ginter kurz erwéhnt,
nahe verwandt mit den zwar unbezeichneten, aber sicher auch von
Franz Ludwig Herrmann stammenden drei Deckengemilden aus
dem Leben des Téufers in der Pfarrkirche zu Laufenburg am Rhein
(Schweiz) 5.

Der Vollstindigkeit halber seien noch die in grofler Héhe ange-
brachten vierzehn Stationsbilder genannt, eine gute Arbeit Herr-
manns, ebenso sein Gemilde an der Decke der Eingangshalle: Mose
vor dem brennenden Dornbusch. Es dient dem Eintretenden in
sinniger Weise als Vorbereitung auf die Heiligkeit des Kirchen-
raumes.

Nun wenden wir uns dem Deckengemdlde zu. Kinige seiner Szenen
bereiten keine Schwierigkeiten.

Im Osten tiber dem Chorarm, auf einer Scheinarchitektur, die eine
Uhr umschlie3t, stehen die Sinnbilder des Alten und des Neuen
Bundes, eine Ecclesia mit Kelch und Hostie, ein Hoherpriester mit
Beschneidungsmesser und Gesetzbuch, zwischen ihnen ein altar-
dhnlicher Aufbau, der als Antependium die beiden Gesetzestafeln
und als Aufsatz ein aufgeschlagenes Evangelienbuch trigt. Diesem
Buch neigt sich der verbogene siebenarmige Leuchter des Priesters
zu, als Zeichen des Endes der alttestamentlichen Zeit, wihrend in
der Gegenbewegung das Kreuz der Ecclesia sich auch dem Buch
zuneigt, jedoch ohne Bruch oder Biegung. Auf dem Evangelienbuch

5 Ginter (A. 1), S. 175.



42 E. . Riisch, Das barocke Deckengemdilde

erscheint links die Stelle «t EVANGELIUM LUCAE C. XVI V. 16»,
rechts stehen aus diesem Text die Worte « LEX USQUE AD
JOHANNEM)». Entsprechend dieser Gegeniiberstellung von Altem
und Neuem Bund, von Gesetz und Gnade hat man auf der Seite der
Ecclesia eine neutestamentliche, auf der des Priesters eine alttesta-
mentliche oder mindestens eine die Zeit der Heilserwartung vor
Johannes kennzeichnende Darstellung zu erwarten. In der Tat er-
blickt man nordlich neben der Ecclesia die figurenreiche Erzidhlung
von der Taufe Christi durch Johannes im Jordan. Sie weicht inhalt-
lich nicht von den iblichen Darstellungen dieses Themas in der
Barockkunst ab. Auf das Haupt Christi senkt sich der breite goldene
Strahl des Heiligen Geistes, dessen Sinnbild, die Taube, weit oben
schwebt und die Verbindung zur Mitte des méchtigen Geméldes und
zur Hohe der Kuppel herstellt, zur Glorie Gottes, der inmitten des
Lichtglanzes und der Engelchore erhaben auf den Wolken thront,
an die Weltkugel gelehnt, das Antlitz gniddig dem Geschehen auf
Erden zugewandt.

Ganz klar ist ferner der Geméldeteil, der sich im Westen gegeniiber
dem Chorarm iiber der Eingangshalle erhebt. Hoch oben auf einem
Felsen, in die Engelsregionen emporragend, steht das Lamm Gottes
mit der Siegesfahne, Sinnbild zugleich fiir Christus und fiir Johan-
nes. Wenig unter ihm liegt in einer Ielsennische ein Einhorn, seit
alter Zeit ein Sinnbild fiir Christus und seine einzigartige Reinheit.
Es wird spéter noch deutlicher werden, weshalb der Maler auller dem
Lamm gerade dieses Symbol fiir Christus gewéhlt hat. Vom Lamm
geht ein dreifacher Wasserstrom aus, der am Einhorn vorbeiflie3t
und sich unten breit entfaltet. Dies spielt auf Off. 21, 1 an: «Und er
zeigte mir einen Strom des Wassers des Lebens, klar wie Kristall,
der vom Throne Gottes und des Lammes ausging.»

Die Schwierigkeiten fiir die bisherigen Auslegungen beginnen beim
Gemaildeabschnitt auf der Nordseite zwischen der Taufe Christi und
der Gruppe Lamm-Einhorn-Lebensstrom. In einer felsigen wasser-
durchfluteten Landschaft mit siidlindischer Vegetation — Zitrone,
Palme, Ananas und Johannisbrotfriichte sind erkennbar — sieht man
einige deutlich als Priester und Schriftgelehrte gekennzeichnete
Miénner auf die Gruppe mit der Taufe Christi zueilen. Die Ménner,
von denen einige hebriische Schriftzeichen auf den Kopfbedeckun-
gen tragen, disputieren erregt und eifrig. Sie sind kompositionell in
drei Gruppen zusammengefal3t, deren erste und dritte weniger leb-



der Kirche zu Bernhardzell 43

haft erscheinen, wihrend die mittlere sehr drastisch in ihrer Auf-
regung und fragenden Unsicherheit, in abwehrenden und zweifeln-
den Gebirden des Unglaubens, geschildert ist. Man hat bisher nur
richtig gesehen, dafl es sich um Schriftgelehrte handeln mufl. Die
Bibelstelle, auf die sich dieser Teil bezieht, ist aber ebenso klar wie
bei den andern Bildteilen. Es ist eine dramatische Illustration zu
Joh. 1, 19-28, wo erzihlt wird, dall die Juden von Jerusalem (im
Bild durch eine tempeldhnliche Ruinenarchitektur auf dem Berg
angedeutet) Priester und Leviten, also Schriftgelehrte, zu Johannes
sandten, die mit ihm in ein Streitgesprdch iiber die Frage, ob er
selbst der Christus sei, eintreten sollten. Es sind die gleichen kriti-
schen Zuhorer, die wir schon auf dem Bild von der Predigt des
Tédufers im Stidarm gefunden haben, die hier noch einmal in grofler
Darstellung erscheinen, und zwar als Vertreter des Unglaubens, der
Horerschaft, die das Wort des Téaufers ablehnt. Da er sie nach
Matth. 3, 7 als «Natterngeziicht» angeredet hat, verfehlt der Maler
nicht, ihnen eine bose ziingelnde Schlange beizugeben. Ferner er-
scheinen nach Ez. 13, 4, wo die falschen Propheten als Fiichse, als
«vulpes in deserto» gekennzeichnet werden, unter der hintersten
Gruppe der Schriftgelehrten im Wiistengefels zwei Fiichse®.

Vom Inhalt dieses Bildteiles aus ist der Zugang zum gegeniiber-
liegenden Abschnitt, auf der Siidseite hinten gegen den Eingang zu,
nicht mehr schwer. Dort sieht man unter einem ruinenhaften antiken
Stadttor? eine Gruppe Soldaten herumstehen, unter ihnen einen
Zollner am Zolltisch, von dem ein Zolltarif mit Zahlen herabhéngt.
Im Stadttor verschwindet eben ein warentragender Mann; ein zwei-
ter steht beim Zoéllner, mit Gepédck unter dem Arm, und wirft den
Zollpfennig in die vorgehaltene Biichse ein; ein dritter Mann fiihrt
ein Kamel durch die gedffnete Zollschranke auf dem Wege weiter.
Ganz im Gegensatz zum Bild von den aufgeregten Schriftgelehrten,

6 Es ist auch auf Hohesl. 2, 15 hinzuweisen, wo von kleinen Filchsen die
Rede ist, die den Weinberg verwiisten. In der kirchlichen Auslegung des
Hohen Liedes bedeuten sie die Irrlehrer.

7 Oben auf dem Stadttor ist eine Inschrift angebracht, die zwar gelesen
werden kann, deren Text aber keinen Sinn ergibt. Entweder handelt es sich
einfach um Scheinbuchstaben, die eine romische Inschrift vortduschen
sollen, oder es versteckt sich dahinter vielleicht der Name eines Mitarbeiters
am Bau. Die Frage ist fiir uns nicht wichtig. Ein Hauszeichen, begleitet von
den Buchstaben S und AE auf einem Gepéckballen beim Zolltisch, ist sicher
als Handwerkerzeichen zu deuten.



44 E. Q. Riisch, Das barocke Deckengemdlde

den Feinden des Téaufers, macht das Bild dieser Soldaten und des
Zollbetriebes einen ausgesprochen friedlichen, beinahe gemiitlichen
Eindruck. Ein Soldat liegt ldssig am Boden, seinen Bogen hat er ab-
gelegt, ein anderer stiitzt sich ruhig auf seinen SpieB, ein dritter
schaut zu, wie der Zollner den Zoll einzieht. Nun entspricht auch
dieser Bildteil genau einem biblischen Text. Wir erinnern uns, da3
auf dem Gemalde im siidlichen Seitenarm neben den Schriftgelehr-
ten auch die Soldaten als Zuhorer des Johannes erscheinen. Der
Evangelist Lukas berichtet in Kap. 3, 12-16 ausdriicklich, daf
neben dem allgemeinen Volk auch die Zollner und Soldaten Johannes
gefragt hitten, was sie tun sollten, um seiner Botschaft Folge zu
leisten. Die Antwort lautete fiir die Zollner: ¢ Fordert nicht mehr als
was verordnet ist!», und fiir die Soldaten: «Begehet gegen niemand
Gewalttat noch Erpressung und begniiget euch mit eurem Solde!»
Der in Frage stehende Geméldeabschnitt schildert gar nichts ande-
res als die Ausfithrung dieser Johannesworte. Die Soldaten belésti-
gen niemand, der Verkehr kann ungehindert durch die in der Malerei
auffillic hervorgehobene hochgezogene Schranke weitergehen, der
Zollner wendet sich geradezu von seiner Arbeit des Geldeinziehens
ab. Er blickt namlich, fiir den Betrachter wieder recht autfillig, aus
dem Bild heraus. Stellt man sich direkt unter den Bildteil mit der
Taufe Christi, so schaut der Zollner offensichtlich dort hiniiber, als
wollte er sich in seiner Tatigkeit an das Wort des Tédufers erinnern
und ihm zeigen, daB er es ausfiihre. Er hilt dem Passanten die Geld-
biichse mit der Linken hin, ohne darauf zu achten; die Rechte hat
er ein wenig erhoben, als heische er Aufmerksamkeit fiir sein Tun.
Der Soldat hinter ihm scheint auf ihn zu achten und ihn mit einer
Handgebérde noch zu bitten, doch ja nicht zu viel zu verlangen.
So steht das Gemélde mit seinem Gegeniiber, der Schriftgelehr-
tengruppe und ihrer aufgeregten Kampfstimmung, in klarem Kon-
trast: dort die ungehorsamen und ungldubigen Zuhorer, hier die
gehorsame und gldubige Zuhorerschaft des Johannes, die sich nach
dem biblischen Wort unerwarteterweise gerade aus den von Schrift-
gelehrten und Phariséiern verachteten «Siindern», aus Zollnern und
Soldaten zusammensetzt. Diese Deutung wird unterstiitzt durch die
in einer Kartusche des Siidarmes zum Bild von der Predigt des
Téufers gesetzte Bibelstelle «Vox clamantis in deserto Luc. III
V. 4». Es ist hier wohl absichtlich nicht die Matthdusfassung der
gleichen Erzdhlung angefiihrt, die ja in Kap. 3, 3 denselben Wort-



der Kirche zu Bernhardzell 45

laut hétte, sondern die Lukasfassung, deren Fortsetzung die ge-
schilderte Begegnung mit den Zollnern und Soldaten bringt.

Nun fehlt noch der anschlieBende Teil, das letzte Viertel des
Deckengemaldes zwischen dem siidlichen Seitenarm und der Chor-
partie. Hier sieht man im Hintergrund ein Gebirge, von dessen
Hohen Wasserfille stiirzen, und einen breiten Strom, der an einer
Stadt vorbeiflieft. Im Vordergrund teilt er sich in mehrere Arme.
Der dem Zoéllner- und Soldatenbild zundchstliegende Arm flief3t
durch eine mit siidlindischer Pflanzenwelt ausgestattete Felsen-
landschaft, dhnlich der gegeniiberliegenden. In ihr erscheinen andere
Tiere: ein Leopard auf einem Felsen am Wasser, ein echsenartiges
Fabeltier, das aufs Wasser zukriecht, ein etwas kurios geratener
Lowe. Ein Anklang an Ps. 104 (Vulgata: 103) Verse 10 und 11 ist
ganz unverkennbar: «Du lidssest Brunnen quellen in den Griinden,
daf3 die Wasser zwischen den Felsen hinflielen ; alle Tiere des Feldes
werden daraus trinken.» Auch ein Hinweis auf den Garten Eden mit
seinem in mehrere Arme geteilten Paradiesflul ist offenkundig. Da-
mit wird ein Ton angeschlagen, den wir in diesem ganzen Bildab-
schnitt wiederfinden: die wunderbare Gottesgabe des natiirlichen
Wassers als Sinnbild fiir das Wasser der Taufe. Die Felsen der Para-
dieslandschaft werden durch eine aquiaduktdhnliche Architektur,
einen doppelten Torbogen, mit dem Felsen neben der Scheinarchi-
tektur in der ostlichen Bildmitte verbunden. Unter dem. ersten Bo-
gen erkennt man eine Gruppe Menschen, einen Mann und eine Frau,
die ein Kleinkind tragt, hinter ihnen eine weitere Frau, vorne eine
kniende jiingere Frau, die einen Arm auf die Schulter eines Mannes
legt, der am Wasser sitzt, den linken Ful} in den Bach haltend. Hin-
ter dieser Gruppe flie3t aus dem Felsen eine Quelle hervor. Es ist ein
Teil des groBen Stromes im Hintergrund, der abgeleitet wird und
durch ein von einem Stecken gestiitztes Holzrohr auf die Gruppe zu-
flieBt. Es liegt nahe, darin eine Anspielung an die Geschichten in
2. Mose 17, 1-7 und 4. Mose 20, 2-13 von der wunderbaren Trénkung
des Volkes Israel aus dem Felsen in der Wiiste zu erblicken, beson-
ders da nach der spéiteren Auslegung dieses Geschehens im Buch der
Weisheit aus jener Felsenquelle ein immerwéahrender Strom gewor-
den ist (Sap. 11, 4. 7). Das ergiibe eine klare Beziehung zum Tauf-
wasser als dem rettenden und heilenden Wasser fiir die Seele.

Nun weist aber der Mann die Frau mit dem Kind deutlich auf die
gegeniiberliegende Gruppe, die Taufe Christi durch Johannes, hin,



46 L. G. Riisch, Das barocke Deckengemdilde

so dal3 diese Menschengruppe wohl auch die erwartungsvolle, heils-
begierige Volksmenge bezeichnen soll, die nach Matth. 3, 5 von allen
Seiten zu Johannes hinausging, um sich von ihm taufen zu lassen.
Diese Auffassung wiirde bekréftigt durch eine weitere Gruppe unter
dem folgenden Torbogen, eine durch Tracht und Schmuck als Ange-
horige der reichen Stinde gekennzeichnete Frau mit einer Beglei-
terin, die angefiihrt von einem Mann im Begriffe sind, hinter der
Scheinarchitektur zu Johannes hiniiberzueilen. Nach barocker Auf-
fassung diirften die verschiedenen Anspielungen ineinander iiber-
gehen und miissen sich gegenseitig keineswegs ausschlie3en.

Ein weiterer Arm des Lebensstroms tritt zwischen dem zweiten
Torbogen hervor. An dem starken Pfeiler in der Mitte zwischen den
Bogen steht ein alter Mann auf einer als Briicke dienenden Stein-
platte. Er blickt auf einen vor ihm am Wasser sitzenden jiingern
Mann herab, der ebenfalls einen Ful} ins Wasser hélt. Dieser Jiingere
weist mit dem Zeigefinger der Rechten auf das Wasser hin; aus der
Linken lift er geschopftes Wasser ausflielen. Er schaut fragend
zum Altern empor, der ihm, wie aus den Handgebérden hervorgeht,
eine Erkliarung iiber die Natur dieses Wassers gibt. Ginter bemerkt
dazu: «... schlieBlich Ménner und Frauen, in ihrer Mitte ein predi-
gender Greis.»® Dies ist jedoch ungenau und zu allgemein gesagt.
Diese Gruppe Greis-Mann hédngt nicht mit den andern zusammen,
da der Maler sie kompositionell deutlich in sich zusammengefal3t
hat. Was soll sie darstellen?

Eine erste Vermutung fithrt auf das Buch Ezechiel Kap. 47. Dort
wird in der groBen Vision des Propheten vom neuen Tempelbau in
Jerusalem erzdhlt, dafl eine Wasserquelle siidlich vom Altar ent-
springe, unter der sidlichen Seitenwand des Tempels hervorriesle
und als stindig wachsender Strom in die Gegend des Toten Meeres,
in die Wiiste hinausflieBe. Ein Mann mit einer Mefirute fiihrt den
Propheten diesem Wasser entlang und ldBt ihn nach je tausend
Ellen hineinsteigen. Zuerst geht ihm das Wasser bis an die Knochel,
dann bis zu den Knien, spéiter bis zu den Hiiften, und schlieBlich
kann er nicht mehr hindurchschreiten. Es ist das Wasser des Lebens,
das vom Altar Gottes ausgeht, unscheinbar beginnt und dann als
maéchtiger Strom die tote Landschaft der Wiiste zu neuem Leben
erweckt; ein Sinnbild der AusgieBung des Heiligen Geistes iiber die
in den Siinden geistlich erstorbene Menschheit. Man héitte dann im

8 Ginter (A. 1), S. 80.



der Kirche zu Bernhardzell 47

jingern Mann, der am Wasser sitzt, den Propheten selbst zu sehen.
Dazu palt, daBl er seinen Full ungefihr bis zum Knéchel ins Wasser
hilt. Man erblickt auch hinter ihm an einem Mauerstiick, das tat-
sdchlich genau im Siiden des auf der Scheinarchitektur sichtbaren
Altares gemalt ist — und das damit auch im Siiden des wirklichen
Hauptaltares der Kirche liegt — einen Wandbrunnen, dessen Wasser
in eine Muschel lduft, iiberflieBt und sich mit dem allgemeinen
Strom zu Fiilen des Mannes verbindet. Im &lteren Mann mit der
erklirenden Gebarde wire dann der Fiihrer des Propheten zu sehen,
der nach Ez. 47, 6ff. ihm wirklich eine lingere Erklidrung iiber das
Geheimnis dieses Wassers gibt. So aufgefalit, ergiibe die Szene eine
ausgezeichnete Verbindung zum Gesamtthema, da das Gotteswasser
der Tempelquelle die ganze Natur erneuert und damit Vorbild auf
die groBe geistliche Erneuerung durch Wasser und Geist in der heili-
gen Taufe ist. Sie bote auch ein genaues alttestamentliches Urbild
des Lebensstromes, der vom Lamm ausgeht, wie denn die Stelle
Off. 21, 11f., die in der westlichen Bildmitte dargestellt ist, im Wort-
laut auf Ez. 47 Bezug nimmt. Dieser bestechenden Deutung steht
nur entgegen, daf} der édltere erkldrende Mann nicht das in Ez. 47, 3
genannte und fiir die ganze Szene wichtige Mellband oder ein &dhn-
liches Instrument trégt. Nach Ez. 40 fiithrt der Mann den Propheten
wihrend des ganzen langen Rundganges durch den neuen Tempel
und milt stindig die Male aus. Er wird bereits in Kap. 40, 3 be-
schrieben als «Mann, anzusehen wie Erz, und er hatte eine leinene
Schnur in der Hand und eine Mefirute». Es ist kaum anzunehmen,
dall der Maler dieses wichtige Kennzeichen weggelassen hétte. Im-
merhin scheint es nicht ausgeschlossen, da die Szene auch sonst in
ihrer Beziehung zu Ez. 47 klar wire.

Es bietet sich aber noch eine weitere Auslegung an. Mit der Lin-
ken, durch die eine Handvoll Wasser gleitet, scheint der jiingere
Mann den élteren zu fragen, welcher Natur dieses Wasser sei. Mit
der rechten Hand, sogar mit ausgestrecktem Zeigefinger, weist er
auf eine kleine Wasserfontine am untern Bildrand hin. Fiir den Be-
schauer wird sie je nach dem Standort durch eine Stukkatur ver-
deckt; sie mul} aber wichtig sein, da der Mann eindeutig und kréftig
auf sie hinweist. Diese Einzelheit fiihrt auf die Erzdhlung vom
Teiche Bethesda (Vulgata: Bethsaida) im Johannesevangelium Kap.
5, wo von einer Heilquelle berichtet wird, die von Zeit zu Zeit empor-
sprudelt. Der édltere Mann gibt dem jiingeren Belehrung iiber die



48 I. (. Riisch, Das barocke Deckengemdilde

Herkunft dieser Heilkraft: er weist mit der Rechten auf das Wasser
in der Hand des jiingern, mit der Linken aber hinauf zum Himmel,
zu den Engelscharen um die Glorie Gottes. Denn nach Joh. 5, 4
wurde das heilkriftice Wasser jeweilen durch einen Engel bewegt,
und wer in diesem Augenblick in den Teich stieg, wurde gesund, mit
welcher Krankheit er auch behaftet war. Selbstverstindlich ist
nicht zu erwarten, dal im Bilde die ganze Erzéhlung des Evange-
liums von der Heilung des Lahmen am Teiche Bethesda erscheine,
da es sich ja noch nicht um eine Geschichte von Christus, von der
Heilserfiillung handeln kann. Es wére aber diese Szene, als Hinweis
auf den wundertéitigen Teich verstanden, wieder ein schones Sinn-
bild : Wasser zur Heilung des Leibes — Wasser der Taufe zur Heilung
der Seele. Auch hier miissen sich die beiden mé&glichen Deutungen
durchaus nicht widersprechen, wenn auch die erste Auslegung auf
Ezechiel der andern dies voraus haben mag, daf} sie beide Gestalten
der Szene durch den alttestamentlichen Text belegen kann. Sowohl
die erste wie die zweite Deutung haben den Hauptinhalt, den sym-
bolischen und prophetischen Hinweis auf die Taufe, gemeinsam ®.

Der ganze wasserreiche Bildteil hat demnach zum Thema die heil-
same Kraft des Wassers als einer paradiesischen und endzeitlichen
Gottesgabe zur Gesundung der Natur und des Leibes, als Vorbild
auf die heilende und erneuernde Kraft des Taufwassers, wie sie im
gegeniiberliegenden Bildteil, in der Taufe Christi durch Johannes,
herrliche Erfiillung und Wirklichkeit wird. Dabei wird das Alte
Testament als Zeit der Heilserwartung vom Paradies bis in die Tage
des Auftretens Johannes des Tédufers in groBartiger Zusammenschau
auf engem Raum vorgefiihrt.

Uberblickt man den Inhalt des Deckengemildes, wie er durch
diesen Auslegungsversuch herausgestellt wird, so ergibt sich folgen-
des Schema:

® Bei einer Betrachtung des Cemaéldes wurde darauf hingewiesen, das
Kind, das die Frau auf dem Arm tragt, habe einen Klumpful und werde
deshalb zum heilenden Wasser getragen, was eher fur die Auslegung als
Teich Bethesda spriche. Die nihere Priiffung zeigt aber, daf3 das Kind nor-
mal gezeichnet ist, nur in der typischen barocken Fille der leiblichen Gestalt.



der Kirche zu Bernhardzell 49

Neuer Bund — Alter Bund

Heilserfiillung : Heilserwartung:
Taufe Christi > Gotteskraft des Wassers
durch Johannes als Vorbild der Taufe

Glorie Gottes

Ungehorsame Horer desJohannes <—> Gehorsame Horer des Johannes

Lamm Gottes, Einhorn, Lebensstrom

3.

Damit ist ein klarer theologischer Entwurf des ganzen Decken-
geméldes sichtbar geworden. Er wird nun noch bestatigt durch die
in den Kartuschen unter dem Gemélde angebrachten Inschriften.
Sie lauten in der Reihenfolge von hinten auf der nérdlichen Seite:
«VOX DOMINI SUPER AQUAS PS. XXVIII, V. 3» - «DEUS
MAIESTATIS INTONVIT PS. XXVIIT V. 3» — «DOMINUS
SUPER AQUAS PS. XXVIII V. 3». In der Mitte unter der Uhr
erscheint das wichtigste Wort des ganzen im Gemaélde verherrlichten
Geschehens, das Wort des himmlischen Vaters, das im Donner iiber
dem getauften Christus erscholl: «HIC EST FILIUS MEUS
DILECTUS MATTH. III, 17»°, Dann fahren die Inschriften auf
der siidlichen Seite weiter: « VOX IN VIRTUTE PS. XXVIII 4» -
«VOX IN MAGNIFICENTIA PS. XXVIII 4» — «VOX DOMINI
CONFRINGENTIS CEDROS PS. XXVIII 5», und schlieBlich un-
ter Lamm-Einhorn-Lebensstrom die Stelle aus demselben Psalm 29
(Vulgata: 28) Vers 6: « DILECTUS SICUT FILIUS UNICOR-
NIUM». Damit wird sinnreich die Beziehung des jungen Einhorns,
das im Text der Vulgata erscheint, zu Christus, dem geliebten Sohn
Gottes, wie er im gegeniiberliegenden Matthiustext genannt wird,
hergestellt. Es ist nun klar, weshalb hier neben dem Lamm auch das
Einhorn als Sinnbild Christi hingesetzt wurde. Wie man erkennt,
sind die Worte nichts anderes als fortlaufend ausgewihlte Teile der
Verse 3 bis 6 des genannten Psalms. Diese barock-mystische Aus-

10 Bugmann (A. 3) macht sicher mit Recht darauf aufmerksam, daf
dieses Wort nicht, wie zu erwarten wire, unter der Taufe Christi, sondern
in der Bildmitte tiber dem Chorarm mit dem Hauptaltar steht und deshalb
in doppelsinniger Bedeutung sowohl auf das Gemilde wie auch auf die
Gegenwart Christi im Altarsakrament bezogen werden muf.

4



50 E. G. Riisch, Das barocke Deckengemdlde

legung des herrlichen Gewitterpsalms aus dem Alten Testament
setzt die beiden Hauptthemen des Gemaldes, das Wort des Herrn
und das Lebenswasser, in feste innere Beziehung zum Leben und
Wirken Johannes des Téaufers.

Die Beziehung geht zwar nicht iiberall, aber doch an manchen
Stellen bis ins einzelne, so wenn die Worte « Dominus super aquas»
gerade unter der Taufe Christi stehen, iiber der sich Gott der Heilige
Geist, nach dem kirchlichen Bekenntnis «Dominus et vivificans»,
offenbart. Oder die Worte «Vox in virtute» erscheinen unter dem
Teil mit den Bildern von der heilschaffenden Kraft und Macht des
Gotteswortes. « Virtus» ist hier wie oft nicht mit «Tugend», sondern
im Sinne von «dynamis» mit « Heilsmacht, Heilstat» wiederzugeben.
Auch das Wort «Vox in magnificentia» hat wohl eine Beziehung
zum Lowen der Paradieslandschaft, der dicht daneben steht: das
Wort des Herrn ist méchtig wie das Briillen des Léowen (Hos. 11,
10; Am. 3, 8). Da Johannes der Téaufer das Wort Gottes machtvoll
verkiindigte, gilt das Sinnbild auch fiir ihn. Der Spruch «Vox
Domini confringentis cedros» palt durchaus zum Zollner- und
Soldatenbild, unter dem es steht. Im Alten Testament vergleichen
die Propheten das stolze Wesen des Gottlosen mit den hochragenden
Zedern (Jes. 2, 12-13; Jer. 22, 23). Indem Gottes Wort durch den
Mund des Tédufers den Ubermut der Soldaten und den Geldhochmut
der Zollner iiberwindet und sie bescheiden und demiitig werden
1aBt, zerbricht es gleichsam, nach dem Psalmwort, die hohen Zedern.
Umgekehrt darf das Wort « Deus maiestatis intonuit» beim Schrift-
gelehrtenbild als drohendes Gerichtswort iiber die Ungldubigen aus-
gelegt werden, wenn es auch, gerade zwischen diesem Bild und der
Szene mit der Taufe Christi stehend, gleichzeitig als das Donner-
wort der gottlichen Bezeugung «Dies ist mein lieber Sohn» aufge-
falt werden mul} — ein Beweis fiir die Vielfalt der Beziehungen, die
das barocke Denken in einer Bibelstelle enthalten sieht.

Weitere Worte des gleichen Psalms werden in den Seitenarmen
verwendet. Bei der Heimsuchung Mariae steht links « VOX DOMINI
PRAEPARANTIS CERVOS» (V. 9), rechts die Stelle aus Luk. 1,
41 «EXULTAVIT INFANS IN UTERO» als sachliche Erkldrung
des Bildinhaltes. Diese Anwendung der Psalmstelle konnte seltsam
anmuten, doch dahinter verbirgt sich eine bezeichnende barocke
Wortspielerei. Geht man auf die hebréiische Grundlage zuriick, so
lautet die Ubersetzung: «Die Stimme des Herrn erregt die Hirsch-



der Kirche zu Bernhardzell 51

kiihe.» Der Maler hat kostlicherweise im Bild der Heimsuchung im
Hintergrund zwei dahineilende Hirschkiihe angebracht. Sie sind
nichts anderes als eine Anspielung auf Maria, die nach der Erzéihlung
in Luk. 1,39 «eilends» iiber das Gebirge zu Elisabeth ging. — Die Geburt
des Johannes ist links mit dem Wort « COMMOVEBIT DESERTUM
PS. XXVIII 8» versehen, womit sowohl ein Hinweis auf die Wirk-
kraft des gottlichen Wortes als auch gleichzeitig eine Prophetie auf
die kiinftige Wirksamkeit des Johannesknaben in der Wiiste gege-
ben wird; die rechte Seite deutet mit Luk. 1, 14 «IN EIUS NATI-
VITATE GAUDEBUNT» wieder den Inhalt an''. Der siidliche
Seitenarm zeigt links die Stelle « VOX CONCUTIENTIS DESER-
TUM>» (V. 8), rechts das bereits erwihnte Wort « VOX CLAMANTIS
IN DESERTO LUC. III 4», eine weitere wohlausgedachte Verbin-
dung der Psalmworte mit einer neutestamentlichen Stelle. Die Ent-
hauptung des Taufers wird links vom Wort « VOX INTERCIDEN-
TIS FLAMMAM» (V. 7) und rechts vom Spruch «LUCERNA
LUCENS ET ARDENS» aus Joh. 5, 35 begleitet. Beide Worte prei-
sen den Téaufer als das weithinleuchtende Licht, erinnern aber auch
an die kurze Zeit (Joh. 5, 35b), in der dieses Licht leuchtete, um
dann im Martyrium nach dem Willen Gottes wenigstens fiir den
irdischen Bereich zu erléschen.

So schlieBt der durchgehend verwendete Psalm den theologischen
Inhalt des Deckengemildes und der Seitengemilde mit der Ge-
schichte und dem Werk Johannes des T'dufers zu einer groBartigen
inneren Einheit zusammen.

Barocke Kunst ist immer eine nach vielen Seiten hin offene, mehr-
deutige Aussage. Manches mag daher noch in diesen Gemilden lie-
gen, das hier nicht ausgesprochen wurde. Doch hat diese Auslegung,
die nicht mehr als ein Versuch sein will, das Rétsel des Deckenge-
méldes zu Bernhardzell aufgehellt. Aus einem «vollig ungedeuteten»
Bild wird ein in seiner Weise einzigartiges und klares Zeugnis von
der Kraft des Wortes des Tdufers und von der Kraft Gottes im
Wasser der heiligen Taufe. Ernst Gerhard Riisch, Schaffhausen

11 Wie aus der Bildauslegung hervorgeht, tragen alle im Gemilde vor-
kommenden Tiere Symbolcharakter. Die Vermutung, der Streit zwischen
Katze und Hund im Bild von der Geburt des Tédufers deute auf die Aus-
einandersetzung Altes Testament/Neues Testament, Gesetz/Gnade hin und
symbolisiere das Ende der alten. Zeit durch die Geburt des Téufers, ist deshalb
nicht ganz abwegig. Sie wirde der spielerischen Art, mit der man imSpétbarock
die Geheimnisse der Heilsgeschichte im Symbol andeutete, entsprechen.



	Das barocke Deckengemälde der Kirche zu Bernhardzell : sein theologischer Gehalt

