
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Artikel: Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygama

Autor: Wenz, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der kerygmatisierte historische Jesus imKerygma

l.

Die Trage nach dem historischen Jesus war seit den zwanziger
Jahren in den Hintergrund getreten, wenn auch von einzelnen
Forschern nicht ganz aufgegeben worden, wie W. G. Kümmel in einem
Überblick gezeigt hat.1 Neu lebendig wurde sie erst wieder durch den
grundlegenden Aufsatz von E. Käsemann, «Das Problem des
historischen Jesus»2. Hierin wendet er sich gegen seinen ehemaligen
Lehrer R. Bultmann, der im Anschluß an M. Kählers Buch «Der

sogenannte historische Jesus und der geschichtlich, biblische
Christus» - wie E. Käsemann sagt - «christlichen Glauben als
Glaube an den erhöhten Kyrios» versteht, «für welchen der historische

Jesus als solcher konstitutive Bedeutimg nicht mehr besitzt»3.
E. Käsemann sagt mit Recht, daß ein «Desinteressement am
irdischen Jesus» dazu führen muß, daß «das urchristliche Anliegen der
Identität des Erhöhten mit dem erniedrigten Herrn verkannt oder
doketistisch entleert wird»4. Wenn er aber dann versucht, aus den
« Stücken in der synoptischen Überlieferung, welche der Historiker
als authentisch einfach anzuerkennen hat», «charakteristische Züge
seiner (Jesu) Verkündigung» zu erkennen5, dann zieht er seinerseits
die berechtigte Kritik R. Bultmanns auf sich. Für Bultmann sind
Käsemanns «Ausführungen über die Eigenart der Sendung Jesu...
keine vergegenwärtigende existentiale Interpretation, sondern zeichnen

Jesu Eigenart als historisches Phänomen»6. In der Tat, wer nach
historischer Authentizität fragend, die kerygmatische Verfaßtheit der
Evangelienberichte abstreift, kann nur noch zu historischen
Phänomenen, aber nicht mehr zu dem irdischen Jesus gelangen, der iden-

1 W. Kümmel, Das Problem des historischen Jesus in der gegenwärtigen
Diskussion: Deutsch. Pfarr.-Bl. 61 (1961), S. 574.

2 E. Käsemann, Das Problem des historischen Jesus. Zeitschr. f. Theol. u.
Ki. 51 (1954), 8. 125-153, Exegetische Versuche und Besinnungen, 1

(1960), S. 187-214.
3 Ebd., S. 188.
4 Ebd.
5 Ebd., S. 213.
6 R. Bultmann, Das Verhältnis der urchristlichen Christusbotschaft zum

historischen Jesus: Sitzungsber. d. Heidelb. Akad. d. Wiss., Philos.-hist.
Klasse, '61 (1961), S. 21.



24 H. Wenz, Der leerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

tisch mit dem Christus des Glaubens ist. In einem anderen Aufsatz
sagt E. Käsemann richtig, daß «die Evangelien - trotz allem, was
mit Recht und bis zum Überdruß gegen ihr Verständnis als

Biographie eingewandt ist - doch so etwas wie eine Lebensgeschichte
höchst eigenartig, nämlich im eschatologischen Horizont und unter
eschatologischer Deutung darbieten»7. Auf seinem Wege wird E.
Käsemann eben diese Lebensgeschichte im eschatologischen Horizont

nicht erfassen können, zumal die Basis (Bergpredigt, Gleichnisreden

und einige authentische Jesusworte) viel zu schmal ist. Es
bleibt aber das Verdienst E. Käsemanns, auf die Gefahren einer
doketistischen Entleerung in Bultmanns Konzeption hingewiesen zu
haben. Das Argument der Entleerung bleibt auch, nachdem R.
Bultmann seine Konzeption dahingehend präzisiert hat, daß er nur
die sachliche Übereinstimmung, nicht aber die historische Kontinuität

«zwischen dem Wirken des historischen Jesus, zumal seiner

Verkündigung und dem urchristlichen Christus-Kerygma» bestreiten

will8.
Im Anschluß an E. Käsemanns Aufsatz haben andere Schüler R.

Bultmanns versucht, über Bultmanns Behauptung, das Kerygma
bedürfe nur das «Daß und die Tatsache der Kreuzigung Jesu»,

hinauszugehen, indem sie, hinter das Kerygma der Urgemeinde
zurückgehend, nach dem «Was» und «Wie» des historischen Jesus

fragten. Es ist nicht verwunderlich, daß Bultmann in «Das Verhältnis

der urchristlichen Christusbotschaft zum historischen Jesus»

(s. A. 6) die anderen Versuche seiner Schüler E. Fuchs, G. Ebeling
und G. Bornkamm ähnlich beurteilt, stehen sie doch wenigstens zum
Teil unter den gleichen Voraussetzungen wie E. Käsemanns
Bemühungen9. So gleitet E. Fuchs, der das «Verhalten Jesu» und
«Jesu eigenen Glauben» erfassen will, in die «historisch-psychologische

Interpretation» ab und verfällt einem «biographischen
Interesse» (S. 19). In analoger Weise «vertauscht» G. Ebeling, indem
er auf «Jesu Glauben» zurückzugreifen versucht, «die existentielle
Begegnung mit dem objektivierenden Sehen» (S. 20). Auch darin
ist R. Bultmann recht zu geben, daß die Evangelien direkt gar

7 E. Käsemann, Die Anfänge christlicher Theologie: Zeitschr. f. Theol. u.
Ki. 57 (1960), S. 175.

8 Bultmann (A. 6), S. 6.
9 Vergleiche zum Folgenden die bei Bultmann (A. 6) angeführte Literatur

seiner Schüler und anderer Autoren und seine Kritik, S. 14 ff.



H. Wem, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 25

nicht «von Jesu eigenem Glauben reden», wie «vortrefflich» auch

Ebeling die «Struktur des Glaubens als existentieller Haltung»
gezeichnet haben mag (S. 20). G. Ebeling weist in einer neueren
Stellungnahme zu Bultmanns Vorwurf der « psych o I ogisierenden
Jesus-Interpretation» auf die zu respektierenden «Wandlungen der

Psychologie», sowie auf das Recht der «psychologischen Interpretation»

innerhalb der «historischen Arbeit» hin10. Aber R.
Bultmann will gewiß nicht alle psychologische Interpretation verwerfen.
Er wendet sich nur dagegen, daß man mehr aus den biblischen Texten
entnimmt, als sie psychologisch hergeben, und psychologische
Feststellungen als Verkündigung ausgibt. Rein psychologisch gesehen
erfahren wir in der Tat nicht, wie Jesus sich sein Ende vorgestellt
und wie es überhaupt in seinem Innern ausgesehen hat. Insofern
bleibt also Bultmanns Vorwurf gegenüber G. Ebeling und E. Fuchs
bestehen. So muß für Bultmann auch G. Bornkamms Darstellung
«in einem gewissen Zwielicht» erscheinen, weil er einerseits wohl
«allen Nachdruck darauf legt, Jesu Verkündigung existential zu
interpretieren», andererseits dann aber doch wieder «das Bild einer
dem objektivierenden Sehen wahrnehmbaren Geschichte zeichnet»
(S. 20).

In ähnlicher Weise kann Bidtmann über andere Forscher der

Gegenwart urteilen, die nicht seine direkten Schüler sind. So bleibt
P. Althaus mit seiner Forderung der «Intuition» des Historikers «in

psychologischen Kategorien befangen» (S. 14). Das gilt darüber
hinaus für alle Forscher, die wie Althaus «dem traditionellen Jesusbild»

anhangen (S. 19). Schließlich will H. Diem, der sich auf die
historisch-kritische Arbeit von H. E. Tödt (Der Menschensohn in der

synoptischen Überlieferung, 1959) stützt, mit ihr «offenbar mehr
erreichen, als die von ihm angerufene historische Forschung
hergeben kann» (S. 14/15).

Nur einer seiner Schüler erhält Bultmanns uneingeschränktes
Lob: H. Braun, weil er «am konsequentesten die Intention existentieller

Interpretation durchgeführt» hat (S. 21). Ihm ist es nach
Bultmann gelungen, «die sachliche Einheit des Christus-Kerygmas
mit der Verkündigung Jesu zu erweisen, indem er als Konstante das

Selbstverständnis des Glaubenden» aufgezeigt hat (S. 22). Der
entscheidende Satz bei H. Braun lautet: «Die Anthropologie ist die

10 G. Ebeling, Theologie und Verkündigung: Hermeneutisohe
Untersuchungen zur Theologie, 1 (1962), S. 119ff.



26 H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

Konstante; die Christologie dagegen ist die Variable.»11 Bei H.
Braun wird die Entleerung des Kerygma und die daraus
resultierende Inhaltslosigkeit des Glaubens ganz deutlich, die schon im
Ansatz in Bultmanns Konzeption vorhanden ist. H. Braun sieht in
allen biblischen Texten praktisch nur noch menschliches Selbstver-
ständnis. Wenn er die Anthropologie als Konstante bezeichnet12, so

steht im Zentrum seines Denkens bzw. des Kerygma der Mensch und
nicht mehr Christus. Diese These ist unhaltbar. Christus, der allem
menschlichen Verstehen vorausgeht, kann allein dem Menschen
durch das Kerygma, in dem er gegenwärtig ist, das rechte
Selbstverständnis des Glaubenden schenken, ihn in die neue Wirklichkeit
der Liebe hineinstellen (vgl. 1. Joh. 4, 10 und 19). Die Christologie
ist zwar variabel. Aber die Konstante kann allein Christus selbst
sein. G. Ebeling scheint die Einseitigkeit bzw. Verkürzung H.
Brauns zu empfinden, denn er sagt: «Wenn man auch die Christologie

ihrer Gestalt nach als variabel bezeichnen kann, so scheint
doch zur Konstante, dem Selbstverständnis des Glaubens, dies zu
gehören, daß der Glaube Glaube an Jesus Christus ist...»13 Aber er
rückt dann doch nicht konsequent Christus wieder ins Zentrum des

Kerygma zurück. Denn an späterer Stelle behauptet er, daß «doch -
neben der sicher nicht falschen Bezeichnung des Selbstverständnisses

des Glaubens als Konstante - in erster Linie betont werden
(muß): Die Berufung des Namens Jesus ist das Gemeinsame in der
Variabilität des Kerygma»14. So muß auch gegenüber G. Ebeling
betont werden, daß Christi Berufung des Menschen vor der «Berufung

des Namens Jesu» durch den Menschen steht. Bevor wir uns
auf Jesus Christus berufen können, hat er selbst uns schon berufen,
in seine Nachfolge hineingerufen. Das Kerygma muß Christus-
kerygma bleiben und darf nicht zum «Selbstverständnis»-Kerygma
verflüchtigt werden. Das neue Selbstverständnis des Glaubenden
wird erst durch das Christuskerygma, durch dessen Zeugnis von
Gottes Heilshandeln in Christus für uns, vor und unabhängig von
unserem Glauben, geweckt. R. Frick fordert in diesem Sinne in sei-

11 H. Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie: Zeitschr. f.
Theol. u. Ki. 54 (1957), S. 368, neu abgedruckt in: Gesammelte Studien zum
Neuen Testament und seiner Umwelt (1962).

12 Auch S. 373.
13 Ebeling (A. 10), S. 44.
14 Ebd., S. 64.



H. Wem, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 27

ner Kritik an den Ausführungen G. Ebelings, daß er «die
Auferstehung Jesu... deutlicher als die Heilstat Gottes verständlich
machen (müßte), um dem Vorwurf zu begegnen, er verflüchtigte sie

zu einem Existential»15.
Eine andere Verkürzung des Inhalts des Kerygmas tritt bei H.

Braun dadurch ein, daß für ihn Jesu Taten hinter seinen Worten
verschwinden. Wenn Bultmann H. Brauns Behauptung zustimmt,
«daß im Wirken Jesu seine Worte das Entscheidende sind»16, so

bestätigt er im Grunde nur seine eigenen Aussagen in seiner «Theologie

des Neuen Testaments»17, nicht aber die Aussagen der
Evangelien. Wir halten es lieber mit J. Schniewind, der den «Messias des

Wortes» neben - nicht hinter - den «Messias der Tat» treten läßt18.
Es kann an Hand vieler Schriftstellen nachgewiesen werden, daß

nach biblischem Zeugnis die Worte und Taten bzw. Zeichen Jesu das

Entscheidende seines Wirkens sind (vgl. etwa nur die Antwort Jesu

an den Täufer im Gefängnis, Matth. 11, 5).
Der Reduzierung des Wirkens Jesu durch R. Bultmann und H.

Braun auf Jesu Worte bzw. seinen «Entscheidungsruf» wollte wohl
E. Fuchs begegnen, wenn er wieder nach dem «Verhalten Jesu»

fragt. Aber - wie bereits ausgeführt - führte ihn die Art und Weise
seines Zurückfragens hinter das Kerygma in unangebrachtes
«biographisches Interesse» (Bultmann).

2.

Wir kommen zu dem vorläufigen Ergebnis, daß wir einerseits
nicht die kerygmatische Verfaßtheit der biblischen Berichte abstreifen
dürfen, wenn wir zu dem Jesus von Nazareth gelangen wollen, der
identisch ist mit dem Christus des Glaubens. Wer dies dennoch tut,
dem weist Bultmann mit Recht Historisierung, Psychologisierung,
objektivierendes Denken oder falsches biographisches Denken nach.
Wir kommen in der Tat nicht weiter als bis zum Osterglauben der

15 R. Frick, Theologie und Verkündigung: Monatschr. f. Pastoraltheol. 52

(1963), S. 53.
16 Bultmann (A. 6), S. 21.
17 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1954), S. 407ff.
18 J. Schniewind, Das Evangelium nach Matthäus. Das Neue Testament

Deutsch, 2 (1960), S. 37. 106.



28 H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

Jünger bzw. bis zu ihrer Begegnung mit dem Auferstandenen,
müssen also Bultmanns Kerygmabegriff voraussetzen. Das soll nicht
heißen, daß der Historiker mit seinen Methoden nicht auch hinter
das Christus-Kerygma der Urgemeinde zurückfragen kann. Auch R.
Bultmann ermittelt mittels historisch-kritischer Methoden einige
spärliche Züge des Wirkens Jesu19. Ist Jesus nicht eine bloße Idee,
sondern ein historischer Mensch, so muß man auch historisch-kritisch

nach ihm fragen können. Wir wollen hier nicht den Standpunkt
radikaler Skepsis vertreten. Aber die Ergebnisse der historisch-kritischen

Forschung liefern nur historische Phänomene, die nicht wie
das Kerygma den Menschen vor die Entscheidung des Glaubens
stellen. Die rein historische Betrachtung ist «keine geschichtliche,
d.h. existentielle Begegnung mit der Geschichte» (Bultmann).

Andererseits kommen wir zu dem Ergebnis, daß das Kerygma,
wie Bultmann es sieht, merkwürdig leer bzw. abstrakt erscheint. Er
hat zwar aus der biblischen Botschaft von Jesus Christus keinen
bloßen Mythos bzw. keine bloße Idee gemacht, weil er immer noch
daran festhält, «daß das Kerygma den historischen Jesus
voraussetzt»20. Aber er hat den Christus des Kerygmas ausgehöhlt, indem
er von den konkreten Zügen des historischen Jesus im Kerygma
abstrahiert.

Bevor wir eine Antwort auf die Frage zu geben versuchen, wie
denn das Christus-Kerygma wieder aufgefüllt werden könnte, müssen

wir zunächst noch zu den Ausführungen von W. Marxsen Stellung

nehmen. Er nimmt insofern eine Sonderstellung ein, als er
nicht in unsachgemäßer Weise hinter das urgemeindliche Kerygma
zurückfragt, sondern die Besonderheit der biblischen Quellen
beachtet. Er sagt ausdrücklich: «Die aus theologischen Gründen
notwendige Rückfrage ist durch den kerygmatischen Charakter der
Dokumente außerordentlich erschwert. Das hat mit Skepsis, wie
man wohl gelegentlich gesagt hat, überhaupt nichts zu tun - jedenfalls

nichts mit historischer Skepsis.»21 W. Marxsen will nun in der
Weise zurückfragen, daß er durch traditionsgeschichtliche
Untersuchungen verschiedener Begriffe usw. ein vorösterliches Kerygma
von einem nachösterlichen Kerygma unterscheidet. Dabei will er

19 Bultmann, Das Verhältnis (A. 6), S. 11.
20 Ebd., S. 8.
21 W. Marxsen, Was sollen wir predigen?: Ki. i. d. Zeit 16 (1961), 8. 288;

vgl. auch: Anfangsprobleme der Christologie (1960).



H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 29

dieses an jenem messen, d.h. nachprüfen, ob «der Inhalt des
nachösterlichen Kerygmas Anhalt am vorösterlichen hat» und somit
keine «sachliche Verschiebung» des Kerygmas eingetreten ist. Nun
soll nicht bestritten werden, daß im Kerygma Entwicklungen
festzustellen sind, so etwa daß die Christologie immer direkter, die
Wunder gesteigert werden. Aber uns scheint doch sehr zweifelhaft,
ob ein solches vorösterliches Kerygma durchgängig zu ermitteln ist.
Außerdem scheint uns das vorösterliche Kerygma, falls es zu isolieren

wäre, nicht der zu bevorzugende Maßstab für den Schriftkanon
zu sein. Denn zentrale Aussagen des nachösterlichen Kerygmas kann
es doch nicht enthalten, nämlich die Auferstehung Jesu selbst und
die Sendung des nachösterlichen Heiligen Geistes, nicht als zusätzlich

zu Glaubendes, sondern als Erfüllung der Verheißungen. Erst
durch Ostern ist aus dem «Einmal» des historischen Jesus das «Ein-
für-alle-mal » (E. Käsemann, R. Bultmann u. a.) geworden. Vor Ostern

war nur die Verzweiflung der Jünger durch den Tod ihres Herrn.
In Weiterentwicklung seiner Gedankengänge unterscheidet W.

Marxsen ein Jesuskerygma von einem Christuskerygma und will die
biblischen Schriften daraufhin untersuchen, ob in ihnen dieses
«Anhalt» an jenem hat. Wiederum müssen wir fragen, ob man ein
Jesuskerygma so von einem Christuskerygma trennen kann. Jedenfalls
liegt doch eine solche Trennung nicht in der Intention der biblischen
Schriftsteller. Für sie sind Jesus von Nazareth und der Christus des

Glaubens identisch, also nicht zwei verschiedene, die durch Ostern
miteinander Verbindung, «Anhalt», haben. Die Frage Bultmanns,
weshalb «sich die apostolische Predigt nicht darauf beschränken
(kann), die Verkündigung Jesu einfach zu wiederholen»22, ist
dahingehend zu beantworten, daß bloße Wiederholung noch kein Hineinstellen

in das Licht ist, das von Ostern her strahlt. Erst die Apostel
kommen von Ostern her. Außerdem muß W. Marxsen widersprochen
werden, wenn er behauptet, daß Paulus und Johannes auf «die
Jesustradition verzichten» und dazu auch «ein sachlich begründetes
Recht» haben, weil «ihr Kerygma Anhalt am Jesuskerygma hat».
Anhalt bedeutet natürlich nicht - so betont W. Marxsen -, daß
«das Jesuskerygma aufgenommen (von uns kursiv gedruckt) oder
wiederholt werden muß»23. W. Marxsen knüpft hier an Bultmanns

22 Bultmann (A. 6), S. 23.
23 W. Marxsen, Zur Frage nach dem historischen Jesus: Theol. Lit.zeit.

87 (1962), Sp. 580.



30 H. Wenz, Der leerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

Ausführungen an, der behauptet, daß Paulus und Johannes nicht
über das «Daß» hinausgekommen sind und «man (deshalb) über das
Daß nicht hinauszukommen braucht»24. Diese Feststellungen
entsprechen nicht dem wirklichen biblischen Sachverhalt. Es ist nicht
so, daß das Kerygma des Paulus «vom Leben Jesu... nur das Daß
und die Tatsache der Kreuzigung Jesu» bedarf. Es stimmt auch
nicht, wenn E. Heitsch behauptet : «Über Jesus, abgesehen davon,
daß er gestorben ist, hören wir bei Paulus kein Wort25». G. Ebeling
schränkt schon solche Aussagen mit Recht ein, wenn er sagt, daß
für Paulus «ein wenn auch noch so geringes Minimum an historischem

Was oder Wie kerygmatisch von Belang» ist26. Aber Paulus
bringt sogar mehr als nur ein «Minimum». «Vom Leben Jesu bedarf»
das Kerygma des Paiüus entgegen R. Bultmann und E. Heitsch
nicht «nur das Daß und die Tatsache der Kreuzigung», sondern vor
allem auch die Tatsache der Geburt «vom Weibe» (Gal. 4, 4). Das
ist nicht nur eine bloß beiläufige biographische Notiz. Daß Jesus

«geboren von einem Weibe und unter das Gesetz getan» wurde, ist
konstitutiv für sein Leben. Paulus spricht nicht nur von der Stunde
des Todes Jesu, sondern auch von der Stunde seines Verrats, bzw.
von «der Nacht, da er verraten ward» (1. Kor. 11, 23ff.). Hier erzählt
Paulus geradezu ein Stück Leidensgeschichte Jesu.

R. Bultmann behauptet, Paulus rede in Phil. 2, 6-9, Rom. 15, 3

und 2. Kor. 8, 9 vom «Verhalten des Präexistenten, nicht des
historischen Jesus». In ähnlicher Weise warnt W. Schmithals vor dem
«verbreiteten Fehler,... die vereinzelten Äußerungen über den
Präexistenten als solche über den historischen Jesus zu deuten, also

Phil. 2, 8; Rom. 5, 18; 15, 3; 2. Kor. 5, 21; 10, 1; Gal. 2, 20»27. Diese

Behauptungen sind mißverständlich und somit irreführend. Paulus
redet in den angeführten Briefstellen zwar vom Präexistenten, aber

von diesem in der Gestalt des historischen Jesus. Der Präexistente
ist nicht in der Seinsweise der Präexistenz, sondern in seiner neuen
Seinsweise des historischen Jesus gehorsam, selbstlos, sündlos (2.

24 Bultmann (A. 6), S. 9, vgl. auch S. 13. 23; Marxsen, Was sollen wir
(A. 21), S. 291.

25 E. Heitsch, Jesus aus Nazareth als Christus: Der historische Jesus und
der kerygmatische Christus, hrsg. von H. Ristow und K. Matthiae (1961),
S. 108.

26 Ebeling (A. 10), S. 69.
27 W. Schmithals, Paulus und der historische Jesus: Zeitschr. f. d. neut.

Wiss. 53 (1962), S. 147.



H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 31

Kor. 5, 21), dankbar (1. Kor. 11, 24) usw. Wie kann W. Schmithals

sagen, bei Paulus erfahre man «nichts auch über sein Verhalten»?
Was sind denn Gehorsam, Selbstlosigkeit, Sündlosigkeit, Dankbarkeit

usw. anderes als das «Verhalten» des Menschgewordenen, das

Paulus ausdrücklich erwähnt Er malt zwar nicht einzelne Geschehnisse

im Leben Jesu - mit Ausnahme der Stiftung des Herrenmahls,
die er sogar eingehend berichtet - aus, aber bringt doch das
Entscheidende seines ganzen Lebens in einzelnen kurzen Formulierungen,

vgl. die angegebenen zahlreichen Briefstellen.
Ferner behauptet R. Bultmann: «Die eschatologische und ethische

Verkündigung des historischen Jesus spielt bei Paulus keine
Rolle.»28 Und W. Schmithals sagt in analoger Weise: «Jesu authentische

Verkündigung scheint für Paulus irrelevant gewesen zu sein. »29

Im Gegensatz dazu müssen wir darauf hinweisen, daß doch Paulus
sich immer wieder auf Herrenworte beruft und es geradezu
bedauert, einmal ein solches für seine Argumentation nicht zur Hand
zu haben (1. Kor. 7, 12. 25). Zwar läßt sich nicht immer sicher
ausmachen, ob das jeweilige Herrenwort vom irdischen oder erhöhten
Herrn stammt. Vom Präexistenten in der Zeit vor seiner
Menschwerdung stammen sie jedenfalls nicht. Zwar stimmt es, daß uns bei
Paulus bestimmte Begriffe der Predigt des historischen Jesus wie
z.B. das «Reich Gottes und seine Gerechtigkeit» nicht als Mitte
seiner Botschaft begegnen, wenngleich diese Begriffe expressis verbis
auch in den paulinischen Schriften vorkommen (vgl. Rom. 14,17 ;

Gal. 5, 21 ; l.Kor. 4, 20). Paulus verkündigt aber doch unbestreitbar

das Liebesgebot Jesu und andere Gebote der Bergpredigt für
seine Zeit (vgl. 1. Kor. 6, 7: Rom. 12, 14ff.). Er hat die Paränese
Jesu nicht einfach wiederholt oder kopiert, obwohl besonders in
Rom. 12, 14ff. geradezu überraschende Analogien zur Bergpredigt
bis in den Sprachgebrauch hinein vorliegen., sondern hat sie für seien
Zeit ausgelegt. Es ist der gleiche Geist in der paulinischen Paränese
wie in den Worten Jesu, die zur «Bergpredigt» zusammengefaßt sind.

Wenn «Johannes mit allem Nachdruck die Menschheit Jesu
betont» - wie R. Bultmann zugibt30 -, so kann Johannes doch, wenn
er nicht in der Abstraktion landen will, nicht anders verfahren, als

28 Bultmann (A. 6), S. 9, vgl. auch ders., Glauben und Verstehen, 1

(1933), S. 191.
29 Schmithals (A. 27), S. 147.
30 Bultmann (A. 6), S. 9.



32 H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

auch «Züge der Menschlichkeit Jesu», und das bedeutet Jesustradition,

wiederzugeben. Dabei soll nicht die bekannte Tatsache
bestritten werden, daß Johannes die Züge der Menschlichkeit Jesu
anders bringt als die Synoptiker. Aber er spricht doch auch in seiner
Weise von dem Menschen Jesus von Nazareth und nicht nur von
dem erhöhten Christus. Wir kommen zum Ergebnis, daß man sich
nicht auf Paulus und Johannes berufen kann, wenn man das

Kerygma in der Weise entleert, daß man sich auf das bloße «Daß und
die Tatsache der Kreuzigung Jesu» beschränkt.

Das Kerygma des Johannes und Paulus wird entleert, wenn man
in ihm die Jesustradition ausklammert. Das Kerygma der Synoptiker

und des Johannes wird entleert, wenn Bultmann erklärt, daß
«alle Spekulationen über die Seinsweise des Auferstandenen, alle

Erzählungen vom leeren Grabe und alle Osterlegenden, welche
Momente an historischen Pakten sie auch enthalten mögen und so wahr
sie in ihrem symbolischen Gehalt sein mögen, gleichgültig» sind31.

Wenn die Osterlegenden wirklich so «gleichgültig» für den Glauben
wären, dann hätte doch gerade Johannes, der neben Paulus allein
«wirkliche existentiale Dialektik»82 bringt, sie nicht zu erzählen
brauchen, sondern «besser mit einem kerygmatischen Epilog, ähnlich

dem Prolog» schließen können33. Was für die «Osterlegenden»
gälte, müßte analog für andere «Legenden» gelten, so daß große
Stücke der Evangelien für Glauben und Verkündigung belanglos
würden. Außerdem wird durch die «Fragestellung geschichtliche
Wirklichkeit oder Legende», wie LI. Conzelmann richtig bemerkt,
«der Zugang zur Sache, nämlich dem Text verdeckt. Dieser wurde
vorschnell übersprungen, um zu der hinter ihm liegenden Wirklichkeit

durchzustoßen.»34 Die Unterscheidung historisch-legendär hat
sich auch praktisch nicht bewährt, da keine Einigkeit im Urteil
über die jeweilige Grenze zwischen beiden erzielt werden konnte35.

31 Ebd., S. 27.
32 Ebd., S. 23, Anm. 72.
33 H.Graß, Ostergeschehen und Osterberichte (1956), S. 73; H. Wenz,

Sehen und Glauben bei Johannes: Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 17ff.
34 H. Conzelmann, Jesus von Nazareth und der Glaube an den

Auferstandenen: Der historische Jesus (A. 25), S. 108; vgl. auch G. Bornkamm,
Geschichte und Glaube im Neuen Testament: Ev. Theol. 22 (1962), S. 8.

35 B. Reicke, Der Fleischgewordene: Der historische Jesus (A. 25), S. 215;
G. Bornkamm, Die Bedeutung des historischen Jesus für den Glauben: Die
Frage nach dem historischen Jesus (1962), S. 63f.



H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 33

Deshalb sollten nicht mehr ganze Erzählungskomplexe als «Legenden»

bezeichnet, für «gleichgültig» erklärt und dadurch das

Kerygma entleert werden. Das schließt nicht aus, daß durch synoptischen

Vergleich legendäre Erweiterungen einzelner Geschichten
festgestellt werden können, die aber dann nicht vergleichgültigt,
sondern theologisch zu deuten sind.

3.

W. Marxsen stellt fest: «Im Kreis der Bultmannschüler sieht man
heute aber weitgehend, daß der Verzicht auf Jesus gerade die Gefahr
bedeutet, den entscheidenden Inhalt der Verkündigung der Kirche
zu verlieren. »36 Wichtig erscheint uns nun, wie wir Jesus wieder in
die Verkündigung bzw. ins Kerygma hineinnehmen. Wir sagen: wir
sollten Jesus als kerygmatisierten historischen Jesus ins Kerygma
aufnehmen. Es dürfte schon jetzt klar geworden sein, daß wir unter
dem historischen Jesus im Kerygma weder den sog. historischen
Jesus der liberalen Leben-Jesu-Forschung, noch die historisch
gesicherten Daten des Lebens Jesu, bzw. historisch Bewiesenes, noch
die genannten Ergebnisse der Schüler Bultmanns, soweit sie durch
unsachgemäßes Zurücktragen hinter das urgemeindliche Kerygma
gewonnen wurden, sondern allein die kerygmatisierte Historie Jesu,
so wie sie von den biblischen Schriften gebracht wird, d.h. die

«kerygmatisierten Erzählungen» der Evangelien, wie Bultmann
selber sie nennt37, verstehen. Indem wir das bloße Daß nur mit
kerygmatisierten Erzählungen der Evangelien füllen, bzw. diese aus
dem Kerygma heraus interpretieren, haben wir den kerygmatischen
Charakter des Evangeliums nicht verdorben, das entleerte Kerygma
nicht mit ihm wesensfremden Stoffen aufgefüllt. Solche Historie
bringt nicht nur Lukas38, denn nicht nur er versucht, «die erzählten
Ereignisse mit der Weltgeschichte in chronologischen Zusammen-

36 W. Marxsen, Der Auferstehungsbericht: Ki. i. d. Zeit 18 (1963), S. 89.
37 Bultmann (A. 6), S. 24.
38 Bei R. Bultmann (A. 6) besteht hier insofern ein Widerspruch in seinen

Ausführungen, als er einmal Lukas aus den Synoptikern ausklammert, der
im Gegensatz zu den anderen «auch historischen Bericht geben will» (S. 10),
dann aber auch sagt, daß die «Synoptiker» - also nicht nur Lukas - im
Gegensatz zu Paulus und Johannes «Interesse» an der «Geschichte Jesu»
haben (S. 13).

3



34 H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

hang zu bringen»39. Alle Evangelisten machen historische Angaben
im Dienste der Verkündigung, nennen z.B. namentlich Landesherren,

Statthalter und Hohepriester zur Zeit Jesu und bestimmte
historische Orte Palästinas. Johannes erwähnt in Kap. 2, 20 das

46. Jahr des herodiauischen Tempelbaus, d.h. das Jahr 27/28. Somit
tradieren alle Evangelisten Historie, allerdings nicht zur bloßen

Wissensvermittlung, sondern im Dienste der Verkündigung.
Wir können uns nicht auf das bloße «Daß» beschränken, sowenig

auch Paulus und Johannes das getan haben, sondern müssen auch
das «Was» und «Wie» des Lebens Jesu, so wie die neutestament-
lichen Schriftsteller es getan haben, in unsere Verkündigung
aufnehmen. Erst dadurch gewinnen Glaube und Verkündigung wieder
Farbe. Wir müssen uns endlich frei machen von dem Vorurteil, wir
dürften die historischen Angaben der Evangelien nicht in unsere
Verkündigung aufnehmen, weil wir sonst Glaube und Kerygma in
falscher Weise legitimieren bzw. absichern würden. Es ist allerdings
Bultmann zuzustimmen, daß eine Legitimierung von Kerygma und
Glaube durch die entkerygmatisierte Historie abzulehnen ist. Diese
würde den Wagnischarakter des Glaubens zerstören. Aber keryg-
matisierte Historie legitimiert nicht, und deshalb brauchen und
dürfen wir auf sie nicht verzichten. Durch das Medium des Keryg-
mas sind die «Heilstatsachen» keine bloß objektiv wahrnehmbaren
Tatsachen, keine beweisbaren bruta facta mehr. Solange wir nicht
hinter das urgemeindliche Kerygma zurücktragen, indem wir die

kerygmatische Verfaßtheit der historischen Angaben der
biblischen Schriften abstreifen, brauchen wir nicht die Furcht haben
zu legitimieren. Legitimieren bzw. absichern kann nur etwas, was
außerhalb des Kerygmas steht und es von daher abstützen soll. Wir
aber wollen ja bewußt innerhalb des Kerygmas verbleiben. Es geht
also darum, daß wir den historischen Jesus im Osterliclit, in «escha-

tologischer» bzw. geschichtlicher Perspektive - wie Bultmann sagen
würde - sehen, die tradierte Historie als Anrede verstehen und
weitergeben. Glaube und Kerygma kann den historischen Jesus in
diesem Sinne nicht nur als «Anhalt», sondern muß ihn zum Inhalt
haben. Zwar geht W. Marxsen in seiner Betonung der Kontinuität
insofern über Bultmann hinaus, als er dem Kerygma nicht nur
«Anhalt» am bloßen «Daß», von dem nicht «mehr als nur der Name»
bleibt, sondern an Jesus «diesem Menschen» gibt40. Aber doch ist

39 Bultmann, Glauben und Verstehen, 3 (1960), S. 141.



H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 35

auch bloßer «Anhalt» an diesem Menschen noch zu wenig. Ist für
W. Marxsen in Anknüpfung an E. Käsemann, R. Bultmann u.a.
durch Ostern das «Einmal» zum «Ein-für-alle-mal» geworden, so ist
doch dieses «Eine» vor wie nach Ostern da, allerdings nach Ostern
in österlicher Beleuchtung. Ist, wie Bultmann selbst zugibt, «Jesus

ins Kerygma (als eschatologisches Geschehen) auferstanden»41, so
muß er auch in diesem Kerygma noch zu finden sein, und zwar nicht
bloß dem Namen und seinem Tod am Kreuz nach41a.

Bultmann sagt mit Recht, daß Paulus seinen Hörern das Kreuz
«nicht vom biographischen Standpunkt» aus, sondern als
«Heilsereignis» vor Augen hält42. Warum sollten wir nicht auch die anderen

von den Evangelien berichteten Ereignisse des Lebens Jesu von
Nazareth, seine Worte und Taten, unseren Hörern als Heilsereig-
nisse vorhalten? Warum sollten wir nicht die Gemeinde auch mit
dem vorösterlichen historischen Jesus konfrontieren, wie es die

Evangelisten getan haben, die ja ebenso wie wir nach Ostern stehen?
Die Lebensgeschichte Jesu von Nazareth war für sie ebenso wie für
uns vergangene Historie, die aber durch Kerygmatisierung
vergegenwärtigt wird. Insofern haftet also das Interesse der Gemeinde

entgegen G. Bornkamm und R. Bidtmann nicht nur «am Heute»,
sondern auch «am Einst»43, allerdings nicht im Sinne historischer
Phänomene, abgelöst von ihrer kerygmatischen Verfaßtheit. Sind
die Worte und Taten Jesu nicht ebenso wie das Kreuz Skandalon?
W. Marxsen beobachtet zutreffend: «Nun besteht doch kein Zweifel

: dasselbe Faktum (mit denselben - vielleicht - konstatierbaren
Worten und Taten) ist von Gegnern ganz anders erfahren und
ausgesagt worden (vgl. Mk. 3, 22ff. par.).»44 Wenn wir heute unsere
Hörer mit den Worten und Taten Jesu konfrontieren, so beweisen
wir ihnen ebensowenig, daß er der Christus ist, wie Jesu Worte und

40 Marxsen, Was sollen wir (A. 21), S. 287.
41 Bultmann (A. 6), S. 27.
41a E. Schweizer betont — wie ich nach Fertigstellung dieses Aufsatzes

feststelle — auch: «It is necessary that Jesus does not remain a mere name
without concrete content», Neotestamentica (1963), S.225; vgl. auch S. 259.

42 Bultmann (A. 6), S. 9; vgl. auch S. 26.
43 G. Bornkamm, Jesus von Nazareth (1959), S. 14; Bultmann (A. 6),

S. 17.
44 Marxsen, Zur Frage (A. 23), Sp. 580.



36 H. Wenz, Der leerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

Taten damals seinen Gegnern beweisen konnten, daß er der Messias

ist. Die Geschehnisse selbst, ihre «Faktizität» war nach der Aussage
des biblischen Kerygmas von Freunden und Feinden Jesu zu erfahren,

ist heute von Gläubigen und Ungläubigen anzunehmen. Die
Heilshedeutung dieser Geschehnisse war und ist nur von den Gläubigen

zu erfahren und zu bekennen, während sie für die Ungläubigen
nur Teufelswerk oder «merkwürdige Ereignisse» (E. Käsemann)
waren und sind45. Dabei ist W. Kreck zu erwidern46, daß die Trennung

von Annahme des Geschehens und Anerkennung dieses
Geschehens als Heilsgeschehen nur noetisch so von uns verstanden
wird, in actu aber die Annahme des Faktums und das Erkennen
seiner Heilsbedeutung untrennbar zusammengehören, also nicht
addierbar sind. Wir müssen die Zweideutigkeit bzw. die Bezweifel-
barkeit der Heilsbedeutung in den kerygmatisierten Berichten der

Evangelien neu ins Auge fassen.
Was soll verbindlicher Maßstab für die Verkündigung sein? Wir

sagen mit R. Bohren47, daß weder der «historische Jesus... von E.
Fuchs oder von E. Stauffer», noch eines anderen Lehrers, noch das
«vorösterliche Kerygma» bzw. das bloße Jesuskerygma von W.
Marxsen, noch statt des historischen Jesus ein «Sprachereignis, das
dem Urnebel neutestamentlicher Geschichte entsteigt» von G. Eßeling,

dafür dienen kann. Es bleibt «dunkel», was eigentlich «zur
Sprache gebracht» wird48. Maßstab kann nur der historische Jesus

im Kerygma sein, der kein anderer als der auferstandene und erhöhte
Christus ist, und zwar in kerygmatischer Verfaßtheit bzw. im Oster-
licht, so wie ihn die Evangelien verkündigen. Wenn auch in jedem
Worte Jesu und in jeder Erzählung der eine und ganze Herr wirkt,
so hahen wir entgegen G. Bornkamm nicht in jedem von ihnen «das
Ganze»49. Das Ganze haben wir nur in der Lebensgeschichte Jesu in
«eschatologischer» Deutung, soweit sie die Evangelien wiedergeben,
an der alles Einzelne zu messen bzw. in sie hineinzustellen ist. Jedes

45 Käsemann, Das Problem (A. 2), S. 191.
46 W. Kreck, Die Frage nach dem historischen Jesus als dogmatisches

Problem: Ev. Theol. 22 (1962), S. 465.
47 R. Bohren, Die Krise der Predigt als Frage an die Exegese : Ev. Theol.

22 (1962), S. 66ff.
48 J. Moltmann, Verkündigung als Exegese: Monatschr. f. Pastoraltheol.

52 (1963), S. 30.
49 Bornkamm, Die Bedeutung (A. 35), S. 67; ders., Evangelien

formgeschichtlich: Die Rel. i. Gesch. u. Geg., 2 (3. Aufl. 1958), Sp. 751.



H. Wenz, Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygma 37

Wort lind jede Tat erhalten erst von daher ihr eigentliches Gewicht,
daß der irdische Jesus gekreuzigt und auferstanden ist. Insofern
muß bei jedem «Wort der Bergpredigt, des Vaterunsers, jedem
Gleichnis» die Bekenntnisaussage mitgehört werden: er ist
auferstanden.

Fragen wir zum Abschluß noch einmal, was wir unter dem keryg-
matisierten historischen Jesus verstehen und wie er in unser heutiges

Kerygma aufgenommen werden soll. Wir stellten fest, daß alle
Evangelien historische Angaben über Jesus und seine Umgebimg
bringen, und zwar nicht zum Zwecke bloßer Wissensvermittlung,
sondern im Dienste der Verkündigung. Wir können auch sagen: die
historischen Angaben erscheinen in der Gestalt der Anrede, die zur
Entscheidung für Christus ruft. Als solche können und sollen wir sie

in unsere heutige Verkündigung aufnehmen. Beachten wir die
Anredeform, die kerygmatisierte Gestalt der historischen Angaben im
urgemeindlichen Kerygma nicht, sondern nehmen einfach die nackten

historischen Angaben über Jesus in unser Kerygma auf, dann
wird uns Bultmann mit Recht vorwerfen, daß uns nur biographisches

Interesse, nicht aber das Interesse der Verkündigung leitet.
Wir gehen bewußt vom urgemeindlichen Kerygma aus, gehen also

theologisch nicht hinter dieses zurück, wie es auch in der Intention
von W. Marxsen hegt. Sehen wir aber die historischen Angaben in
ihrer Gestalt der Anrede und nehmen sie in dieser Gestalt in unser
Kerygma auf, dann kann uns Bultmann diese Vorwürfe nicht
machen. Indem wir die Kerygmatisierung der historischen Angaben
in den Evangelien bei unserer Übernahme dieser Angaben in unser
Kerygma nachvollziehen, überwinden wir den Graben zwischen
Vergangenheit und Gegenwart. Kerygmatisierung transformiert ein

vergangenes Ereignis in gegenwärtige Wirklichkeit. Insofern ist die

Kerygmatisierung geradezu eine neue Methode, die uns aber in den

Evangelien vorgegeben ist. Mit anderen Worten, es geht darum, die
historischen Angaben der Evangelien in ihrer Anredeform zu erkennen

und in unserer Verkündigung wieder zur Anrede werden zu
lassen. Im urgemeindlichen wie auch in unserem Kerygma geht es in
allem Gesagten einschließlich der historischen Angaben um das
Bekenntnis zu Christus, das in der persönlichen Anrede zum Ausdruck
gebracht wird. In den Evangelien werden nicht über irgendeinen
Jesus historische Angaben gemacht, sondern über unseren Herrn
Jesus Christus. So haben wir bei der Aufnahme dieser historischen



38 H. Wenz, Der Jcerygmatisierte historische Jesus im Kerygma

Angaben in unsere Verkündigung zu bekennen, daß wir damit nicht
irgend jemanden, sondern unseren Herrn meinen. Dabei geht es

nicht nur um einzelne isolierte kerygmatisierte historische Angaben
über Jesus, sondern um das Lebensbild «im eschatologischen
Horizont», das sie insgesamt vermitteln.

Gewiß erscheint die kerygmatisierte Historie Jesu in den einzelnen

Evangelien in unterschiedlicher Weise, was M. Kahler noch zu wenig
berücksichtigte. Daraus ergibt sich für den sorgsamen Verkündiger,
daß er einen Evangelientext nicht sofort an einem allgemeinen
kerygmatisierten Jesus des urgemeindlichen Kerygmas, sondern
zunächst an dem kerygmatisierten historischen Jesus des jeweiligen
Evangeliums seines Textes mißt. Die biblischen Schriftsteller
bemühten sich jeder auf seine Weise, den historischen Jesus als

Christus des Glaubens zu erfassen und zu verkündigen. So wird auch
der heutige Theologe diesen Jesus Christus immer besser zu erfassen
und der Verkündiger ihn immer neu in die jeweilige Verkündigungssituation

hinein unter dem Beistand des Heiligen Geistes zu
verkündigen haben.

Helmut Wenz, Frankfurt a/M


	Der kerygmatisierte historische Jesus im Kerygama

