
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Artikel: Die beiden Erzählungen von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1-9

Autor: Friedrich, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die beiden Erzählungen von der Speisung
in Mark. 6,31—44; 8,1—9

Die Geschichte von der wunderbaren Ernährung vieler Menschen
mit wenigen Broten durch Jesus hat vielfache Parallelen in der
Religionsgeschichte, so daß man sie mit Recht eine Wanderlegende
genannt hat1. Im N. T. wird sie im ganzen sechsmal erzählt. Sie

findet sich nicht nur je einmal in den drei synoptischen Evangelien
und im Johannes-Evangelium, sondern Markus und Matthäus
bringen sie sogar zweimal. Wenn sich in den Doppelherichten bei
Markus auch einige Abweichungen voneinander nachweisen lassen,
so wird in beiden Erzählungen doch, wie der einheitliche Grundgehalt

zeigt, ein und dasselbe Ereignis geschildert. Das Erstaunliche
ist, daß Markus, der doch ganz offensichtlich nicht den gesamten,
damals bekannten Traditionsstoff der evangelischen Geschichte
bietet, sondern eine Auswahl aus einer weit größeren Zahl von
Berichten trifft, ein und dieselbe Erzählung zweimal bringt. Es ist
kaum anzunehmen, daß er sich einfach wiederholt und zweimal
dasselbe schreibt. Mit Recht wird man vermuten dürfen, daß er
mit jeder Geschichte etwas anderes zum Ausdruck bringen will.

1.

In der alten Kirche hat man gesagt, Mark. 6 handele von der
Speisung der Juden, Mark. 8 von der der Heiden2. Diese Meinung
wird von einigen Exegeten bis zur Gegenwart vertreten3. Für eine
solche Deutung führt man folgende Gründe an : In Mark. 6 bewirte
Jesus Juden, weil in 6, 33 ausdrücklich gesagt wird, daß Juden aus
Galiläa zu Fuß auf die andere Seite des Sees geströmt seien. Mark. 8

dagegen handele dem ganzen Zusammenhang nach in rein
heidnischer Umgebung. Für die Richtigkeit dieser Behauptung spreche
die vorangehende Geschichte von der Syrophönizierin und die
Heilung des Taubstummen. In 7,31 werde ausdrücklich bemerkt, daß

1 J. Schniewind, Das Evangelium nach Markus, Das N. T. Deutsch, l9
(1960), zu 6, 42f.

2 R. Ch. Trench, Die Wunder des Herrn (1903), S. 109 A. 596.
3 A. E. J. Rawlinson, St. Mark, Westminster Commentaries (1925), S. 86.



Cr. Friedrich 11

Jesus sich in der Dekapolis befinde. Von nachfolgenden Juden höre
man nicht. Jesus speise darum in Mark. 8 Heiden. Markus wolle
mit den beiden Geschichten sagen, daß Jesus in gleicher Weise für
Juden und Heiden da sei. Zur Stärkung dieser juden- und
heidenchristlichen Deutung macht man auf die verschiedenen
Zahlenangaben aufmerksam, denen man einen tieferen Sinn beimißt. Die
5 Brote in 6, 38 symbolisieren die 5 Bücher Mose. Die 12 Körbe
mit den übriggebliebenen Brocken in 6, 43 seien ein Hinweis auf
die 12 Apostel, die die 12 Stämme Israels vertreten. So zeige die
Geschichte in Mark. 6 ganz deutlich einen juden-christlichen
Charakter. Dagegen seien die Zahlenangaben in Mark. 8 ganz anders zu
verstehen. Die 7 Körbe in 8, 8 deuten auf die 7 Diakone aus Act. 64

oder auf die 7 Gemeinden in Apk. 1,4s. Demnach werde in Mark. 8

auf die Gemeinschaft Jesu mit der heiden-christlichen Gemeinde

hingewiesen.
Diese Ansicht läßt sich nicht halten. Der Ort der Speisungswunder

ist in beiden Geschichten topographisch kaum festzulegen, da die

Angaben zu ungenau sind und die Speisungsgeschichten selbst keine
Ortsangabe enthalten. Nach 6, 45 wird die erste Geschichte in der
Tat nach dem Aufriß des Markus-Evangeliums am Ostufer des Sees

Genezareth zu lokalisieren sein, eîç tô uépav (6, 45; 8, 13) ist kaum
als Terminus technicus für das östliche Ufer anzusehen6, zumal die
Jünger nach 6, 53 in Genezareth landen. Der Satz: «Sie sahen sie

weggehen und viele erkannten sie» (6, 33), ist unklar.
Wahrscheinlich sind in 6, 32f. verschiedene Überlieferungen vereinigt7.
Dem Zusammenhang nach will Markus nicht sagen, daß die auf dem
Ostufer wohnenden Heiden Jesus in dem landenden Boot erblickten
und nun aus allen Städten der Umgebung zum Landungsplatz
strömten8, sondern Matth. 14,13 und Luk. 9, 11 werden Mark. 6, 33

richtig interpretieren, wenn sie schreiben, daß das Volk Jesus folgte.
Die Juden erkennen also die Absicht Jesu und machen sich sofort
auf den Weg, als ob sie den einsamen Ort wissen, den Jesus auf-

4 J. Sundwall, Die Zusammensetzung des Markus-Evangeliums, Acta
Academiae Aboensis Humaniora, IX, 2 (1954), S. 50.

5 E.A.Abbott, Miscellanea Evangelica, 2, nach Rawlinson (A. 3), ebd.
6 K. L. Schmidt, Der Rahmen der Geschichte Jesu (1919), S. 145. 182-184.
7 Schmidt (A. 6), S. 185. 187; E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus,
Kritisch-exegetischer Kommentar über das N. T., 1, 216 (1963), z. St.

8 G. H. Boobyer, The Miracles of the Loaves and the Gentiles in St.
Mark's Gospel: Scott. Journ. of Theol. 6 (1953), S. 77.



12 G. Friedrich, Die beiden Erzählungen

suchen will. Während dieser auf dem Schiff fährt, benutzen sie den

Landweg und kommen ihm zuvor, so daß sie sich auf der anderen
Seite befinden, als Jesus aus dem Schiff steigt. Daß es sich hei der
Speisungsgeschichte in Mark. 6 um Juden handelt, obwohl der Ort
des Ereignisses im heidnischen Gebiet liegt, wird auch aus 6, 34

deutlich, wo das Wort von den Schafen ohne Hirten zitiert wird,
das im A. T. mehrmals vom Volk Israel gebraucht wird. Während
es sich also dem Zusammenhang nach bei Mark. 6 tatsächlich um
Juden handelt, ist in Mark. 8 über die Teilnehmer des Mahls nichts
gesagt. Zwar erscheint dieser Bericht bei Markus neben anderen
Geschichten im heidnischen Gebiet. Aber auch Mark. 6 spielte, wie
wir sahen, auf dem Ostufer, und die Gesättigten waren Juden. In
Mark. 8 liegt in keiner Weise eine Tendenz vor, die Volksmenge
irgendwie ethnographisch zu bestimmen.

Die Deutung der 5 Brote auf die 5 Bücher Mose und die der 12

Körbe auf die 12 Apostel ist reine Willkür. Wenn die Zahlenangaben
symbolischen Wert haben sollen, dann müßte auch die Nennung
der 2 Fische einen tieferen Sinn haben. Außerdem stehen die 5
Bücher Mose und die 12 Apostel in keinem Verhältnis zueinander.
Genau so verhält es sich mit der Zahl 7 in Mark. 8. Wenn die 7

Körbe die 7 Diakone oder die 7 Gemeinden sein sollen, was haben
die 7 Brote zu bedeuten? Daß es sich in Mark. 6 und Mark. 8 um
verschiedene Teilnehmer handelt, läßt sich nicht beweisen. Weder
die topographischen Angaben noch die verschiedenen Zahlen
besagen, daß einmal die juden-christliche, das andere Mal die
heidenchristliche Gemeinde versammelt ist. Die verschiedene Zusammensetzung

der Mahlteilnehmer kann nicht der Grund für die doppelte
Berichterstattung sein.

Markus muß andere Motive gehabt haben und andere Tendenzen

verfolgen, daß er den Bericht zweimal bringt.

2.

Die Geschichte Mark. 8, 1-9 steht in der Mitte einer Sammlung
von Wunderberichten. Voraus geht die Heilung der Tochter einer
Syrophönizierin (7, 24-30) und die des Taubstummen (7, 31-37).
Auch nach der Speisung folgt auf das Gespräch über Zeichenforderung

und Brotwunder ein Wunderhericht : die Heilung des Blinden



von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1-9 13

(8, 22-26). Auf Grund der Komposition kommt man zu der
Überzeugung, daß in 8, 1-9 ein Wunder erzählt wird wie in anderen
Geschichten auch. Jesus hilft Menschen aus Not, in diesem Fall nicht
einem einzelnen Menschen wie in den Heilungserzählungen, sondern
einer Vielzahl.

In der Tat ist Mark. 8, 1-9 ein typischer Wunderbericht, in dem
sich alle Merkmale der antiken Wundererzählung finden. Die Topik
tritt ganz klar zu Tage. Zuerst wird die große Not und Verlegenheit
geschildert, in der die Menschen sich befinden. Das Volk hat
nichts zu essen (8,1). Da man bereits drei Tage bei Jesus ist, sind
alle Vorräte verbraucht (8, 2). Man befindet sich in einer einsamen

Gegend (8, 4), von den Heimatorten weit entfernt. Bis man nach
Hause kommt, dauert es mehrere Tage. Schickt Jesus die Leute
ungegessen heim, dann besteht die Gefahr, daß sie unterwegs
zusammenbrechen und umkommen (8, 3). Wie bei dem gerasenischen
Kranken (5, 4), der blutflüssigen Frau (8, 26) oder bei dem epileptischen

Jungen (9, 22) erweist sich menschliche Hilfe als wirkungslos
oder unmöglich. Die Jünger erklären sich außerstande, etwas zu
unternehmen. In 8, 4 haben wir den für Wundergeschichten
typischen Zweifel an der Macht des Wundertäters. Wie die Trauergäste
im Hause des Jairus Jesus auslachen (5, 40), so sagen die Jünger in
dieser Geschichte: «Woher wird jemand diese zu sättigen vermögen
mit Brot in der Einöde?» (8, 4). Während die Jünger in 6, 37 von
ihren beschränkten finanziellen Mitteln sprechen, wenden sie sich
in 8, 4 mit ihrer Frage direkt gegen Jesus, der durch sein Gespräch
mit ihnen sein Vorhaben zu erkennen gegeben hatte. Die meisten
Wunder Jesu sind Wortwunder. Zu dem Gelähmten spricht Jesus :

«Nimm dein Bett und geh heim» (2, 11); zu der Tochter des Jairus:
«Talitha kum» (5, 41); zum tobenden Meer: «Schweig und
verstumme» (4, 39). Bei der Speisung der Menschenmenge erfolgt das
Wunder nicht auf Grund eines Befehlswortes, sondern infolge des

Gebetes (8, 6f.). Wie bei den anderen Wundern wird auch bei der
Speisung nicht der Vorgang des Wunders, sondern der Effekt
geschildert. Am Schluß werden in den Wunderberichten meist
Beweise für die Realität des Geschehens gegeben : Die geheilte
Schwiegermutter des Petrus bedient die Gäste (1, 31); der geheilte Kranke
nimmt sein Bett und geht heim (2, 12); das vom Tod erweckte
Mädchen soll etwas essen (5, 43). So wird auch in der Speisungsgeschichte

bemerkt, daß alle satt wurden, ja es konnten sogar 7



14 O. Friedrich, Die beiden Erzählungen

Körbe mit übriggebliebenem Brot festgestellt werden. Nachdem die

Hungernden gesättigt sind, entläßt Jesus sie; nun können sie ohne
Gefahr für Leib und Leben nach Hause gehen.

Markus will in dieser Geschichte in Kap. 8 von einer solchen
wunderbaren Speisung berichten und von nichts anderem. Wie die

Jünger von der Not des Ertrinkens auf dem Meer errettet werden
(4, 35 ff.), so wird das Volk in der Wüste vor der Gefahr des Um-
kommens vor Hunger bewahrt. Es zeigen sowohl der Zusammenhang

wie die Art der Darstellung, daß Mark. 8, 1-9 ein typischer
Wunderbericht ist.

3.

In Mark. 6, 32-44 wird derselbe Vorgang geschildert wie in Mark.
8, 1-9, aber die Erzählung steht in einer ganz anderen Gruppierung.
Meist müht man sich, einen genauen Parallelismus zwischen 6, 30

bis 7, 37 und 8, 1 bis 26 herzustellen9, und spricht von zwei
Überlieferungssträngen, die nach einem ganz gleichen Schema aufgebaut
sind. Aber der Parallelismus ist nicht so stark, wie es zunächst den
Anschein hat. Übereinstimmung besteht eigentlich nur zwischen
den Speisungswundern mit der anschließenden Überfahrt (6, 31-56
und 8, 1-10) und den abschließenden eigenartigen Wunderberichten
(7, 31-37 und 8, 22-26)10. Bei den Zwischenstücken geht es jeweils
um ganz verschiedene Prägen. Schaut man auf den Gesamtaufbau
des Markus-Evangeliums, so erscheinen die beiden Speisungswunder

in ganz verschiedenen Zusammenhängen.
Vor der Speisung der 5000 in Mark. 6, 32-44 steht kein Wunderbericht

wie in 8, 1-9, sondern Jesus hatte seine Jünger zur Proklamation

der Gottesherrschaft ausgesandt: sie riefen zur Umkehr,
trieben Teufel aus und machten Kranke gesund (6, 7-13). Der
folgende Bericht von der Ansicht des Herodes über Jesus (6, 14-16)
und von dem Ende des Täufers (6, 17-29) wird gewöhnlich als

Einschub angesehen. Mark. 6, 30ff. knüpft wieder an 6, 7-13 an und
erzählt von der Rückkehr der Jünger von der Mission. Vielleicht
besteht doch ein stärkerer Zusammenhang. Jesus steigert seine

9 W. Grundmann, Das Evangelium nach Markus, Theol. Handkommentar
zum N. T. (1959), zu 6, 45.

10 J. Schmid, Das Evangelium nach Markus, Regensburger N. T., 24

(1958), zu 8, 10.



von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1-9 15

Tätigkeit, indem er die Jünger znr Mitarbeit heranzieht. Das Gottesreich

bricht mit Macht herein. Jesus bleibt nicht der Verborgene, sein
Ruf dringt bis in den Palast des in Tiberias regierenden Vierfürsten
Herodes. Jesus ist ein anderer als Johannes der Täufer, den Herodes

umgebracht hat. Die Zeit des Vorläufers ist zwar abgelaufen; aber
damit ist nicht das Ende der messianischen Bewegung eingetreten,
im Gegenteil: «Die Apostel kamen zu Jesus und verkündigten ihm
alles, was sie getan und gelehrt hatten» (6, 30), und das Volk drängt
zu Jesus, daß er und die Seinen keine Ruhe finden. Wenn dann
Markus in diesem Zusammenhang von der Speisung der 5000
berichtet, so will er offenbar mehr sagen, als daß Jesus Menschen auf
wunderbare Weise aus momentaner leiblicher Not befreit hat, wie
dieses in Mark. 8 der Fall ist. Der Zusammenhang, aber auch die

Einleitung und die Durchführung des Berichtes zeigen, daß diese

Geschichte einen tieferen Sinn hat.
Während sich Jesus in 8, 2 der hungernden Menschen erbarmt,

heißt es in 6, 34 : Jesus «hatte Mitleid mit ihnen ; denn sie waren wie
eine Herde ohne Hirten». Dieses einleitende Wort gibt die Richtung
an, wie die folgende Geschichte gedeutet werden soll. Das Zitat aus
dem A.T. ist das Leitmotiv, das man nicht aus den Augen verlieren
darf, wenn man die Geschichte richtig verstehen will. Wie bei den
Gleichnissen die Tradition oder auch der Evangelist durch einen
hinzugefügten Satz das Gleichnis interpretiert11, so wird bei den

Erzählungen durch die Einordnung in einen ganz bestimmten
Zusammenhang und durch die Vorordnung bestimmter Logien der
Sinn der Geschichte von dem Evangelisten festgelegt. G. Bornkamm
hat dieses bei der Perikope von der Sturmstillung im Matthäus-
Evangelium. gezeigt12. Der Zusammenhang und das vorangestellte
Wort von den Schafen ohne Hirt sind für die Auslegung der
Speisungsgeschichte in Mark. 6 von größter Wichtigkeit.

Das Bild von Hirt und Herde ist in der ganzen Antike bekannt
und weit verbreitet. Im A.T. ist der Hirt des Volkes Gott13, aber
auch die Führer des Volkes werden Hirten genannt14. Allerdings
haben diese meist versagt, so daß wiederholt wie in Mark. 6, 34 von

11 J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu6 (1962), S. 104ff.
12 G. Bornkamm, Uberlieferung und Auslegung im Matthäus-Evangelium :

Wissenschaftliche Monographien zum A. und N. T., I2 (1961), S. 48-53.
13 Gen. 48, 15; Ps. 23, 1; 80, 2.
14 Jer. 2, 8; 10, 21; 23, 1 f. ; vgl. 2. Sam. 7, 7.



16 ö. Friedrich, Die beiden Erzählungen

den Schafen gesprochen wird, die keinen Hirten haben, der sich um
sie kümmert15. Darum muß Gott eingreifen und dem Volke helfen.
Als Moses Tod bevorsteht, spricht dieser zu Gott: «Die Gemeinde
des Herrn sei nicht wie Schafe, die keinen Hirten haben» (Num. 27,
17). Solange Moses da war, hat sie ihren Hirten gehabt. Ein neuer
soll bestellt werden. Vor allem wird bei den Propheten der künftige
messianische Davidide als Hirt bezeichnet: «Ich werde über sie

einen einzigen Hirten bestellen, der sie weiden soll, meinen Knecht
David ; er wird sie weiden, und er wird ihr Hirt sein. »16

Wenn in Mark. 6, 34 festgestellt wird, sie waren wie Schafe, die
keinen Hirten haben, so heißt das nicht, daß sie «eine Armee ohne

General..., eine makkabäische Volksmenge ohne einen Judas Makka-
bäus, ein führerloser Mob, eine Gefahr für sich selbst und jeden
anderen» waren17. Zwar wird mit dem Wort aus dem A.T. die Situation
des Volkes gekennzeichnet; aber es soll damit zum Ausdruck
gebracht werden, daß es weder Moses noch den verheißenen Davidi-
den hat, jedoch den eschatologischen Heilsbringer braucht, wenn
es nicht untergehen soll.

Jesus nimmt sich nun dieses Volkes an, wie es Moses getan hatte.
Er «nimmt Moses Bitte in sein Herz»18. Sein Erbarmen ist nicht ein
emotionales menschliches Mitgefühl über den desolaten Zustand des

jüdischen Volkes, sondern mit der Aussage von seinem Erbarmen
wird sein messianisches Verhalten charakterisiert, das nicht eine bei
sich selbst bleibende Gefühlsregung, sondern ein heilschaffendes
Tun ist19. Wie der sich über Kranke Erbarmende diesen die Heilung
gewährt20, so macht der sich über das Volk Erbarmende, daß der
Zustand aufhört, wie Schafe ohne Hirt zu sein. Die folgende
Geschichte soll zeigen, wie das geschieht. Die einleitenden Worte
machen den Leser also darauf aufmerksam, daß der Evangelist
davon berichten will, wie Jesus sich als der zweite Mose (Deut. 18, 15)
oder als der verheißene Knecht David offenbart (Hes. 34, 23). Er
erweist sich als Hirt der vereinsamten Schafe durch sein Lehren
(Mark. 6, 34) und durch sein Bewirten (6, 37ff.).

15 1. Kön. 22, 17; Hes. 34, 5. 8.
16 Hes. 34, 23; vgl. Jer. 23, 4f.; Ps. Sal. 17, 40.
17 T. W. Manson, The Servant-Messiah (1956), S. 70.
18 A. Schlatter, Erläuterungen zum N. T., zu Matth. 9, 36.
19 H. Köster, <JTr\<ffxvov : Theologisches Wörterbuch, 7 (1962), S. 554, lOff.
20 Mark. 1, 41; Matth. 20, 34, vgl. Luk. 7, 13f.



von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1-9 17

Der Inhalt der Predigt wird der Tendenz des Markusevangeliums
entsprechend nicht angegeben. Aber die Tat des Hirten wird geschildert.

Als göttlicher Hausherr sorgt er für sein Volk. Im Unterschied
zu Mark. 8 liegt in Mark. 6 kein zwingender Notstand vor, durch
ein Wunder zu helfen. Die Menschen haben vielmehr die Möglichkeit,

in die umliegenden Dörfer und Gehöfte zu gehen, um sich dort
Lebensmittel zu besorgen (6, 36). Jesus beauftragt die Jünger, für
die Anwesenden zu sorgen (6, 37). Aber wie so oft im Markus-
Evangelium erweisen sich die Jünger nicht imstande, Jesus zu
verstehen. Obwohl sie eben noch das Kommen der Gottesherrschaft
verkündigt und Kranke geheilt haben, erweisen sie sich der Situation
nicht gewachsen. Daraufhin greift Jesus ein.

Es erfolgt nicht ein freies Lagern wie in 8, 6, sondern das Volk soll
sich ordnen, Tischgemeinschaft neben Tischgemeinschaft in Gruppen

von 100 und von 50 (6, 39). Das entspricht der altisraelitischen
Lagerordnung21. Moses gliederte das Volk in der Wüstenzeit in
Gruppen zu 100, 50 und 10 Mann22. Nach lQSa23 gehört die
Einteilung der streitbaren Männer in Tausendschaften, Hundertschaften,

in Gruppen zu 50 und 10 zur Ordnung für die ganze Gemeinde
Israel am Ende der Tage. Jesus befiehlt in Mark. 8, 39 ein solches

Lagern entsprechend der alten Einteilung der Wüstenzeit, die man
in gewissen jüdischen Kreisen auch für die Zukunft erwartete. In
der Schilderung von Mark. 6 wird mit diesen Zahlen bewußt darauf
angespielt. Jesus ist der eschatologische Heilsbringer, der zweite
Mose, der aus der führerlosen Herde das neue Gottesvolk schafft.

Hervorzuheben ist, daß in 6, 44 bei der Angabe der Teilnehmer
am Mahl nicht wie in 8, 9 nur die nackte Zahl genannt wird, sondern
daß es ausdrücklich heißt, es seien 5000 oîvbpeç gewesen. Man darf
die Aussage nicht in dem Sinne abschwächen, als ob das Wort âvbpeç

die allgemeine Bedeutung von «Leute» habe24. Mit üvifp wird häufig
die Männlichkeit betont, so daß der Gegensatz zu Frauen und Kindern

hervorgehoben wird25. Wenn in Matth. 14, 21 noch besonders

hinzugefügt wird «ohne Frauen und Kinder», so ist das eine durch-
21 Ex. 18, 25; vgl. auch Num. 31, 14.
22 Vgl. IQ S 2, 21f. ; 1QM 4, 3. 16f.; Damask. 13, 1.
23 lQSa 1, 1. 14f. 28; 2, 1.
21 W. Michaelis, Das Evangelium nach Matthäus, 2, Prophezei (1949),

zu 14, 21.
25 W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des

N. T.5 (1958), s. v.

2



18 G. Friedrich, Die beiden Erzählungen

aus sachgemäße Interpretation von Mark. 6, 44. Mit der Nennung
von 5000 Männern soll nicht nur die Größe des Wunders gesteigert
werden - in Wirklichkeit ist die Zahl der Teilnehmer am Mahl noch
viel größer gewesen, weil Trauen und Kinder nicht mitgerechnet
sind -, sondern die Erwähnung der Männer hängt mit der Einteilung
in Gruppen zu 100 und zu 50 zusammen; denn auch hei der
Lagerordnung in Israel und in Qumran handelte es sich um Männer, nicht
aber um Frauen und Kinder.

Auffallend ist die Bemerkung in 6, 39 von dem grünen Gras am
Lagerplatz, eine Notiz, die nur Markus an dieser Stelle hat und die
sich in 8, 6 nicht findet. Sie ist von den Erklärern verschieden
ausgewertet worden. Da Markus auch sonst eine ausgesprochene Freude
am Ausmalen der Situation zeigt26, habe dieses «malerische
Attribut»27 keinen Wert. «Also verbietet es sich, aus der Bemerkung viel
Wesens zu machen.»28 Andere sehen einen Hinweis auf persönliche
Augenzeugenschaft, so daß die Bemerkung «auf wirkliche Erinnerung

zurückgeht, nicht des Markus, sondern des ersten Erzählers
dieser Geschichte»29. Da es in Palästina nur im Frühjahr grünen
Graswuchs gebe, erhalte man liier eine erfreuliche Kalenderangahe
- «ein Frühlingstag nach der winterlichen Regenzeit»30 -, die es

erlaube, die Geschichte in der Zeit des Passah festzusetzen. Das bat
zur Folge, daß man die Speisung des Volkes mit der Passahfeier
und mit dem Abendmahl in Verbindung bringt.

Die Notiz vom grünen Gras ist aber bemerkenswert, weil sie im
Widerspruch zu den vorhergehenden Aussagen über den Ort zu
stehen scheint. In 6, 32 und 35 wird mit Nachdruck hervorgehoben,
daß es sich um einen ëptpioç tôttoç handelt. Das kann natürlich
heißen, daß der Ort einsam, von Menschen verlassen ist. So ist die
Wendung 6, 31 ganz sicher zu verstehen. Ein von Menschen nicht
bewohnter Ort ist meist auch ein unfruchtbarer Ort. Wenn sich
Menschen in unmittelbarer Nähe nicht angesiedelt hatten, dann
geschah es deshalb, weil es eine Wüste war, die den Menschen keine
Lebensmöglichkeit bot. Hält man sich vor Augen, was vorher zum

26 Vgl. Mark. 4, 38: Jesus schlief auf einem Kissen.
27 J. Wellhausen, Das Evangelium Marci (1903), zu 6, 39.
28 H. Windisch, Die Dauer der öffentlichen Wirksamkeit Jesu nach den

vier Evangelisten: Zeitschr. f. d. neut. Wiss. 12 (1911), S. 152 A 2.
29 Schmidt (A. 6), S. 191.
30 Lohmeyer (A. 7), z. St.



von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1—9 19

Verständnis der Geschichte gesagt worden ist, so muß in epripoç

tôttoç noch mehr enthalten sein, als daß es ein von Menschen
verlassener Ort war.

Alles Bisherige in dieser Geschichte deutet auf die Wüstentradition31.

Jesus erbarmt sich des hirtenlosen Volkes, wie es Mose in der
Wüste getan hatte. Aus der Wüste kommt Moses, der eschato-

logische Erlöser32. Jesus befiehlt das Lagern nach dem Vorbild der
WüstenWanderung Israels. Wie Gott zur Zeit des Moses das Volk
Israel in der Wüste auf wunderbare Weise ernährt hat, so wird es

zur Zeit des Messias geschehen. «Rabbi Berekja (um 340) hat im
Namen des Rabbi Jischaq (um 300) gesagt: Wie der erste Erlöser
(d.h. Moses), so der letzte Erlöser (d.h. der Messias)... Wie der erste
Erlöser das Manna herabkommen ließ (Ex. 16, 4: Siehe, ich will auf
euch Brot vom Himmel regnen lassen), so wird auch der letzte
Erlöser das Manna herabkommen lassen (Ps. 72, 16: Weizenbrot wird
auf der Erde hegen).»33 Jene vielen Anspielungen auf die Ereignisse
in der Wüstenzeit zeigen demnach, daß in Mark. 6 die Moses-

Messias-Typologie durchschimmert.
Ist das richtig, dann gewinnt auch die Bemerkung von dem grünen

Gras Bedeutung. Dann vertritt es nicht nur die Stelle von
Teppichen, auf denen man sich sonst zu Mahlzeiten lagerte34,
sondern es wird damit angedeutet, daß in der messianischen Heilszeit
sich die Natur wandelt und alles neu wird. Schon in der Wüstenzeit
Israels wurde nach jüdischer Anschauung durch den Eelsenbrunnen
die Steppe zu einem Eruchtgarten. «Als die Israeliten aus Ägypten
ausgezogen waren und in der Wüste wanderten, ließ... Gott...
ihnen den Brunnen aufsteigen. Und jeder Stamm machte sich einen
Wasserkanal und leitete das Wasser zu sich ; und man pflanzte daran
Feigen und Granatäpfel, und sie brachten Früchte noch an
demselben Tage wie zu Anfang der Weltschöpfung.»35 In den
apokalyptischen Aussagen von Jesaja kommt der Gedanke der Verwandlung

der Wüste wiederholt vor. «Die Wüste wird zum Fruchtfelde,

31 E. Stauffer, Antike Jesustradition und Jesuspolemik im mittelalterlichen

Orient: Zeitschr. f. d. neut. Wiss. 46 (1955), S. 28.
32 Targ. zu Ex. 12, 42 (Neofiti 1).
33 Midr. Qoh. 1, 9 (9b); P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 481.
34 F. Hauck, Das Evangelium des Markus, Theol. Handkomm. z. N. T.2

(1931), zu Mark. 6, 39; Grundmann (A. 9), z. St.
35 Tanch. B'WTp, 168b; P. Billerbeck, Kommentar, 3 (1926), S. 407.



20 G. Friedrich, Die beiden Erzählungen

wenn der Geist aus der Höhe ausgegossen wird» (Jes. 22, 15).
«Freuen sollen sich die Wüste und das dürre Land, frohlocken die
Steppe und blühen. Gleich der Narzisse soll sie blühen und
frohlocken» (Jes. 35, lf. ; vgl. 6f.). «Ich setze Zedern in die Wüste, Akazien,

Myrten und Ölbäume; ich pflanze Zypressen in der Steppe,
Platanen und Buchsbäume dazu» (Jes. 41, 19; vgl. 43, 20). Von der
messianischen Zeit heißt es: «Auch wird die Erde ihre Frucht
tausendfach geben, und an einem Weinstock werden 1000 Ranken sein,
und eine Ranke wird 100 Trauben tragen, und eine Traube wird
1000 Beeren tragen, und eine Beere wird ein Kor Wein bringen.
Und die, die gehungert haben, sollen reichlich genießen. Weiter aber
sollen sie auch an jedem Tage Wunder schauen ; denn Winde werden
von mir ausgehen, um Morgen für Morgen den Duft der aromatischen

Früchte mit sich zu führen, und am Ende des Tages Wolken,
die Heilung bringen und Tau herabträufeln, und zu jener Zeit werden

wieder die Mannavorräte von oben herabfallen, und sie werden
davon in jenen Jahren essen, weil sie das Ende der Zeiten erlebt
haben» (Syr. Bar. 29, 5-8).

Auf diesem apokalyptischen Hintergrunde ist die schlichte, aber
auffällige Aussage von dem grünen Gras an dem wüsten Ort zu
verstehen. Die Natur wandelt sich nicht vollständig wie in der
apokalyptischen Erwartung. Es werden ja auch nicht alle Menschen
dauernd wunderbar ernährt und nicht alle Menschen durch Jesus

gesund. Aber das grüne Gras ist ein Hinweis auf das neuwerdende
Geschehen der messianischen Zeit. Der einsame, wüste Ort ist ein
grünender Platz geworden, die Brot- und Existenzfragen bereiten
keine Not; denn der Hirt versorgt die Seinen, daß ihnen nichts fehlt.
Wie die Wunder der Dämonenaustreibungen und die Heilungen von
andern Krankheiten den von keinem Bösen angefochtenen Zustand
der Endzeit andeuten, so spiegelt diese Geschichte das eschato-
logische Freudenmahl des endzeitlichen Königs mit seinem Volk
wider. Jesus ist der verheißene Prophet wie Moses und der
verheißene Davidide in einer Person. Das kommt im
Johannesevangelium klarer zum Ausdruck, wenn die Juden ihn zum König
machen wollen (Joh. 6, 15) und Jesus vom Manna und Brot des

Lebens spricht. Mit Recht hat Lohmeyer in seiner Auslegung von
Mark. 6 wiederholt auf den johanneischen Charakter der Perikope
hingewiesen. Mark. 6 rückt sehr nahe an Joh. 6 heran.



von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1-9 21

4.

Entsprechend der verschiedenen Tendenz sind die einzelnen
Angaben in den beiden Geschichten unterschiedlich. «Wunder haben im
allgemeinen die Tendenz, sich bei jeder neuen Auflage zu steigern.»36
Gerade das ist im Markusevangeliuni nicht der Fall. Da es sich in
Mark. 6 nicht um ein gewöhnliches Wunder, sondern um eine
Vorwegnähme des messianischen Mahles des endzeitlichen Königs mit
seinem Volk handelt, steigern die Zahlen dieses Ereignis gegenüber
Mark. 8. Sind in Mark. 8 Grundlage der Speisung im ganzen 7 Brote
und einige Fische, so ist diese Zahl in Mark. 6 auf 5 Brote und 2

Fische reduziert. Umgekehrt verhalten sich die Zahlendifferenzen
nach dem eingetretenen Wunder : statt der 7 Körbe in Mark. 8 sind
es in Mark. 6 im ganzen 12 Körbe, die übrig bleiben. Damit wird in
Mark. 6 angedeutet, daß das Brot in der Fülle da ist für das ganze
Volk. Sieben ist in Mark. 8 eine runde Zahl ohne tiefere Bedeutung:
aus den sieben Broten werden in der einfachen Wundererzählung
nach der Speisung sieben Körbe. Die Zalil 12 dagegen in Mark. 6

ist ein Ausdruck der Ganzheit, Vollkommenheit und Größe. Wie
nach Apk. 22, 2 das Holz des Lebens als Zeichen der nie versiegenden

Fülle in der eschatologischen Zeit 12mal Früchte trägt, so bleiben

bei diesem Mahl des endzeitlichen Hirten mit seinem Volk 12

Körbe übrig. Wenn mit 5 Broten und 2 Fischen die versammelte
Menge gespeist werden kann, so reichen die 12 Körbe für das

Gottesvolk der Endzeit aus. Außerdem ist auf die verschiedenen
Worte für Korb zu achten, cntupiç in 8, 8 ist wahrscheinlich der
flache Handkorb, wie ihn die Fischer verwenden, xôcpivoç in 6, 43

dagegen ist der große, feste Tragkorb, die Kiepe. Auf derselben
Linie der Steigerung hegt auch die Angabe über die Zahl der
Gesättigten. Während es in Mark. 8 nur 4000 Menschen sind, wird in
Mark. 6 die Zahl von 5000 genannt. Die materielle Grundlage des

Wunders ist in Mark. 8 größer, der Effekt dagegen ist, sowohl was
die Zahl der Beteiligten wie die übriggebliebenen Reste anbetrifft,
in Mark. 6 stärker. Mit weniger Lebensmitteln sind in Mark. 6 mehr
Leute gespeist worden und trotzdem ist mehr übriggeblieben. In
Mark. 8 handelt es sich nur um eine zeitliche Speisung Hungernder,
in Mark. 6 dagegen um das eschatologische Mahl, für das die Fülle
charakteristisch ist.

36 E. Wendling, Die Entstehung des Marcusevangeliums (1908), S. 74.



22 G. Friedrich

5.

Matthäus hat durch die umgestaltende Kürzung die beiden Peri-
kopen 14, 14-21 und 15, 32-39 einander stärker angeglichen. In 14,
14 ist das Wort von dem Hirten ausgelassen. Matthäus kennt es aus
der Tradition, bringt es aber nicht vor der Speisungsgeschichte,
sondern in 9, 36. Er spricht auch nicht wie Markus vom Lehren,
sondern vom Heilen. Ebenso fehlt in Matth. 14, 17 das geordnete
Lagern zu 100 und zu 50 aus Mark. 6, 39f. und die Bemerkung von
dem grünen Gras. Matth. 14, 19 hat durch die Worte Kkâoaç, eöuiKev

roîç LiaOriTCûç eine größere Annäherung an den Abendmahlswort-
laut vollzogen37. Die Fische treten im Gegensatz zu Markus bei
Matthäus in beiden Geschichten stärker zurück, so daß es sich wie
beim Abendmahl um ein Brotmahl handelt. Matthäus hat die beiden
Perikopen harmonisiert, ihren verschiedenen Sinn aufgehoben und
beide Erzählungen auf die Abendmahlsfeier hin umgestaltet. Markus
dagegen will mit den beiden Aussagen etwas Verschiedenes
ausdrücken.

Gerhard Friedrich, Erlangen

37 H. J. Held, Matthäus als Interpret der Wundergeschichten:
Uberlieferung und Auslegung (A. 12), S. 176.


	Die beiden Erzählungen von der Speisung in Mark. 6, 31-44; 8, 1-9

