Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Artikel: Der priesterliche Schopfungshymnus in Gen. 1
Autor: Bauer, Johannes Baptist

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 20 Heft 1 Januar-Februar 1964

Der priesterliche Schopfungshymnus in Gen. 1

Unsere Einsichten in Entstehung und Interpretation des priester-
lichen Schopfungsberichtes sind durch einige neuere Forschungen
um ein gutes Stiick vorangebracht worden. Eine Zusammenfassung
und teilweise Weiterfithrung dieser Erkenntnisse diirfte nicht ohne
Nutzen sein.

Mehrfach ist bereits gezeigt worden, daB die iibliche Ubersetzung
der ersten Genesisverse: «Im Anfang schuf Gott...» philologisch
nicht zutreffend ist. W. F. Albright hat kurz darauf hingewiesen,
daB hier die alte sumerisch-akkadische Eingangsformel aller Kosmo-
gonien vorliegt: «Zur Zeit als.. ., da...», die wir auch am Anfang des
kiirzeren, élteren Schopfungsberichtes finden (Gen. 2, 4b)l. Man
habe also zu iibersetzen: «Als Gott begann, Himmel und Erde zu
schaffen...». Neuestens tritt S. Herrmann mit Nachdruck fiir diese
Auffassung ein?. Die vollstindigste philologische Rechtfertigung
dieser Wiedergabe durch Priifung aller einschlédgigen Bibeltexte auf
ihren Gebrauch von nwx9 und k92 liest man bei P. Humbert 3. Er
konnte klar erweisen, dal nwixa (mit Ausnahme von Jes. 46, 10)
ebenso wie nwx93 durchweg, wenn es in temporalem Sinn steht,
weder absolut konstruiert wird, noch einen absoluten Anfang be-
sagt. Die einzige korrekte Ubersetzung ist nach ihm also: «Lorsque
Dieu commenca de créer I'Univers, le monde était alors en état
chaotique. Ténébres & la surface de ’Océan. Mais le souffle de Dieu
se mouvait sur les eaux et Dieu dit: Lumiére soit!»

1 W.F. Albright, The Refrain «And God saw ki tob» in Genesis: Mélanges
bibliques rédigés en 'honneur de André Robert (1957), S. 22-26, bes. S. 23.

2 8. Herrmann, Die Naturlehre des Schopfungsberichtes: Theol. Lit.zeit.
86 (1961), 413—424, Sp. 415.

8 P. Humbert, Trois notes sur Genése I: Interpretationes ad Vetus

Testamentum pertinentes Sigmundo Mowinckel septuagenario missae (1955),
85-96, S. 85-88.

1



2 J. B. Bauer, Der priesterliche Schipfungshymnus in Gen. 1

Zu den von Humbert beigebrachten Belegen 146t sich noch ein
sehr bedeutsamer hinzufiigen, der ihm offenbar deshalb entgangen
ist, weil er sich nicht in den hebriischen Konkordanzen findet,
nédmlich Sir. 15, 14: «Er hat den Menschen von Anfang geschaffen
und ihm die Wahl gegeben» (Luther). LXX hat: adtog € dpxfig émoi-
noev dvdpwmov Kol dfkev avtov év Xepi daBouliou avtol. Der seit
der Jahrhundertwende bekannte hebriische Text (Kodex A) lautet *:
9% 72 N L.G12TR X932 nwrnan oo, In den erst vor kurzem
gefundenen Blittern® aber steht unser Vers so: X921 mwxam X
al7x. Am Rande ist allerdings der Wortlaut nach Kodex A nachge-
schrieben. Doch spricht unseres Erachtens viel dafiir, daf Kodex A
an unserer Stelle, ebenso wie die Randglosse des neuen Blattes vom
Syrer beeinflu3t sind, der statt des Personalpronomens ebenfalls
den Gottesnamen hat, aber vor allem auch die Zusammenstellung
der beiden Prépositionen men und be vor redit; eine Zusammen-
setzung von min und be kommt im Hebriischen, soviel ich sehe, nie
vor, wihrend sie im Syrischen mehr als haufig ist®. Aus diesem
Grund erscheint der neugefundene hebriische Text, der ja auch von
den LXX gestiitzt wird, allein zuverlassig?.

Uber die Wiedergabe dieses Wortlautes sollte eigentlich kein Zwei-
fel bestehen, obwohl alle Ubersetzer, die ich einsehen konnte, den
ersten Halbvers absolut setzen wie LXX und Vetus Latina (Deus ab
initio constituit hominem et reliquit illum in manu consilii sui). Der
Sinn des Satzes kann doch nicht die Aussage sein, dafl Gott den
Menschen von Anfang an geschaffen habe, sondern nur, daBl er
ihm den freien Willen von Anfang an gegeben habe. Uniiberhérbar
ist allein schon der Riickgriff auf Gen. 5, 1: oI8 o28 R92 oia.
In dieser Konstruktion ist auch unser Sirachvers zu verstehen. Das

4 N. Peters, Liber Tesu Filii Sirach sive Ecclesiasticus hebraice (1905),
S. 48; vgl. ders., Der jiingst wiederaufgefundene hebréische Text des Buches
Ecclesiasticus (1902), 8. 87 sowie H. L. Strack, Die Spriiche Jesus’, des
Sohnes Sirachs (1903), S. 18.

5 J. Schirmann, Tarbis 27 (1958), S. 440; F. Vattioni, Nuovi fogli ebraici
dell’Ecclesiastico: Rivista Biblica 8 (1960), S. 169-179; E. Vogt: Biblica 40
(1959), S. 1060-1062.

% Eine ganze Reihe von Belegen fiir unsere Wendung allein schon bringt
C. Brockelmann, Lexicon Syriacum (21928), S. 729b.

7 Uber die gegenseitigen Abhiingigkeitsverhiltnisse der Versionen und
der hebriischen Texte s. M. H. Segal, The evolution of the hebrew text of
Ben Sira: The Jew. Quart. Rev. 25 (1934), S. 91-149.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schopfungshymnus in Gen. 1 3

Pronomen eingangs ist als Nominativus pendens aufzufassen, der
durch das waw mit Verbum wiederaufgenommen wird®. Es ist
also zu iibersetzen: «Von da an, da Er den Menschen schuf, gab er
ihn in die Gewalt seines eigenen Wollens», und zu vokalisieren:
Q7R X932 DWRID R

Unser Sirachvers bestéitigt die relative temporale Auffassung von
Gen. 1, 1, wie sie Humbert fordert, aufs trefflichste. Im iibrigen
kénnen nun auch Belege aus Qumran herangezogen werden,® wie
1QS 10, 13: ®137 NRY nPwRa2.

Auch der Schaltsatz mit der Chaosschilderung macht Schwierig-
keiten, vor allem deshalb, weil sich fir B’El"7§ mA verschiedene Deu-
tungen anbieten. Humbert1® mochte, ebenso wie Junker!!, wegen
der Parallele vom « Wort des Herrn» und dem « Hauch seines Mun-
des» (Ps. 33, 6) hier bereits den souffle vocal, d.h. das Gotteswort
iiber dem chaotischen Ozean erkennen. Herrmann 2 entschlie3t sich
zur Fassung «lebenstriachtiger Windhauch». Doch diirften eher die-
jenigen'® im Recht sein, die mit « Gottessturm», «gewaltiger Sturm»
iibersetzen, denn auch dieser Sturm gehért offenbar noch zu den
allen mythischen Charakters entkleideten Ausdriicken!* der Chaos-
schilderung, zu der die unbegreifliche Kraft und Macht des Schopfer-
gottes kontrastiert. Mehr noch: vielleicht hat die Chaosschilderung
eine dhnliche Funktion wie Gewitter und Sturm als Darstellungs-
mittel der Theophanie (Nah. 1, 3; Hes. 1, 4; Sach. 9, 14; Ps. 18,
9-15; 29; 50, 3); gerade im Sturm erscheint Gott, und nach Hiob
38, 1 erhebt er seine Stimme aus dem Wettersturm.

8 Vgl. dazu C. Brockelmann, Hebrdische Syntax (1956), § 123f., und
etwa P. Jouon, Grammaire de ’hébreu biblique (21947), § 176; E. Kautzsch-
A. E. Cowley, Gesenius’ Hebrew Grammar (1910-1956), § 119.

¢ K. G. Kuhn, Konkordanz zu den Qumrantexten (1960), S. 198c.

10 Humbert (A. 3), S. 91.

11 H. Junker, Genesis (1949. 1952), S. 11.

12 Herrmann (A. 2), Sp. 415.

13 0. EiBfeldt, El im ugaritischen Pantheon (1951), S. 37 A. 4; G. v. Rad,
Das erste Buch Mose (Das Alte Testament Deutsch 2, 21953), S. 37.

14 Vgl. H. Junker, Die theologische Behandlung der Chaosvorstellung in
der biblischen Schopfungsgeschichte: Festschrift Mowinckel (A. 3), 8. 27-37.



4 J. B. Bauer, Der priesterliche Schipfungshymnus in Gen. 1

Mit dem Hinweis auf den in vielen Stiicken archaischen Charakter
unseres Textes (trotz seiner spiten Redaktion) hat Albright!® eine
sichere Deutung des Refrains gegeben, der gewohnlich iibersetzt zu
werden pflegt: «Und Gott sah, daf es gut war.» An Hand zahlreicher
Parallelen semitischer Sprachen 148t sich ndmlich zeigen, daf3 2 *3
im Sinn eines Superlativs aufzufassen und mit «how good it was»
wiederzugeben ist. Weitere sichere Beispiele dafiir sind Gen. 18, 20;
2. Sam. 23, 19 und Jes. 22, 9. Mit Recht stellt Albright am Ende
fest, dal Vers 31 («sehr gut») nicht homiletische Variation iiber die
Normalform des Refrains, sondern Ubersetzung derselben in klas-
sische hebriische Prosa ist. Den Refrain miilte man also jeweils
iibersetzen: «Und Gott sah, wie gut es war» oder «Und Gott sah,
dal} es sehr gut war».

Ein weiteres archaisches Element des biblischen Heptaemerons ist
seine literarische Form selbst, die sich als solche schon in ugariti-
schen Texten und im Gilgameschepos in reinster Form findet 6. Im
ugaritischen Epos von Kuriti und Churaja, wie A. Jirku vokali-
siert 7, findet sich 106-108 die nackte Heptaemeronform so: ym.
wtn. tlt. rb¢ ym. (107) hms.tdt. ym. mk. §ps8m. (108) bsb¢, d.h.
«(Gehe) einen Tag, einen zweiten, einen dritten, einen vierten Tag,
(einen) flinften, einen sechsten Tag. Siehe, bei Sonnenaufgang, am
siebenten, da wirst du kommen nach Udum, dem groflen, nach
Udum dem gewaltigen. Und verweile bei der Stadt, wache bei dem
Orte.» Erweitert findet sich das gleiche Schema im Epos von Dani-il
und seinem Sohne Aghat 2, 32-40: «Siehe einen Tag und einen zwei-
ten gibt er zu essen den Kuscharatu und gibt er zu trinken den
To6chtern des Helal, den Schwalben. Einen dritten, einen vierten
Tag gibt er zu essen den Kuscharatu und gibt er zu trinken den
Tochtern des Helal, den Schwalben. Einen fiinften, einen sechsten
Tag gibt er zu essen den Kuscharatu, gibt er zu trinken den T6ch-

15 Albright (A. 1).

16 J. B. Bauer, Die literarische Form des Heptaemeron: Bibl. Zeitschr. 1
(1957), 8. 273-2717.

17 A. Jirku, Kanaandische Mythen und Epen aus Ras Schamra-Ugarit
(1962), 8. 85, hier S. 88 die folgende Ubersetzung.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schopfungshymnus tn Gen. 1 5

tern des Helal, den Schwalben. Siehe, am siebenten Tage zogen fort
aus seinem Hause die Kuscharatu, die Tochter des Helal, die
Schwalben. 18» Ein letztes Beispiel dieses literarischen Schemas, das
in den ugaritischen Texten siebenmal vorkommt, sei angefiihrt:
«Feuer ist gesetzt ans Haus, Flamme an den Palast. Ein Tag, und
ein zweiter, das Feuer frift im Haus, die Flamme im Palast. Ein
dritter, ein vierter Tag, das Feuer frit im Haus, die Flamme im
Palast. Ein fiinfter, ein sechster Tag, das Feuer friit im Haus, die
Flamme im Palast. Jedoch am siebenten Tag verlifit das Feuer das
Haus, die Flamme den Palast.»? Auf der elften Tafel des Gilgamesch-
epos 140-146 wird ebenfalls genau dieses Heptaemeronschema ver-
wendet : «Zum Berg Niflir trieb heran das Schiff. Der Berg Niflir er-
faBte das Schiff und lie3 es nicht wanken; einen Tag, einen zweiten
Tag erfalte der Berg NiBir das Schiff und lieB es nicht wanken;
einen dritten Tag, einen vierten Tag erfallte der Berg Nifir das
Schiff und lief} es nicht wanken; einen fiinften, einen sechsten er-
faBte der Berg Niflir das Schiff und lief} es nicht wanken. Wie nun
der siebente Tag herbeikam, lieB ich eine Taube hinaus...»2°

Allen diesen Heptaemerontexten ist die Wendung am siebenten
Tag gemeinsam; der siebente Tag bringt den charakteristischen
Abschlull des Ganzen, wihrend die Zahl der Tage fiir den jeweiligen,
gleichbleibenden, sich wiederholenden Verlauf des Berichteten un-
erheblich erscheint 2.

Die Gemeinsamkeit geht noch weiter. Es ist immer schon aufge-
fallen, daf} in Gen. 1, 5 die Kardinalzahl steht, wo man eigentlich die
Ordinalzahl erwartet, die ja auch bei den folgenden Tagen steht, und
zwar (mit Ausnahme des sechsten Tages) ohne Artikel. Beides ent-
spricht aufs Haar dem geldufigen, althergebrachten Schema. Ob
der priesterliche Redaktor bereits einen Schopfungshymnus mit die-

18 Jirku (A. 17), 8. 119, vgl. S. 77.

19 Text 51: VI: 22-34 Gordon, bei Bauer (A. 16), S. 273.

20 Das Gilgameschepos, iibersetzt von A. Schott, durchgesehen von W. v.
Soden (1958), S. 92.

21 Es ist deshalb hochst unwahrscheinlich, daB die Kuscharatu, wenn sie
iiberhaupt weibliche Gestalten des Mythus sind, bei der bevorstehenden
Geburt eines Kindes sieben Tage lang rituelle Handlungen vorgenommen
haben sollen, wofiir sie bekostigt worden wiren, wie Jirku (A. 18) meint.
Mir scheint ein Zusammenhang eher mit dem Schwalbensingen der Rhodier
u. d. zu bestehen (Text und Ubersetzung bequem zugiinglich bei B. Snell,
Leben und Meinungen der Sieben Weisen, 1952, S. 40f.).



6 J. B. Bauer, Der priesterliche Schipfungshymnus in Gen. 1

sem Schema verbunden vorgefunden hat, was durchaus moglich ist,
oder ob er das Schema aus naheliegenden Griinden (Sabbatein-
schirfung) sozusagen wiederausgegraben hat, entzieht sich génzlich
unserer Erkenntnis. Woher es ihm aber letztlich zugekommen ist,
steht nunmehr auBer Zweifel. In der Ubersetzung sollte man dieser
Tatsache Rechnung tragen und «ein Tag», «ein zweiter Tag» usw.
schreiben. Der Artikel vor dem sechsten Tag diirfte wohl auf Kosten
des Redaktors gehen, der Gott am sechsten Tag alle seine Werke
vollenden 1aBt (2, 2a, lies mit den Versionen «am sechsten Tagy).
Deshalb determiniert er den sechsten Tag, weil er ihn sofort noch-
mals hervorhebt. Am siebenten Tag ist dann die Wendung da, hort
das sich immer in gleichen Ziigen wiederholende Geschehen auf,
genau wie in den Texten, die wir zum Vergleich herangezogen haben.
Bei der Aufzihlung der Schopfungswerke kam dem Redaktor die
dlteste Wissenschaft des Orients, die der Listen oder Onomastika,
sehr zustatten, wenn er sich auch eine gewisse Beschrinkung aufer-
legen muflte und nicht einen gréBeren Auszug aus einem solchen
Listenwerk einarbeiten konnte; darauf ist bereits wiederholt hin-
gewiesen worden 22.

4.

F. Stier ist es gelungen, den Aufbau des priesterlichen Schopfungs-
hymnus noch in einigen hochinteressanten Details zu erforschen 23.
Verschiedentlich war als auffillig erkannt worden, dal gegeniiber
den Ein-Werk-Tagen am sechsten Tag zwei Werke angesetzt wer-
den. T'ter und Mensch, am sechsten Tag erschaffen, sollten durch
einen eigenen Anhub des Schopfers gesondert, der Mensch auf seiten

22 Vgl. A. Pohl, Der Schépfungshymnus der Bibel: Stimmen der Zeit 163
(1958/1959), S. 255, und S. Herrmann (A. 2), Sp. 416f. (mit Literaturhin-
weisen).

23 T, Stier, Adam: H. Fries, Handbuch theologischer Grundbegriffe, 1
(1962), S. 18-20. — Die im folgenden zitierten Texte sind leicht zugénglich
bei P. RieBller, Altjudisches Schrifttum aullerhalb der Bibel (1928), S. 269f.
und S. 542-544; 4 Esdras steht in allen dlteren lateinischen Bibelausgaben.
Zu seiner Datierung s. O. Ploeger, Die Religion in Geschichte und Gegen-
wart, 2 (31958), Sp. 697-699. Zur Datierung des Jubildenbuchs vgl. L. Rost,
ebd. 3 (31959), Sp. 960f., und E. Vogt, Lexikon fiir Theologie und Kirche, 5
(21960), Sp. 1148f.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schopfungshymnus in Gen. 1 7

Gottes gestellt werden. Ein Weiteres war als auffillig genannt wor-
den, daBl namlich das All sozusagen zweimal auf je verschiedene
Weise erschaffen wird: es wird ins Dasein «gesprochen» und es wird
«gemachty. Man schloB daraus, dal} vielleicht zwei verschiedene
Fassungen des Schopfungsberichtes verarbeitet worden sind. Dies
scheint nun tatséchlich erwiesen werden zu kénnen. Im Buch der
Jubilden, das etwa 100 v.Chr. entstanden sein wird, ist eine nipy-
Form des Sechstagewerkes verarbeitet worden, das dem priester-
schriftlichen so sehr dhnelt, daB3 eine gemeinsame Uberlieferungs-
quelle angenommen werden mul} (2, 1-16). Hier machte Gott am
sechsten Tag «alle Tiere des Festlandes, alles Vieh und was immer
sich auf Erden bewegt, und nach all dem schuf er den Menscheny.
In der etwa um 100 n.Chr. entstandenen Apokalypse, dem 4. Buch
Esdras, das uns am zuverléssigsten in der lateinischen Ubersetzung
erhalten ist, erscheint dagegen deutlich eine 9nx-Fassung: Sexto
autem die imperasti terrae, ut crearet coram te iumenta, et bestias,
et reptilia, et super his Adam. Aus beiden Vorformen, die ja wahr-
scheinlich viel dlter sind als die Biicher, in denen sie fiir uns gerade
noch greifbar werden, hat unser priesterlicher Redaktor den Men-
schen herausgehoben und als zweites Werk des sechsten Tages ab-
gesondert. Nun ist es nicht mehr die KErde, die den Befehl erhalt,
auch den Menschen hervorzubringen, sondern Gott schafft den
Menschen in einem Selbstbefehl: Lalt uns Menschen machen! Mit
Recht sieht Stier hierin «die Spitze der priesterschriftlichen Men-
schenerschaffungslehre», die «antimythisch gegen die KErde als
,Mutter alles Lebenden‘ gerichtet» ist 4. Die Erdbiirtigkeit des Men-
schen wird moglichst negiert, Adam als gottlich geartetes Wesen ge-
deutet, noch ehe das mit dem «Bild Gottes», das er ist, ausgespro-
chen wird.

Es wiirde zu weit fithren, nun noch auf die Diskussion um die
Gottesebenbildlichkeit des Menschen einzugehen?2®. Treffend stellt
Stier fest: «Die Geschichte des Bild-Gottes-Begriffs und die Héhe

24 F. Stier (A. 23), S. 19.

25 Siehe dazu etwa F. Horst, Gottes Recht (1961), S.222-234 und O.
Schilling, Ebenbild: J. B. Bauer, Bibeltheologisches Wérterbuch, 1 (21962),
S. 200-206. — Die verlockende Deutung P. Humbert’s (A. 3), S. 88-90, mit
Berufung auf Gen. 9, 5f.: l'interdiction du meurtre y est justifiée en effot
par le fait que 'homme est a4 I'image de Dieu... Attenter & la vie humaine,
ce serait donc attenter... & la propriété de Dieu (Miinzbild als Eigentums-



8 J. B. Bauer, Der priesterliche Schiopfungshymnus in Gen. 1

der priesterschriftlichen Theologie widerraten seine Deutung im ge-
staltlichen Sinne und empfehlen, ihn als Ausdruck gottdhnlicher
Wiirde und Hoheit, Macht und Majestat, Aufscheins gottlichen
Glanzes, vielleicht auch (nicht erst per consequens) der Stellver-
treterschaft — alles in allem als Inbegriff einer im gottartigen Wesen
umfaflten und nicht vereinzelnd zu definierenden Herrlichkeit oder
,Vollkommenheit‘ zu verstehen. »26

Im iibrigen diirfte Stier im Recht sein, wenn er meint, ?” daf} in
Gen. 1, 26ff. 2%, in Gen. 5, 1-3 N7 der urspriinglich allein herr-
schende Begriff ;(;ewesen sei und das Nebeneinander da und dort
einen der héiufigen Fille sekundéirer Textangleichung darstelle.
Wenn weiter immer wieder nicht zu Unrecht darauf gepocht wird,
daB %% einen stark morphologischen Sinn habe, kérperliche Ab-
bildlichkeit bezeichne, dann darf man vielleicht doch noch einen
Schritt in die Richtung der Deutung «Stellvertreterschaft» und
«Reprisentanz» gehen. Das Wort wird ja auch zur Bezeichnung des
Gotzenbildes verwendet (2. Kon. 11, 18; Am. 5, 26; vgl. Dan. 2,
31ff.; 3, 11f.). Weil das Gotzenbild stumm ist wie das Tier (7273
«Viehy, eigentlich: das Stumme), kann es den lebendigen, person-
lichen, sprechenden Gott nicht repridsentieren. Am ehesten der
Mensch als redendes, méichtiges, persénliches Wesen kann in diesem
Sinn Gottes Gegenstiick sein. Wer Gottes Majestit begegnen will,
kann einen Abglanz davon im Menschen wahrnehmen. Ob darauf
auch das Agraphon abzielt: «Du hast deinen Bruder gesehen, du
hast deinen Gott gesehen»?®, mufl dahingestellt bleiben.

Am Schlufl sei noch eine Beobachtung mitgeteilt. Im dilteren,
jahwistischen Bericht heilit es (Gen. 2, 18), dall Gott es fiir den
Menschen nicht gut, nicht zutréglich fand, dafl er allein sei, ohne
artgeméfe Erginzung. Damit wird der Grund fiir die Erschaffung

zeichen wie Mk. 12, 16f.; Mt. 22, 20f.), scheint mir unannehmbar. Das Mord-
verbot wird, meine ich, mit dem ganzen Zitat Gen. 1, 27f. motiviert, ein-
schlieBlich des «Vermehret euch und erfiillet die Erde» (vgl. Gen. 9, 7). Diesen
Gottesauftrag verhindert der Mérder wenigstens teilweise und verhindert
damit, dal Gottes Ebenbild von Generation zu Generation weitergegeben
wird (vgl. Gen. 5, 1-3).

26 F., Stier (A. 23), S. 22,

27 F. Stier (A. 23), S. 21.

28 Klemens von Alex., Stromateis I, 19, 94 und II, 15, 71; Tertullian,
De oratione 26, 1; vgl. A. Resch, Agrapha, AulBBerkanonische Schriftfrag-
mente (21906, Texte und Untersuchungen, N. F. 15, 3f.), S. 182, Nr. 144.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schopfungshymnus in Gen. 1 9

der Frau genannt. Die jahwistische Uberlieferung registriert auch
(4, 1) ganz selbstverstindlich die Tatsache der Fruchtbarkeit. Dem-
gegeniiber laBt der priesterliche Autor in einem eindrucksvollen
Satz (1, 27) den Menschen als Ebenbild Gottes und als Mann und
Frau geschaffen werden. Miteinander stellen sie Gottes Bild dar und
erhalten den Auftrag und Segen zur Fruchtbarkeit und damit zur
Weitergabe des Bildes. Damit ist der Blick von der individuellen
Ebene abgehoben und auf die Ebene der Genealogie gerichtet, und
auf dieser Ebene liegen die Interessen der Priesterkreise, denen un-
sere Redaktion von Gen. 1 entstammt 2.

Johannes Baptist Bauer, Graz

2 Vgl. L. Rost, Theologische Grundgedanken der Urgeschichte: Theol.
Lit.zeit. 82 (1957), Sp. 321-326.



	Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1

