
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 20 (1964)

Heft: 1

Artikel: Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1

Autor: Bauer, Johannes Baptist

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 20

Theologische Zeitschrift
Heft 1 Januar-Februar 1964

Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1

Unsere Einsichten in Entstehung und Interpretation des priesterlichen

Sohöpfungsberichtes sind durch einige neuere Forschungen
um ein gutes Stück vorangebracht worden. Eine Zusammenfassung
und teilweise Weiterführung dieser Erkenntnisse dürfte nicht ohne
Nutzen sein.

1.

Mehrfach ist bereits gezeigt worden, daß die übliche Übersetzung
der ersten Genesisverse : « Im Anfang schuf Gott...» philologisch
nicht zutreffend ist. W. E. Albright hat kurz darauf hingewiesen,
daß hier die alte sumerisch-akkadische Eingangsformel aller Kosmo-
gonien vorliegt : «Zur Zeit als..., da... », die wir auch am Anfang des

kürzeren, älteren Schöpfungsberichtes finden (Gen. 2, 4b)1. Man
habe also zu übersetzen: «Als Gott begann, Himmel und Erde zu
schaffen...». Neuestens tritt S. Herrmann mit Nachdruck für diese

Auffassung ein2. Die vollständigste philologische Rechtfertigung
dieser Wiedergabe durch Prüfung aller einschlägigen Bibeltexte auf
ihren Gebrauch von rptwn und rvtfma liest man bei P. Humbert3. Er
konnte klar erweisen, daß rpttfm (mit Ausnahme von Jes. 46, 10)
ebenso wie rpïtfmi durchweg, wenn es in temporalem Sinn steht,
weder absolut konstruiert wird, noch einen absoluten Anfang
besagt. Die einzige korrekte Übersetzung ist nach ihm also: «Lorsque
Dieu commença de créer l'Univers, le monde était alors en état
chaotique. Ténèbres à la surface de l'Océan. Mais le souffle de Dieu
se mouvait sur les eaux et Dieu dit : Lumière soit »

1 W.F.Albright, The Refrain «And God saw ki tob» in Genesis: Mélanges
bibliques rédigés en l'honneur de André Robert (1957), S. 22-26, bes. S. 23.

2 S. Herrmann, Die Naturlehre des Schöpfungsberichtes: Theol. Lit.zeit.
86 (1961), 413-424, Sp. 415.

3 P.Humbert, Trois notes sur Genèse I: Interpretationes ad Vêtus
Testamentum pertinentes Sigmundo Mowinckel septuagenario missae (1955),
85-96, S. 85-88.

1



2 J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Oen. 1

Zu den von Humbert beigebrachten Belegen läßt sich noch ein
sehr bedeutsamer hinzufügen, der ihm offenbar deshalb entgangen
ist, weil er sich nicht in den hebräischen Konkordanzen findet,
nämlich Sir. 15, 14: «Er hat den Menschen von Anfang geschaffen
und ihm die Wahl gegeben» (Luther). LXXhat: aÙTÔç il àpxôç èiroi-

ricrev dvdpumov Kai aqpfjxev auxov èv xeipi öiaßouXiou aifroû. Der seit
der Jahrhundertwende bekannte hebräische Text (Kodex A) lautet4 :

ITT TS mim l...l mx ma imnaa DTibN. In den erst vor kurzem
gefundenen Blättern6 aber steht unser Vers so: mal JïWiS Nin
DllN. Am Rande ist allerdings der Wortlaut nach Kodex A
nachgeschrieben. Doch spricht unseres Erachtens viel dafür, daß Kodex A
an unserer Stelle, ebenso wie die Randglosse des neuen Blattes vom
Syrer beeinflußt sind, der statt des Personalpronomens ebenfalls
den Gottesnamen hat, aber vor allem auch die Zusammenstellung
der beiden Präpositionen men und he vor resit; eine Zusammensetzung

von min und he kommt im Hebräischen, soviel ich sehe, nie

vor, während sie im Syrischen mehr als häufig ist6. Aus diesem
Grund erscheint der neugefundene hebräische Text, der ja auch von
den LXX gestützt wird, allein zuverlässig7.

Über die Wiedergabe dieses Wortlautes sollte eigentlich kein Zweifel

bestehen, obwohl alle Übersetzer, die ich einsehen konnte, den
ersten Halbvers absolut setzen wie LXX und Vetus Latina (Deus ab

initio constituit hominem et reliquit illum in manu consilii sui). Der
Sinn des Satzes kann doch nicht die Aussage sein, daß Gott den
Menschen von Anfang an geschaffen habe, sondern nur, daß er
ihm den freien Willen von Anfang an gegeben habe. Unüberhörbar
ist allein schon der Rückgriff auf Gen. 5, 1 : DIN DT'bN ma ara.
In dieser Konstruktion ist auch unser Siraclivers zu verstehen. Das

4 N. Peters, Liber Iesu Filii Sirach sive Ecclesiasticus hebraice (1905),
S. 48; vgl. ders., Der jüngst wiederaufgefundene hebräische Text des Buches
Ecclesiasticus (1902), S. 87 sowie H. L. Strack, Die Sprüche Jesus', des
Sohnes Sirachs (1903), S. 18.

6 J. Schirmann, Tarbis 27 (1958), S. 440; F. Vattioni, Nuovi fogli ebraici
dell'Ecclesiastico : Rivista Biblica 8 (1960), S. 169-179; E.Vogt: Biblica 40

(1959), S. 1060-1062.
6 Eine ganze Reihe von Belegen für unsere Wendung allein schon bringt

C. Brockelmann, Lexicon Syriacum (21928), S. 729b.
7 Über die gegenseitigen Abhängigkeitsverhältnisse der Versionen und

der hebräischen Texte s. M. H. Segal, The evolution of the hebrew text of
Ben Sira: The Jew. Quart. Rev. 25 (1934), S. 91-149.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1 3

Pronomen eingangs ist als Nominativus pendens aufzufassen, der
durch das waw mit Verbum wiederaufgenommen wird8. Es ist
also zu übersetzen: «Von da an, da Er den Menschen schuf, gab er
ihn in die Gewalt seines eigenen Wollens», und zu vokalisieren:
din xna mtfx-i» xin.

TT :

Unser Sirachvers bestätigt die relative temporale Auffassung von
Gen. 1, 1, wie sie Humbert fordert, aufs trefflichste. Im übrigen
können nun auch Belege aus Qumran herangezogen werden, 9 wie
1QS 10, 13: Km nxs rrwin.

2.

Auch der Schaltsatz mit der Chaosschilderung macht Schwierigkeiten,

vor allem deshalb, weil sich für D^ribx ffi"l verschiedene
Deutungen anbieten. Humbert10 möchte, ebenso wie Junker11, wegen
der Parallele vom «Wort des Herrn» und dem «Hauch seines Mundes»

(Ps. 33, 6) liier bereits den souffle vocal, d.h. das Gotteswort
über dem chaotischen Ozean erkennen. Herrmann12 entschließt sich

zur Fassung «lebensträchtiger Windhauch». Doch dürften eher
diejenigen13 im Recht sein, die mit «Gottessturm», «gewaltiger Sturm»
übersetzen, denn auch dieser Sturm gehört offenbar noch zu den
allen mythischen Charakters entkleideten Ausdrücken14 der
Chaosschilderung, zu der die unbegreifliche Kraft und Macht des Schöpfergottes

kontrastiert. Mehr noch: vielleicht hat die Chaosschilderung
eine ähnliche Funktion wie Gewitter und Sturm als Darstellungsmittel

der Theophanie (Nah. 1, 3; Hes. 1, 4; Sach. 9, 14; Ps. 18,

9-15; 29; 50, 3); gerade im Sturm erscheint Gott, und nach Hiob
38, 1 erhebt er seine Stimme aus dem Wettersturm.

8 Vgl. dazu C. Brockelmann, Hebräische Syntax (1956), § 123f., und
etwa P. Jouon, Grammaire de l'hébreu biblique (21947), § 176; E. Kautzsch-
A. E. Cowley, Gesenius' Hebrew Grammar (1910-1956), § 119.

9 K. G. Kuhn, Konkordanz zu den Qumrantexten (1960), S. 198c.
10 Humbert (A. 3), S. 91.
11 H.Junker, Genesis (1949. 1952), S. 11.
12 Herrmann (A. 2), Sp. 415.
13 O. Eißfeldt, El im ugaritischen Pantheon (1951), S. 37 A. 4; G. v. Rad,

Das erste Buch Mose (Das Alte Testament Deutsch 2, 31953), S. 37.
14 Vgl. H. Junker, Die theologische Behandlung der Chaosvorstellung in

der biblischen Schöpfungsgeschichte: Festschrift Mowinckel (A. 3), S. 27-37.



4 J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1

Mit dem Hinweis auf den in vielen Stücken archaischen Charakter
unseres Textes (trotz seiner späten Redaktion) hat Albright16 eine
sichere Deutung des Refrains gegeben, der gewöhnlich übersetzt zu
werden pflegt : «Und Gott sah, daß es gut war. » An Hand zahlreicher
Parallelen semitischer Sprachen läßt sich nämlich zeigen, daß 310

im Sinn eines Superlativs aufzufassen und mit «how good it was»
wiederzugeben ist. Weitere sichere Beispiele dafür sind Gen. 18, 20;
2. Sam. 23, 19 und Jes. 22, 9. Mit Recht stellt Albright am Ende
fest, daß Vers 31 («sehr gut») nicht homiletische Variation über die
Normalform des Refrains, sondern Übersetzung derselben in
klassische hebräische Prosa ist. Den Refrain müßte man also jeweils
übersetzen: «Und Gott sah, wie gut es war» oder «Und Gott sah,
daß es sehr gut war».

3.

Ein weiteres archaisches Element des biblischen Heptaemerons ist
seine literarische Form selbst, die sich als solche schon in ugariti-
schen Texten und im Gilgameschepos in reinster Form findet16. Im
ugaritischen Epos von Kuriti und Churaja, wie A. Jirku vokali-
siert17, findet sich 106-108 die nackte Heptaemeronform so: ym.
wtn. hit. rbc ym. (107) hms.tdt. ym. mk. spsm. (108) bsbc, d.h.
«(Gehe) einen Tag, einen zweiten, einen dritten, einen vierten Tag,
(einen) fünften, einen sechsten Tag. Siehe, bei Sonnenaufgang, am
siebenten, da wirst du kommen nach Udum, dem großen, nach
Udum dem gewaltigen. Und verweile hei der Stadt, wache bei dem
Orte. » Erweitert findet sich das gleiche Schema im Epos von Dani-il
und seinem Sohne Aqhat 2, 32-40 : « Siehe einen Tag und einen zweiten

gibt er zu essen den Kuscharatu und gibt er zu trinken den
Töchtern des Helal, den Schwalben. Einen dritten, einen vierten
Tag gibt er zu essen den Kuscharatu und gibt er zu trinken den
Töchtern des Helal, den Schwalben. Einen fünften, einen sechsten

Tag gibt er zu essen den Kuscharatu, gibt er zu trinken den Töch-

15 Albright (A. 1).
16 J. B. Bauer, Die literarische Form des Heptaemeron : Bibl. Zeitschr. 1

(1957), S. 273-277.
17 A. Jirku, Kanaanäische Mythen und Epen aus Ras Sehamra-Ugarit

(1962), S. 85, hier S. 88 die folgende Übersetzung.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1 5

tern des Helal, den Schwalben. Siehe, am siebenten Tage zogen fort
aus seinem Hause die Kuscharatu, die Töchter des Helal, die
Schwalben.18» Ein letztes Beispiel dieses literarischen Schemas, das

in den ugaritischen Texten siebenmal vorkommt, sei angeführt:
«Feuer ist gesetzt ans Haus, Flamme an den Palast. Ein Tag, und
ein zweiter, das Feuer frißt im Haus, die Flamme im Palast. Ein
dritter, ein vierter Tag, das Feuer frißt im Haus, die Flamme im
Palast. Ein fünfter, ein sechster Tag, das Feuer frißt im Haus, die
Flamme im Palast. Jedoch am siebenten Tag verläßt das Feuer das

Haus, die Flamme den Palast. »19 Auf der elften Tafel des Gilgamesch-
epos 140-146 wird ebenfalls genau dieses Heptaemeronschema
verwendet: «Zum Berg Nißir trieb heran das Schiff. Der Berg Nißir
erfaßte das Schiff und ließ es nicht wanken ; einen Tag, einen zweiten
Tag erfaßte der Berg Nißir das Schiff und ließ es nicht wanken;
einen dritten Tag, einen vierten Tag erfaßte der Berg Nißir das
Schiff und ließ es nicht wanken; einen fünften, einen sechsten
erfaßte der Berg Nißir das Schiff und ließ es nicht wanken. Wie nun
der siebente Tag herbeikam, ließ ich eine Taube hinaus...»20

Allen diesen Heptaemerontexten ist die Wendung am siebenten
Tag gemeinsam; der siebente Tag bringt den charakteristischen
Abschluß des Ganzen, während die Zahl der Tage für den jeweiligen,
gleichbleibenden, sich wiederholenden Verlauf des Berichteten
unerheblich erscheint21.

Die Gemeinsamkeit geht noch weiter. Es ist immer schon aufgefallen,

daß in Gen. 1, 5 die Kardinalzahl steht, wo man eigentlich die
Ordinalzahl erwartet, die ja auch bei den folgenden Tagen steht, und
zwar (mit Ausnahme des sechsten Tages) ohne Artikel. Beides
entspricht aufs Haar dem geläufigen, althergebrachten Schema. Ob
der priesterliche Redaktor bereits einen Schöpfungshymnus mit die-

18 Jirku (A. 17), S. 119, vgl. S. 77.
19 Text 51: VI: 22-34 Gordon, bei Bauer (A. 16), S. 273.
20 Das Gilgameschepos, übersetzt von A. Schott, durchgesehen von W. v.

Soden (1958), S. 92.
21 Es ist deshalb höchst unwahrscheinlich, daß die Kuscharatu, wenn sie

überhaupt weibliche Gestalten des Mythus sind, bei der bevorstehenden
Geburt eines Kindes sieben Tage lang rituelle Handlungen vorgenommen
haben sollen, wofür sie beköstigt worden wären, wie Jirku (A. 18) meint.
Mir scheint ein Zusammenhang eher mit dem Schwalbensingen der Rhodier
u. ä. zu bestehen (Text und Übersetzung bequem zugänglich bei B. Snell,
Leben und Meinungen der Sieben Weisen, 1952, S. 40f.).



6 J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpjungshymnus in Gen. 1

sem Schema verbunden vorgefunden hat, was durchaus möglich ist,
oder ob er das Schema aus naheliegenden Gründen (Sabbatein-
schärfung) sozusagen wiederausgegraben hat, entzieht sich gänzlich
unserer Erkenntnis. Woher es ihm aber letztlich zugekommen ist,
steht nunmehr außer Zweifel. In der Übersetzung sollte man dieser
Tatsache Rechnung tragen und «ein Tag», «ein zweiter Tag» usw.
schreiben. Der Artikel vor dem sechsten Tag dürfte wohl auf Kosten
des Redaktors gehen, der Gott am sechsten Tag alle seine Werke
vollenden läßt (2, 2a, lies mit den Versionen «am sechsten Tag»).
Deshalb determiniert er den sechsten Tag, weil er ihn sofort nochmals

hervorhebt. Am siebenten Tag ist dann die Wendung da, hört
das sich immer in gleichen Zügen wiederholende Geschehen auf,

genau wie in den Texten, die wir zum Vergleich herangezogen haben.
Bei der Aufzählung der Schöpfungswerke kam dem Redaktor die
älteste Wissenschaft des Orients, die der Listen oder Onomastika,
sehr zustatten, wenn er sich auch eine gewisse Beschränkung auferlegen

mußte und nicht einen größeren Auszug aus einem solchen
Listenwerk einarbeiten konnte; darauf ist bereits wiederholt
hingewiesen worden22.

4.

E. Stier ist es gelungen, den Aufbau des priesterlichen Schöpfungshymnus

noch in einigen hochinteressanten Details zu erforschen23.
Verschiedentlich war als auffällig erkannt worden, daß gegenüber
den Ein-Werk-Tagen am sechsten Tag zwei Werke angesetzt werden.

Tier und Mensch, am sechsten Tag erschaffen, sollten durch
einen eigenen Anhuh des Schöpfers gesondert, der Mensch auf Seiten

22 Vgl. A. Pohl, Der Schöpfungshymnus der Bibel: Stimmen der Zeit 163

(1958/1959), S. 255, und S. Herrmann (A. 2), Sp. 416f. (mit Literaturhinweisen).

23 F. Stier, Adam: H. Fries, Handbuch theologischer Grundbegriffe, 1

(1962), S. 18—20. — Die im folgenden zitierten Texte sind leicht zugänglich
bei P. Rießler, Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel (1928), S. 269f.
und S. 542-544; 4 Esdras steht in allen älteren lateinischen Bibelausgaben.
Zu seiner Datierung s. O. Ploeger, Die Religion in Geschichte und Gegenwart,

2 (31958), Sp. 697-699. Zur Datierung des Jubiläenbuchs vgl. L. Rost,
ebd. 3 (31959), Sp. 960f., und E. Vogt, Lexikon für Theologie und Kirche, 5

(21960), Sp. 1148f.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1 7

Gottes gestellt werden. Ein Weiteres war als auffällig genannt worden,

daß nämlich das All sozusagen zweimal auf je verschiedene
Weise erschaffen wird: es wird ins Dasein «gesprochen» und es wird
«gemacht». Man schloß daraus, daß vielleicht zwei verschiedene

Fassungen des Schöpfungsberichtes verarbeitet worden sind. Dies
scheint nun tatsächlich erwiesen werden zu können. Im Buch der
Jubiläen, das etwa 100 v.Chr. entstanden sein wird, ist eine niPS?-

Form des Sechstagewerkes verarbeitet worden, das dem
priesterschriftlichen so sehr ähnelt, daß eine gemeinsame Überlieferungsquelle

angenommen werden muß (2, 1-16). Hier machte Gott am
sechsten Tag «alle Tiere des Festlandes, alles Vieh und was immer
sich auf Erden bewegt, und nach all dem schuf er den Menschen».

In der etwa um 100 n.Chr. entstandenen Apokalypse, dem 4. Buch
Esdras, das uns am zuverlässigsten in der lateinischen Übersetzung
erhalten ist, erscheint dagegen deutlich eine "lüX-Fassung : Sexto
autem die imperasti terrae, ut crearet coram te iumenta, et bestias,
et reptilia, et super his Adam. Aus beiden Vorformen, die ja
wahrscheinlich viel älter sind als die Bücher, in denen sie für uns gerade
noch greifbar werden, hat unser priesterlicher Redaktor den
Menschen herausgehoben und als zweites Werk des sechsten Tages
abgesondert. Nun ist es nicht mehr die Erde, die den Befehl erhält,
auch den Menschen hervorzubringen, sondern Gott schafft den
Menschen in einem Selbstbefehl : Laßt uns Menschen machen Mit
Recht sieht Stier hierin «die Spitze der priesterschriftlichen
Menschenerschaffungslehre», die «antimythisch gegen die Erde als

,Mutter alles Lebenden' gerichtet» ist24. Die Erdbürtigkeit des
Menschen wird möglichst negiert, Adam als göttlich geartetes Wesen
gedeutet, noch ehe das mit dem «Bild Gottes», das er ist, ausgesprochen

wird.
Es würde zu weit führen, nun noch auf die Diskussion um die

Gottesebenbildlichkeit des Menschen einzugehen26. Treffend stellt
Stier fest: «Die Geschichte des Bild-Gottes-Begriffs und die Höhe

24 F. Stier (A. 23), S. 19.
25 Siehe dazu etwa F. Horst, Gottes Recht (1961), S. 222-234 und O.

Schilling, Ebenbild: J. B. Bauer, Bibeltheologisches Wörterbuch, 1 (21962),
S. 200-206. - Die verlockende Deutung P. Humbert's (A. 3), S. 88-90, mit
Berufung auf Gen. 9, 5 f. : l'interdiction du meurtre y est justifiée en effet
par le fait que l'homme est à l'image de Dieu... Attenter à la vie humaine,
ce serait donc attenter... à la propriété de Dieu (Münzbild als Eigentums-



8 J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1

der priesterschriftlichen Theologie widerraten seine Deutung im
gestaltlichen Sinne und empfehlen, ihn als Ausdruck gottähnlicher
Würde und Hoheit, Macht und Majestät, Aufscheins göttlichen
Glanzes, vielleicht auch (nicht erst per consequens) der
Stellvertreterschaft - alles in allem als Inbegriff einer im gottartigen Wesen
umfaßten und nicht vereinzelnd zu definierenden Herrlichkeit oder
,Vollkommenheit' zu verstehen.»26

Im übrigen dürfte Stier im Recht sein, wenn er meint,27 daß in
Gen. 1, 26ff. D^S, in Gen. 5, 1-3 IÏW7 der ursprünglich allein
herrschende Begriff gewesen sei und das Nebeneinander da und dort
einen der häufigen Fälle sekundärer Textangleichung darstelle.
Wenn weiter immer wieder nicht zu Unrecht darauf gepocht wird,
daß ob? einen stark morphologischen Sinn habe, körperliche Ab-
bildlichkeit bezeichne, dann darf man vielleicht doch noch einen
Schritt in die Richtung der Deutung «Stellvertreterschaft» und
«Repräsentanz» gehen. Das Wort wird ja auch zur Bezeichnung des

Götzenbildes verwendet (2. Kön. 11, 18; Am. 5, 26; vgl. Dan. 2,

31 ff.; 3, Iff.). Weil das Götzenbild stumm ist wie das Tier (nana
«Vieh», eigentlich: das Stumme), kann es den lebendigen, persönlichen,

sprechenden Gott nicht repräsentieren. Am ehesten der
Mensch als redendes, mächtiges, persönliches Wesen kann in diesem
Sinn Gottes Gegenstück sein. Wer Gottes Majestät begegnen will,
kann einen Abglanz davon im Menschen wahrnehmen. Ob darauf
auch das Agraphon abzielt: «Du hast deinen Bruder gesehen, du
hast deinen Gott gesehen»28, muß dahingestellt bleiben.

Am Schluß sei noch eine Beobachtung mitgeteilt. Im älteren,
jahwistischen Bericht heißt es (Gen. 2, 18), daß Gott es für den
Menschen nicht gut, nicht zuträglich fand, daß er allein sei, ohne

artgemäße Ergänzung. Damit wird der Grund für die Erschaffung

zeichen wie Mk. 12, 16f. ; Mt. 22, 20f.), scheint mir unannehmbar. Das
Mordverbot wird, meine ich, mit dem ganzen Zitat Gen. 1, 27 f. motiviert,
einschließlich des «Vermehret euch und erfüllet die Erde» (vgl. Gen. 9, 7). Diesen
Gottesauftrag verhindert der Mörder wenigstens teilweise und verhindert
damit, daß Gottes Ebenbild von Generation zu Generation weitergegeben
wird (vgl. Gen. 5, 1-3).

26 F. Stier (A. 23), S. 22.
27 F. Stier (A. 23), S. 21.
28 Klemens von Alex., Stromateis I, 19, 94 und II, 15, 71; Tertullian,

De oratione 26, 1 ; vgl. A. Resch, Agrapha, Außerkanonische Schriftfragmente

(21906, Texte und Untersuchungen, N. F. 15, 3f.), S. 182, Nr. 144.



J. B. Bauer, Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1 9

der Frau genannt. Die jahwistische Überlieferung registriert auch
(4, 1) ganz selbstverständlich die Tatsache der Fruchtbarkeit.
Demgegenüber läßt der priesterliche Autor in einem eindrucksvollen
Satz (1, 27) den Menschen als Ebenbild Gottes und als Mann und
Frau geschaffen werden. Miteinander stellen sie Gottes Bild dar und
erhalten den Auftrag und Segen zur Fruchtbarkeit und damit zur
Weitergabe des Bildes. Damit ist der Blick von der individuellen
Ebene abgehoben und auf die Ebene der Genealogie gerichtet, und
auf dieser Ebene liegen die Interessen der Priesterkreise, denen
unsere Redaktion von Gen. 1 entstammt29.

Johannes Baptist Bauer, Graz

29 Vgl. L. Rost, Theologische Grundgedanken der Urgeschichte: Theol.
Lit.zeit. 82 (1957), Sp. 321-326.


	Der priesterliche Schöpfungshymnus in Gen. 1

