Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 19 (1963)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

A. GrRaDWOHL, Die Farben im Alten Testament. = Zeitschr, f, d. alttest. Wiss.
Beih. 83. Berlin, Verlag A. Tépelmann, 1963. XIV + 116 S. DM 20.—.

Die vorliegende Arbeit macht den Versuch, «die alttestamentliche Farb-
terminologie umfassend darzustellen» (S. VII). Dies ist dem Verfasser, ab-
gesehen von gewissen Einzelheiten, durchaus gelungen. Die Arbeit besteht
aus zwei gré3eren Abschnitten, wovon der erste sich mit den « Farbqualitéten»,
die zweite sich mit den «Pigmentfarben», also den damals gebrduchlichen
Farbstoffen, befalit; ein dritter Teil will «die Entwicklung der alttestament-
lichen Farbnomenklatur» festlegen.

Die Arbeit bewegt sich in stdndiger Auseinandersetzung mit der dlteren
und gegenwirtigen Forschung und ist ein unentbehrlicher Beitrag nicht nur
zur alttestamentlichen, sondern auch zur vergleichenden semitischen Sprach-
wissenschaft und Lexikographie. J. Alberto Soggin, Rom

CHARLES BrUTSCH, Clarté de U’ Apocalypse. Préface de W. A. Visser 't Hooft.
4e ed., entiérement remaniée. Genéve, Labor et Fides, 1955. 303 S,

StaNisvAs GIeT, L’ Apocalypse et Uhistoire. Bitude historique sur I’ Apocalypse
johannique. Paris, Presses Universitaires de France, 1957. VIT + 260 S.
Fr. 12.—.

EpuarD LousE, Die Offenbarung des Johannes tibersetzt und erkldrt. = Das
Neue Testament Deutsch, 11. Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1960.
IV 4+ 116 S. DM 4.80.

ANDRE FEUILLET, L’ Apocalypse. Eiat de la question. Paris et Bruges, Desclée
De Brouwer, 1963. 123 S.

Die 1940 unter dem Namen L’Apocalypse de Jésus-Christ verdffentlichte
Erkldrung von Pfarrer Dr. Briitsch, Bern, wurde in der vierten Auflage mit
verdndertem Titel wissenschaftlich ausgebaut. Unter den neueren Kommen-
taren zur Johannesapokalypse behélt sie einen Rangplatz. Eine gliickliche
Verbindung von historischer Gelehrsamkeit und kerygmatischer Gedanken-
fiille kennzeichnet die Auslegung. Spezialfragen werden in einem Anhang be-
handelt, wobei ein apostolischer Ursprung als nicht ausgeschlossen und ein
Datum um 90-96 als wahrscheinlich dargestellt werden (S. 252. 255).

Die zeitgeschichtliche Untersuchung von Prof. Giet, StraBburg, geht von
Josephus und seinem Buch vom jiudischen Krieg aus. Giet will einen Einfluf3
der Hauptmomente der jiidisch-romischen Auseinandersetzung auf die drei
Wehe der Endzeit zeigen (S. 32-38): funf Monate wahrte der Druck unter
Florus, und das ist auch die Zeit der Heuschreckenplage (Off. 9, 5. 10); vier
syrische Hilfskontingente standen Cestius zur Verfiigung, ebenso werden vier
Engel mit ihren Reitern vom Euphrat heranriicken (9, 14); dreieinhalb Jahre
dauerte der jiudische Krieg, und dementsprechend soll der Tempel wihrend
zweiundvierzig Monaten profaniert werden (11, 2). Wegen dieser angenom-
menen Berithrungen wird das apokalyptische Tier mit dem rémischen Reich
zur Zeit des Vespasian gleichgestellt (S. 83), wihrend der falsche Prophet



Rezensionen 447

etwa mit dem unter Nero tatigen Balbillus zu vergleichen sei (S, 1291f.). Un-
erklart bleibt aber hierdurch das in Asien aktuelle Martyrium (1, 9; 2, 13; 6,
9). Vespasian hat die Christen {iberhaupt nicht verfolgt (so ausdriicklich Tert.
Apol. V, 7b; die Apollinaris-Legende und spétere Uberlieferungen, Giet S. 133,
haben demgegeniiber keinen Beweiswert). Erst unter Domitian 148t sich eine
Christenverfolgung in Asien vermuten (Plin. Ep. X, 96, 6, etwa 113 n.Chr.:
20 Jahre vorher). Ubrigens bietet Giet ein sehr wertvolles, schwer zugéing-
liches Material zum Studium der Religionsverhéltnisse der neronischen und
flavischen Zeit.

Die schlichte und schéne Auslegung von Prof, Lohse, Kiel, ersetzt die von
J. Behm (1935). Verfasser der Offenbarung war nach Lohse nicht der Apostel,
sondern ein jlidisch-christlicher Prophet zur Zeit Domitians (S. 5). Ausgangs-
punkte der Deutung miissen die jiidische Apokalyptik und die christliche
Eschatologie sein (S. 7. 79f.). Beriicksichtigung des apokalyptischen Hinter-
grundes schiitzt vor Schwérmerei (S. 107); Betrachtung des eschatologischen
Christuszeugnisses gibt dem Drama einen Sinn. Weil ndmlich das geopferte
Lamm am Ende der Zeiten steht, tritt jetzt schon die groBe Scheidung ein
(S. 108). Nach diesen gesunden Grundsétzen hat Lohse eine abgewogene,
ansprechende Erkléirung geschrieben.

Ein hochst willkommenes Hilfsmittel zum Studium der Probleme liefert
Prof. Feuillet, Paris, durch seine Ubersicht der Forschung zur Offenbarung
seit 1920 (Erscheinungsjahr des groflen Kommentars von R. H. Charles).
Man findet im Register ungefahr 375 Verfassernamen, und wenn auch einige
unter ihnen nur um ihrer geschichtlichen Bedeutung, andere nur um der
bibliographischen Vollstéandigkeit willen kurz beriihrt werden, so hat der
Autor eine iiberwiltigende Menge von Darstellungen verarbeitet, gruppiert
und gekennzeichnet. In objektiv referierender Weise stellt Feuillet die wech-
selnden Vorschldge zur Lésung der Hauptfragen so dar, daB man die ganze
Problematik bequem iiberblicken kann. Es geht vor allem um diese vier
Zusammenhinge: Textversténdnis (Kap. I-11T); Lehrgehalt (IV); Ent-
stehungsverhéltnisse (V-VI); Spezialaspekte (VII). Wegen der Vielfalt der
Theorien iiber die Offenbarung ist diese Synopse der modernen Forschung
aufllerordentlich niitzlich.

Noch mehr bibliographische Angaben zu wiinschen, hitte bei dem gebote-
nen Reichtum keinen Sinn. Es sei lediglich daran erinnert, daf3 H. Mosbechs
groBer historisch-kritischer Kommentar nicht unter den Titel «volkstiimliche
Werke» palit (S. 17), und daB Mosbech aulerdem in griindlichen Darstel-
lungen die Auslegungsgeschichte und die Sprachprobleme behandelt hatl.
Wihrend der Drucklegung von Feuillets Buch erschien in der Schweiz eine
wunderbare Ausgabe der Bilder und des Textes einer Handschrift, welche des
Beatus a Liébana lateinischen Kommentar der Offenbarung enthélt (Nord-
spanien, 8. Jahrhundert) 2.

1 H. Mosbech, Fortolkningen af Johannes’ Aabenbaring i Fortid og Nutid
(1934); ders., Sproglig Fortolkning til Johannes’ Aabenbaring (1954).

2 T. Burckhardt u.a., Sancti Beati a Liébana in Apocalypsin Codex
Gerundensis, 1-2 (1962).



448 Rezensionen

Feuillet deutet auch seine eigene Auffassung der Offenbarung an. Nach
ihm kénnte der Apostel Johannes der Urheber sein, wie schon das Apo-
kryphon Joannis von Nag Hammadi voraussetzt (S. 81f.), doch mag ein
Sekretir als Redaktor gewirkt haben (S. 89). Entstehungszeit waren die
letzten Jahre Domitians (etwa 90-96), obwohl fiktive Beziehungen zur Zeit
Vespasians vorliegen (S. 75. 77f.). Kap. 4-11 konzentrieren sich auf Gldubige
und Ungldubige aus Israel, Kap. 12-21, 8 auf Heidenmacht und Weltkirche
(S. 48f.). Bei der Auslegung ist die mittelalterliche Berechnung der GCe-
schichtsepochen abzulehnen, sonst aber kann man von allen iiblichen Haupt-
methoden etwas lernen (S. 43). Feuillet erértert historisch die von Johannes
ubernommenen Traditionen, die seinerzeit aktuelle Kaiser- und Kirchen-
geschichte und die Struktur der Botschaft, betont auch theologisch die immer
neu aktuellen Existenz- und Endzeitmomente. Bo Reicke, Basel

BERTIL ALBREKTSON, Studies vn the Text and Theology of the Book of La-
mentations, with a Critical Edition of the Peshitta Text. = Studia Theologica
Lundensia, 21. Lund, C. W. K. Gleerup, 1963. VIII + 258 S.

Der groBte Teil dieser schwedischen Doktorarbeit — der Verfasser ist
Schiiler des durch exegetische und textkritische Arbeiten bekannt gewor-
denen Alttestamentlers G. Gerleman in Lund - ist den Problemen des
hebriaischen, griechischen und syrischen Textes der Klagelieder gewidmet.
Ein kleiner, aber nicht unwichtiger Anhang (S. 214-239) behandelt die
Theologie dieses Buches vom traditionsgeschichtlichen Standpunkt aus.

Was in den Kommentaren aus Raumgriinden fast immer zu kurz kommen
muf, eine ausfithrliche und griindliche Diskussion aller textlichen Probleme,
die sich bei einem Vergleich des masoretischen Textes mit der Septuaginta
und der Peschitta ergeben, wird hier von einem kompetenten Fachmann vor-
gelegt (S. 55-207). Gegeniiber W. Rudolph, dem wir die letzte gréBere Un-
tersuchung des Threni-Textes verdanken?!, dndert Albrektson den maso-
retischen Text viel weniger. Man vergleiche in dieser Hinsicht nur z. B.
die Stellen 1, 14. 21; 3, 22. 66, wo Rudolph auf Grund des syrischen
Textes emendiert, oder auch die crux interpretum in 4, 9, bei der Albrektson
alle vorgeschlagenen Emendationen als tberflissig betrachtet. Auch die
Emendationsvorschlige von Th. C. Robinson in Bibl. hebr. werden héufig
in Frage gestellt. Immerhin wird keineswegs die Unverdnderlichkeit des
masoretischen Textes zum Dogma erhoben; in 2, 4 z. B. bringt der Verfasser
selber einen neuen Anderungsvorschlag (lies basar «er hieb in Stiicke», vgl.
hebr. bsr I und akk. basaru, statt kesar «wie ein Bedridnger»).

Die Zuriickhaltung gegeniiber den Versuchen, durch Riickiibersetzung
aus den Versionen eine vom masoretischen Text abweichende Vorlage zu re-
konstruieren, ist motiviert durch die Einsicht in die Art und Weise, wie der
griechische bzw. der syrische Ubersetzer im ganzen Buch vorgegangen sind.
Albrektson dullert sich dariiber zusammenfassend S. 208-213. Bei der LXX
zu Thr. handelt es sich um eine fast sklavisch wortliche, aber philologisch

1 'W. Rudolph, Zs. altt. Wiss. 56 (1938), S. 101-122, verwertet in seinem
Threni-Kommentar (11939, 21962),.



Rezensionen 449

nicht gute Ubersetzung. Dem syrischen Ubersetzer, der von der LXX offen-
bar unabhingig ist, kam es mehr darauf an, einen lesbaren Wortlaut zu
bekommen, bisweilen auf Kosten der Genauigkeit. Bei der Ubersetzung von
Synonymen macht sich bei ihm eine gewisse Wortarmut bemerkbar. Gerne
erginzt er auch dann und wann ein «und» oder ein Suffix; in solchen und
dhnlichen Fillen kann nicht auf eine vom masoretischen Text abweichende
Vorlage geschlossen werden.

Da fiir den Peschitta-Text bisher keine kritische Ausgabe zur Verfiigung
steht, hat sich der Verfasser dankenswerter Weise der Miithe unterzogen, eine
solche fur das Buch Threni selber herzustellen (S. 1-40 Einleitung, S. 41-54
Text mit Apparat). Verwendet sind dreiig Manuskripte aus dem 6.—16.Jahr-
hundert. Wahrend die geplante Leidener Edition der Peschitta den Text des
Mailinder Codex Ambrosianus abdrucken wird, bietet Albrektson einen
eklektischen Text, der aber vom Text des Ambrosianus nur an einem Dutzend
Stellen geringfiigig abweicht.

Im SchluBkapitel « The Background and Origin of the Theology of La-
mentations» fragt Albrektson nach den Traditionen, von denen das Buch der
Klagelieder herkommt, im Unterschied zu fritheren Behandlungen der
Theologie der Klagelieder, die im wesentlichen von den religitsen Begriffen
ausgehen 2, Hervorgehoben werden einerseits Beziehungen zur Zionstradition
(Ps. 46, 48 und 76; in Thr. 2, 15; 4, 12. 20; 5, 19) und anderseits solche zur
deuteronomischen Theologie (besonders Deut. 28). Diesen beiden Traditionen
kommt beim Versuch der Klagelieder, die erlebte Geschichte zu interpretie-
ren, eine verschiedene Funktion zu: Die Spannung zwischen Glauben (Un-
verletzlichkeit des Zion) und geschichtlicher Wirklichkeit (Katastrophe von
587) wird geschaffen von den Vorstellungen, die aus der Zionstradition her-
zuleiten sind; die Lésung, die dem Geschehen einen Sinn abgewinnt, beruht
auf der deuteronomischen Sicht der Katastrophe als géttlichem Gericht, als
einem Teil des «Funktionierens des goéttlichen Wortes in der Geschichte»
(von Rad). Ernst Jenni, Basel

A. F.J. KuyN, The Acts of Thomas. Introduction — Text — Conmentary. =
Novum Testamentum, Suppl. 4. Leiden, K. J. Brill, 1962. XIT + 304 S.
Gld. 23.-.

Der Verfasser hat sich die Aufgabe gestellt, die Thomasakten zu kom-
mentieren und sie in ihren religions- und kirchengeschichtlichen Zusammen-
hang hineinzustellen, unter Verwertung der textkritischen und religions-
geschichtlichen Forschung des letzten Jahrhunderts. Zur Loésung dieser Auf-
gabe befihigen den Verfasser seine umfangreichen und tiefgehenden Kennt-
nisse. Die Materialsammlung, die in der Gestalt von Parallelen zu den ein-
zelnen Stellen und Zeilen, Worten und Vorstellungen in den Thomasakten

2 Am ausfithrlichsten N. K. Gottwald, Studies in the Book of Lamenta-
tions (1954); die 2. Aufl. des Kommentars von H.-J. Kraus (1960) bringt
iibrigens jetzt auch einen Abschnitt «Zur Theologie der Threni», vgl. Theol.
Zeitschr. 14 (1958), S. 143.

29



450 Rezensionen

in dem zweiten, den Kommentar enthaltenden Teil des Buches zusammen-
getragen ist, erfiillt den Leser mit Bewunderung. Die Akten werden auf diese
Weise wirklich ausgiebig und griindlich beleuchtet, etwa in der Art wie in
Lietzmanns Handbuch die neutestamentlichen Schriften und die apostoli-
schen Véter, d. h. der Text wird nicht fortlaufend kommentiert, sondern
glossatorisch mit Bemerkungen, Sach- und Formparallelen und Literatur-
hinweisen versehen, die sich ab und zu jedoch als kleine Ubersichten und
Exkurse geben. Die religionsgeschichtlichen Beziehungen und Verwandt-
schaften werden geflissentlich hervorgehoben, sowohl diejenige mit dem
Gnostizismus und besonders dem Manichédismus, wie auch die Benutzung
und Weiterentwicklung der neutestamentlichen Begriffe und Vorstellungen.
Das Buch ist eine wahre Fundgrube, und die Arbeit, die hier geleistet ist,
sollte dem Verfasser die Dankbarkeit der Neutestamentler und Patristiker
sichern.

Ob sie es auch tun wird, héingt von der Ausfiilhrung des Vorhabens ab
und von der Kritik, die an ihr geiibt werden kann und muB}. Die Kritik kann
sich nur in einzelnen Punkten gegen die Ansichten und Beurteilungen des
Verfassers richten, und jeder Rezensent wird seine Einwinde gegen bestimmte
Meinungen und Schliisse haben. Unterzeichneter vermag z. B. nicht Klijn zu
folgen, wenn er (S. 187 zu Kap. 10) den Satz «and Ye are one with two
names» (syr. Text: Wright 1871, 8. 179, bezeichnet Q6f, ‘E, Tath) folgender-
mafen auslegt: «These two names obviously are His human and divine
name.» Laut dem Text und dem Kontext kénnen nur die Namen beider
Personen, Gottes und des Herrn, gemeint sein, also «Vater» und «Sohny.
Zum «Lied von der Seele» schreibt der Verfasser (S.178): «The Syriac
version adapts this hymn to the church. Thus the hymn got a liturgical form
which is especially seen in 1.45-46.» Das kénnte so klingen, als ob erst die
Anwendung auf die Kirche die liturgische Form hervorgerufen hitte; das
ist aber nicht der Fall.

Die Einleitung behandelt zuniichst die Uberlieferung des Textes, indem
die einzelnen Versionen mit ihren handschriftlichen Zeugen aufgezihlt und
kurz beschrieben werden. Der Verfasser ist mit den meisten neueren For-
schern der Ansicht, da8 das Original der Akten syrisch war, dall aber der
griechische Text nicht den jetzigen, sondern einen &dlteren syrischen Text als
Vorlage benutzte. Ein Vergleich mit anderen apokryphen Apostelakten
fithrt nur im Falle der Petrusakten zu der Wahrscheinlichkeit einer Ab-
hingigkeit auf seiten der Thomasakten. In einer weiteren Reihe von Ein-
leitungskapiteln wird nachgewiesen, daf3 sich die Akten zwanglos in die
syrische christliche Literatur einordnen lassen; die Christologie ist syrisch,
die Tauf- und Abendmahlsterminologie und -sitten sind es auch, An Hand
eines Vergleichs besonders mit den Oden Salomos, Tatian und Bardaisan
wird die Frage nach der Entwicklung der Anthropologie und Dédmonologie
der Akten ihrer Losung niéhergebracht. Obwohl die meisten Erérterungen
gelungen zu sein scheinen, befriedigt die Einleitung doch nicht ganz; die
Themen, die in ihr behandelt werden, stellen eine zu willkiirliche Auswahl
dar, und man fragt sich, ob nicht eine ganze Reihe von Beobachtungen im
Kommentarteil besser im Einleitungsteil erértert und verwertet wiren, z. B.



Rezensionen 451

die ganze Frage der Beziehungen zwischen den Thomasakten und dem
Manichéismus.

Uberhaupt 14Bt, trotz aller Anerkennung der Berechtigung der Aufgabe
und der ausgezeichneten Voraussetzungen des Verfassers gerade fiir diese
Arbeit, die Ausfithrung sehr viel zu wiinschen iibrig. Natiirlich mul3 es einem
Verfasser iiberlassen sein, wie er seinen Stoff ordnen und auch wie er ihn
typographisch aufstellen will. Fir den Leser und Benutzer bleibt die An-
ordnung doch sehr unbequem. Nach der Einleitung folgt zunichst die Uber-
setzung, dann der Kommentar. Wieviel bequemer wire es doch gewesen,
wenn der Kommentar unter der Ubersetzung stiinde. So wie es jetzt st, muf
man gleichzeitig zwei Seiten vom Buch aufschlagen; und selbst wenn man
in der gliicklichen Lage ist, die Ausgabe und die Ubersetzung von Wright
daneben liegen zu haben, macht das Lesen erhebliche Mihe, weil Klijn es
unterlassen hat, der Ubersetzung die Seitenzahlen der syrischen Ausgabe
beizugeben, die Wright in seiner Ubersetzung freundlicherweise bringt. Und
wenn die Ubersetzung wie hier fiir sich steht, sieht man ihre Berechtigung
nicht leicht ein. Ubersetzungen gibt es auch sonst, und ein Verweis auf sie
hétte geniigt, zumal die Bemerkung des Verfassers zur Ubersetzung: «based
on the translation of W. Wright», dem Tatbestand nur ungeniigend gerecht
wird. Die Abweichungen von Wrights Ubersetzung sind wenig und gering-
fugig; sie beschrinken sich hauptséichlich auf die Einfithrung von Druck-
fehlern. Solche gibt es aber auch in Hiille und Fiille, nicht nur in der Uber-
setzung, sondern auch in der Einleitung und im Kommentar (griechische
Akzente und syrische Buchstaben und diakritische Punkte sind oft verkehrt).
Druckfehler iibersieht jeder Verfasser und Herausgeber; hier sind sie aber in
solcher Menge vorhanden, daf3 man sich dauernd drgert und der Sinn manch-
mal verlorengeht. Auf S. 99, Kap. 64 wird ein Versehen von Wright ohne
weiteres wiederholt, indem $ad’un(y)! mit «threw us downy ubersetzt wird;
das Suffix ist Einzahl, also: «threw me down». Gerechterweise mul3 jedoch
vermerkt werden, daf3 Klijn des 6fteren Druckfehler in der Wrightschen
Ubersetzung verbessert 2.

Trotz diesen Méngeln der Ausfithrung und dem Fehlen von Registern
wird der Kommentar als Nachschlagebuch zu den einzelnen Kapiteln,
Hymnen und Begriffen der Thomasakten gut benutzt werden kénnen.

Bent Noack, Kopenhagen

BartHASAR HUBMAIER, Schriften, hrsg. von Gunnar Westin und Torsten
Bergsten. = Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, hrsg.
vom Verein f. Ref.gesch., 29. Quellen zur Geschichte der Tdufer, 9. Hei-
delberg, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1962. 507 S. DM 48.—.

I Mit 4 und nicht mit § muf3 jedenfalls in einem englischen Buche das
syrische Iod wiedergegeben werden; eine Transkription ¢je fir das dem
griechischen oboia entsprechende syrische Wort sieht nicht schén aus.

? Das Englische ist nicht einwandfrei, manchmal ganz schlecht, so dal
es auch dem, der es selber vielleicht nicht besser machen kann, die Freude
am Lesen verdirbt.



452 Rezensionen

T. Bergstens umfassender Arbeit ttber B. Hubmaiers Stellung zu Refor-
mation und Taufertum 1521-1528 (1961) folgte die wissenschaftliche Aus-
gabe von Hubmaiers Schriften in urspriinglicher Fassung. Der hervorragend
gedruckte Band umfaf3t 25 grolere und kleinere theologische Schriften, deren
letzte « Eine Rechenschaft des Glaubens» knapp drei Monate vor seiner Ver-
brennung von Hubmaier im Geféingnis fiir Konig Ferdinand niedergeschrie-
ben wurde. Sie allein, in einer gleichzeitigen Abschrift des Originals erhalten,
wurde in der Reformationszeit nicht gedruckt.

Auf das Vorwort G. Westins folgt der ausfiihrlichen Einleitung «Histori-
scher Teil» A (S. 9-43) von dem Privatdozent fur Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultét Uppsala T. Bergsten. Er gibt eine sorgfiltige Dar-
stellung von Hubmaiers religioser Entwicklung auf Grund seiner Schriften.
Dazu ist jede einzelne vom gleichen Verfasser mit einer Einleitung versehen
uber die Umsténde bei Entstehen und Druck sowie kurze bibliographische
Angaben auch iiber Fundorte der erhaltenen Exemplare. Im «Sprachlichen
Teil» B der Einleitung (S. 44-57) kommt als philologische Expertin Lic. phil.
Birgit Stolt, Uppsala, zu dem Ergebnis: Hubmaier spiegelt in seiner Sprache
den Konflikt der damaligen Zeit zwischen Altem und Neuem wider. Fester
als Luther steckt er in den einmal gelernten Schemata der Wortverkiindigung
nach seiner eigenen Meinung, um derentwillen er sich Verfolgung und Le-
bensgefahr aussetzte. Die Tragik seines Lebens, zwischen den verschiedenen
Anschauungen zu stehen und nirgendwo richtig dazu zu gehéren, findet in
gewissem Sinn auch in seinem Stil ihren Ausdruck. «Bibliographische Be-
merkungen» und wichtige Angaben tiber die «Editionsgrundsétze» (S. 58—64)
schlielen sich an.

Nach der Titelblattwiedergabe der bedeutendsten unter den Schriften zur
Tauffrage (Nr. 7-10. 12. 13. 16. 17. 19) folgen diese nach der Zeit ihres Er-
scheinens, die uns das rechte Verstidndnis des Wollens und Wirkens dieses
ersten Fachtheologen und bedeutendsten Vertreters der Téauferbewegung
erschlieBen.

Wie T. Bergsten schon frither in seiner Darstellung Hubmaiers vor allem
die Quellen sprechen lie3, kann man bei der Priifung des Zusammenhanges
der Zitate nur zu dem Ergebnis kommen, dal die nun vorgelegten Original-
texte mit groBer Sachkenntnis und klarer Schau der schwierigen Materie aus-
gewertet wurden. Die beiden Verdffentlichungen ergénzen sich aufs wert-
vollste und werden die kiinftige Hubmaier-Forschung entscheidend bestim-
men.,

Heute ist die Frage nach dem rechten Verstidndnis und der schriftgeméflen
Praxis der Taufe, wie die nach der Stellung des Christen zu Obrigkeit und
Kriegsdienst neu lebendig geworden. So ist es doppelt zu begriilen, daf3 hier
die Gedanken des in seiner katholischen Zeit scheinbar zu hohen kirchlichen
Wiirden berufenen, dann als Tédufer hervortretenden Theologen im Original-
text zuginglich gemacht werden. Dieser Quellenband fordert zu neuem
Durchdenken der in der Weimarer Ausgabe vorliegenden Ausfiithrungen
Luthers im Vergleich mit denen Hubmaiers heraus. Uberhaupt griff Hub-
maier alle brennenden Themen seiner Zeit auf. In den «Achtzehn SchluB-
reden» (Nr. 1) forderte er 1524 seine katholischen «Kapitelbriidder und



Rezenstonen 453

Kaplane» in Waldshut zur Disputation iiber allgemein reformatorische Ge-
danken auf. Andere Schriften (Nr. 2. 14. 25) dienten der Verteidigung seiner
Haltung gegeniiber seinen Gegnern. Nr. 3 zeigt seinen Bruch mit Eck, Nr. 4
setzt sich fir Religionsfreiheit der «Ketzer» ein. Nr. 5, 15 und 20 dullern
sich zu Messe und Abendmahl; die letzte gibt einen guten Einblick in das
kirchliche Leben der Taufer in Nikolsburg. Zum Bann (Nr. 18, 21) wie zur
Freiheit des Willens (Nr. 22, 23) dullerte sich Hubmaier als Seelsorger im
Gefolge des Erasmus. Er anerkannte die Obrigkeit als Dienerin Gottes (Nr. 24)
im Gegensatz zu Hut und den Schleitheimer Artikeln.
Bibelstellennachweise, ein ausfuhrliches Literaturverzeichnis und Per-
sonen- wie Ortsregister bedeuten fur die weitere Auswertung dieser wert-
vollen Quellensammlung eine groBe Hilfe. Georg Baring, Osnabrick

Wirtriam O. SHANAHAN, Der deutsche Protestantismus vor der sozialen Frage
1815-1871. Ubersetzt von Dieter Voll. Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1962.
VIII 4 492 S. DM 26.—.

Das Buch des amerikanischen Jesuiten ist das bisher vollstdndigste Werk
iiber das Verhalten des deutschen Protestantismus gegeniiber der sozialen
Frage, wie sie durch das Aufkommen der Industriegesellschaft entstand. Es
ist ausgeweitet zu einer umfassenden Sozialgeschichte, in der eben nur die
Stellungnahme des Protestantismus in Theorie und Praxis zu den gesell-
schaftlichen Problemen des 19.Jahrhunderts im Vordergrund steht. Als
Vertreter des Protestantismus erscheinen hier keineswegs nur die Kirchen,
die Theologen und Publizisten, sondern die gesamte vom Protestantismus
bestimmte kirchliche und politische Welt im Deutschland des 19. Jahrhun-
derts. Zeitlich ist die Darstellung begrenzt einmal durch den Wiener Kongrel3
und dann durch die Sozialpolitik Bismarks, die den Ausgangspunkt eines
zweiten Werks {iber die Auseinandersetzung des Protestantismus mit der
gesellschaftlichen und politischen Macht des Sozialismus im 19. und 20.Jahr-
hundert bis 1933 bilden soll. Der Verfasser stellt diesen Geschichtsabschnitt
unter standiger Beriicksichtigung des geistesgeschichtlichen und soziologi-
schen Hintergrundes dar.

Im Mittelpunkt der Darstellung steht der durch Erweckung, Konfes-
sionalismus und politische Reaktion bestimmte protestantische Konserva-
tivismus, der einerseits im (Gegensatz zu den die Gesellschaft bedrohenden
revolutiondren Kraften, wie sie 1848 in Erscheinung traten, die als gottlich
legitimiert verstandene iiberlieferte Stdndeordnung erhalten wollte, ander-
seits von der christlichen Nichstenliebe her das Industrieproletariat als Ab-
fallprodukt der Gesellschaft in die bestehende christlich-patriarchalische
Stéindeordnung wieder zu integrieren suchte. Kompliziert wurde dies Be-
mithen durch den gleichzeitigen Kampf, in dem der konservative Pro-
testantismus mit dem wirtschaftlichen Liberalismus des Manchestertums
und den politisch-demokratischen Bestrebungen stand, die den Bestand der
standischen Gesellschaftsordnung ebenso bedrohten wie das Aufkommen des
Industrieproletariats, deren Interessen sich aber iiberkreuzten. Der Verfasser
kann durch ein iiberwiltigendes Material tiberzeugend nachweisen, wie das
im Protestantismus erwachte soziale Verantwortungsgefiithl und der christ-



454 Rezensitonen

lich begriindete gute Wille an der sozialen Frage deshalb scheiterte, weil
er von seinem sténdisch-patriarchalischen Gesellschaftsbild aus das Wesen
der heraufziehenden Industriegesellschaft nicht verstehen konnte und zu-
gleich durch seine Gebundenheit an die Adelsschicht und ihre politische
Macht im preuflischen Staate in seinem sozialen Handeln gehemmt war. In
den 50er Jahren der politischen Reaktion wurde somit die soziale Aktivitdt
des Protestantismus, etwa in der von Wichern viel umfassender geplanten
Inneren Mission, auf charitative Tatigkeit beschriankt, und in den 60er Jahren
wurde das soziale Interesse wiederum durch das nationale an der deutschen
Einigung tiberdeckt. Aber eben in den 60er Jahren fand das von der christ-
lich-konservativen und liberal bestimmten Gesellschaft verlassene Prole-
tariat im marxistischen Sozialismus einen Helfer, der es sein Schicksal ver-
stehen lie3, ihm wieder eine Hoffnung gab, es unter einer gemeinsamen Idee
zu einer gesellschaftlichen und politischen Macht einte und es damit dem
Protestantismus gegeniiber endgiltig entfremdete. So blieb das, was der
Protestantismus zur Loésung der sozialen Frage tat, abgesehen von indivi-
dueller Liebestatigkeit auf Aktionen einzelner Méanner (Gustav Werner, Aimé
Huber, Schulze-Delitsch u. a.) beschriankt, die entweder nur lokale Bedeu-
tung hatten oder nur an den Symptomen kurierten, aber das soziale Problem
nicht an der Wurzel faBiten. «Einer Arbeiterklasse, die mit wachsender Un-
geduld soziale Gerechtigkeit und politische Rechte forderte, konnten die
Protestanten nur Nichstenliebe anbieten» (S. 347). «Die Laienschaft hatte
die soziale Verheiflung nicht erfiillt, die in der lutherischen Lehre vom all-
gemeinen Priestertum lag. Der evangelische Klerus war durch die traditionelle
Ehrerbietung der Landeskirchen gegeniiber dem Staat gebunden und be-
gnigte sich mit Liebestétigkeit oder einer nur aus Worten bestehenden Zu-
stimmung zu einer milden Sozialkritik» (S. 478).

Der Verfasser hat fiir die Beurteilung der Rolle des deutschen Protestan-
tismus nicht nur ein umfassendes aus Quellen und Sekundérliteratur ge-
schopftes Material zusammengetragen, sondern bietet zugleich von den ge-
schichtlichen Notwendigkeiten und Moglichkeiten her ein sachliches Urteil
ohne konfessionelle Voreingenommenheit.

Nur an einem Punkte diirfte ein konfessionell bedingtes MilBverstindnis
vorliegen, wenn der Verfasser behauptet: «Die pessimistische Einschitzung
jeder Fahigkeit der gefallenen Menschheit, sich tber ihre eigene sindhafte
Natur zu erheben, und den menschlichen Heldenmut gegen die verderbte
Schopfung auszuspielen, hat den Sinn fiir eine soziale Verantwortung im
lutherischen Protestantismus wieder und wieder abgestumpft» (S. 58). Denn
der anthropologische «Pessimismus» Luthers schlieBt die Fahigkeit des stin-
digen Menschen zur iustitia civilis im sozialen Bereich sowenig aus wie die
Befreiung zu guten Werken durch den Glauben. Der nicht zu leugnende
Quietismus des Luthertums in sozialethischer Hinsicht hat eher im lutheri-
schen Obrigkeitsverstidndnis seinen Grund, das die 6ffentliche Verantwortung
dem Staat tberliel. Im tibrigen durfte der anthropologische « Optimismus»
des katholischen Dogmas die soziale Aktivitdt in katholischen Léndern bis
heute trotz aller sozialen Enzykliken nicht gerade befliigelt haben.

Ein formales Bedenken wire gegen den Aufbau des Buches zu erheben,



Rezensionen 455

der in der Darstellung zu chronologisch vorgeht und in dem Bestreben, dem
Leser moglichst den ganzen Stoff vorzulegen, oft zu ermiidenden Wieder-
holungen fiithrt. Eine straffere Zusammenfassung des Stoffs wiirde gerade
die Ergebnisse noch eindrucksvoller machen*. Werner Wiesner, Mainz

ApoLr KOBERLE, Christliches Denken. Von der Erkenninis zur Verwirklichung.
Hamburg, Furche-Verlag, 1962. 260 S. Sfr. 19.50.

Der Band vereinigt 18 Vortrige und Aufsiatze des Verfassers aus den
letzten Jahren, von denen ein Teil noch nicht veréffentlicht war. Der Titel,
«Christliches Denken», ist zu verstehen im Sinn einer Weltsicht des Glaubens.
«Sollte es nicht moglich sein, vom evangelischen Glauben her das Ganze der
Weltwirklichkeit zu deuten und zu gestalten ? Warum sollen nur der Kreml,
der Vatikan und das ,Goetheanum‘ einen universalen Weltdurchblick und
Weltanspruch erheben, wiithrend es in der Evangelischen Kirche mehr oder
weniger dem Zufall {iberlassen bleibt, welcher Denkrichtung einer huldigt ?»
(S. 13)1. Koberle zielt, wie auch der Untertitel sagt, iiber das Erkennen
hinaus auf Gestaltung. Das zeigt auch der Bogen an, den die 3 Themen-
gruppen beschreiben, zunéchst «Christliches Denken im Bereich der Theo-
logie», zum BeschluB3 «Christliches Denken im Alltag». Der Mittelteil steht
unter der Kéberle besonders vertrauten Thematik «Christliches Denken im
Bereich der Heilkunde» (S. 113-211).

Die Beitrige reden jeweils tiber den akademisch-theologischen hinaus
einen weiteren Personenkreis an und wollen Hilfe sein zu christlicher Exi-
stenz und ¢n christlicher Existenz heute, nicht zuletzt Hilfe fiir solche, die
ihrerseits als verantwortliche Lebenshelfer dastehen bzw. dastehen sollten.
Darum gehen sie z. T. durchaus auch den Pfarrer und Theologiestudenten an,
zumal Literaturangaben tiber das zwangsléufig Skizzenhafte hinaus auf zahl-
reiche Monographien weisen. Es seien nur Themata genannt wie : Ankniipfung;
Sekten; Vererbung; Glaubensheilung; Wahrheit am Krankenbett; Psycho-
therapie ; Radidsthesie. Koberles theologisches Pathos ist dasjenige pastoraler
Weisheit, sein besonderes Anliegen dasjenige der Hygiene in leiblich-seelisch-
geistig-geistlicher Umfassung. So verficht er fiir Psychotherapie und Seel-
sorge (nicht nur Partnerschaft, wie Thurneysen, sondern) gegenseitige Durch-
dringung (S. 185ff.), fordert er fiir Christusglauben und «Religion», gegeniiber
aller Verachtung des einen oder andern, Harmonie (z. B. S. 2451f.), beklagt
er den Verlust des Sinnes «fiir das Bild, fiir das Symbol, fir den Kultus, fir
die Mystik, fir die mythische Sprache als religiése und christliche Kate-
gorie» (S. 63, cf. 185) und hegt er Argwohn gegen Theologen, die die Akzente
anders setzen (z. B. S. 49{f.), daBl ihnen «eine korrekte Gehirnlichkeit vollauf
zu geniigen scheint» (8. 185).

Dazu sei angemerkt, da3 weniger Konzentration auf Hygienologisches
nicht Geringschétzung der Hygiene sein muf3. Es kann vielmehr die Erkennt-
nis zugrunde liegen, daB fiir die Peripherie (in ihrer ganzen Weite) das Zentrum

* Druckfehler: 8. 452 «eintraten» statt «eintragen». S. 473 «wirtschaft-
lichen» statt ¢wirtschlichen».
1 Jacobi: ¢«Ich bin im Kopf ein Heide und im Herzen ein Christ!» (S. 55).



456 Rezensionen

einsteht und gut einsteht, daB der Bau am Tiefenmenschen zumeist nicht so
geschieht, daB man sich hinsetzt, am Tiefenmenschen zu bauen, daB bei
Konzentration auf das Was dieses mehr fir das Wie tbrig hat als im um-
gekehrten Falle das Wie fiir das Was. Das soll nicht polemisch, sondern
kommunikativ gesagt sein. Und es ist in keiner Weise gegen die Behandlung
konkreter pastoraltheologischer Fragen (cf. 0.) gemiinzt, die tatsichlich von
manchen Theologen zu Unrecht und zum Schaden der christlichen Gemeinde
auch miBachtet werden, deren Behandlung durch Koberle tibrigens zeigt,
daB3 «christliches Denken» hier durchaus nicht der echten Sidkularitit ent-
behrt, sondern daf3 der Autor niichterner in das Sakulum einsteht als man-
cher Vertreter des theologischen Existentialismus. An die Stelle pauschaler
Empfehlungen des Meditativen, Kultischen usw. dirfte aber, noch uniiber-
sehbarer, am Zentrum des Glaubens orientiertes theologisches Denken, auch
uber die Aspekte der Wirklichkeit des Menschen (wie Wort und Sang, Ohr
und Auge), treten. — Auszumerzen wiren auch einige sachliche Unkorrekt-
heiten, die Koéberle gewill nicht auf das Konto lyrisch gestalteter Redeteile
nehmen will, so, dall «Maria, die Mutter des Herrn», den Sohn «zu Grabe
trigt» (S. 113) — was keineswegs neutestamentliche Uberlieferung ist; oder
die (mindestens miBverstindliche) Rede von der « Existenz von unsterblichen
Seelen» (S. 206)2. Jirgen Fangmeier, Basel

GERHARD BAUER, Geschichtlichkeit. Wege und Irrwege eines Begriffs. Die klei-
nen de Gruyter-Binde, 3. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1963. XI und
208 S.

In deutscher Umgangssprache bedeuten die Ausdriicke «geschichtlich» und
«historisch» dasselbe, und fiir nichtdeutsche Zungen stehen nicht einmal zwei
Ausdriicke zur Wahl. Daher erscheint AuBlenstehenden das Begriffsspiel
deutscher Philosophen und Theologen mit «geschichtlich» und «historisch»
als Haarspalterei.

Bauer verfolgt in dieser schonen Goéttinger Preisarbeit die erstaunlich bun-
ten Anwendungsmoglichkeiten des Begriffs «geschichtlich» von Lessing bis
Bultmann u.a. Hauptmomente der Darstellung bilden Dilthey, Yorck und
Heidegger. Wer sich lange tiber die hypnotischen Wirkungen dieses Proteus-
Wortes gewundert hat, der lernt durch Bauers feine Analyse die geistesge-
schichtlichen Zusammenhénge besser verstehen.

Zur gegenwirtigen Lage sei noch etwas bemerkt. Kurz nach 1920 nahm
die Zauberkraft des Schlagwortes so gewaltig zu, dall hermeneutische Speku-
lation manchmal eifriger als historische Dokumentation getrieben wurde.
Neuerdings hat ein Historiker, Ehrendoktor der Theologischen Fakultéit
Basel, die Misere so ausgedriickt!: « Vor etwa vierzig Jahren setzte der Sturm-
lauf gegen den Historismus ein. Ich habe ihn nie mitgemacht, obwohl sich
meine theologischen Freunde an ihm mit lautem Hallo beteiligten. Heute
setzt langsam eine rickldufige Bewegung ein, die jedoch — wie es nicht anders
sein kann — noch sehr stark im Problemgespréch steckt. Der etwas zerdriickte

2 8.230 Z. 16 leg. wire es.
1 K. Kupisch, Brief an einen Autor: Ev. Theol. 23 (1963), S. 609.



Rezensionen 457

Fachhistoriker hat noch keinen AnlaBl aufzuatmen.» Gewil forderten der
manchmal einseitige Positivismus und die erschiitternden Weltkriege die ge-
schichtsphilosophische Meteorologie, die auch gute Ausblicke brachte. Die
neue Stabilisierung ermdéglicht jiingeren Gelehrten, den vor den Fiilen liegen-
den Boden wieder zu sehen (Plat. Theaet. 174a). Bo Reicke, Basel

Oscar CurLpMANN und Luras ViscHER, Zwischen zwei Konzilssessionen.
Riickblick und Ausschau zweier protestantischer Beobachter —Polis, 15. Zirich,
EVZ-Verlag, 1963. 64 S. Fr. 4.80.

Uber die erste Session des zweiten Vatikanischen Konzils hielt Prof. O.
Cullmann im Januar 1963 einen Vortrag in der Martinskirche zu Basel. Man
war fur die klare Charakteristik und Stellungnahme dankbar, und in gedruck-
ter Form wird der Vortrag auch wiahrend der fortgesetzten Verhandlungen
aktuell bleiben. — Beigefiigt ist eine gleichzeitig in Marseille gehaltene Rede
von Dr. L. Vischer, wo Gedanken iiber die Gemeinschaft der protestantischen
Kirchen Ausdruck finden. Bo Reicke, Basel

HEeINz GODAN, Die Ehe in der ZerreifBprobe. — HELMUT THIELICKE, Das Schwesi-
gen Gottes. — Pavr TirricH, Die verlorene Dimension. — PAUL ScHUTZ,
Charisma Hoffnung. — EBERHARD MULLER, Higentumsbildung in sozialer
Verantwortung. — HERMANN RiNGELING, Der Christ im Kampf ums Dasein.
— WERNER STEINJAN, Der Mensch im Sozialstaat. — MARTIN JARRETT- KERR,
Lust und Ewigkeit. — EckarT HEIMENDAHL, Weltraumzeit. — GERD HEINZ-
MogrRr, Jetzt und in der Stunde unseres Todes= Stundenbuch 7-11; 18-22,
Furche-Verlag, Hamburg. Ca. 120-130 S.

Christliche und soziale Fragen werden in diesen Bindchen der Reihe
¢«Stundenbuch» beleuchtet. Besinnung und Verstindnis zeichnen die Dar-
stellungen aus, und sie kénnen modernen Menschen sehr hilfreich sein.

Bo Reicke, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScEwEIZ. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie wnd Theologie 10, 1/2
(1963): A. Maier, Das Problem der «species sensibiles in medio» und die
neue Naturphilosophie des 14.Jahrhunderts (3—32); B. Studer, Letzte Olung
oder Krankensalbung (33-60); A. Esser, Die Lehre der Epanagoge, eine ost-
romische Reichstheorie (61-85); J. Brinktrine, Quomodo se habeat Collegium
Episcoporum ad Summum Pontificem (86-94); G. Darms, P. Teilhard de
Chardin SJ. Gedanken zu einem romischen Monitum (95-115). Internationale
kirchliche Zeitschrift 53, 3 (1963): B. Spuhler, Die orthodoxen Kirchen,
XLVII (129-148); B. A. van Kleef, Dominicus Maria Varlet, 1T (149-177);
M. Heinz, Theologische Erorterungen in der Kirche von Rom (178-184).
Judaica 19, 3 (1963): A. Schlatter (1 1938), Wir Christen und die Juden



	Rezensionen

