
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

A. Gbadwohl, Die Farben im Alten Testament. Zeitschr. f. d. alttest. Wiss.
Beih. 83. Berlin, Verlag A. Töpelmann, 1963. XIV + 116 S. DM 20.-.

Die vorliegende Arbeit macht den Versuch, «die alttestamentliche Farb-
terminologie umfassend darzustellen» (S. VII). Dies ist dem Verfasser,
abgesehen von gewissen Einzelheiten, durchaus gelungen. Die Arbeit besteht
aus zwei größeren Abschnitten, wovon der erste sich mit den « Farbqualitäten »,

die zweite sich mit den «Pigmentfarben», also den damals gebräuchlichen
Farbstoffen, befaßt; ein dritter Teil will «die Entwicklung der alttestament-
lichen Farbnomenklatur» festlegen.

Die Arbeit bewegt sich in ständiger Auseinandersetzung mit der älteren
und gegenwärtigen Forschung und ist ein unentbehrlicher Beitrag nicht nur
zur alttestamentlichen, sondern auch zur vergleichenden semitischen
Sprachwissenschaft und Lexikographie. J. Alberto Soggin, Rom

Chaules Brütsch, Clarté de VApocalypse. Préface de W. A. Visser 't Hooft.
4e ed., entièrement remaniée. Genève, Labor et Fides, 1955. 303 S.

Stanislas Giet, UApocalypse et Vhistoire. Etude historique sur VApocalypse
johannique. Paris, Presses Universitaires de France, 1957. VII + 260 S.

Fr. 12.-.
Eduard Lohse, Die Offenbarung des Johannes übersetzt und erklärt. Das

Neue Testament Deutsch, 11. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1960.

IV + 116 S. DM 4.80.
André Feuillet, L'Apocalypse. Etat de la question. Paris et Bruges, Desclée

De Brouwer, 1963. 123 S.

Die 1940 unter dem Namen L'Apocalypse de Jésus-Christ veröffentlichte
Erklärung von Pfarrer Dr. Brütsch, Bern, wurde in der vierten Auflage mit
verändertem Titel wissenschaftlich ausgebaut. Unter den neueren Kommentaren

zur Johannesapokalypse behält sie einen Rangplatz. Eine glückliche
Verbindung von historischer Gelehrsamkeit und kerygmatischer Gedankenfülle

kennzeichnet die Auslegung. Spezialfragen werden in einem Anhang
behandelt, wobei ein apostolischer Ursprung als nicht ausgeschlossen und ein
Datum um 90-96 als wahrscheinlich dargestellt werden (S. 252. 255).

Die zeitgeschichtliche Untersuchung von Prof. Giet, Straßburg, geht von
Josephus und seinem Buch vom jüdischen Krieg aus. Giet will einen Einfluß
der Hauptmomente der jüdisch-römischen Auseinandersetzung auf die drei
Wehe der Endzeit zeigen (S. 32-38): fünf Monate währte der Druck unter
Florus, und das ist auch die Zeit der Heuschreckenplage (Off. 9, 5. 10); vier
syrische Hilfskontingente standen Cestius zur Verfügung, ebenso werden vier
Engel mit ihren Reitern vom Euphrat heranrücken (9, 14) ; dreieinhalb Jahre
dauerte der jüdische Krieg, und dementsprechend soll der Tempel während
zweiundvierzig Monaten profaniert werden (11, 2). Wegen dieser angenommenen

Berührungen wird das apokalyptische Tier mit dem römischen Reich
zur Zeit des Vespasian gleichgestellt (S. 83), während der falsche Prophet



Rezensionen 447

etwa mit dem unter Nero tätigen Balbillus zu vergleichen sei (S. 129ff.).
Unerklärt bleibt aber hierdurch das in Asien aktuelle Martyrium (1, 9; 2, 13; 6,
9). Vespasian hat die Christen überhaupt nicht verfolgt (so ausdrücklich Tert.
Apol. V, 7b ; die Apollinaris-Legende und spätere Überlieferungen, Giet S. 133,
haben demgegenüber keinen Beweiswert). Erst unter Domitian läßt sich eine
Christenverfolgung in Asien vermuten (Plin. Ep. X, 96, 6, etwa 113 n.Chr.:
20 Jahre vorher). Übrigens bietet Giet ein sehr wertvolles, schwer zugängliches

Material zum Studium der Religionsverhältnisse der neronischen und
flavischen Zeit.

Die schlichte und schöne Auslegung von Prof. Lohse, Kiel, ersetzt die von
J. Behm (1935). Verfasser der Offenbarung war nach Lohse nicht der Apostel,
sondern ein jüdisch-christlicher Prophet zur Zeit Domitians (S. 5). Ausgangspunkte

der Deutung müssen die jüdische Apokalyptik und die christliche
Eschatologie sein (S. 7. 70f.). Berücksichtigung des apokalyptischen
Hintergrundes schützt vor Schwärmerei (S. 107); Betrachtung des eschatologischen
Christuszeugnisses gibt dem Drama einen Sinn. Weil nämlich das geopferte
Lamm am Ende der Zeiten steht, tritt jetzt schon die große Scheidung ein
(S. 108). Nach diesen gesunden Grundsätzen hat Lohse eine abgewogene,
ansprechende Erklärung geschrieben.

Ein höchst willkommenes Hilfsmittel zum Studium der Probleme liefert
Prof. Feuillet, Paris, durch seine Übersicht der Forschung zur Offenbarung
seit 1920 (Erscheinungsjahr des großen Kommentars von R. H. Charles).
Man findet im Register ungefähr 375 Verfassernamen, und wenn auch einige
unter ihnen nur um ihrer geschichtlichen Bedeutung, andere nur um der
bibliographischen Vollständigkeit willen kurz berührt werden, so hat der
Autor eine überwältigende Menge von Darstellungen verarbeitet, gruppiert
und gekennzeichnet. In objektiv referierender Weise stellt Feuillet die
wechselnden Vorschläge zur Lösung der Hauptfragen so dar, daß man die ganze
Problematik bequem überblicken kann. Es geht vor allem um diese vier
Zusammenhänge: Textverständnis (Kap. I-III); Lehrgehalt (IV);
Entstehungsverhältnisse (V-VI); Spezialaspekte (VII).,Wegen der Vielfalt der
Theorien über die Offenbarung ist diese Synopse der modernen Forschung
außerordentlich nützlich.

Noch mehr bibliographische Angaben zu wünschen, hätte bei dem gebotenen

Reichtum keinen Sinn. Es sei lediglich daran erinnert, daß H. Mosbechs
großer historisch-kritischer Kommentar nicht unter den Titel «volkstümliche
Werke» paßt (S. 17), und daß Mosbech außerdem in gründlichen Darstellungen

die Auslegungsgeschichte und die Sprachprohleme behandelt hat1.
Während der Drucklegung von Feuillets Buch erschien in der Schweiz eine
wunderbare Ausgabe der Bilder und des Textes einer Handschrift, welche des
Beatus a Liébana lateinischen Kommentar der Offenbarung enthält (Nord-
spanien, 8. Jahrhundert)2.

1 H. Mosbech, Fortolkningen af Johannes' Aabenbaring i Fortid og Nutid
(1934); ders., Sproglig Fortolkning til Johannes' Aabenbaring (1954).

2 T. Burckhardt u.a., Sancti Beati a Liébana in Apocalypsin Codex
Gerundensis, 1-2 (1962).



448 Rezensionen

Feuillet deutet auch seine eigene Auffassung der Offenbarung an. Nach
ihm könnte der Apostel Johannes der Urheber sein, wie schon das Apo-
kryphon Joannis von Nag Hammadi voraussetzt (S. 81 f.), doch mag ein
Sekretär als Redaktor gewirkt haben (S. 89). Entstehungszeit waren die
letzten Jahre Domitians (etwa 90-96), obwohl fiktive Beziehungen zur Zeit
Vespasians vorliegen (S. 75. 77f.). Kap. 4-11 konzentrieren sich auf Gläubige
und Ungläubige aus Israel, Kap. 12-21, 8 auf Heidenmacht und Weltkirche
(S. 48f.). Bei der Auslegung ist die mittelalterliche Berechnung der
Geschichtsepochen abzulehnen, sonst aber kann man von allen üblichen Haupt-
methoden etwas lernen (S. 43). Feuillet erörtert historisch die von Johannes
übernommenen Traditionen, die seinerzeit aktuelle Kaiser- und
Kirchengeschichte und die Struktur der Botschaft, betont auch theologisch die immer
neu aktuellen Existenz- und Endzeitmomente. Bo Reicke, Basel

Bertil Albrektson, Studies in the Text and Theology of the Book of
Lamentations, with a Critical Edition of the Peshitta Text. Studia Theologica
Lundensia, 21. Lund, C. W. K. Gleerup, 1963. VIII + 258 S.

Der größte Teil dieser schwedischen Doktorarbeit - der Verfasser ist
Schüler des durch exegetische und textkritische Arbeiten bekannt gewordenen

Alttestamentlers G. Gerleman in Lund - ist den Problemen des

hebräischen, griechischen und syrischen Textes der Klagelieder gewidmet.
Ein kleiner, aber nicht unwichtiger Anhang (S. 214—239) behandelt die
Theologie dieses Buches vom traditionsgeschichtlichen Standpunkt aus.

Was in den Kommentaren aus Raumgründen fast immer zu kurz kommen
muß, eine ausführliche und gründliche Diskussion aller textlichen Probleme,
die sich bei einem Vergleich des masoretischen Textes mit der Septuaginta
und der Peschitta ergeben, wird hier von einem kompetenten Fachmann
vorgelegt (S. 55-207). Gegenüber W. Rudolph, dem wir die letzte größere
Untersuchung des Threni-Textes verdanken1, ändert Albrektson den
masoretischen Text viel weniger. Man vergleiche in dieser Hinsicht nur z. B.
die Stellen 1, 14. 21; 3, 22. 66, wo Rudolph auf Grund des syrischen
Textes emendiert, oder auch die crux interpretum in 4, 9, bei der Albrektson
alle vorgeschlagenen Emendationen als überflüssig betrachtet. Auch die
Emendationsvorschläge von Th. C. Robinson in Bibl. hebr. werden häufig
in Frage gestellt. Immerhin wird keineswegs die Unveränderlichkeit des
masoretischen Textes zum Dogma erhoben; in 2, 4 z. B. bringt der Verfasser
selber einen neuen Änderungsvorschlag (lies bäsar «er hieb in Stücke», vgl.
hebr. bsr I und akk. basä.ru, statt kesar «wie ein Bedränger»).

Die Zurückhaltung gegenüber den Versuchen, durch Rückübersetzung
aus den Versionen eine vom masoretischen Text abweichende Vorlage zu
rekonstruieren, ist motiviert durch die Einsicht in die Art und Weise, wie der
griechische bzw. der syrische Ubersetzer im ganzen Buch vorgegangen sind.
Albrektson äußert sich darüber zusammenfassend S. 208-213. Bei der LXX
zu Thr. handelt es sich um eine fast sklavisch wörtliche, aber philologisch

1 W. Rudolph, Zs. altt. Wiss. 56 (1938), S. 101-122, verwertet in seinem
Threni-Kommentar (11939, 21962),.



Rezensionen 449

nicht gute Übersetzung. Dem syrischen Übersetzer, der von der LXX offenbar

unabhängig ist, kam es mehr darauf an, einen lesbaren Wortlaut zu
bekommen, bisweilen auf Kosten der Genauigkeit. Bei der Übersetzung von
Synonymen macht sich bei ihm eine gewisse Wortarmut bemerkbar. Gerne

ergänzt er auch dann und wann ein «und» oder ein Suffix; in solchen und
ähnlichen Fällen kann nicht auf eine vom masoretischen Text abweichende
Vorlage geschlossen werden.

Da für den Peschitta-Text bisher keine kritische Ausgabe zur Verfügung
steht, hat sich der Verfasser dankenswerter Weise der Mühe unterzogen, eine
solche für das Buch Threni selber herzustellen (S. 1-40 Einleitung, S. 41-54
Text mit Apparat). Verwendet sind dreißig Manuskripte aus dem 6.—16.

Jahrhundert. Während die geplante Leidener Edition der Peschitta den Text des

Mailänder Codex Ambrosianus abdrucken wird, bietet Albrektson einen
eklektischen Text, der aber vom Text des Ambrosianus nur an einem Dutzend
Stellen geringfügig abweicht.

Im Schlußkapitel «The Background and Origin of the Theology of
Lamentations» fragt Albrektson nach den Traditionen, von denen das Buch der
Klagelieder herkommt, im Unterschied zu früheren Behandlungen der
Theologie der Klagelieder, die im wesentlichen von den religiösen Begriffen
ausgehen2. Hervorgehoben werden einerseits Beziehungen zur Zionstradition
(Ps. 46, 48 und 76; in Thr. 2, 15; 4, 12. 20; 5, 19) und anderseits solche zur
deuteronomischen Theologie (besonders Deut. 28). Diesen beiden Traditionen
kommt beim Versuch der Klagelieder, die erlebte Geschichte zu interpretieren,

eine verschiedene Funktion zu: Die Spannung zwischen Glauben
(Unverletzlichkeit des Zion) und geschichtlicher Wirklichkeit (Katastrophe von
587) wird geschaffen von den Vorstellungen, die aus der Zionstradition
herzuleiten sind; die Lösung, die dem Geschehen einen Sinn abgewinnt, beruht
auf der deuteronomischen Sicht der Katastrophe als göttlichem Gericht, als
einem Teil des «Funktionierens des göttlichen Wortes in der Geschichte»
(von Rad). Ernst Jenni, Basel

A. F. J. Klijn, The Acts of Thomas. Introduction - Text - Commentary.
Novum Testamentum, Suppl. 4. Leiden, E. J. Brill, 1962. XII + 304 S.

Gld. 23.-.

Der Verfasser hat sich die Aufgabe gestellt, die Thomasakten zu
kommentieren und sie in ihren religions- und kirchengeschichtlichen Zusammenhang

hineinzustellen, unter Verwertung der textkritischen und
religionsgeschichtlichen Forschung des letzten Jahrhunderts. Zur Lösung dieser
Aufgabe befähigen den Verfasser seine umfangreichen und tiefgehenden Kenntnisse.

Die Materialsammlung, die in der Gestalt von Parallelen zu den
einzelnen Stellen und Zeilen, Worten und Vorstellungen in den Thomasakten

2 Am ausführlichsten N. K. Gottwald, Studies in the Book of Lamentations

(1954); die 2. Aufl. des Kommentars von H.-J. Kraus (1960) bringt
übrigens jetzt auch einen Abschnitt «Zur Theologie der Threni», vgl. Theol.
Zeitschr. 14 (1958), S. 143.

29



450 Rezensionen

in dem zweiten, den Kommentar enthaltenden Teil des Buches zusammengetragen

ist, erfüllt den Leser mit Bewunderung. Die Akten werden auf diese
Weise wirklich ausgiebig und gründlich beleuchtet, etwa in der Art wie in
Lietzmanns Handbuch die neutestamentlichen Schriften und die apostolischen

Väter, d. h. der Text wird nicht fortlaufend kommentiert, sondern
glossatorisch mit Bemerkungen, Sach- und Formparallelen und Literaturhinweisen

versehen, die sich ab und zu jedoch als kleine Ubersichten und
Exkurse geben. Die religionsgeschichtlichen Beziehungen und Verwandtschaften

werden geflissentlich hervorgehoben, sowohl diejenige mit dem
Gnostizismus und besonders dem Manichäismus, wie auch die Benutzung
und Weiterentwicklung der neutestamentlichen Begriffe und Vorstellungen.
Das Buch ist eine wahre Fundgrube, und die Arbeit, die hier geleistet ist,
sollte dem Verfasser die Dankbarkeit der Neutestamentier und Patristiker
sichern.

Ob sie es auch tun wird, hängt von der Ausführung des Vorhabens ab
und von der Kritik, die an ihr geübt werden kann und muß. Die Kritik kann
sich nur in einzelnen Punkten gegen die Ansichten und Beurteilungen des
Verfassers richten, und jeder Rezensent wird seine Einwände gegen bestimmte
Meinungen und Schlüsse haben. Unterzeichneter vermag z. B. nicht Klijn zu
folgen, wenn er (S. 187 zu Kap. 10) den Satz «and Ye are one with two
names» (syr. Text: Wright 1871, S. 179, bezeichnet Qöf, 'F, Tëth) folgendermaßen

auslegt: «These two names obviously are His human and divine
name.» Laut dem Text und dem Kontext können nur die Namen beider
Personen, Gottes und des Herrn, gemeint sein, also «Vater» und «Sohn».
Zum «Lied von der Seele» schreibt der Verfasser (S. 178): «The Syriac
version adapts this hymn to the chinch. Thus the hymn got a liturgical form
which is especially seen in 1.45-46.» Das könnte so klingen, als ob erst die
Anwendung auf die Kirche die liturgische Form hervorgerufen hätte; das
ist aber nicht der Fall.

Die Einleitung behandelt zunächst die Überlieferung des Textes, indem
die einzelnen Versionen mit ihren handschriftlichen Zeugen aufgezählt und
kurz beschrieben werden. Der Verfasser ist mit den meisten neueren
Forschern der Ansicht, daß das Original der Akten syrisch war, daß aber der
griechische Text nicht den jetzigen, sondern einen älteren syrischen Text als
Vorlage benutzte. Ein Vergleich mit anderen apokryphen Apostelakten
führt nur im Falle der Petrusakten zu der Wahrscheinlichkeit einer
Abhängigkeit auf seifen der Thomasakten. In einer weiteren Reihe von
Einleitungskapiteln wird nachgewiesen, daß sich die Akten zwanglos in die
syrische christliche Literatur einordnen lassen; die Christologie ist syrisch,
die Tauf- und Abendmahlsterminologie und -sitten sind es auch. An Hand
eines Vergleichs besonders mit den Oden Salomos, Tatian und Bardaisan
wird die Frage nach der Entwicklung der Anthropologie und Dämonologie
der Akten ihrer Lösung nähergebracht. Obwohl die meisten Erörterungen
gelungen zu sein scheinen, befriedigt die Einleitung doch nicht ganz; die
Themen, die in ihr behandelt werden, stellen eine zu willkürliche Auswahl
dar, und man fragt sich, ob nicht eine ganze Reihe von Beobachtungen im
Kommentarteil besser im Einleitungsteil erörtert und verwertet wären, z. B.



Rezensionen 451

die ganze Frage der Beziehungen zwischen den Thomasakten und dem
Manichäismus.

Überhaupt läßt, trotz aller Anerkennung der Berechtigung der Aufgabe
und der ausgezeichneten Voraussetzungen des Verfassers gerade für diese

Arbeit, die Ausführung sehr viel zu wünschen übrig. Natürlich muß es einem
Verfasser überlassen sein, wie er seinen Stoff ordnen und auch wie er ihn
typographisch aufstellen will. Für den Leser und Benutzer bleibt die
Anordnung doch sehr unbequem. Nach der Einleitung folgt zunächst die
Übersetzung, dann der Kommentar. Wieviel bequemer wäre es doch gewesen,
wenn der Kommentar unter der Übersetzung stünde. So wie es jetzt St, muß
man gleichzeitig zwei Seiten vom Buch aufschlagen; imd selbst wenn man
in der glücklichen Lage ist, die Ausgabe und die Übersetzung von Wright
daneben liegen zu haben, macht das Lesen erhebliche Mühe, weil Klijn es

unterlassen hat, der Übersetzung die Seitenzahlen der syrischen Ausgabe
beizugeben, die Wright in seiner Übersetzung freundlicherweise bringt. Und
wenn die Übersetzung wie hier für sich steht, sieht man ihre Berechtigung
nicht leicht ein. Übersetzungen gibt es auch sonst, und ein Verweis auf sie

hätte genügt, zumal die Bemerkung des Verfassers zur Übersetzung: «based

on the translation of W. Wright», dem Tatbestand nur ungenügend gerecht
wird. Die Abweichungen von Wrights Übersetzung sind wenig und geringfügig;

sie beschränken sich hauptsächlich auf die Einführung von
Druckfehlern. Solche gibt es aber auch in Hülle und Fülle, nicht nur in der
Übersetzung, sondern auch in der Einleitung und im Kommentar (griechische
Akzente und syrische Buchstaben und diakritische Punkte sind oft verkehrt).
Druckfehler übersieht jeder Verfasser und Herausgeber; hier sind sie aber in
solcher Menge vorhanden, daß man sich dauernd ärgert und der Sinn manchmal

verlorengeht. Auf S. 99, Kap. 64 wird ein Versehen von Wright ohne
weiteres wiederholt, indem sad,un(y)1 mit « threw us down » übersetzt wird ;

das Suffix ist Einzahl, also: «threw me down». Gerechterweise muß jedoch
vermerkt werden, daß Klijn des öfteren Druckfehler in der Wrightschen
Übersetzung verbessert2.

Trotz diesen Mängeln der Ausführung und dem Fehlen von Registern
wird der Kommentar als Nachschlagebuch zu den einzelnen Kapiteln,
Hymnen und Begriffen der Thomasakten gut benutzt werden können.

Bent Noack, Kopenhagen

Balthasar Hubmaier, Schriften, hrsg. von Gunnar Westin und Torsten
Bergsten. Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschiehte, hrsg.
vom Verein f. Ref.gesch., 29. Quellen zur Geschichte der Täufer, 9.

Heidelberg, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1962. 507 S. DM 48.-.

1 Mit y und nicht mit j muß jedenfalls in einem englischen Buche das

syrische Iod wiedergegeben werden; eine Transkription itje für das dem
griechischen oücriai entsprechende syrische Wort sieht nicht schön aus.

2 Das Englische ist nicht einwandfrei, manchmal ganz schlecht, so daß
es auch dem, der es selber vielleicht nicht besser machen kann, die Freude
am Lesen verdirbt.



452 Rezensionen

T. Bergstens umfassender Arbeit über B. Hubmaiers Stellung zu
Reformation und Täufertum 1521-1528 (1961) folgte die wissenschaftliche
Ausgabe von Hubmaiers Schriften in ursprünglicher Fassung. Der hervorragend
gedruckte Band umfaßt 25 größere und kleinere theologische Schriften, deren
letzte «Eine Rechenschaft des Glaubens» knapp drei Monate vor seiner
Verbrennung von Hubmaier im Gefängnis für König Ferdinand niedergeschrieben

wurde. Sie allein, in einer gleichzeitigen Abschrift des Originals erhalten,
wurde in der Reformationszeit nicht gedruckt.

Auf das Vorwort G. Westins folgt der ausführlichen Einleitung «Historischer

Teil» A (S. 9-43) von dem Privatdozent für Kirchengeschichte an der
Theologischen Fakultät Uppsala T. Bergsten. Er gibt eine sorgfältige
Darstellung von Hubmaiers religiöser Entwicklung auf Grund seiner Schriften.
Dazu ist jede einzelne vom gleichen Verfasser mit einer Einleitung versehen
über die Umstände bei Entstehen und Druck sowie kurze bibliographische
Angaben auch über Fundorte der erhaltenen Exemplare. Im « Sprachlichen
Teil» B der Einleitung (S. 44—57) kommt als philologische Expertin Lie. phil.
Birgit Stolt, Uppsala, zu dem Ergebnis : Hubmaier spiegelt in seiner Sprache
den Konflikt der damaligen Zeit zwischen Altem und Neuem wider. Fester
als Luther steckt er in den einmal gelernten Schemata der WortVerkündigung
nach seiner eigenen Meinung, um derentwillen er sich Verfolgung und
Lebensgefahr aussetzte. Die Tragik seines Lebens, zwischen den verschiedenen
Anschauungen zu stehen und nirgendwo richtig dazu zu gehören, findet in
gewissem Sinn auch in seinem Stil ihren Ausdruck. «Bibliographische
Bemerkungen» und wichtige Angaben über die «Editionsgrundsätze» (S. 58-64)
schließen sich an.

Nach der Titelblattwiedergabe der bedeutendsten unter den Schriften zur
Tauffrage (Nr. 7-10. 12. 13. 16. 17. 19) folgen diese nach der Zeit ihres
Erscheinens, die uns das rechte Verständnis des Wollens und Wirkens dieses

ersten Fachtheologen und bedeutendsten Vertreters der Täuferbewegung
erschließen.

Wie T. Bergsten schon früher in seiner Darstellung Hubmaiers vor allem
die Quellen sprechen ließ, kann man bei der Prüfung des Zusammenhanges
der Zitate nur zu dem Ergebnis kommen, daß die nun vorgelegten Originaltexte

mit großer Sachkenntnis und klarer Schau der schwierigen Materie
ausgewertet wurden. Die beiden Veröffentlichungen ergänzen sich aufs
wertvollste und werden die künftige Hubmaier-Forschung entscheidend bestimmen.

Heute ist die Frage nach dem rechten Verständnis und der schriftgemäßen
Praxis der Taufe, wie die nach der Stellung des Christen zu Obrigkeit und
Kriegsdienst neu lebendig geworden. So ist es doppelt zu begrüßen, daß hier
die Gedanken des in seiner katholischen Zeit scheinbar zu hohen kirchlichen
Würden berufenen, dann als Täufer hervortretenden Theologen im Originaltext

zugänglich gemacht werden. Dieser Quellenband fordert zu neuem
Durchdenken der in der Weimarer Ausgabe vorliegenden Ausführungen
Luthers im Vergleich mit denen Hubmaiers heraus. Uberhaupt griff
Hubmaier alle brennenden Themen seiner Zeit auf. In den «Achtzehn Schlußreden»

(Nr. 1) forderte er 1524 seine katholischen «Kapitelbrüder und



Rezensionen 453

Kaplane» in Waldshut zur Disputation über allgemein reformatorische
Gedanken auf. Andere Schriften (Nr. 2. 14. 25) dienten der Verteidigung seiner
Haltung gegenüber seinen Gegnern. Nr. 3 zeigt seinen Bruch mit Eck, Nr. 4

setzt sich für Religionsfreiheit der «Ketzer» ein. Nr. 5, 15 und 20 äußern
sich zu Messe und Abendmahl; die letzte gibt einen guten Einblick in das
kirchliche Leben der Täufer in Nikolsburg. Zum Bann (Nr. 18, 21) wie zur
Freiheit des Willens (Nr. 22, 23) äußerte sich Hubmaier als Seelsorger im
Gefolge des Erasmus. Er anerkannte die Obrigkeit als Dienerin Gottes (Nr. 24)
im Gegensatz zu Hut und den Schleitheimer Artikeln.

Bibelstellennachweise, ein ausführliches Literaturverzeichnis und
Personen- wie Ortsregister bedeuten für die weitere Auswertung dieser
wertvollen Quellensammlung eine große Hilfe. Georg Baring, Osnabrück

William O. Shanahan, Der deutsche Protestantismus vor der sozialen Frage
1815-1871. Übersetzt von Dieter Voll. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1962.

VIII + 492 S. DM 26.-.
Das Buch des amerikanischen Jesuiten ist das bisher vollständigste Werk

über das Verhalten des deutschen Protestantismus gegenüber der sozialen
Frage, wie sie durch das Aufkommen der Industriegesellschaft entstand. Es
ist ausgeweitet zu einer umfassenden Sozialgeschichte, in der eben nur die
Stellungnahme des Protestantismus in Theorie und Praxis zu den
gesellschaftlichen Problemen des 19. Jahrhunderts im Vordergrund steht. Als
Vertreter des Protestantismus erscheinen hier keineswegs nur die Kirchen,
die Theologen und Publizisten, sondern die gesamte vom Protestantismus
bestimmte kirchliche und politische Welt im Deutschland des 19. Jahrhunderts.

Zeitlich ist die Darstellung begrenzt einmal durch den Wiener Kongreß
und dann durch die Sozialpolitik Bismarks, die den Ausgangspunkt eines
zweiten Werks über die Auseinandersetzung des Protestantismus mit der
gesellschaftlichen und politischen Macht des Sozialismus im 19. und 20.
Jahrhundert bis 1933 bilden soll. Der Verfasser stellt diesen Geschichtsabschnitt
unter ständiger Berücksichtigung des geistesgeschichtlichen und soziologischen

Hintergrundes dar.
Im Mittelpunkt der Darstellung steht der durch Erweckung,

Konfessionalismus und politische Reaktion bestimmte protestantische Konservativismus,

der einerseits im Gegensatz zu den die Gesellschaft bedrohenden
revolutionären Kräften, wie sie 1848 in Erscheinung traten, die als göttlich
legitimiert verstandene überlieferte Ständeordnung erhalten wollte, anderseits

von der christlichen Nächstenliebe her das Industrieproletariat als
Abfallprodukt der Gesellschaft in die bestehende christlich-patriarchalische
Ständeordnung wieder zu integrieren suchte. Kompliziert wurde dies
Bemühen durch den gleichzeitigen Kampf, in dem der konservative
Protestantismus mit dem wirtschaftlichen Liberalismus des Manchestertums
imd den politisch-demokratischen Bestrebungen stand, die den Bestand der
ständischen Gesellschaftsordnung ebenso bedrohten wie das Aufkommen des

Industrieproletariats, deren Interessen sich aber überkreuzten. Der Verfasser
kann durch ein überwältigendes Material überzeugend nachweisen, wie das
im Protestantismus erwachte soziale Verantwortungsgefühl und der christ-



454 Rezensionen

lieh begründete gute Wille an der sozialen Frage deshalb scheiterte, weil
er von seinem ständisch-patriarchalischen Gesellschaftsbild aus das Wesen
der heraufziehenden Industriegesellschaft nicht verstehen konnte und
zugleich durch seine Gebundenheit an die Adelsschicht und ihre politische
Macht im preußischen Staate in seinem sozialen Handeln gehemmt war. In
den 50er Jahren der politischen Reaktion wurde somit die soziale Aktivität
des Protestantismus, etwa in der von Wichern viel umfassender geplanten
Inneren Mission, auf charitative Tätigkeit beschränkt, und in den 60er Jahren
wurde das soziale Interesse wiederum durch das nationale an der deutschen
Einigung überdeckt. Aber eben in den 60er Jahren fand das von der
christlich-konservativen und liberal bestimmten Gesellschaft verlassene Proletariat

im marxistischen Sozialismus einen Helfer, der es sein Schicksal
verstehen ließ, ihm wieder eine Hoffnung gab, es unter einer gemeinsamen Idee
zu einer gesellschaftlichen und politischen Macht einte und es damit dem
Protestantismus gegenüber endgültig entfremdete. So blieb das, was der
Protestantismus zur Lösung der sozialen Frage tat, abgesehen von
individueller Liebestätigkeit aufAktionen einzelner Männer (Gustav Werner, Aimé
Huber, Schulze-Delitsch u. a.) beschränkt, die entweder nur lokale Bedeutung

hatten oder nur an den Symptomen kurierten, aber das soziale Problem
nicht an der Wurzel faßten. «Einer Arbeiterklasse, die mit wachsender
Ungeduld soziale Gerechtigkeit und politische Rechte forderte, konnten die
Protestanten nur Nächstenliebe anbieten» (S. 347). «Die Laienschaft hatte
die soziale Verheißung nicht erfüllt, die in der lutherischen Lehre vom
allgemeinen Priestertum lag. Der evangelische Klerus war durch die traditionelle
Ehrerbietung der Landeskirchen gegenüber dem Staat gebunden und
begnügte sich mit Liebestätigkeit oder einer nur aus Worten bestehenden
Zustimmung zu einer milden Sozialkritik» (S. 478).

Der Verfasser hat für die Beurteilung der Rolle des deutschen Protestantismus

nicht nur ein umfassendes aus Quellen und Sekundärliteratur
geschöpftes Material zusammengetragen, sondern bietet zugleich von den
geschichtlichen Notwendigkeiten und Möglichkeiten her ein sachliches Urteil
ohne konfessionelle Voreingenommenheit.

Nur an einem Punkte dürfte ein konfessionell bedingtes Mißverständnis
vorliegen, wenn der Verfasser behauptet: «Die pessimistische Einschätzung
jeder Fähigkeit der gefallenen Menschheit, sich über ihre eigene sündhafte
Natur zu erheben, imd den menschlichen Heldenmut gegen die verderbte
Schöpfung auszuspielen, hat den Sinn für eine soziale Verantwortimg im
lutherischen Protestantismus wieder und wieder abgestumpft» (S. 58). Denn
der anthropologische «Pessimismus» Luthers schließt die Fähigkeit des
sündigen Menschen zur iustitia civilis im sozialen Bereich sowenig aus wie die
Befreiung zu guten Werken durch den Glauben. Der nicht zu leugnende
Quietismus des Luthertums in sozialethischer Hinsicht hat eher im lutherischen

Obrigkeitsverständnis seinen Grund, das die öffentliche Verantwortung
dem Staat überließ. Im übrigen dürfte der anthropologische «Optimismus»
des katholischen Dogmas die soziale Aktivität in katholischen Ländern bis
heute trotz aller sozialen Enzykliken nicht gerade beflügelt haben.

Ein formales Bedenken wäre gegen den Aufbau des Buches zu erheben,



Rezensionen 455

der in der Darstellung zu chronologisch vorgeht und in dem Bestreben, dem
Leser möglichst den ganzen Stoff vorzulegen, oft zu ermüdenden
Wiederholungen führt. Eine straffere Zusammenfassung des Stoffs würde gerade
die Ergebnisse noch eindrucksvoller machen*. Werner Wiesner, Mainz

Adolf Köberle, Christliches Denken. Von der Erkenntnis zur Verwirklichung.
Hamburg, Furche-Verlag, 1962. 260 S. Sfr. 19.50.

Der Band vereinigt 18 Vorträge und Aufsätze des Verfassers aus den
letzten Jahren, von denen ein Teil noch nicht veröffentlicht war. Der Titel,
«Christliches Denken», ist zu verstehen im Sinn einer Weltsicht des Glaubens.
« Sollte es nicht möglich sein, vom evangelischen Glauben her das Ganze der
Weltwirklichkeit zu deuten und zu gestalten? Warum sollen nur der Kreml,
der Vatikan und das ,Goetheanum' einen universalen Weltdurchblick und
Weltanspruch erheben, während es in der Evangelischen Kirche mehr oder
weniger dem Zufall überlassen bleibt, welcher Denkrichtung einer huldigt »

(S. 13) L Köberle zielt, wie auch der Untertitel sagt, über das Erkennen
hinaus auf Gestaltung. Das zeigt auch der Bogen an, den die 3 Themengruppen

beschreiben, zunächst «Christliches Denken im Bereich der
Theologie», zum Beschluß «Christliches Denken im Alltag». Der Mittelteil steht
unter der Köberle besonders vertrauten Thematik «Christliches Denken im
Bereich der Heilkunde» (S. 113-211).

Die Beiträge reden jeweils über den akademisch-theologischen hinaus
einen weiteren Personenkreis an und wollen Hilfe sein zu christlicher
Existenz und in christlicher Existenz heute, nicht zuletzt Hilfe für solche, die
ihrerseits als verantwortliche Lebenshelfer dastehen bzw. dastehen sollten.
Darum gehen sie z. T. durchaus auch den Pfarrer und Theologiestudenten an,
zumal Literaturangaben über das zwangsläufig Skizzenhafte hinaus auf
zahlreiche Monographien weisen. Es seien nur Themata genannt wie : Anknüpfung ;

Sekten; Vererbung; Glaubensheilung; Wahrheit am Krankenbett;
Psychotherapie; Radiästhesie. Köberles theologisches Pathos ist dasjenige pastoraler
Weisheit, sein besonderes Anliegen dasjenige der Hygiene in leiblich-seelisch-
geistig-geistlicher Umfassung. So verficht er für Psychotherapie und
Seelsorge (nicht nur Partnerschaft, wie Thurneysen, sondern) gegenseitige
Durchdringung (S. 185ff.), fordert er für Christusglauben und «Religion», gegenüber
aller Verachtung des einen oder andern, Harmonie (z. B. S. 245ff.), beklagt
er den Verlust des Sinnes «für das Bild, für das Symbol, für den Kultus, für
die Mystik, für die mythische Sprache als religiöse und christliche
Kategorie» (S. 63, cf. 185) und hegt er Argwohn gegen Theologen, die die Akzente
anders setzen (z. B. S. 49ff.), daß ihnen «eine korrekte Gehirnlichkeit vollauf
zu genügen scheint» (S. 185).

Dazu sei angemerkt, daß weniger Konzentration auf Hygienologisches
nicht Geringschätzung der Hygiene sein muß. Es kann vielmehr die Erkenntnis

zugrunde liegen, daß für die Peripherie (in ihrer ganzenWeite) das Zentrum

* Druckfehler: S. 452 «eintraten» statt «eintragen». S. 473 «wirtschaftlichen»

statt «wirtschlichen».
1 Jacobi: «Ich bin im Kopf ein Heide und im Herzen ein Christ!» (S. 55).



456 Rezensionen

einsteht und gut einsteht, daß der Bau am Tiefenmenschen zumeist nicht so
geschieht, daß man sich hinsetzt, am Tiefenmenschen zu bauen, daß bei
Konzentration auf das Was dieses mehr für das Wie übrig hat als im
umgekehrten Falle das Wie für das Was. Das soll nicht polemisch, sondern
kommunikativ gesagt sein. Und es ist in keiner Weise gegen die Behandlung
konkreter pastoraltheologischer Fragen (cf. o.) gemünzt, die tatsächlich von
manchen Theologen zu Unrecht und zum Schaden der christlichen Gemeinde
auch mißachtet werden, deren Behandlung durch Köberle übrigens zeigt,
daß «christliches Denken» hier durchaus nicht der echten Säkularität
entbehrt, sondern daß der Autor nüchterner in das Säkulum einsteht als mancher

Vertreter des theologischen Existentialismus. An die Stelle pauschaler
Empfehlungen des Meditativen, Kultischen usw. dürfte aber, noch
unübersehbarer, am Zentrum des Glaubens orientiertes theologisches Denken, auch
über die Aspekte der Wirklichkeit des Menschen (wie Wort und Sang, Ohr
und Auge), treten. - Auszumerzen wären auch einige sachliche Unkorrekt-
heiten, die Köberle gewiß nicht auf das Konto lyrisch gestalteter Redeteile
nehmen will, so, daß «Maria, die Mutter des Herrn», den Sohn «zu Grabe
trägt» (S. 113) - was keineswegs neutestamentliche Überlieferung ist; oder
die (mindestens mißverständliche) Rede von der «Existenz von unsterblichen
Seelen» (S. 206)2. Jürgen Fangmeier, Basel

Gerhard Bauer, Geschichtlichkeit. Wege und Irrwege eines Begriffs. Die kleinen

de Gruyter-Bände, 3. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1963. XI und
208 S.

In deutscher Umgangssprache bedeuten die Ausdrücke «geschichtlich» und
«historisch» dasselbe, und für nichtdeutsche Zungen stehen nicht einmal zwei
Ausdrücke zur Wahl. Daher erscheint Außenstehenden das Begriffsspiel
deutscher Philosophen und Theologen mit «geschichtlich» und «historisch»
als Haarspalterei.

Bauer verfolgt in dieser schönen Göttinger Preisarbeit die erstaunlich bunten

Anwendungsmöglichkeiten des Begriffs «geschichtlich» von Lessing bis
Bultmann u.a. Hauptmomente der Darstellung bilden Dilthey, Yorck und
Heidegger. Wer sich lange über die hypnotischen Wirkungen dieses Proteus-
Wortes gewundert hat, der lernt durch Bauers feine Analyse die
geistesgeschichtlichen Zusammenhänge besser verstehen.

Zur gegenwärtigen Lage sei noch etwas bemerkt. Kurz nach 1920 nahm
die Zauberkraft des Schlagwortes so gewaltig zu, daß hermeneutische Spekulation

manchmal eifriger als historische Dokumentation getrieben wurde.
Neuerdings hat ein Historiker, Ehrendoktor der Theologischen Fakultät
Basel, die Misere so ausgedrückt1 : «Vor etwa vierzig Jahren setzte der Sturmlauf

gegen den Historismus ein. Ich habe ihn nie mitgemacht, obwohl sich
meine theologischen Freunde an ihm mit lautem Hallo beteiligten. Heute
setzt langsam eine rückläufige Bewegung ein, die jedoch — wie es nicht anders
sein kann - noch sehr stark im Problemgespräch steckt. Der etwas zerdrückte

2 S. 230 Z. 16 leg. wäre es.
1 K. Kupisch, Brief an einen Autor: Ev. Theol. 23 (1963), S. 609.



Rezensionen 457

Fachhistoriker hat noch keinen Anlaß aufzuatmen.» Gewiß förderten der
manchmal einseitige Positivismus und die erschütternden Weltkriege die ge-
schichtsphilosophische Meteorologie, die auch gute Ausblicke brachte. Die
neue Stabilisierung ermöglicht jüngeren Gelehrten, den vor den Füßen liegenden

Boden wieder zu sehen (Plat. Theaet. 174a). Bo Reiche, Basel

Oscar Cullmantt und Lukas Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen.
Rückblick und Ausschau zweier protestantischer Beobachter=Polis, 15. Zürich,
EVZ-Verlag, 1963. 64 S. Fr. 4.80.

Über die erste Session des zweiten Vatikanischen Konzils hielt Prof. O.
Cullmann im Januar 1963 einen Vortrag in der Martinskirche zu Basel. Man
war für die klare Charakteristik und Stellungnahme dankbar, und in gedruckter

Form wird der Vortrag auch während der fortgesetzten Verhandlungen
aktuell bleiben. - Beigefügt ist eine gleichzeitig in Marseille gehaltene Rede
von Dr. L. Vischer, wo Gedanken über die Gemeinschaft der protestantischen
Kirchen Ausdruck finden. Bo Reiche, Basel

Heinz Gödan, Die Ehe in der Zerreißprobe. - Helmut Thielicke, Das Schweigen

Gottes. - Paul Tillich, Die verlorene Dimension. - Paul Schütz,
Charisma Hoffnung. - Eberhard Müller, Eigentumsbildung in sozialer

Verantwortung. - Hermann Ringeling, Der Christ im Kampf ums Dasein.

- Werner Steinjan, Der Mensch im Sozialstaat. - Martin Jarrett-Kerr,
Lust und Ewigkeit. - Eckart Heimendahl, Weltraumzeit. - Gerd Heinz-
Mohr, Jetzt und in der Stunde unseres Todes= Stundenbuch 7-11 ; 18-22.
Furche-Verlag, Hamburg. Ca. 120-130 S.

Christliche und soziale Fragen werden in diesen Bändchen der Reihe
«Stundenbuch» beleuchtet. Besinnung und Verständnis zeichnen die
Darstellungen aus, und sie können modernen Menschen sehr hilfreich sein.

Bo Reiche, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschrietenschatj
Schweiz. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 10, 1/2

(1963): A. Maier, Das Problem der «species sensibiles in medio» und die
neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts (3-32); B. Studer, Letzte Ölung
oder Krankensalbung (33-60); A. Esser, Die Lehre der Epanagoge, eine
oströmische Reichstheorie (61-85); J. Brinktrine, Quomodo se habeat Collegium
Episcoporum ad Summum Pontiflcein (86-94); G. Darms, P. Teilhard de
Chardin SJ. Gedanken zu einem römischen Monitum (95-115). Internationale
kirchliche Zeitschrift 53, 3 (1963): B. Spuhler, Die orthodoxen Kirchen,
XLVII (129-148); B. A. van Kleef, Dominicus Maria Varlet, II (149-177);
M. Heinz, Theologische Erörterungen in der Kirche von Rom (178-184).
Judaica 19,3 (1963): A. Schlatter (f 1938), Wir Christen und die Juden


	Rezensionen

