Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 6

Artikel: Kierkegaards "Meldung an die Geschichte"
Autor: Oyen, Hendrik van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kierkegaards «<Meldung an die Geschichte»

Im Jahre 1859, vier Jahre nach seinem Tode, wurde in Kopen-
hagen eine Schrift Soren Kierkegaards unter dem Titel «Der Ge-
sichtspunkt fiir meine Wirksamkeit als Schriftsteller» veréffentlicht.
Als Untertitel war hinzugefiigt «Eine unmittelbare Mitteilung.
Meldung an die Geschichte». Diese Schrift wurde posthum von Peter
Christian Kierkegaard herausgegeben, erschien aber unter dem Na-
men des Verfassers. Eigentlich war das Buch schon 1848 fertig gewe-
sen, geschrieben unter grofler leiblicher Erschépfung und praktisch
im Angesicht des Todes. Kierkegaard hatte offenbar das Bediirfnis,
sachlich und niichtern Rechenschaft von seiner Schriftstellerei ab-
zulegen und reflektierend dariiber klar zu werden, welche Aufgabe
es wohl sein konnte, zu der die Weltlenkung, wie er sie nennt, ihn
hatte gebrauchen wollen. Obwohl sein oeuvre sonst nur von indirek-
ten Mitteilungen wimmelt, haben wir es hier mit einer direkten zu
tun, das heilit: er steht personlich fiir das Geschriebene ein. Er hat
von dieser Schrift gesagt, sie enthalte das wahrste Wort, das tber
ihn geschrieben wurde. Freilich hat er nach 1848 allerlei Ergidnzun-
gen angebracht, aber wir kénnen dennoch mit Sicherheit annehmen,
daf wir es hier mit einem Dokument zu tun haben, das wie kein an-
deres aus dem Leben Kierkegaards uns auf die legitimste Weise mit
seinen Absichten bekannt macht.

«Meldung an die Geschichte» hei3t die Schrift. Man kénnte wohl
auch sagen: Verméchtnis eines Verstorbenen, der meint, sein Leben
sei ein Opfer fiir die spateren Generationen, sei selbst eine Meldung
an die nach ihm lebende Menschheit. « Weit zuriick in meiner Er-
innerung geht der Gedanke, dal da in jeder Generation zwei oder
drei sind, die fiir die andern geopfert werden, dazu gebraucht, in
entsetzlichem Leiden zu entdecken, was den anderen zugute kommt !
Auf die Art verstand ich schwermiitig mich selbst, dal ich dazu
ersehen sei.» In diesem Vermichtnis steigert sich Kierkegaard in die
Annahme hinein, er habe von friithester Jugend an das Ungliick,
kein Mensch zu sein, er sei eigentlich seiner Bestimmung nach blof3

1 Kierkegaards Schriften uber sich selbst, tibers. E. Hirsch (1951), S. 77.



H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichie» 427

Geist. Und die Meldung an die Geschichte kann nur die sein, da@
sein Geist iiber den vollig nebenséchlichen Menschen Kierkegaard
hinaus - der ja an sich ohne jede Vollmacht war, kein Apostel, kein
Prophet — blof} einen «atopotatos», wie Plato Sokrates nannte, einen
Sonderling, einen Standortlosen darstelle. Sein Geist hétte nur den
Auftrag, den kommenden Generationen eines, etwas ganz Schlich-
tes, ganz Unerhebliches und oh wie Langweiliges zu verkiinden : was
es mit dem Christwerden auf sich habe. Kierkegaard schreibt am
Schlufl seiner Abhandlung iiber seine schriftstellerische Wirksam-
keit: «Mithin, die ganze Wirksamkeit als Schriftsteller dreht sich
um dies: Christwerden in der Christenheit! Und der Ausdruck fiir
den Anteil der Weltlenkung am schriftstellerischen Werke ist, daf
der Verfasser der ist, der selbst in dieser Weise erzogen worden ist,
jedoch so, daB er ein BewulJtsein davon hatte von Anbeginn an?2.»
«Von Anbeginn any, so sagt Kierkegaard: eben weil er, wie er meint,
von Anbeginn eigentlich kein Mensch war, keine Jugend hatte,
keine spontane Beziehung zu seiner Umwelt. So sieht er riick-
schauend das eigene Leben als Leidensweg, als ein Opfer, das die
Weltlenkung auf ihrem Altar zum Heil der Menschheit dar-
brachte.

In Gleichzeitigkeit mit Christus wird er um der Wahrheit willen
als eine Glaubens-Existenz, als Geistergriffener fiir die spiteren
Generationen geopfert. Wohlbemerkt: gerade er, am Schlull seines
Lebens, als existentieller Wahrheitszeuge, dem es doch sonst nur
darauf ankam, in Abrede zu stellen, er sei selber ein Christ! Denn
sagte er das, so wiirde er in demselben Augenblick seiner Aufgabe
untreu werden. Er wiirde apologetisch auf sich selbst als den exem-
plarischen Christen hinweisen und zeigen, wie ein Christ sich wahr-
haft benimmt. Doch wohl nur mit dem unheilvollen Zweck, andere
Leute dazu zu bringen, ihn nachzuahmen, statt daf} sie ihr eigenes
Christsein, als innere iiberzeugte Wahrheit, fiir sich erfahren.

Eine sonderbare Meldung an die Geschichte: Wahrheitszeuge fiir
das Christentum zu sein mit gleichzeitiger Verneinung des Christ-
seins fiir sich selbst.

Wir leben nun viele Generationen spiter und wollen versuchen,
die Frage zu beantworten: wie will diese Meldung wirklich verstan-
den werden, und weiter: was haben wir mit ihr zu tun?

? Ebd., S. 87



428 H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichte»

2.

Wir treten an die «Meldungy wohl am besten heran, indem wir uns
in aller Ruhe die Worte iiberlegen : «Gelebt habe ich eigentlich nicht,
ausgenommen im Bereich der Bestimmung Geist3.» Was ist hier
mit Geist gemeint ? Gemeint ist nicht, was theologisch Heiliger Geist
heiB3t, sondern Geist als Reflexion, der Geist im romantisch idea-
listischen Sinne, der im Gegensatz zur Natur das eigentlich zeu-
gende Prinzip des Lebens ist, weil er sich reflektierend eine eigene
Welt schafft. Kein Wunder, dafl Kierkegaard im Hinblick auf seine
Lebensaufgabe stindig vom Weltlenker spricht, denn der Geist ist
das Werkzeug des Weltlenkers in uns, das uns zum richtigen Selbst-
verstdndnis, zur unendlichen eigentlichen Subjektivitdt hinfiihren
mochte.

Wenn Kierkegaard von seiner Jugend spricht und von der, wie er
selbst sagt, «wahnsinnigen» Art, in der er in das Christentum durch
den alten schwermiitigen Mann, der sein Vater war, erzogen wurde,
dann mul er konstatieren : «Ich bin eigentlich Reflexion von Anfang
bis Ende4.» Schon als Kind hatte er unter der Bestimmung zu leiden,
Geist zu sein. So bemerkt er, allzu friih sei die Ewigkeit bei ihm in
die Zeitlichkeit eingebrochen, allzu frith habe ihn die Schwermut
iiberwiltigt, und so sei es ihm unmoglich gewesen, die Ehe mit der
geliebten Regine Olsen einzugehen (sich in die «Allgemeinheit» zu
fiigen), sei er doch eine Ewigkeit zu alt fiir dieses junge, unbefangene
und fréhliche Geschopf.

Mit dem Stichwort «Geist» scheint mir der entscheidende Schliis-
sel fiir ein Versténdnis der «Meldung an die Geschichte» gegeben zu
sein. Deshalb werden wir Geist im Sinne von Reflexion als das her-
meneutische Prinzip im oeuvre Kierkegaards sténdig vor Augen be-
halten miissen. Denn hier befinden wir uns am Kreuzpunkt der dia-
lektischen Spannung zwischen mittelbarer und unmittelbarer Mit-
teilung, zwischen dem Dichter und dem Gldubigen in Kierkegaard.
Hier geht die Briicke zwischen dem Asthetiker und dem Bekenner.
Das Kreuz der Reflexion iiberschattete bei ihm die Kindheit, es be-
gleitete ihn in den Jahren intensivster Schaffensexpansion, und es
lieB sich auch nicht abwerfen, als die letzten Jahre nur noch der Ein-
ibung im Christentum gewidmet wurden.

3 Ebd., S. 78.
4 Ebd., S. 70.



H. van Oyen, Kierkegaards ¢« Meldung an die Geschichie» 429

Fragen wir, welche Rolle die Reflexion als Geist zundchst im
Leben Kierkegaards spielte, so mufl die Antwort lauten: sie berief
ihn zum Dichter, zum romantischen, skeptischen und ironisierenden
Dichter, um ihn dann in den letzten Jahren einer Verwandlung in
den Wahrheitszeugen, wie er selbst es nennt, zu unterziehen, wobei
allerdings die Travestie den Dichter nicht véllig zu verbergen ver-
mag. Unter der Verwandlung verstehen wir dasjenige Ereignis, das
Kierkegaard selber, als im Jahre 1846 nach der Abfassung der «Ab-
schlieBenden Nachschrift» geschehen, andeutet, wenn er sagt:
«Diese Schrift bildet den Wendepunkt in meiner gesamten Wirksam-
keit als Schriststeller, indem sie das Problem : Christ werden stellt. »
Von da an geschieht der Ubergang zum letzten Abschnitt, der Reihe
religioser Schriften 5. Er markiert also im sonst organisch qualifizier-
ten Wachsen seines oeuvres eine Stunde der Wandlung; von nun an
heit das wichtigste Pseudonym nicht mehr Johannes Climacus,
sondern Anticlimacus, es gilt nicht mehr die Bewegung von unten
nach oben, sondern von oben nach unten.

Wir wollen versuchen, in aller Kiirze die Amplitude dieser geisti-
gen Pole im Leben Kierkegaards zu ermessen. Unweigerlich steht
auf der einen Seite der Pol der Ironie. Anno 1843 trigt Kierkegaard
eine Definition der Ironie in sein Tagebuch ein:

Ironie ist die Einheit von ethischer Leidenschaft, die in Innerlichkeit das
eigene Ich unendlich akzentuiert — und von Bildung, die im AufBeren (im
Umgang mit Menschen) von dem eigenen Ich unendlich abstrahiert. Das

letztere bewirkt, da keiner das erste merkt, und darin liegt die Kunst, und
dadurch ist das wahre Unendlichmachen des ersten bedingts.

Ironie ist also eine Art Verstellung, ein Betrug, der nach innen die
Innerlichkeit des Ichs unendlich pflegt, férdert und nédhrt, nach
aulen jedoch unter der Travestie der Allgemeinheit sich nur dem
frivolen Spiel von Hinz und Kunz zu eigen gibt. Ironie als Lebens-
haltung spiegelt im Leben Kierkegaards nicht nur zufillig einen
Wesenszug seiner Zeit! Wie hétte eine Kiinstlernatur wie diese dem
schwermiitig pietistischen Zugriff des christlichen Glaubens anders
ausweichen konnen als in ein leidenschaftliches Ausfindigmachen
der eigenen Innerlichkeit, ein radikales Suchen nach eigenem
Selbstverstindnis? Und da standen nun die Zeichen der Zeit fiir ihn
denkbar giinstig.

5 Ebd., S. 58.
¢ Die Tagebiicher, tibers. Th. Haecker, 1 (1953), S. 222.



430 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

Selten wird ein Doktorand fiir seine Dissertation ein derartig per-
sonlich-addquates Thema gefunden haben wie Kierkegaard, als er
1841 den Grad eines Magister artium erwarb auf Grund einer Schrift:
«Uber den Begriff der Ironie mit stindiger Riicksicht auf Sokrates.»
Kierkegaard hatte mit dieser Schrift die Gelegenheit, einerseits
seine innere Kongenialitdt mit der sokratischen Ironie kundzutun,
andererseits mit grofitem Nachdruck zu beweisen, wie seine Zeit-
genossen, vorab Hegel, der eigentlichen Ironie verstdndnislos gegen-
iiberstanden. Fiir Kierkegaard war nicht der Sokrates des Plato, ge-
schweige der des Xenophon, sondern der des Aristophanes der
eigentliche Ironiker: der Philosoph, der in einem Korb an der Decke
aufgehingt, iiber der Erde schwebend, gestaltlos wie die Wolken zu-
gleich das Schwebende und Formlose der Wirklichkeit symbolisiert.
Das ist fiir Kierkegaard das GroBle an der aristophanischen Zeich-
nung des Sokrates, daf er ihm das geheimnisvolle Nichts abgelauscht
hat, das immer wieder auf die Leere hinweist, die nichts aus sich
produziert als eben die Tiefe, das Unvollendete, das Wendige und
Formlose. «Statt der ewigen Fiille der Idee, erhilt Sokrates so die
allerasketischste Diirftigkeit einer Vertiefung in sich, die jederzeit
mit leeren Handen zuriickkehrt, obwohl sie niederfahrt in der Seele
Unterwelt?.» Die Ironie ist die unendliche absolute Negativitidt, man
konne von ihr sagen, so meint Kierkegaard, es sei ihr Ernst mit
«Nichts», sofern das nicht der Ernst mit «Etwas» ist 8. Darin fiihlt
sich der Mensch erst wahrhaft frei, wie es Sokrates dem Tode gegen-
iiber, der doch wohl ein letzter Ernst ist, tut.

Das gesamte Dasein wird durch den Ironiker in Frage gestellt.
Nicht wird die Wirklichkeit iiberhaupt verneint, aber sie soll in ihrer
unvollkommenen Form aufgezeigt, in ihrer ldstigen Einbildung,
wahre Verwirklichung der Idee zu sein, demaskiert werden. «Fiir
den Ironiker hat die gegebene Wirklichkeit ihre Giiltigkeit ganz und
gar verloren, sie ist ihm eine unvollkommene Form geworden, die
allenthalben listig wird. Das Neue anderseits hat der Ironiker nicht
zu eigen. Er weil lediglich das Eine, dal das Gegenwértige nicht der
Idee entspricht®.» Er hat gegen die eigene Zeit Stellung bezogen,
Eifer im Dienste des Weltgeistes verzehrt ihn1°. Ironie ist gottlicher

7 Uber den Begriff der Ironie, iibers. E. Hirch (1961), S. 158.
8 Ebd., S. 275.
9 Ebd., S. 265.
10 Ehd., S. 266.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 431

Wahnsinn, der gleich einem Tamerlan wiitet und keinen Stein auf
dem anderen l14Bt. Sie ist die Bestimmung der Subjektivitdt, denn
in ihr ist das Subjekt negativ frei. In ihr ist es immer in der Schwebe,
denn nichts ist da, was es hielte. Fast berauschend wire die Aufgabe
des Ironikers zu nennen, meint Kierkegaard, denn er ist es ja, der
durchschaut, wie sehr die Wirklichkeit sich selbst vernichtet. In
ihm ist das Prinzip, kata dynamin, sie standig aufzuheben und zu
zerstoren. Gerne zitiert Kierkegaard an diesem Punkte Hegel, der
sagt: «Alle Dialektik 148t gelten, was gelten soll, als ob es gelte, 143t
die innere Zerstorung sich selbst daran entwickeln, — allgemeine
Ironie der Welt»; und Kierkegaard bestétigt: hier nun sei die Welt-
ironie sehr richtig verstanden. Aus diesem Aspekt interpretiert
Kierkegaard folgerichtig das sogenannte Ddmonische in Sokrates,
als die «Innerlichkeit, welche das Bestehende in sich reflektiert und
in ihrem Verhéltnis zu sich selbst auflost und verfliichtigt in der
Gedankenwelle, die sich dariiber auftiirmt und es fortspiilt, wihrend
die Subjektivitit selber wieder zuriicksinkt in den Gedanken1y. Die
sokratische Ironie ist also von Kierkegaard in ihrer absoluten Nega-
tivitdt, ohne Prétention zu wissen, worauthin gelebt und erzogen
werden soll, festgehalten. Der Unterschied zu der Auffassung Hegels
ist, da3 dieser sich der platonischen Deutung anschliet, nach wel-
cher Sokrates meinen konnte, tatsdchlich zu wissen, was das Gute
sei, worauthin die Weltironie ihren Weg dann mittels der vernich-
tenden Reflexion nehmen kann.

Wir sagten: nur zu gliicklich trafen sich in der Dissertation
Kierkegaards eigene Distanz zu den Erscheinungsformen des zeit-
genossischen Pietismus und andererseits die Romantik des Zeit-
geistes, die namentlich im Begriff der Ironie nach sokratischem
Muster genau das Stichwort vorfand zur Orientierung auf dem
Wege nach dem Absoluten. Eingefithrt durch Johann Georg
Hamann und Friedrich Schlegel, von Lessing aufgenommen, von
Solger und Goethe als Handwerkszeug beniitzt, gehorte die Ironie
zum groBen Erbe der Romantik. Uber Goethes sogenannte «be-
herrschte Ironie» konnte Kierkegaard ebenso schnode reden wie sie
insgeheim beneiden. Den groflien Einsatz bildeten fiir ihn wohl Kant
und Fichte. Die Miindigkeit der modernen Spekulation verdankte
Kierkegaard Kant!?. Kant war es, der die Vormundschaft des

11 Ebd., S. 168. 12 Ebd., S. 277.



432 H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichie»

Dogmatismus durchbrach. Er zeigte die zeit-rdumliche Fliissigkeit
der Erscheinungswelt auf. Kant wurde von der Romantik im
skeptisch ironischen Sinn verstanden. Er sei der auctor intellectualis
der kritischen Reflexion, in der das Ich sich immer abgriindiger in
sich versenkend sich selbst unfaBbarer und ungreifbarer wird. Man
findet zwar in sich die Unsterblichkeit, aber in einer bodenlosen
Identitat, wie das alles bei Fichte ausgefiihrt wurde. So konnte
Kierkegaard im Hinblick auf die Romantik bei Fichte am ehesten
ankniipfen, denn fiir ihn gestaltete sich doch die Subjektivitat in
unendlicher Hervorbringung des absoluten Ichs, als unendliche,
absolute Negativitiat. Kierkegaard zitiert Tauler:

Doch dieses Verlieren, dies Entschwinden
ist eben das echte und rechte Finden 13,

Eben darin, in diesem entschwindenden Finden schafft sich der
subjektive Denker in Freiheit seine Welt, er dichtet sie. Fiir Kierke-
gaard ist die romantische Ironie die wahre Dichtung. Mit Recht
bemerkt Camille Schuwer in den Cahiers du Sud: «L’audace du
philosophe qui construit I'univers autorise a fortiori la confiance de
'artiste qui le recrée 4 son usage4». Er sieht die klassische Asthetik
als Asthetik des Schonen in der Romantik sich zur Asthetik des
Genies entwickeln. So gelte das Wort Schlegels vom schaffenden
Tun des Geistes: «]le monde devient son ceuvre d’art». Die Welt wird
das Kunstwerk des Geistes, gewiB, aber dann in einer totalen Er-
neuerung, in einer Verneinung alles Bestehenden, Substantiellen,
Moralischen,aufrdumend mit allen biirgerlichen Gepflogenheiten von
Liebe und Sexus, mit allen hochkirchlichen Traditionen. Héren wir
Kierkegaards Beschreibung seiner Zeit5:

Alles war vollbracht und vollendet in einem géttlichen chinesischen Opti-
mismus, welcher kein verniinftiges Sehnen unbefriedigt lie3, keinen verniinfti-
gen Wunsch unerfiillt. Der Sitte und Gewohnheit herrliche Grundsétze und
Maximen waren Gegenstand einer frommen Gottesverehrung! Alles war abso-
lut, sogar das Absolute. Man enthielt sich der Polygamie, man ging mit spitz-
kopfigen Hiiten. Alles hatte seine Wichtigkeit... Man lebte nicht wie Schwir-
mer tun, leichtsinnig ohne Achtung fiir Stunde und Glockenschlag. Solche

13 Ebd., S. 279.
14 Cahiers du Sud, Mai-Juin 1937, p. 125.
15 Uber den Begriff der Ironie (A. 7), S. 309f.



H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichte» 433

Gottlosigkeit versuchte vergeblich, sich einzuschleichen. Alles geschah auf
Glockenschlag, man durchschwidrmte die Natur am Johannistag, man war
zerknirscht am groflen Bul3- und Bettag, man verliebte sich, wenn man das
zwanzigste Jahr erreicht hatte, man ging Schlag zehn Uhr zu Bett. Man stand
im freundschaftlichen Umgang mit dem Pfarrer, unter dessen Augen man
episch die vielen schonen Ziige zu einem rithmlichen Nachruf vollbrachte, den
dieser, des war man gewil3, dereinst geriihrten Herzens vergebens versuchen
wiirde herauszustammeln.

Da griff nun die Romantik verjiingend ein, allerdings so die Welt
verjingend, dal} sie, wie Heine bemerkte, wieder zum Wickelkinde
wurde. Denn das sei das Ungliick mit der Romantik, sie greife die
Wirklichkeit nicht. Die Poesie erwacht, die groBen Sehnsiichte, die
heimlichen Ahnungen, die begeisternden Empfindungen erwachen,
die Natur erwacht, die verzauberte Prinzessin erwacht — der Ro-
mantiker verféillt in Schlummer.

Aber dazu fand Kierkegaard keine Gelegenheit, traten doch kurz
vor dem Erwerb des Magistertitels zwei schwere Erschiitterungen in
sein Leben ein, die ihn nun gerade zur rastlosen Aktivitdt unter dem
Vorzeichen der absoluten unendlichen Negation veranlassen wiirden.
Es war das grofle «Erdbeben», wie er es nannte, wohl die Ent-
deckung einer furchtbaren Siinde im Leben des Vaters: eine Ver-
fluchung Gottes, die dieser als junger Knabe, von Hunger gequilt,
ausgesprochen hatte. Es war ein Verbrechen also, das ihm deutlich
machte, das hohe Alter seines Vaters sei anstatt ein Segen eher ein
Fluch, denn von den 7 Kindern starben in kurzer Zeit 5, und so war
anzunehmen, ein Gottesfluch laste auf der ganzen Familie. Die erste
Schrift (gegen den Landsmann Hans Christian Andersen) trigt den
vielsagenden Titel: «Aus den Schriften eines noch Lebenden». Kurz
vorher war der Vater gestorben. Unter diesem Druck bestand
Kierkegaard dennoch das theologische Examen. Bald darauf folgte
die Verlobung mit Regine Olsen, als zweites Erdbeben wurde ein
Jahr spiter die Entlobung empfunden. Seine Schwermut nahm
unter dem Eindruck dieses Geschehens mafllos zu, er nannte sie
«den Pfahl im Fleische». Aber zugleich veranlaBte ihn das schmerz-
hafte Ereignis, sich zum vielseitigen Autor zu entwickeln. Beide

28



434 H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichie»

Erdbeben veranlafiten den Romantiker Kierkegaard, nicht einzu-
schlafen. Er bemerkte 1845 in seinem Tagebuch:

Es liegt etwas Schnurriges darin: Hamann sagt, dal} fiir Gott nichts ver-
gessen ist, aber dal3 es bei den Menschen Ideen und Einfélle gibt, die man
niemals mehr als einmal in seinem Leben bekommt. — Als Vater gestorben
war, sagte Sibbern zu mir: «Nun wirst Du Dein theologisches Examen nie
mehr machen», und da gerade machte ich es! Hitte Vater weitergelebt, wiirde
ich es nie gemacht haben. — Als ich die Verlobung aufhob, sagte Peter zu mir:
«Nun bist Du verloren.» Und doch ist es offenbar, dall wenn anders ich etwas
geworden bin, so bin ich’s geworden durch jenen Schritt.

Allein in dem Moment, da er Regine den Verlobungsring zuriick-
schickte, erwartete er dies keineswegs, heil3t es doch am Schluf} des
Abschiedsbriefes17:

Eine Seidenschnur senden bedeutet im Osten Todesstrafe fiir den Emp-
finger, einen Ring senden, wird hier wahrlich zur Todesstrafe fiir den, der
ihn sendet.

Kierkegaard fing aber erst recht zu leben an, denn nun galt es,
sich vor Regine und sich selbst zu rechtfertigen. Seine Ausnahme-
existenz verbot ihm, am Allgemein-Menschlichen in Ehe, Amt,
Birgersein teilzunehmen. Nun meldete sich gerade die Aufgabe, die
Weisen des Existierens aufzuzeigen, die der Mensch zu durchwan-
dern hat, wenn er sich auf die eigene Innerlichkeit zuriickziehen
muf}. Was bleibt dem Menschen, der sich von seinen gesellschaft-
lichen Pflichten zuriickziehen mul}, der nicht imstande ist zu heira-
ten, der als Theologe nicht in den Dienst der Kirche tritt, was bleibt
einem so sonderbaren Menschen anderes zu tun, als dem geliebten
Wesen doch noch die eigentlichen Herzenstiefen zu erschlieBen, die
sonst fatalerweise durch den groben Bruch mifldeutet werden miis-
sen? Aber eine direkte Mitteilung wire hier fehl am Platze: erst
durch eine dichterische Dialektik, die verschiedene Gestalten und
Personen im gleichen Augenblick vorgaukelt, wird das sehende
Auge der Liebe verstehen lernen, wer er wirklich war, der sich blu-
tenden Herzens so verstellen muBte. Schwindelerregend wirbeln nun
die pseudonymen Autoren durcheinander, jeweils einem Aspekt des
vielseitigen Geistes entsprechend: etwa die Einsamkeit des Suspen-
dierens und ihre unvermeidliche Gewissenspriifung (Frater Taci-
turnus, Johannes de Silentio, Viktor Eremita) oder die Hartnickig-
keit des dialektischen Denkens (Constantin Constantius, oder

18 Tagebiicher (A. 6), S. 220.
17 Briefe, ibers. E. Hirsch (1955), S. 59.



H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichie» 435

Johannes Climacus) oder auch Nikolaus Notabene und viele andere,
die sich nun in den bald aufeinanderfolgenden dsthetisch-dichteri-
schen Schriften zu Worte melden: «Entweder-Oder»; «Furcht und
Zittern»; «Die Wiederholung»; «Vom Begriff der Angst»; «Philo-
sophische Brocken»; « Stadien auf dem Lebensweg»; « AbschlieBende
Nachschrift zu den philosophischen Brocken». Sie erschienen in der
Zeitspanne von drei Jahren, wobei man nicht tibersehen darf, dal
einsetzend in der gleichen Periode noch 84 erbauliche und spéter
christliche Reden erschienen, die alle als direkte Mitteilungen unter
eigenem Namen verdffentlicht wurden. Auch wenn Kierkegaard als
Anhang zur Nachschrift erklirt, er sei blol der Souffleur der pseudo-
nymen Schriften, und kein Wort sei von ihm selbst, so wird doch die
im Jahre 1848 abgegebene Erklirung, dall der Autor der istheti-
schen Schriften letzten Endes ein religioser Schriftsteller sei, be-
statigt durch die erbaulichen Schriften, die alle um das hohe Gut
des Glaubens, als Innerlichkeit verstanden, kreisen. Dennoch ist un-
verkennbar, daf3 sich nach der Versffentlichung der Nachschrift im
Gesamtceeuvre eine Wandlung beobachten lif3t, die man kurz be-
zeichnen kann als die ErschlieBung einer Dichterexistenz an der
Grenze des Ethisch-Religiosen fiir das Bekenntnis zur christlichen
Geistesexistenz.

4.

Diese ErschlieBung hat uns jetzt nidher zu beschéftigen. Sie erfolgt
bekanntlich iiber eine Reihe von Stufen, die aus dem Alltagsleben der
vorhin geschilderten Verbiirgerlichung und Sittigung des Daseins
in die letzten Tiefen der Subjektivitit, der Innerlichkeit, auch der
Einsamkeit hinunterfiihren. Die vier Stufen sind das dsthetische,
das ethische, das ethisch-religiose und das christlich-religiose Sta-
dium.

Selten wird ein theologischer Kandidat sich in der Society und
auf den Boulevards so heimisch zurechtgefunden haben wie der
Dandy Kierkegaard. Er kann aus eigener Erfahrung sprechen, wenn
er in aller erwiinschten Breite der christlichen Gesellschaft gegen-
iiber sich den Anschein gibt, er nehme das unmittelbar-sinnliche,
erotisch-saturierte, langweilig-spielerische Leben vollig ernst. Aber
dieses Ernstnehmen ist nichts anderes als die romantische Ironie, die
Kunst des Dichters, der mit brennendem Schmerz im Herzen nur



436 H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichtey»

noch Seufzer und Schreie von sich gibt, die den Leuten wie schone
Musik in den Ohren ténen. Gewill: man nimmt Entweder-Oder wie
kostliche Musik zu sich und vergi3t die Qualen des Dichters. Denn
wer hat diese ganze Erotik, auch die Leidenschaft, die Langeweile,
die Frivolitit so erlebt, auch genossen, wie dieser Theologe, und sie
in seiner Schwermut trotzdem fiir eitel und nichtig ansehen miissen ?
Bewullt hat er sich fiir Regine zum gemeinen Verfiihrer erniedrigt,
damit sie nur von ihm loskommen konne.

Aber der Mensch hiilt es in der Welt des Asthetisch-Unmittelbaren
nicht aus. Das spielerische Leben stot auf die Grenze, an der die
Frage auftaucht: Was bin ich selbst? Diese Frage veranlafit ihn,
die triigerische, frivole Maskierung des Lebens hinwegzureilen,
damit er sich dann in abgriindiger Angst vor die Verantwortung der
eigenen Entscheidung gestellt sieht. Kierkegaard nennt diese Lage
die Stufe der Ironie, den Ruf nach Innerlichkeit. Es meldet sich das
ethische Stadium: in der Pflicht der Wirklichkeit standzuhalten,
jemand zu sein, der weill, was ihm zu tun ansteht. Kierkegaard er-
lautert dieses ethische PflichtbewuBtsein an der Ehe. Kann aber
der Pflichtmensch wirklich bestehen? Ist er nicht wieder eine biir-
gerliche Maske, ein Figurant, der die Allgemeinheit in jeder Hinsicht
korrekt anzustreben sucht, wobei er sie immer mehr als eine unvoll-
ziehbare Zumutung an sich erfahren mull. Er gerdt stindig ins
Scheitern ; er mul} seine eigene Nichtigkeit angesichts der absoluten
Forderung der Moral einsehen. Er bricht in Reue zusammen und
schaut aus der schwindelnden Hohe des Pflichtbewultseins nichts
als die Nichtigkeit des erst so leidenschaftlich gesuchten und ge-
priesenen Selbst. Kierkegaard spricht hier von Humor. Hamann ist
ihm der vollendete Typ des Humors, der das notwendige Scheitern
der unzumutbaren Moralitit eingesehen hat.

Der Humor ist die Briicke vom ethischen zum religiosen Stadium:
er fithrt aus der geruhsamen Oberfliche des «chinesischen Optimis-
mus» des Alltags in die innere Problematik der Innerlichkeit des
Existierens. Es wird klar, wie schwer es schon ist, bloB3 als Mensch
zu existieren — Gestalten wie Don Juan, Ahasver und Faust verkor-
pern die tiefe unerschépfliche Symbolik menschlicher Existenz. Aber
die unendliche Reflexion fiihrt unaufhaltsam tiefer. Sie ist absolute
Negativitit, und doch kann nur ihr Innewerden wirklich Wahrheit
sein, in die Wahrheit einfiihren. Sie ist nicht etwas Statisches und
Greifbares, selber mulBl man im Existieren sie verwirklichen. Denn



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 437

nur im Selbst, im Einzelnen kann die Aneignung der Wahrheit ge-
schehen. Nun lidf3t sich doch die Frage nicht vermeiden: Haben wir
denn grundsitzlich den Keim der Wahrheit schon in uns, oder soll
dies In-der-Wahrheit-Existieren eher von aullen, durch einen Akt
Gottes hergestellt und miissen wir dazu umgewandelt werden?

Das war die Frage, die Kierkegaard beschéftigte, nachdem seine
Selbstrechtfertigung im Hinblick auf Regine ihre Aktualitidt verlor.
Philosophische Brocken und die Nachschrift setzen sich mit der
genannten Frage auseinander. Es handelt sich also um das Wahr-
heitserlebnis. Als Sache des Glaubens im humanen Sinne kommt
auch das schon von der personhaften Entscheidung her. Das verlangt
einen Sprung. Im Unterschied zu allem quantitativen Denken, dem
es wie in der Naturwissenschaft auf das Meflbare, auf Ursache und
Folge ankommt, beruht das qualitative Denken auf Entscheidung.
Glauben kann man nicht stiickweise ergreifen. Der Glaubende macht
einen Sprung. Das ist fiir den messenden und berechnenden Ver-
stand immer ein Argernis, ein Paradox: Der Verstand kommt nicht
mehr mit, er sieht sich von einer hoheren Lage aus in die Schranke
verwiesen. Das Paradox wird also von Kierkegaard nicht als Pro-
dukt des Verstandes, als dessen eigenes Gegenteil gewertet, als ob es
bloB contra rationem gemeint sei: Das Paradox kommt vielmehr
vom Entweder-Oder her: entweder objektiver Vernunftbereich oder
subjektives Existieren. Das Paradox ist deshalb auch zum Wesens-
begriff der Existenzdialektik geworden. Die Vernunft wird in die
Schranken des Objektiven und Spekulativen verwiesen. Das heillt
freilich noch nicht, dafl Glaube und Vernunft als indifferente GréBen
sich gleichgiiltig bleiben miissen: Im Gegenteil, sie werden in gegen-
seitiger Konfrontation sich erst recht als Existenz einerseits und
objektiver Vernunftbereich anderseits bewuft.

Steht aber die Wahrheitsfrage zur Debatte, dann wird doch von
beiden die Existenz in ihrer Dialektik sich am ehesten an diese
Frage heranmachen miissen, weil die Wahrheit Sache der person-
lichen Aneignung, der Entscheidung ist.

Und hier stehen wir dem vorhin erwéhnten Problem gegeniiber:
Haben wir die Wahrheit immer schon zu eigen oder ist es Gnade,
dafl man sie zugeeignet bekommt? Um diese Frage zu beantworten,
blenden wir wieder zuriick auf die Stelle, wo wir vom Humor
sprachen. Der Humor fiihrt in das religise Stadium hinein. Davon
sprachen wir noch nicht. Das religiose Stadium bricht in zwei ein-



438 H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichte»

ander bedingenden Stadien auf: Die Religion der Innerlichkeit oder
Immanenz (A) und die Religion des absoluten Paradoxes oder die
christliche Religiositit (B).

Die Religion der Immanenz (A) wird vom sokratischen Paradox
bestimmt: man ringt mit dem Absoluten in sich als Moglichkeit der
unendlichen Selbstverwirklichung. Wir haben gesehen, das objek-
tive Denken ist direkt, unproblematisch, es baut sich ein schones
System und teilt alles direkt als logische Folgerung auf Grund dieser
Planung mit. Ganz anders die Innerlichkeit: sie lebt in der Doppel-
reflexion: der subjektive Denker denkt das Allgemeine, aber
existierend bewirbt er sich um die Innerlichkeit und tritt zusehends
in die Vereinzelung und Isolierung. Die Innerlichkeit 146t sich nicht
direkt und objektiv mitteilen. Man kann allenfalls wie Sokrates sie
maieutisch-negativ auch im Mitmenschen zu erwecken versuchen.
Natiirlich kann sich aber das Subjekt nicht allein aus sich selbst
kennenlernen. Die wahre Erkenntnis mufl doch immer in Konfron-
tation mit der objektiven Wirklichkeit zustandekommen. Sonst
konnte ja, wenn kein objektiver Bestand die Wahrheit als Subjek-
tivitdt garantierte, der Irrsinn den Platz einnehmen. Das «Objek-
tive» verkorpert nun fiir den subjektiven Denker die ewige Selig-
keit, das absolute telos. Aber wie soll sich der Mensch in seiner Rela-
tivitit ebenbiirtig zum absoluten Ziel verhalten, wie in der Endlich-
keit die Ewigkeit verwirklichen? Gerade die Verzweiflung der End-
lichkeit, das Schweben iiber 70000 Faden Tiefe veranlaBt den
Denker, sich dem Wagnis der Unendlichkeit preiszugeben. Je inten-
siver das Schaudern vor der Endlichkeit, desto leidenschaftlicher
sucht man das unendliche Ziel. Das ist das Pathos, von dem Kierke-
gaard so bewegt sprechen kann: Wie in Feuer gegossenes Ol, das
sich im Umfang gewaltig ausdehnt, so entfaltet sich das religiGse
Pathos ohne Mafl und Grenze und stellt die Subjektivitdt vor radi-
kale Forderungen. Jeder Tag soll «Visitationstag» werden, man
mul} bereit sein, alles fiir das absolute telos zu opfern. Der Mensch
scheitert stindig, er fiithlt sich schuldig. Die Vergebung wird er blof3
erfahren als ein sich selbst immer mehr in der Schuld durchsichtig
werden, sie mul} in der Reue selbst errungen werden. Von all diesen
Dingen hat, so meint Kierkegaard, die mittelalterliche Klosterbewe-
gung viel mehr verstanden als der Protestantismus, der sich viel zu
schnell mit dem «¢medén dgan», nur nicht ibertrieben, zufrieden
gegeben hat. Aber MaBhalten ist das dsthetische Pathos.



H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichie» 439

Die Subjektivitiat als Wahrheit stellt den Denker in eine Doppel-
bewegung hinein: er hat sich stdndig dem absoluten telos zu beugen
und bleibt stindig im Relativen stecken. Das Innerliche findet
keinen kommensurablen Ausdruck im AuBeren.

Diese religiose Spannung ist das grofle Leiden der Religion der
Immanenz des Humanen. Man empfindet die eigene Wertlosigkeit,
man mochte nur noch sich selbst vernichten. «Die absolute Vor-
stellung von Gott verzehrt ihn wie der Brand der Sommersonne,
wenn sie nicht ablassen will, wie der Brand der Sommersonne, wenn
sie nicht untergehen will.» Der Mensch kann es nicht «aushalten, in
der Zeitlichkeit das Leben der Ewigkeit zu fiihren». Der Religiose
bedarf der Zerstreuung, wenn er nicht umkommen will. Die Imma-
nenz kommt nicht ohne Schuld davon: das Ewige ist ihr sténdig ver-
borgen und doch stindig verborgen zur Stelle. So entdecke der
Mensch immer mehr die Unwahrheit der Subjektivitdt, denn die
Wahrheit, die er erst in sich umklammerte, ist zur Unwahrheit ge-
worden. Ja vielmehr er selber ist Unwahrheit.

Die Religion der Innerlichkeit an sich geniigt also nicht, um den
Menschen in die Freiheit seines Geistseins zu geleiten. Die Frage ist:
Kann das christliche Existieren (B) ihm moglicherweise dazu ver-
helfen? Nicht nur das griechisch-immanente Prinzip, sagt Kierke-
gaard, lautet dahin, sich selbst in Existenz zu verstehen. Es geht
dem christlichen genau so, nur daB hier alles viel komplizierter wird.
Noch griolere Gegensitze finden sich hier zusammen, indem doch
die Existenz paradox als Siinde und die Ewigkeit paradox als Gott
in der Zeit betont wird. Da heil3t es fiir den Glaubenden noch viel
leidenschaftlicher als bei der Immanenz, darin zu existieren. Dieses
paradoxe Existieren wird in den &sthetisch-pseudonymen Schriften
zunichst als Experiment, als Projekt dargestellt: « Wie, wenn es so
ware...?» Ja, dann ware Gott in der Zeit erst recht fiir die Existenz
der Anlaf3, sich selbst in der eigenen Unwahrheit zu entdecken. Er
ware das Stimulans, das die Existenz auf den Gedanken der Gnade
und der Vergebung bringen kénnte. Noch wird Vergebung aber rein
immanent als Selbstzerknirschung des reumiitigen Herzens ange-
sehen, kompensatorischer Art, der der Schuld Geniige tun soll.

Aber wie nahe stehen sie doch, genauer betrachtet, die Religiositét
der Immanenz (A) und die des christlichen Paradoxes (B), denn auch
ihr muBl es um indirekte Mitteilung gehen. Wenn Gott sich der
Existenz offenbaren will, so kann er das gerade nicht in objektiver,



440 H. van Oyen, Kierkegqaards « Meldung an die Geschichie»

mitteilender Weise: ein Gott, der sich selbst zeigte, wire das Ende
der menschlichen Existenz, Gott wiirde den Menschen zerdriicken.
Nur incognito, als der sich in der Unkenntlichkeit zeigende, kann er
sich offenbaren. Nur von der Knechtsgestalt des Gekreuzigten wird
geglaubt werden kénnen, das sei wirklich Gott unter uns. Das macht
natiirlich die Innerlichkeit von sich aus nicht mit, hat sie es doch
schon schwer mit dem sokratischen Paradox, das sie in Schuld und
Reue treibt. In dem absoluten Paradox: dem gottlichen Incognito,
wird der Sprung unzumutbar: Wie soll man sich da noch selbst in
der Existenz verstehen?

Also gehen das griechische Prinzip und das christliche endgiiltig
auseinander? So kann man es allerdings nicht behaupten, denn die
Existenz miillte doch schon die innere Fahigkeit dazu mitbringen,
sich die Botschaft vom gottlichen Incognito iiberhaupt anzueignen.
Versucht Kierkegaard einerseits, die beiden geistigen Groflen wie
durch eine Feuerwand voneinander zu trennen, so mul} es in dieser
Wand doch eine Stelle geben, wo man, sei es auch auf Lebensgefahr
hin, zueinander gelangt. Und das ist die Angst, die sich nach der
Immanenz hin als Schuld, nach dem Incognito hin als Siinde offen-
bart. Hier ist die Briicke, der Seufzer, iiber den Abgrund des Absur-
den gespannt, auf dem Wege zum Mirtyrertum des Glaubens?s.

Damit ist einwandfrei nach lutherischem Ansatz die Zerknirschung
des Humanen als Zugang zur Gnade gedeutet. Ebenso einwandfrei
ist die Religiositit der Immanenz methodisch Vorportal zu der
eigentlichen Auseinandersetzung des Leidens mit Christus als Weg
des Glaubens. Aber an sich darf sie nicht ernst genommen werden,
sie ist blo Stufe zum eigentlichen Ziel: der Welt klar zu machen,
wie man Christ werde. Sie wird es der Welt und der Kirche schwer
machen, Christ zu werden, aber auch ihnen das in «Reinheit des
Herzens» und «Redlichkeit» aufzeigen.

Die «Meldung an die Geschichte» ist die Verkiindigung des Deus
revelatus, der sich im Incognito verbirgt und offenbart. Sie ist es
angesichts des groffen menschlichen Entsetzens dariiber, sich dem
Deus absconditus gegeniiber zu finden, dem abgriindigen Gott des
Gerichtes. Nur die Zerknirschung des Gewissens kann das Wagnis un-
ternehmen, in den Unterstand zu fliehen, den Luther mit dem Worte
«ex virgine natus est», geboren aus der Jungfrau, angedeutet hat.

18 J. Sperna Weiland, Philosophy of Existence and Christianity (1951),
8. 117.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 441

5.

Das alles fithrt uns zu dem anderen Pol der Wirksamkeit Kierke-
gaards: der Verkiindigung der christlichen Existenz aus dem Paradox
des Gekreuzigten. Nun versffentlichte Kierkegaard nicht mehr er-
bauliche oder religiose Reden, sondern christliche; es sprach nicht
mehr Johannes Climacus, sondern Anti-Climacus bot christlich-
psychologische Erorterung tiber die Krankheit zum Tode. Nun er-
schienen «Taten der Liebe» iiber das Gebot der Nichstenliebe, die
umfassende «Einiibung im Christentum», das Buch iiber Pastor
Adler, mit einer eingehenden Betrachtung iiber die Geschichtlich-
keit der Christus-Offenbarung. Zum Schlull schleuderte die Zeit-
schrift «Der Augenblick» in kurzatmiger Besessenheit Proteste ge-
gen die Kirche, die nur aus der positiven Ergriffenheit eines Mannes
zu erkliren sind, der meinte, einen besseren christlichen Weg als die
Kirche aufzeigen zu kénnen.

Hier fiel jede Zuriickhaltung des Bewultseins weg, selber ohne
Vollmacht sprechen zu miissen. Nun gab es keine Distanz mehr dem
Gedanken gegeniiber, er sei kein fertiger Christ. Auf unergriindliche
Weise habe Gott ihn in die Geschichte des Kreuzes Christi mit
hineingezogen, und so fiihlte er sich als Martyrer um der Wahrheit
Christi willen. Im 5. Heft von « Der Augenblick» findet sich ein klares
Beispiel fiir die Gleichzeitigkeit mit Christus als Weg des Arger-
nisses, des Absurden, der Resignation und des Kreuztragens1?:

Ein Mann mit einem Frauenzimmer am Arm tritt hinauf zum Altar, wo ein
Pfarrer, hiibsch in Seide, halb studiert in den Dichtern, halb im Neuen
Testament, eine Rede hélt, halb erotisch, halb christlich, eine Trauung: das
ist Christentum in der «Christenheity. Das Christentum des Neuen Testa-
mentes wiirde so aussehen: wenn jener Mann wirklich solchermafBen lieben
konnte, da3 das Madchen in Wahrheit die Einzige und mit ganzer Leiden-
schaft der Seele Geliebte wire — doch schon solche Menschen gibt es nicht
mehr — dann wiirde er, im HaB gegen sich selbst und gegen die Geliebte, sie

aufgeben, um Gott zu lieben. — Und das ist der Grund, warum ich sage: solche
Menschen, von diesem Schrot und Korn, werden nicht mehr geboren.

Der Einzelne vor Gott, so radikal und so einsam, wie Christus als
Gekreuzigter vor Gott starb: nach diesem Bilde fordert uns christ-
liche Existenz auf, uns in die Geschichte Gottes hineinnehmen zu
lassen. Das ist fiir Kierkegaard Geschichte, so dal} es keine Ge-
schichte fiir den christlichen Glauben gibt, sondern nur den einen

19 Der Augenblick, tibers. H. Gerdes (1963), S. 182.



442 H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichte»

paradoxen Punkt in der Zeit, in der sie Ewigkeit geworden ist, indem
Gott einmal in ihr gegenwirtig da ist. « Wie der Polarstern niemals
seinen Standort verdndert und deshalb keine Geschichte hat, ebenso
steht jenes Paradox unbewegt und unverindert.» Und deshalb zih-
len alle Jahrhunderte der historischen Zeit nicht: es gilt nur, den
Augenblick der Gleichzeitigkeit mit diesem unbewegten Punkt der
Geschichte zu ergreifen oder besser von dieser Geschichte ergriffen
zu werden, um in totaler Entsagung, Erniedrigung und Nachfolge
Christi hic et nunc ein Opfer Gottes zu werden. So hat sich Kierke-
gaard als Mértyrer in der Nachfolge, als Geisteschrist verstanden.
Er schreibt etwa im Mai 184720;

Mein Besteck und meine Betrachtung des Daseins in diesemm Augenblick
sind so einwandfrei wie niemals vorher. Ich verstehe mich ganz und gar darin,
Opfer werden zu miissen fiir das, was in Wahrheit Wahrheit ist. Aber wie
wunderlich hat mich doch die Lenkung gefithrt, um mich dahin zu entwickeln.
Wie fern davon, daB ich derart klar gewesen wire, als ich begann! wie fern
davon, daB ich mir getrdumt hétte, eine solche Bedeutung zu bekommen, ich,
der ich bei meinem durch die traurigste Katastrophe vermehrten inneren
Leiden (er denkt wohl an Entlobung und davon vermehrte Schwermut: v.0.)
an nicht weniger dachte als daran, etwas Grol3es zu werden, wozu die Weltlen-

kung mich machen will, wenn auch nicht in dem Sinne, dafl es weltlich in
Versuchung fiihrt.

Wer angesichts derartiger AuBerungen, die durch unzihlige zu
vermehren sind, noch behaupten will, Kierkegaard sei bis zu seinem
Lebensende der Zweifler geblieben, einer der von sich behaupte, er
sei selber kein Christ, der ignoriert bewul3t die ungeheure Wandlung,
die Kierkegaard selbst mit den Worten andeutet':

Als ich im entscheidenden Augenblick, anldBlich der «AbschlieBenden
Nachschrift», mein Existenzverhaltnis umwechselte, hab ich Gelegenheit be-
kommen zu erleben, daran man doch nie so recht glaubt, man hétte es denn
erlebt, dies Christliche: daf3 das Liebreiche gehaf3t wird.

Man kann freilich diese Wandlung einfach ignorieren, wenn es
einem wohler ist, das eigene Denken mit der Existenzphilosophie
der Religiositdt der Immanenz zu identifizieren. Es ist uns jedoch
nicht erlaubt, Kierkegaard ein solches Unrecht anzutun. Die «Mel-
dung», die er in die Geschichte eingehen lassen mochte, bestéitigt die
Tatsache, daf hier ein Leben als Opfer von Gott dargestellt wurde,

20 Tagebiicher, tibers. H. Gerdes, 2 (1963), S. 138.
21 Schriften uiber sich selbst (A. 1), S. 86,



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 443

und daf} das der Weg christlicher Nachfolge sei. Das kann nur ver-
standen werden als eine Antwort auf das Gebot Gottes hin, aus der
Vergebung zu leben: Existenz aus der Vergebung, aus der Gnade.
Jetzt hat die Vergebung einen anderen Sinn als vorhin in der Reli-
giositdt. Es heillt jetzt 22:

Wie der erste Ausdruck einer wahren und tiefen Verliebtheit das Gefiihl
der eigenen Unwiirdigkeit ist, ebenso ist das Verlangen der Vergebung der
Siinden das Kennzeichen dafiir, daB3 man Gott liebt. Aber aus sich selbst kann

kein Mensch darauf kommen, dall Gott ihn liebt. Das muB3 dem Menschen
verkundigt werden. Dies ist das Evangelium, die Offenbarung.

Das Existieren aus dem Incognito ist also der innere Weg des
Gottbegnadeten. Es ist der Leidensweg des Einzelnen, der von Gott
dazu bestimmt wird.

Aber, wenn nun das Leiden so mit aller Wucht in den Vordergrund
gestellt wird, hei3t das nicht, dafl Glaube Tat sei, und ist Tat nicht
auch VerduBerlichung? Infolgedessen wire der Christ nicht blo der
innerliche Mensch, sondern er ware an seinen Taten, an seinen Lei-
den, erkennbar. Der religiose Einzelne, der Mensch des Geistes, trite
hier also in Erscheinung.

Mit diesen Feststellungen beriihren wir die eigentliche Tragik im
Leben Kierkegaards. Nicht das ist die Frage, ob er ein Christ war
oder ein Zweifler. So wie er durchaus die Staatskirche bejahte und
sich in vielen Dingen als betont konservativ erwies, so bejahte er
die fides historica der Kirche, die fides quae creditur machte ihm
nicht grofl zu schaffen, er war kein Dogmatiker. Aber die tragische
Spannung dieses Lebens liegt wohl dort, dal3 er die Verborgenheit
des Christseins immer mehr an die Offentlichkeit zerrte und sich
bewullt war, als Mértyrer des Glaubens daherzugehen. Wie konnte
das mit der anderen Lebensthese vereinbart werden, dall ein Christ
sich nicht dullerlich erkennen lieBe? Dall dessen Existenz wie die
Wassermarke im Papier sei, dullerlich betrachtet sehe man nichts,
nur gegen das Licht gehalten, entdecke man sie? Und allein Gott
stehe es an, die Friichte der Dankbarkeit aufzurechnen. Dennoch
hat ihn die unbarmherzige Kritik an der bestehenden Kirche,
namentlich an Bischof Mynster, so sehr in die oppositionelle Haltung
des wahren Christseins gefiihrt, dall er seinem urspriinglichen Prin-
zip der verborgenen Existenz untreu werden muBte 23.

22 Tagebiicher (A. 20), S. 243.
2 A.F.L. van Dijk, Perspectieven bij Kierkegaard (1940), S. 108.



444 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

So bleibt die «Meldung an die Geschichte» nicht ohne tragische
Uberschattung. Das Leben dieses wohl einmalig tiefschiirfenden,
absonderlichen Menschen soll vor allem als Zeichen der Nachfolge
in die Geschichte eingehen, als Zeichen davon, wie man einer be-
stehenden Christenheit zur christlichen Existenz verhelfen muf.
Kierkegaard wollte Korrektiv sein, nicht Reformator, geschweige
denn Reformer — Korrektiv in seiner Verkiindigung, aber auch in
seinem Leben, denn fiir ihn war Verkiindigung Leben, Tat, Existieren.

Man kann nun eine Reihe von kritischen Fragen stellen: Ging er
nicht zu exklusiv vom gliubigen Menschen aus, statt von der ge-
schenkten Fiille des Heils; stand nicht das Kreuz im Vordergrund
statt der Auferstehung; beriicksichtigte er geniigend die Kirche, die
Gemeinde ; kam es ihm nicht zu sehr auf den Einzelnen an; ignorierte
er nicht die soziale Aufgabe der gliaubigen Existenz; und verfillt
sein Geschichtsbegriff nicht der blofen Geschichtlichkeit, ohne Auf-
geschlossenheit fiir die Historie? Auf all diese Fragen 1if3t es sich
getrost mit einem «freilich hier liegen viele Engpésse» antworten.

Und doch ist dies alles nicht sehr zutreffend, denn auch das Ge-
genteil ist oft wahr: Hat er doch sehr um die Gemeinde gewul3t und
diente er ihr als Prediger sehr oft mit demiitigem Dienst. Hat er
doch um die sozialen Note seiner Umgebung gewult und freute sich
iiber jeden personlichen Kontakt mit dem einfachen Mann auf der
StrafBe, auch verbarg er seine niedrige Herkunft keineswegs. Aber er
war ein Kind seiner Zeit, und da bewegten ihn zwei Sachen zutiefst:
die Verharmlosung der biblischen Botschaft in einem allzu billigen
Christentum und die Spekulation, die den qualitativen Unterschied
zwischen Gott und Mensch zu verwischen drohte. Gegen diese beiden
Erscheinungen hat er seine ganze Kraft eingesetzt. Und da durfte
nicht der verstorbene Bischof Mynster als «Meldung in die Ge-
schichte» eingehen, sondern er, den Gott dazu berufen hatte, mit
dem Zweck ihn auch nur als eine kleine Prise Gewiirz seiner Ge-
schichte mit der Menschheit beizugeben.

Davon wullte er, das war sein Stolz: Dabei verliel ihn aber auch
bis zum letzten Augenblick die Reflexion nicht. Da stritten sich in
ihm Geist und Geist: der Geist des verinnerlichten, alles in die Re-
flexion beziehenden Denkers und der Geist des Glaubens, der als
Gnade Gottes in seinem Leben waltete.

Und wir miissen uns hier fragen: Ist nicht gerade das die dialek-
tische Spannung christlicher Existenz iiberhaupt: die Verborgen-



H. van Oyen, Kierkegaards « Meldung an die Geschichte» 445

heit des Noch-Nicht und das Offenbarsein des Schon-Jetzt? Ist
nicht Kierkegaard uns darin lebendige Verkiindigung?

Fast immer schlofl Kierkegaard seine Abhandlungen mit einer
«Moral» ab. Folgen wir ihm hierin nach, so konstatieren wir, wir
begegnen in ihm dem wahrhaft modernen Menschen, der dennoch
vom christlichen Glauben nicht loskommen kann. Wir verstehen
nur zu gut, dal Kierkegaard seine Reflexion nicht verlieren konnte,
daB3 ihn sein «Dichtersein» trotz der Wandlung nicht verlie8. Der
moderne Mensch weill mit ihm, dal} gerade darin das Leben Leiden
mit sich fithrt und dafl es schwer ist, ganz einfach und schlicht sich
Kind Gottes zu wissen. Wir meinen ihm in all diesen Fragen Ver-
standnis entgegenbringen zu diirfen, und wo echtes Verstédndnis
waltet, findet befreiende Begegnung statt. Moralisierend glauben
wir, zu dieser befreienden Begegnung in Kirche und Kultur habe die
Weltlenkung uns den Namen Séren Kierkegaard aufbewahrt.

Hendrik van Oyen, Basel



	Kierkegaards "Meldung an die Geschichte"

