
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 6

Artikel: Kierkegaards "Meldung an die Geschichte"

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

l.

Im Jahre 1859, vier Jahre nach seinem Tode, wurde in Kopenhagen

eine Schrift Sören Kierkegaards unter dem Titel «Der
Gesichtspunkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller» veröffentlicht.
Als Untertitel war hinzugefügt «Eine unmittelbare Mitteilung.
Meldung an die Geschichte». Diese Schrift wurde posthum von Peter
Christian Kierkegaard herausgegeben, erschien aber unter dem
Namen des Verfassers. Eigentlich war das Buch schon 1848 fertig gewesen,

geschrieben unter großer leiblicher Erschöpfung und praktisch
im Angesicht des Todes. Kierkegaard hatte offenbar das Bedürfnis,
sachlich und nüchtern Rechenschaft von seiner Schriftstellerei
abzulegen und reflektierend darüber klar zu werden, welche Aufgabe
es wohl sein könnte, zu der die Weltlenkung, wie er sie nennt, ihn
hatte gebrauchen wollen. Obwohl sein oeuvre sonst nur von indirekten

Mitteilungen wimmelt, haben wir es hier mit einer direkten zu
tun, das heißt : er steht persönlich für das Geschriebene ein. Er hat
von dieser Schrift gesagt, sie enthalte das wahrste Wort, das über
ihn geschrieben wurde. Ereilich hat er nach 1848 allerlei Ergänzungen

angebracht, aber wir können dennoch mit Sicherheit annehmen,
daß wir es hier mit einem Dokument zu tun haben, das wie kein
anderes aus dem Leben Kierkegaards uns auf die legitimste Weise mit,
seinen Absichten bekannt macht.

«Meldung an die Geschichte» heißt die Schrift. Man könnte wohl
auch sagen : Vermächtnis eines Verstorbenen, der meint, sein Leben
sei ein Opfer für die späteren Generationen, sei selbst eine Meldung
an die nach ihm lebende Menschheit. «Weit zurück in meiner
Erinnerung geht der Gedanke, daß da in jeder Generation zwei oder
drei sind, die für die andern geopfert werden, dazu gebraucht, in
entsetzlichem Leiden zu entdecken, was den anderen zugute kommt
Auf die Art verstand ich schwermütig mich selbst, daß ich dazu
ersehen sei. » In diesem Vermächtnis steigert sich Kierkegaard in die
Annahme hinein, er habe von frühester Jugend an das Unglück,
kein Mensch zu sein, er sei eigentlich seiner Bestimmung nach bloß

1 Kierkegaards Schriften über sich selbst, übers. E. Hirsch (1951), S. 77.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 427

Geist. Und die Meldung an die Geschichte kann nur die sein, daß
sein Geist über den völlig nebensächlichen Menschen Kierkegaard
hinaus - der ja an sich ohne jede Vollmacht war, kein Apostel, kein
Prophet - bloß einen «atopotatos», wie Plato Sokrates nannte, einen

Sonderling, einen Standortlosen darstelle. Sein Geist hätte nur den

Auftrag, den kommenden Generationen eines, etwas ganz Schlichtes,

ganz Unerhebliches und oh wie Langweiliges zu verkünden : was
es mit dem Christwerden auf sich habe. Kierkegaard schreibt am
Schluß seiner Abhandlung über seine schriftstellerische Wirksamkeit:

«Mithin, die ganze Wirksamkeit als Schriftsteller dreht sich

um dies: Christwerden in der Christenheit! Und der Ausdruck für
den Anteil der Weltlenkung am schriftstellerischen Werke ist, daß
der Verfasser der ist, der selbst in dieser Weise erzogen worden ist,
jedoch so, daß er ein Bewußtsein davon hatte von Anbeginn an2.»
«Von Anbeginn an», so sagt Kierkegaard: eben weil er, wie er meint,
von Anbeginn eigentlich kein Mensch war, keine Jugend hatte,
keine spontane Beziehung zu seiner Umwelt. So sieht er
rückschauend das eigene Leben als Leidensweg, als ein Opfer, das die

Weltlenkung auf ihrem Altar zum Heil der Menschheit
darbrachte.

In Gleichzeitigkeit mit Christus wird er um der Wahrheit willen
als eine Glaubens-Existenz, als Geistergriffener für die späteren
Generationen geopfert. Wohlbemerkt: gerade er, am Schluß seines

Lebens, als existentieller Wahrheitszeuge, dem es doch sonst nur
darauf ankam, in Abrede zu stellen, er sei selber ein Christ Denn
sagte er das, so würde er in demselben Augenblick seiner Aufgabe
untreu werden. Er würde apologetisch auf sich selbst als den
exemplarischen Christen hinweisen und zeigen, wie ein Christ sich wahrhaft

benimmt. Doch wohl nur mit dem unheilvollen Zweck, andere
Leute dazu zu bringen, ihn nachzuahmen, statt daß sie ihr eigenes
Christsein, als innere überzeugte Wahrheit, für sich erfahren.

Eine sonderbare Meldung an die Geschichte : Wahrheitszeuge für
das Christentum zu sein mit gleichzeitiger Verneinung des Christseins

für sich selbst.
Wir leben nun viele Generationen später und wollen versuchen,

die Frage zu beantworten : wie will diese Meldung wirklich verstanden

werden, und weiter : was haben wir mit ihr zu tun

2 Ebd., S. 87



428 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

2.

Wir treten an die «Meldung» wohl am besten heran, indem wir uns
in aller Ruhe die Worte überlegen : «Gelebt habe ich eigentlich nicht,
ausgenommen im Bereich der Bestimmung Geist3.» Was ist hier
mit Geist gemeint Gemeint ist nicht, was theologisch Heiliger Geist
heißt, sondern Geist als Reflexion, der Geist im romantisch
idealistischen Sinne, der im Gegensatz zur Natur das eigentlich
zeugende Prinzip des Lebens ist, weil er sich reflektierend eine eigene
Welt schafft. Kein Wunder, daß Kierkegaard im Hinblick auf seine

Lebensaufgabe ständig vom Weltlenker spricht, denn der Geist ist
das Werkzeug des Weltlenkers in uns, das uns zum richtigen
Selbstverständnis, zur unendlichen eigentlichen Subjektivität hinführen
möchte.

Wenn Kierkegaard von seiner Jugend spricht und von der, wie er
selbst sagt, «wahnsinnigen» Art, in der er in das Christentum durch
den alten schwermütigen Mann, der sein Vater war, erzogen wurde,
dann muß er konstatieren : «Ich bin eigentlich Reflexion von Anfang
bis Ende4. » Schon als Kind hatte er unter der Bestimmung zu leiden,
Geist zu sein. So bemerkt er, allzu früh sei die Ewigkeit bei ihm in
die Zeitlichkeit eingebrochen, allzu früh habe ihn die Schwermut
überwältigt, und so sei es ihm unmöglich gewesen, die Ehe mit der
geliebten Regine Olsen einzugehen (sich in die «Allgemeinheit» zu
fügen), sei er doch eine Ewigkeit zu alt für dieses junge, unbefangene
und fröhliche Geschöpf.

Mit dem Stichwort «Geist» scheint mir der entscheidende Schlüssel

für ein Verständnis der «Meldung an die Geschichte» gegeben zu
sein. Deshalb werden wir Geist im Sinne von Reflexion als das her-
meneutische Prinzip im oeuvre Kierkegaards ständig vor Augen
behalten müssen. Denn hier befinden wir uns am Kreuzpunkt der
dialektischen Spannung zwischen mittelbarer und unmittelbarer
Mitteilung, zwischen dem Dichter und dem Gläubigen in Kierkegaard.
Hier geht die Brücke zwischen dem Ästhetiker und dem Bekenner.
Das Kreuz der Reflexion überschattete bei ihm die Kindheit, es

begleitete ihn in den Jahren intensivster Schaffensexpansion, und es

ließ sich auch nicht abwerfen, als die letzten Jahre nur noch der
Einübung im Christentum gewidmet wurden.

3 Ebd., S. 78.
4 Ebd., S. 70.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 429

Fragen wir, welche Rolle die Reflexion als Geist zunächst im
Leben Kierkegaards spielte, so muß die Antwort lauten: sie berief
ihn zum Dichter, zum romantischen, skeptischen und ironisierenden
Dichter, um ihn dann in den letzten Jahren einer Verwandlung in
den Wahrheitszeugen, wie er selbst es nennt, zu unterziehen, wobei
allerdings die Travestie den Dichter nicht völlig zu verbergen
vermag. Unter der Verwandlung verstehen wir dasjenige Ereignis, das

Kierkegaard selber, als im Jahre 1846 nach der Abfassung der
«Abschließenden Nachschrift» geschehen, andeutet, wenn er sagt:
«Diese Schrift bildet den Wendepunkt in meiner gesamten Wirksamkeit

als Schriststeller, indem sie das Problem : Christ werden stellt. »

Von da an geschieht der Übergang zum letzten Abschnitt, der Reihe
religiöser Schriften 5. Er markiert also im sonst organisch qualifizierten

Wachsen seines oeuvres eine Stunde der Wandlung; von nun an
heißt das wichtigste Pseudonym nicht mehr Johannes Climacus,
sondern Anticlimacus, es gilt nicht mehr die Bewegung von unten
nach oben, sondern von oben nach unten.

Wir wollen versuchen, in aller Kürze die Amplitude dieser geistigen

Pole im Leben Kierkegaards zu ermessen. Unweigerlich steht
auf der einen Seite der Pol der Ironie. Anno 1843 trägt Kierkegaard
eine Definition der Ironie in sein Tagebuch ein:

Ironie ist die Einheit von ethischer Leidenschaft, die in Innerlichkeit das

eigene Ich unendlich akzentuiert - und von Bildung, die im Äußeren (im
Umgang mit Menschen) von dem eigenen Ich unendlich abstrahiert. Das
letztere bewirkt, daß keiner das erste merkt, und darin liegt die Kunst, imd
dadurch ist das wahre Unendlichmachen des ersten bedingt6.

Ironie ist also eine Art Verstellung, ein Betrug, der nach innen die
Innerlichkeit des Ichs unendlich pflegt, fördert und nährt, nach
außen jedoch unter der Travestie der Allgemeinheit sich nur dem
frivolen Spiel von Hinz und Kunz zu eigen gibt. Ironie als Lebenshaltung

spiegelt im Leben Kierkegaards nicht nur zufällig einen
Wesenszug seiner Zeit Wie hätte eine Künstlernatur wie diese dem
schwermütig pietistischen Zugriff des christlichen Glaubens anders
ausweichen können als in ein leidenschaftliches Ausfindigmachen
der eigenen Innerlichkeit, ein radikales Suchen nach eigenem
Selbstverständnis 1 Und da standen nun die Zeichen der Zeit für ihn
denkbar günstig.

5 Ebd., S. 58.
6 Die Tagebücher, übers. Th. Haecker, 1 (1953), S. 222.



430 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

Selten wird ein Doktorand für seine Dissertation ein derartig
persönlich-adäquates Thema gefunden haben wie Kierkegaard, als er
1841 den Grad eines Magister artium erwarb auf Grund einer Schrift :

«Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf Sokrates.»

Kierkegaard hatte mit dieser Schrift die Gelegenheit, einerseits
seine innere Kongenialität mit der sokratischen Ironie kundzutun,
andererseits mit größtem Nachdruck zu beweisen, wie seine

Zeitgenossen, vorab Hegel, der eigentlichen Ironie verständnislos
gegenüberstanden. Für Kierkegaard war nicht der Sokrates des Plato,
geschweige der des Xenophon, sondern der des Aristophanes der

eigentliche Ironiker : der Philosoph, der in einem Korb an der Decke
aufgehängt, über der Erde schwebend, gestaltlos wie die Wolken
zugleich das Schwebende und Formlose der Wirklichkeit symbolisiert.
Das ist für Kierkegaard das Große an der aristophanischen Zeichnung

des Sokrates, daß er ihm das geheimnisvolle Nichts abgelauscht
hat, das immer wieder auf die Leere hinweist, die nichts aus sich

produziert als eben die Tiefe, das Unvollendete, das Wendige und
Formlose. «Statt der ewigen Fülle der Idee, erhält Sokrates so die
allerasketischste Dürftigkeit einer Vertiefung in sich, die jederzeit
mit leeren Händen zurückkehrt, obwohl sie niederfährt in der Seele

Unterwelt7. » Die Ironie ist die unendliche absolute Negativität, man
könne von ihr sagen, so meint Kierkegaard, es sei ihr Ernst mit
«Nichts», sofern das nicht der Ernst mit «Etwas» ist8. Darin fühlt
sich der Mensch erst wahrhaft frei, wie es Sokrates dem Tode gegenüber,

der doch wohl ein letzter Ernst ist, tut.
Das gesamte Dasein wird durch den Ironiker in Frage gestellt.

Nicht wird die Wirklichkeit überhaupt verneint, aber sie soll in ihrer
unvollkommenen Form aufgezeigt, in ihrer lästigen Einbildung,
wahre Verwirklichung der Idee zu sein, demaskiert werden. «Für
den Ironiker hat die gegebene Wirklichkeit ihre Gültigkeit ganz und
gar verloren, sie ist ihm eine unvollkommene Form geworden, die
allenthalben lästig wird. Das Neue anderseits hat der Ironiker nicht
zu eigen. Er weiß lediglich das Eine, daß das Gegenwärtige nicht der
Idee entspricht9.» Er hat gegen die eigene Zeit Stellung bezogen,
Eifer im Dienste des Weltgeistes verzehrt ihn10. Ironie ist göttlicher

7 Über den Begriff der Ironie, übers. E. Hirch (1961), S. 158.
8 Ebd., S. 275.
9 Ebd., S. 265.
10 Ebd., S. 266.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 431

Wahnsinn, der gleich einem Tamerlan wütet und keinen Stein auf
dem anderen läßt. Sie ist die Bestimmung der Subjektivität, denn
in ihr ist das Subjekt negativ frei. In ihr ist es immer in der Schwebe,
denn nichts ist da, was es hielte. Fast berauschend wäre die Aufgabe
des Ironikers zu nennen, meint Kierkegaard, denn er ist es ja, der
durchschaut, wie sehr die Wirklichkeit sich selbst vernichtet. In
ihm ist das Prinzip, kata dynamin, sie ständig aufzuheben und zu
zerstören. Gerne zitiert Kierkegaard an diesem Punkte Hegel, der
sagt : «Alle Dialektik läßt gelten, was gelten soll, als ob es gelte, läßt
die innere Zerstörung sich selbst daran entwickeln, - allgemeine
Ironie der Welt»; und Kierkegaard bestätigt: hier nun sei die
Weltironie sehr richtig verstanden. Aus diesem Aspekt interpretiert
Kierkegaard folgerichtig das sogenannte Dämonische in Sokrates,
als die «Innerlichkeit, welche das Bestehende in sich reflektiert und
in ihrem Verhältnis zu sich selbst auflöst und verflüchtigt in der
Gedankenwelle, die sich darüber auftürmt und es fortspült, während
die Subjektivität selber wieder zurücksinkt in den Gedanken11». Die
sokratische Ironie ist also von Kierkegaard in ihrer absoluten Nega-
tivität, ohne Prätention zu wissen, woraufhin gelebt und erzogen
werden soll, festgehalten. Der Unterschied zu der Auffassung Hegels
ist, daß dieser sich der platonischen Deutung anschließt, nach
welcher Sokrates meinen könnte, tatsächlich zu wissen, was das Gute
sei, woraufhin die Weltironie ihren Weg dann mittels der vernichtenden

Reflexion nehmen kann.
Wir sagten: nur zu glücklich trafen sich in der Dissertation

Kierkegaards eigene Distanz zu den Erscheinungsformen des

zeitgenössischen Pietismus und andererseits die Romantik des

Zeitgeistes, die namentlich im Begriff der Ironie nach sokratischem
Muster genau das Stichwort vorfand zur Orientierung auf dem
Wege nach dem Absoluten. Eingeführt durch Johann Georg
Hamann und Friedrich Schlegel, von Lessing aufgenommen, von
Solger und Goethe als Handwerkszeug benützt, gehörte die Ironie
zum großen Erbe der Romantik. Über Goethes sogenannte
«beherrschte Ironie » konnte Kierkegaard ebenso schnöde reden wie sie

insgeheim beneiden. Den großen Einsatz bildeten für ihn wohl Kant
und Fichte. Die Mündigkeit der modernen Spekulation verdankte
Kierkegaard Kant12. Kant war es, der die Vormundschaft des

11 Ebd., S. 168. 12 Ebd., S. 277.



432 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

Dogmatismus durchbrach. Er zeigte die zeit-räumliche Flüssigkeit
der Erscheinungswelt auf. Kant wurde von der Romantik im
skeptisch ironischen Sinn verstanden. Er sei der auctor intellectualis
der kritischen Reflexion, in der das Ich sich immer abgründiger in
sich versenkend sich selbst unfaßbarer und ungreifbarer wird. Man
findet zwar in sich die Unsterblichkeit, aber in einer bodenlosen

Identität, wie das alles bei Fichte ausgeführt wurde. So konnte
Kierkegaard im Hinblick auf die Romantik bei Fichte am ehesten

anknüpfen, denn für ihn gestaltete sich doch die Subjektivität in
unendlicher Hervorbringung des absoluten Ichs, als unendliche,
absolute Negativität. Kierkegaard zitiert Tauler:

Doch dieses Verlieren, dies Entschwinden
ist eben das echte und rechte Finden13.

Eben darin, in diesem entschwindenden Finden schafft sich der
subjektive Denker in Freiheit seine Welt, er dichtet sie. Für Kierkegaard

ist die romantische Ironie die wahre Dichtung. Mit Recht
bemerkt Camille Schuwer in den Cahiers du Sud: «L'audace du
philosophe qui construit l'univers autorise a fortiori la confiance de

l'artiste qui le recrée à son usage14». Er sieht die klassische Ästhetik
als Ästhetik des Schönen in der Romantik sich zur Ästhetik des
Genies entwickeln. So gelte das Wort Schlegels vom schaffenden
Tun des Geistes : «le monde devient son œuvre d'art». Die Welt wird
das Kunstwerk des Geistes, gewiß, aber dann in einer totalen
Erneuerung, in einer Verneinung alles Bestehenden, Substantiellen,
Moralischen,aufräumend mit allen bürgerlichen Gepflogenheiten von
Liebe und Sexus, mit allen hochkirchlichen Traditionen. Hören wir
Kierkegaards Beschreibung seiner Zeit15 :

Alles war vollbracht und vollendet in einem göttlichen chinesischen
Optimismus, welcher kein vernünftiges Sehnen unbefriedigt ließ, keinen vernünftigen

Wunsch unerfüllt. Der Sitte und Gewohnheit herrliche Grundsätze und
Maximen waren Gegenstand einer frommen Gottesverehrung Alles war absolut,

sogar das Absolute. Man enthielt sich der Polygamie, man ging mit spitz-
köpfigen Hüten. Alles hatte seine Wichtigkeit... Man lebte nicht wie Schwärmer

tun, leichtsinnig ohne Achtung für Stunde und Glockenschlag. Solche

13 Ebd., S. 279.
14 Cahiers du Sud, Mai-Juin 1937, p. 125.
15 Über den Begriff der Ironie (A. 7), S. 309f.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte)> 433

Gottlosigkeit versuchte vergeblich, sich einzuschleichen. Alles geschah auf
Glockenschlag, man durchschwärmte die Natur am Johannistag, man war
zerknirscht am großen Büß- und Bettag, man verliebte sich, wenn man das

zwanzigste Jahr erreicht hatte, man ging Schlag zehn Uhr zu Bett. Man stand
im freundschaftlichen Umgang mit dem Pfarrer, unter dessen Augen man
episch die vielen schönen Züge zu einem rühmlichen Nachruf vollbrachte, den
dieser, des war man gewiß, dereinst gerührten Herzens vergebens versuchen
würde herauszustammeln.

Da griff nun die Romantik verjüngend ein, allerdings so die Welt
verjüngend, daß sie, wie Heine bemerkte, wieder zum Wickelkinde
wurde. Denn das sei das Unglück mit der Romantik, sie greife die
Wirklichkeit nicht. Die Poesie erwacht, die großen Sehnsüchte, die
heimlichen Ahnungen, die begeisternden Empßndungen erwachen,
die Natur erwacht, die verzauberte Prinzessin erwacht - der
Romantiker verfäht in Schlummer.

3.

Aber dazu fand Kierkegaard keine Gelegenheit, traten doch kurz
vor dem Erwerb des Magistertitels zwei schwere Erschütterungen in
sein Leben ein, die ihn nun gerade zur rastlosen Aktivität unter dem
Vorzeichen der absoluten unendlichen Negation veranlassen würden.
Es war das große «Erdbeben», wie er es nannte, wohl die
Entdeckung einer furchtbaren Sünde im Leben des Vaters: eine
Verfluchung Gottes, die dieser als junger Knabe, von Hunger gequält,
ausgesprochen hatte. Es war ein Verbrechen also, das ihm deuthch
machte, das hohe Alter seines Vaters sei anstatt ein Segen eher ein
Fluch, denn von den 7 Kindern starben in kurzer Zeit 5, und so war
anzunehmen, ein Gottesfluch laste auf der ganzen Familie. Die erste
Schrift (gegen den Landsmann Hans Christian Andersen) trägt den
vielsagenden Titel: «Aus den Schriften eines noch Lebenden». Kurz
vorher war der Vater gestorben. Unter diesem Druck bestand
Kierkegaard dennoch das theologische Examen. Bald darauf folgte
die Verlobung mit Regine Olsen, als zweites Erdbeben wurde ein
Jahr später die Entlobung empfunden. Seine Schwermut nahm
unter dem Eindruck dieses Geschehens maßlos zu, er nannte sie
«den Pfahl im Fleische». Aber zugleich veranlaßte ihn das schmerzhafte

Ereignis, sich zum vielseitigen Autor zu entwickeln. Beide

28



434 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

Erdbeben veranlaßten den Romantiker Kierkegaard, nicht
einzuschlafen. Er bemerkte 1845 in seinem Tagebuch:

Es liegt etwas Schnurriges darin: Hamann sagt, daß für Gott nichts
vergessen ist, aber daß es bei den Menschen Ideen und Einfälle gibt, die man
niemals mehr als einmal in seinem Leben bekommt. - Als Vater gestorben
war, sagte Sibbern zu mir: «Nun wirst Du Dein theologisches Examen nie
mehr machen», und da gerade machte ich es Hätte Vater weitergelebt, würde
ich es nie gemacht haben. - Als ich die Verlobung aufhob, sagte Peter zu mir :

«Nun bist Du verloren.» Und doch ist es offenbar, daß wenn anders ich etwas
geworden bin, so bin ich's geworden durch jenen Schritt.

Allein in dem Moment, da er Regine den Verlobungsring
zurückschickte, erwartete er dies keineswegs, heißt es doch am Schluß des
Ahschiedsbriefes17 :

Eine Seidenschnur senden bedeutet im Osten Todesstrafe für den
Empfänger, einen Ring senden, wird hier wahrlich zur Todesstrafe für den, der
ihn sendet.

Kierkegaard fing aber erst recht zu leben an, denn nun galt es,
sich vor Regine und sich selbst zu rechtfertigen. Seine Ausnahmeexistenz

verbot ihm, am Allgemein-Menschlichen in Ehe, Amt,
Bürgersein teilzunehmen. Nun meldete sich gerade die Aufgabe, die
Weisen des Existierens aufzuzeigen, die der Mensch zu durchwandern

hat, wenn er sich auf die eigene Innerlichkeit zurückziehen
muß. Was bleibt dem Menschen, der sich von seinen gesellschaftlichen

Pflichten zurückziehen muß, der nicht imstande ist zu heiraten,

der als Theologe nicht in den Dienst der Kirche tritt, was bleibt
einem so sonderbaren Menschen anderes zu tun, als dem geliebten
Wesen doch noch die eigenthchen Herzenstiefen zu erschließen, die
sonst fatalerweise durch den groben Bruch mißdeutet werden müssen?

Aber eine direkte Mitteilung wäre hier fehl am Platze: erst
durch eine dichterische Dialektik, die verschiedene Gestalten und
Personen im gleichen Augenblick vorgaukelt, wird das sehende

Auge der Liebe verstehen lernen, wer er wirklich war, der sich
blutenden Herzens so verstellen mußte. Schwindelerregend wirbeln nun
die Pseudonymen Autoren durcheinander, jeweils einem Aspekt des

vielseitigen Geistes entsprechend : etwa die Einsamkeit des Suspendierens

und ihre unvermeidhche Gewissensprüfung (Erater Taci-
turnus, Johannes de Silentio, Viktor Eremita) oder die Hartnäckigkeit

des dialektischen Denkens (Constantin Constantius, oder
16 Tagebücher (A. 6), S. 220.
17 Briefe, übers. E. Hirsch (1955), S. 59.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 435

Johannes Climacus) oder auch Nikolaus Notabene und viele andere,
die sich nun in den bald aufeinanderfolgenden ästhetisch-dichterischen

Schriften zu Worte melden: «Entweder-Oder»; «Furcht und
Zittern»; «Die Wiederholung»; «Vom Begriff der Angst»;
«Philosophische Brocken»; «Stadien auf dem Lebensweg»; «Abschließende
Nachschrift zu den philosophischen Brocken». Sie erschienen in der
Zeitspanne von drei Jahren, wobei man nicht übersehen darf, daß
einsetzend in der gleichen Periode noch 84 erbauliche und später
christliche Reden erschienen, die alle als direkte Mitteilungen unter
eigenem Namen veröffentlicht wurden. Auch wenn Kierkegaard als

Anhang zur Nachschrift erklärt, er sei bloß der Souffleur der Pseudonymen

Schriften, und kein Wort sei von ihm selbst, so wird doch die
im Jahre 1848 abgegebene Erklärung, daß der Autor der ästhetischen

Schriften letzten Endes ein religiöser Schriftsteller sei,

bestätigt durch die erbaulichen Schriften, die alle um das hohe Gut
des Glaubens, als Innerlichkeit verstanden, kreisen. Dennoch ist
unverkennbar, daß sich nach der Veröffentlichung der Nachschrift im
Gesamtoeuvre eine Wandlung beobachten läßt, die man kurz
bezeichnen kann als die Erschließung einer Dichterexistenz an der
Grenze des Ethisch-Religiösen für das Bekenntnis zur christlichen
Geistesexistenz.

4.

Diese Erschließung hat uns jetzt näher zu beschäftigen. Sie erfolgt
bekanntlich über eine Reihe von Stufen, die aus dem Alltagsleben der
vorhin geschilderten Verbürgerlichung und Sättigung des Daseins
in die letzten Tiefen der Subjektivität, der Innerlichkeit, auch der
Einsamkeit hinunterführen. Die vier Stufen sind das ästhetische,
das ethische, das ethisch-religiöse und das christlich-religiöse
Stadium.

Selten wird ein theologischer Kandidat sich in der Society und
auf den Boulevards so heimisch zurechtgefunden haben wie der

Dandy Kierkegaard. Er kann aus eigener Erfahrimg sprechen, wenn
er in aller erwünschten Breite der christlichen Gesellschaft gegenüber

sich den Anschein gibt, er nehme das unmittelbar-sinnliche,
erotisch-saturierte, langweilig-spielerische Leben völlig ernst. Aber
dieses Ernstnehmen ist nichts anderes als die romantische Ironie, die
Kunst des Dichters, der mit brennendem Schmerz im Herzen nur



436 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

noch Seufzer und Schreie von sich gibt, die den Leuten wie schöne
Musik in den Ohren tönen. Gewiß : man nimmt Entweder-Oder wie
köstliche Musik zu sich und vergißt die Qualen des Dichters. Denn
wer hat diese ganze Erotik, auch die Leidenschaft, die Langeweile,
die Frivolität so erlebt, auch genossen, wie dieser Theologe, und sie

in seiner Schwermut trotzdem für eitel und nichtig ansehen müssen?
Bewußt hat er sich für Regine zum gemeinen Verführer erniedrigt,
damit sie nur von ihm loskommen könne.

Aber der Mensch hält es in der Welt des Ästhetisch-Unmittelbaren
nicht aus. Das spielerische Leben stößt auf die Grenze, an der die
Frage auftaucht: Was bin ich selbst? Diese Frage veranlaßt ihn,
die trügerische, frivole Maskierung des Lebens hinwegzureißen,
damit er sich dann in abgründiger Angst vor die Verantwortung der
eigenen Entscheidung gestellt sieht. Kierkegaard nennt diese Lage
die Stufe der Ironie, den Ruf nach Innerlichkeit. Es meldet sich das
ethische Stadium: in der Pflicht der Wirklichkeit standzuhalten,
jemand zu sein, der weiß, was ihm zu tun ansteht. Kierkegaard
erläutert dieses ethische Pflichtbewußtsein an der Ehe. Kann aber
der Pflichtmensch wirklich bestehen? Ist er nicht wieder eine
bürgerliche Maske, ein Figurant, der die Allgemeinheit in jeder Hinsicht
korrekt anzustreben sucht, wobei er sie immer mehr als eine
unvollziehbare Zumutung an sich erfahren muß. Er gerät ständig ins
Scheitern; er muß seine eigene Nichtigkeit angesichts der absoluten
Forderung der Moral einsehen. Er bricht in Reue zusammen und
schaut aus der schwindelnden Höhe des Pflichtbewußtseins nichts
als die Nichtigkeit des erst so leidenschaftlich gesuchten und
gepriesenen Selbst. Kierkegaard spricht hier von Humor. Hamann ist
ihm der vollendete Typ des Humors, der das notwendige Scheitern
der unzumutbaren Moralität eingesehen hat.

Der Humor ist die Brücke vom ethischen zum religiösen Stadium :

er führt aus der geruhsamen Oberfläche des «chinesischen Optimismus»

des Alltags in die innere Problematik der Innerlichkeit des

Existierens. Es wird klar, wie schwer es schon ist, bloß als Mensch
zu existieren - Gestalten wie Don Juan, Ahasver und Faust verkörpern

die tiefe unerschöpfliche Symbolik menschlicher Existenz. Aber
die unendliche Reflexion führt unaufhaltsam tiefer. Sie ist absolute
Negativität, und doch kann nur ihr Innewerden wirklich Wahrheit
sein, in die Wahrheit einführen. Sie ist nicht etwas Statisches und
Greifbares, selber muß man im Existieren sie verwirklichen. Denn



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 437

nur im Selbst, im Einzelnen kann die Aneignung der Wahrheit
geschehen. Nun läßt sich doch die Frage nicht vermeiden : Haben wir
denn grundsätzlich den Keim der Wahrheit schon in uns, oder soll
dies In-der-Wahrheit-Existieren eher von außen, durch einen Akt
Gottes hergestellt und müssen wir dazu umgewandelt werden?

Das war die Frage, die Kierkegaard beschäftigte, nachdem seine

Selbstrechtfertigung im Hinblick auf Regine ihre Aktualität verlor.
Philosophische Brocken und die Nachschrift setzen sich mit der

genannten Frage auseinander. Es handelt sich also um das
Wahrheitserlebnis. Als Sache des Glaubens im humanen Sinne kommt
auch das schon von der personhaften Entscheidung her. Das verlangt
einen Sprung. Im Unterschied zu allem quantitativen Denken, dem
es wie in der Naturwissenschaft auf das Meßbare, auf Ursache und
Folge ankommt, beruht das qualitative Denken auf Entscheidung.
Glauben kann man nicht stückweise ergreifen. Der Glaubende macht
einen Sprung. Das ist für den messenden und berechnenden
Verstand immer ein Ärgernis, ein Paradox : Der Verstand kommt nicht
mehr mit, er sieht sich von einer höheren Lage aus in die Schranke
verwiesen. Das Paradox wird also von Kierkegaard nicht als
Produkt des Verstandes, als dessen eigenes Gegenteil gewertet, als ob es

bloß contra rationem gemeint sei: Das Paradox kommt vielmehr
vom Entweder-Oder her: entweder objektiver Vernunftbereich oder

subjektives Existieren. Das Paradox ist deshalb auch zum Wesensbegriff

der Existenzdialektik geworden. Die Vernunft wird in die
Schranken des Objektiven und Spekulativen verwiesen. Das heißt
freilich noch nicht, daß Glaube und Vernunft als indifferente Größen
sich gleichgültig bleiben müssen: Im Gegenteil, sie werden in
gegenseitiger Konfrontation sich erst recht als Existenz einerseits und
objektiver Vernunftbereich anderseits bewußt.

Steht aber die Wahrheitsfrage zur Debatte, dann wird doch von
beiden die Existenz in ihrer Dialektik sich am ehesten an diese

Frage heranmachen müssen, weil die Wahrheit Sache der persönlichen

Aneignung, der Entscheidung ist.
Und hier stehen wir dem vorhin erwähnten Problem gegenüber:

Haben wir die Wahrheit immer schon zix eigen oder ist es Gnade,
daß man sie zugeeignet bekommt Um diese Frage zu beantworten,
blenden wir wieder zurück auf die Stelle, wo wir vom Humor
sprachen. Der Humor führt in das religiöse Stadium hinein. Davon
sprachen wir noch nicht. Das religiöse Stadium bricht in zwei ein-



438 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

ander bedingenden Stadien auf : Die Religion der Innerlichkeit oder
Immanenz (A) und die Religion des absoluten Paradoxes oder die
christliche Religiosität (B).

Die Religion der Immanenz (A) wird vom sokratischen Paradox
bestimmt : man ringt mit dem Absoluten in sich als Möglichkeit der
unendlichen Selbstverwirklichung. Wir haben gesehen, das objektive

Denken ist direkt, unproblematisch, es baut sich ein schönes

System und teilt alles direkt als logische Folgerung auf Grund dieser

Planung mit. Ganz anders die Innerlichkeit : sie lebt in der
Doppelreflexion: der subjektive Denker denkt das Allgemeine, aber
existierend bewirbt er sich um die Innerlichkeit und tritt zusehends

in die Vereinzelung und Isolierung. Die Innerlichkeit läßt sich nicht
direkt und objektiv mitteilen. Man kann allenfalls wie Sokrates sie

maieutisch-negativ auch im Mitmenschen zu erwecken versuchen.
Natürlich kann sich aber das Subjekt nicht allein aus sich selbst
kennenlernen. Die wahre Erkenntnis muß doch immer in Konfrontation

mit der objektiven Wirklichkeit Zustandekommen. Sonst
könnte ja, wenn kein objektiver Bestand die Wahrheit als Subjektivität

garantierte, der Irrsinn den Platz einnehmen. Das «Objektive»

verkörpert nun für den subjektiven Denker die ewige Seligkeit,

das absolute telos. Aber wie soll sich der Mensch in seiner
Relativität ebenbürtig zum absoluten Ziel verhalten, wie in der Endlichkeit

die Ewigkeit verwirklichen? Gerade die Verzweiflung der
Endlichkeit, das Schweben über 70000 Faden Tiefe veranlaßt den
Denker, sich dem Wagnis der Unendlichkeit preiszugeben. Je intensiver

das Schaudern vor der Endlichkeit, desto leidenschaftlicher
sucht man das unendliche Ziel. Das ist das Pathos, von dem Kierkegaard

so bewegt sprechen kann: Wie in Feuer gegossenes Öl, das
sich im Umfang gewaltig ausdehnt, so entfaltet sich das religiöse
Pathos ohne Maß und Grenze und stellt die Subjektivität vor radikale

Forderungen. Jeder Tag soll «Visitationstag» werden, man
muß bereit sein, alles für das absolute telos zu opfern. Der Mensch
scheitert ständig, er fühlt sich schuldig. Die Vergebung wird er bloß
erfahren als ein sich selbst immer mehr in der Schuld durchsichtig
werden, sie muß in der Reue selbst errungen werden. Von all diesen

Dingen hat, so meint Kierkegaard, die mittelalterliche Klosterbewegung

viel mehr verstanden als der Protestantismus, der sich viel zu
schnell mit dem «medèn ägan», nur nicht übertrieben, zufrieden
gegeben hat. Aber Maßhalten ist das ästhetische Pathos.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 439

Die Subjektivität als Wahrheit stellt den Denker in eine
Doppelbewegung hinein : er hat sich ständig dem absoluten telos zu beugen
und bleibt ständig im Relativen stecken. Das Innerliche findet
keinen kommensurablen Ausdruck im Äußeren.

Diese religiöse Spannung ist das große Leiden der Religion der
Immanenz des Humanen. Man empfindet die eigene Wertlosigkeit,
man möchte nur noch sich selbst vernichten. «Die absolute
Vorstellung von Gott verzehrt ihn wie der Brand der Sommersonne,
wenn sie nicht ablassen will, wie der Brand der Sommersonne, wenn
sie nicht untergehen will.» Der Mensch kann es nicht «aushalten, in
der Zeitlichkeit das Leben der Ewigkeit zu führen». Der Religiöse
bedarf der Zerstreuung, wenn er nicht umkommen will. Die Immanenz

kommt nicht ohne Schuld davon : das Ewige ist ihr ständig
verborgen und doch ständig verborgen zur Stelle. So entdecke der
Mensch immer mehr die Unwahrheit der Subjektivität, denn die
Wahrheit, die er erst in sich umklammerte, ist zur Unwahrheit
geworden. Ja vielmehr er selber ist Unwahrheit.

Die Religion der Innerlichkeit an sich genügt also nicht, um den
Menschen in die Freiheit seines Geistseins zu geleiten. Die Frage ist :

Kann das christliche Existieren (B) ihm möglicherweise dazu
verhelfen? Nicht nur das griechisch-immanente Prinzip, sagt Kierkegaard,

lautet dahin, sich selbst in Existenz zu verstehen. Es geht
dem christlichen genau so, nur daß hier alles viel komplizierter wird.
Noch größere Gegensätze finden sich hier zusammen, indem doch
die Existenz paradox als Sünde und die Ewigkeit paradox als Gott
in der Zeit betont wird. Da heißt es für den Glaubenden noch viel
leidenschaftlicher als bei der Immanenz, darin zu existieren. Dieses

paradoxe Existieren wird in den ästhetisch-pseudonymen Schriften
zunächst als Experiment, als Projekt dargestellt: «Wie, wenn es so

wäre... » Ja, dann wäre Gott in der Zeit erst recht für die Existenz
der Anlaß, sich selbst in der eigenen Unwahrheit zu entdecken. Er
wäre das Stimulans, das die Existenz auf den Gedanken der Gnade
und der Vergebung bringen könnte. Noch wird Vergebung aber rein
immanent als Selbstzerknirschung des reumütigen Herzens
angesehen, kompensatorischer Art, der der Schuld Genüge tun soll.

Aber wie nahe stehen sie doch, genauer betrachtet, die Religiosität
der Immanenz (A) und die des christlichen Paradoxes (B), denn auch
ihr muß es um indirekte Mitteilung gehen. Wenn Gott sich der
Existenz offenbaren will, so kann er das gerade nicht in objektiver,



440 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

mitteilender Weise: ein Gott, der sich selbst zeigte, wäre das Ende
der menschlichen Existenz, Gott würde den Menschen zerdrücken.
Nur incognito, als der sich in der Unkenntlichkeit zeigende, kann er
sich offenbaren. Nur von der Knechtsgestalt des Gekreuzigten wird
geglaubt werden können, das sei wirklich Gott unter uns. Das macht
natürlich die Innerlichkeit von sich aus nicht mit, hat sie es doch
schon schwer mit dem sokratischen Paradox, das sie in Schuld und
Reue treibt. In dem absoluten Paradox: dem göttlichen Incognito,
wird der Sprung unzumutbar : Wie soll man sich da noch selbst in
der Existenz verstehen?

Also gehen das griechische Prinzip und das christliche endgültig
auseinander? So kann man es allerdings nicht behaupten, denn die
Existenz müßte doch schon die innere Fähigkeit dazu mitbringen,
sich die Botschaft vom göttlichen Incognito überhaupt anzueignen.
Versucht Kierkegaard einerseits, die beiden geistigen Größen wie
durch eine Feuerwand voneinander zu trennen, so muß es in dieser
Wand doch eine Stelle geben, wo man, sei es auch auf Lebensgefahr
hin, zueinander gelangt. Und das ist die Angst, die sich nach der
Immanenz hin als Schuld, nach dem Incognito hin als Sünde offenbart.

Hier ist die Brücke, der Seufzer, über den Abgrund des Absurden

gespannt, auf dem Wege zum Märtyrertum des Glaubens18.
Damit ist einwandfrei nach lutherischem Ansatz die Zerknirschung

des Humanen als Zugang zur Gnade gedeutet. Ebenso einwandfrei
ist die Religiosität der Immanenz methodisch Vorportal zu der
eigentlichen Auseinandersetzung des Leidens mit Christus als Weg
des Glaubens. Aber an sich darf sie nicht ernst genommen werden,
sie ist bloß Stufe zum eigentlichen Ziel: der Welt klar zu machen,
wie man Christ werde. Sie wird es der Welt und der Kirche schwer
machen, Christ zu werden, aber auch ihnen das in «Reinheit des

Herzens» und «Redlichkeit» aufzeigen.
Die «Meldung an die Geschichte» ist die Verkündigung des Deus

revelatus, der sich im Incognito verbirgt und offenbart. Sie ist es

angesichts des großen menschlichen Entsetzens darüber, sich dem
Deus absconditus gegenüber zu finden, dem abgründigen Gott des

Gerichtes. Nur die Zerknirschung des Gewissens kann das Wagnis
unternehmen, in den Unterstand zu fliehen, den Luther mit dem Worte
«ex virgine natus est», geboren aus der Jungfrau, angedeutet hat.

18 J. Sperna Weiland, Philosophy of Existence and Christianity (1951),
S. 117.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte » 441

5.

Das alles führt uns zu dem anderen Pol der Wirksamkeit Kierkegaards

: der Verkündigung der christlichen Existenz aus dem Paradox
des Gekreuzigten. Nun veröffentlichte Kierkegaard nicht mehr
erbauliche oder religiöse Reden, sondern christliche; es sprach nicht
mehr Johannes Climacus, sondern Anti-Climacus bot christlich-
psychologische Erörterung über die Krankheit zum Tode. Nun
erschienen «Taten der Liebe» über das Gebot der Nächstenliebe, die
umfassende «Einübung im Christentum», das Buch über Pastor
Adler, mit einer eingehenden Betrachtung über die Geschichtlichkeit

der Christus-Offenbarung. Zum Schluß schleuderte die
Zeitschrift «Der Augenblick» in kurzatmiger Besessenheit Proteste
gegen die Kirche, die nur aus der positiven Ergriffenheit eines Mannes

zu erklären sind, der meinte, einen besseren christlichen Weg als die
Kirche aufzeigen zu können.

Hier fiel jede Zurückhaltung des Bewußtseins weg, selber ohne
Vollmacht sprechen zu müssen. Nun gab es keine Distanz mehr dem
Gedanken gegenüber, er sei kein fertiger Christ. Auf unergründliche
Weise habe Gott ihn in die Geschichte des Kreuzes Christi mit
hineingezogen, und so fühlte er sich als Märtyrer um der Wahrheit
Christi willen. Im 5. Heft von «Der Augenblick» findet sich ein klares
Beispiel für die Gleichzeitigkeit mit Christus als Weg des Ärgernisses,

des Absurden, der Resignation und des Kreuztragens19 :

Ein Mann mit einem Frauenzimmer am Arm tritt hinauf zum Altar, wo ein
Pfarrer, hübsch in Seide, halb studiert in den Dichtern, halb im Neuen
Testament, eine Rede hält, halb erotisch, halb christlich, eine Trauung: das
ist Christentum in der «Christenheit». Das Christentum des Neuen
Testamentes würde so aussehen: wenn jener Mann wirklich solchermaßen lieben
könnte, daß das Mädchen in Wahrheit die Einzige und mit ganzer Leidenschaft

der Seele Geliebte wäre - doch schon solche Menschen gibt es nicht
mehr — dann würde er, im Haß gegen sich selbst und gegen die Geliebte, sie

aufgeben, um Gott zu lieben. - Und das ist der Grund, warum ich sage : solche
Menschen, von diesem Schrot und Korn, werden nicht mehr geboren.

Der Einzelne vor Gott, so radikal und so einsam, wie Christus als

Gekreuzigter vor Gott starb : nach diesem Bilde fordert uns christliche

Existenz auf, uns in die Geschichte Gottes hineinnehmen zu
lassen. Das ist für Kierkegaard Geschichte, so daß es keine
Geschichte für den christlichen Glauben gibt, sondern nur den einen

19 Der Augenblick, übers. H. Gerdes (1963), S. 182.



442 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichten

paradoxen Punkt in der Zeit, in der sie Ewigkeit geworden ist, indem
Gott einmal in ihr gegenwärtig da ist. «Wie der Polarstern niemals
seinen Standort verändert und deshalb keine Geschichte hat, ebenso
steht jenes Paradox unbewegt und unverändert.» Und deshalb zählen

alle Jahrhunderte der historischen Zeit nicht: es gilt nur, den

Augenblick der Gleichzeitigkeit mit diesem unbewegten Punkt der
Geschichte zu ergreifen oder besser von dieser Geschichte ergriffen
zu werden, um in totaler Entsagung, Erniedrigung und Nachfolge
Christi hic et nunc ein Opfer Gottes zu werden. So hat sich Kierkegaard

als Märtyrer in der Nachfolge, als Geisteschrist verstanden.
Er schreibt etwa im Mai 184720 :

Mein Besteck und meine Betrachtung des Daseins in diesem Augenblick
sind so einwandfrei wie niemals vorher. Ich verstehe mich ganz und gar darin,
Opfer werden zu müssen für das, was in Wahrheit Wahrheit ist. Aber wie
wunderlich hat mich doch die Lenkung geführt, um mich dahin zu entwickeln.
Wie fern davon, daß ich derart klar gewesen wäre, als ich begann wie fern
davon, daß ich mir geträumt hätte, eine solche Bedeutung zu bekommen, ich,
der ich bei meinem durch die traurigste Katastrophe vermehrten inneren
Leiden (er denkt wohl an Entlobung und davon vermehrte Schwermut : v. O.)
an nicht weniger dachte als daran, etwas Großes zu werden, wozu die Weltlenkung

mich machen will, wenn auch nicht in dem Sinne, daß es weltlich in
Versuchung führt.

Wer angesichts derartiger Äußerungen, die durch unzählige zu
vermehren sind, noch behaupten will, Kierkegaard sei bis zu seinem
Lebensende der Zweifler gebheben, einer der von sich behaupte, er
sei selber kein Christ, der ignoriert bewußt die ungeheure Wandlung,
die Kierkegaard selbst mit den Worten andeutet21 :

Als ich im entscheidenden Augenblick, anläßlich der «Abschließenden
Nachschrift», mein Existenzverhältnis umwechselte, hab ich Gelegenheit
bekommen zu erleben, daran man doch nie so recht glaubt, man hätte es denn
erlebt, dies Christliche: daß das Liebreiche gehaßt wird.

Man kann freilich diese Wandlung einfach ignorieren, wenn es

einem wohler ist, das eigene Denken mit der Existenzphilosophie
der Religiosität der Immanenz zu identifizieren. Es ist uns jedoch
nicht erlaubt, Kierkegaard ein solches Unrecht anzutun. Die
«Meldung», die er in die Geschichte eingehen lassen möchte, bestätigt die
Tatsache, daß hier ein Leben als Opfer von Gott dargestellt wurde,

20 Tagebücher, übers. H. Gerdes, 2 (1963), S. 138.
21 Schriften über sich selbst (A. 1), S. 86.



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 443

und daß das der Weg christlicher Nachfolge sei. Das kann nur
verstanden werden als eine Antwort auf das Gehot Gottes hin, aus der

Vergebung zu leben: Existenz aus der Vergebung, aus der Gnade.

Jetzt hat die Vergebung einen anderen Sinn als vorhin in der
Religiosität. Es heißt jetzt22:

Wie der erste Ausdruck einer wahren und tiefen Verliebtheit das Gefühl
der eigenen Unwürdigkeit ist, ebenso ist das Verlangen der Vergebung der
Sünden das Kennzeichen dafür, daß man Gott liebt. Aber aus sich selbst kann
kein Mensch darauf kommen, daß Gott ihn liebt. Das muß dem Menschen
verkündigt werden. Dies ist das Evangelium, die Offenbarung.

Das Existieren aus dem Incognito ist also der innere Weg des

Gottbegnadeten. Es ist der Leidensweg des Einzelnen, der von Gott
dazu bestimmt wird.

Aber, wenn nun das Leiden so mit aller Wucht in den Vordergrund
gestellt wird, heißt das nicht, daß Glaube Tat sei, und ist Tat nicht
auch Veräußerlichung Infolgedessen wäre der Christ nicht bloß der
innerliche Mensch, sondern er wäre an seinen Taten, an seinen
Leiden, erkennbar. Der religiöse Einzelne, der Mensch des Geistes, träte
hier also in Erscheinung.

Mit diesen Feststellungen berühren wir die eigentliche Tragik im
Leben Kierkegaards. Nicht das ist die Frage, ob er ein Christ war
oder ein Zweifler. So wie er durchaus die Staatskirche bejahte und
sich in vielen Dingen als betont konservativ erwies, so bejahte er
die fides historica der Kirche, die fides quae creditur machte ihm
nicht groß zu schaffen, er war kein Dogmatiker. Aber die tragische
Spannung dieses Lebens liegt wohl dort, daß er die Verborgenheit
des Christseins immer mehr an die Öffentlichkeit zerrte und sich
bewußt war, als Märtyrer des Glaubens daherzugehen. Wie konnte
das mit der anderen Lebensthese vereinhart werden, daß ein Christ
sich nicht äußerlich erkennen ließe? Daß dessen Existenz wie die
Wassermarke im Papier sei, äußerlich betrachtet sehe man nichts,
nur gegen das Licht gehalten, entdecke man sie? Und allein Gott
stehe es an, die Früchte der Dankbarkeit aufzurechnen. Dennoch
hat ihn die unbarmherzige Kritik an der bestehenden Kirche,
namentlich an Bischof Mynster, so sehr in die oppositionelle Haltung
des wahren Christseins geführt, daß er seinem ursprünglichen Prinzip

der verborgenen Existenz untreu werden mußte23.
22 Tagebücher (A. 20), S. 243.
23 A.F.L. van Dijk, Perspectieven bij Kierkegaard (1940), S. 108.



444 H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte»

So bleibt die «Meldung an die Geschichte» nicht ohne tragische
Überschattung. Das Leben dieses wohl einmalig tiefschürfenden,
absonderlichen Menschen soll vor allem als Zeichen der Nachfolge
in die Geschichte eingehen, als Zeichen davon, wie man einer
bestehenden Christenheit zur christlichen Existenz verhelfen muß.
Kierkegaard wollte Korrektiv sein, nicht Reformator, geschweige
denn Reformer - Korrektiv in seiner Verkündigung, aber auch in
seinem Leben, denn für ihn war Verkündigung Leben, Tat, Existieren.

Man kann nun eine Reihe von kritischen Fragen stellen : Ging er
nicht zu exklusiv vom gläubigen Menschen aus, statt von der
geschenkten Fülle des Heils; stand nicht das Kreuz im Vordergrund
statt der Auferstehung ; berücksichtigte er genügend die Kirche, die
Gemeinde ; kam es ihm nicht zu sehr auf den Einzelnen an ; ignorierte
er nicht die soziale Aufgabe der gläubigen Existenz; und verfällt
sein Geschichtsbegriff nicht der bloßen Geschichtlichkeit, ohne
Aufgeschlossenheit für die Historie? Auf all diese Fragen läßt es sich

getrost mit einem «freilich hier liegen viele Engpässe» antworten.
Und doch ist dies alles nicht sehr zutreffend, denn auch das

Gegenteil ist oft wahr : Hat er doch sehr um die Gemeinde gewußt und
diente er ihr als Prediger sehr oft mit demütigem Dienst. Hat er
doch um die sozialen Nöte seiner Umgebung gewußt und freute sich
über jeden persönlichen Kontakt mit dem einfachen Mann auf der
Straße, auch verbarg er seine niedrige Herkunft keineswegs. Aber er
war ein Kind seiner Zeit, und da bewegten ihn zwei Sachen zutiefst :

die Verharmlosung der biblischen Botschaft in einem allzu billigen
Christentum und die Spekulation, die den qualitativen Unterschied
zwischen Gott und Mensch zu verwischen drohte. Gegen diese beiden
Erscheinungen hat er seine ganze Kraft eingesetzt. Und da durfte
nicht der verstorbene Bischof Mynster als «Meldung in die
Geschichte» eingehen, sondern er, den Gott dazu berufen hatte, mit
dem Zweck ihn auch nur als eine kleine Prise Gewürz seiner
Geschichte mit der Menschheit beizugeben.

Davon wußte er, das war sein Stolz : Dabei verließ ihn aber auch
bis zum letzten Augenblick die Reflexion nicht. Da stritten sich in
ihm Geist und Geist : der Geist des verinnerlichten, alles in die
Reflexion beziehenden Denkers und der Geist des Glaubens, der als
Gnade Gottes in seinem Leben waltete.

Und wir müssen uns hier fragen : Ist nicht gerade das die dialektische

Spannung christlicher Existenz überhaupt: die Verborgen-



H. van Oyen, Kierkegaards «Meldung an die Geschichte» 445

heit des Noch-Nicht und das Offenbarsein des Schon-Jetzt? Ist
nicht Kierkegaard uns darin lebendige Verkündigung?

Fast immer schloß Kierkegaard seine Abhandlungen mit einer
«Moral» ab. Folgen wir ihm hierin nach, so konstatieren wir, wir
begegnen in ihm dem wahrhaft modernen Menschen, der dennoch

vom christlichen Glauben nicht loskommen kann. Wir verstehen
nur zu gut, daß Kierkegaard seine Reflexion nicht verlieren konnte,
daß ihn sein «Dichtersein» trotz der Wandlung nicht verließ. Der
moderne Mensch weiß mit ihm, daß gerade darin das Leben Leiden
mit sich führt und daß es schwer ist, ganz einfach und schlicht sich
Kind Gottes zu wissen. Wir meinen ihm in all diesen Fragen
Verständnis entgegenbringen zu dürfen, und wo echtes Verständnis
waltet, findet befreiende Begegnung statt. Moralisierend glauben
wir, zix dieser befreienden Begegnung in Kirche und Kultur habe die

Weltlenkung uns den Namen Sören Kierkegaard aufbewahrt.

Hendrik van Oyen, Basel


	Kierkegaards "Meldung an die Geschichte"

