Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 6

Artikel: Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe : die doppelte Kausalitat im
alttestamentlichen Geschichtsdenken

Autor: Seeligmann, Isac Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 19 Heft 6 November—Dezember 1963

Menschliches Heldentum und gottliche Hilfe

Die doppelte Kausalitit
im alttestamentlichen Geschichtsdenken

1.

Fiir den alttestamentlichen Menschen ist die Geschichte die Denk-
form des Glaubens. Gott ist ihm vor allem Herr der Geschichte. Was
geschieht, gilt als von Gott gewirkt, Geschichte ist Handeln Gottes.
In der klassischen Prophetie kann diese Ansicht zum Verzicht — oder
vielmehr zu der Forderung eines Verzichts — auf menschliches Han-
deln fithren. Diese Verzichtsforderung wird (wie wir noch sehen
werden) hier und da auch in der Geschichtsschreibung laut und ist
namentlich auf die nachexilische Geschichtsauffassung von Einflul}
gewesen. Indessen, eine Weltanschauung, die nicht deterministisch
oder quietistisch ist, wird, auch wenn sie ein Handeln oder selbst
eine Fihrung Gottes in der Geschichte wahrnimmt, dennoch den
menschlichen Faktor nicht aus dem Geschichtsprozel3 ausschalten.
Auch in der Bibel spielen die menschliche Initiative und das mensch-
liche Handeln ihre Rolle, und so entstehen Probleme in bezug auf
das biblische Geschichtsdenken und die biblische Geschichtsschrei-
bung. Es mull gefragt werden, ob der israelitische Glaube an die
Allmacht, das Eingreifen und das Kriegshandwerk Gottes dem Auf-
kommen bzw. der Fortexistenz einer Schéitzung menschlichen Hel-
dentums abtriglich gewesen ist, oder doch dem heroischen Bewul3t-
sein in Israel einen eigentiimlichen, von dem heroischen BewufJtsein
sonstiger Vilker abweichenden Charakter verlieh, sodann wie sich
in der biblischen Geschichtsschreibung, namentlich in ihren élteren
Stadien, das Verhiltnis in der Darstellung von menschlichen und
gottlichen Faktoren im historischen Geschehen gestaltet.

An dem Umstand, dall der Geschichtsverlauf in der Bibel sowohl
vom gottlichen Eingreifen wie von der menschlichen Tat bestimmt
sein kann, ist kaum etwas Problematisches. Von Interesse aber ist,
daB sich die gottliche und die menschliche Motivation manchmal

25



386 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gotiliche Hilfe

auf das gleiche Hreignis beziehen. Das kann so geschehen, dall das
betreffende Ereignis an einer Stelle als Eingreifen Gottes vorgestellt
wird, an einer anderen als menschliches Handeln: man kann da von
einem alternierenden Awuftreten der Motivationen reden. Viel ofter
finden sich der gottliche und der menschliche Faktor nebeneinander
und sogar ineinander verschlungen an ein und derselben Stelle, so
daB man von einer doppelten Kausalitit! des Geschehens reden
kann.

Zur Verdeutlichung der vorliegenden Problematik gehen wir am
besten von Beispielen aus, die das «alternierende Auftreten» illustrie-
ren sollen. Ps. 105 feiert Gottes Taten an Seinem Bundesvolk. Von
dem Aufenthalt Israelsin Agypten heiBit es (25): Er verwandelte das
Herz der Agypter, so daB sie anfingen Sein Volk zu hassen. Schon
Spinoza hat darauf aufmerksam gemacht?2, daf3 hier die Wiedergabe
dessen vorliegt, was in der dlteren Relation Ex. 1, 8-10 durchaus als
menschliche, mit politischen Erwidgungen begriindete Initiative der
Agypter dargestellt wird. Oder: Salomo besteigt den Thron Davids.
Spéter kommt der édltere Halbbruder Adonia zu Salomos Mutter
Bath-Seba und sagt scheinbar resigniert: « Du weillt, dal die Regie-
rung mir zukam und daf} ganz Israel erwartete, ich wiirde Konig
werden, doch ist die Regierung mir entgangen und meinem Bruder
zugefallen, denn ihm war sie von Gott bestimmt» (1. Kon. 2, 15).
Der Leser erinnert sich unwillkiirlich, wie viele List und Intrigen
laut der Beschreibung im vorhergehenden Kapitel von den Anhén-
gern Salomos darauf verwendet worden sind, ihm den Thron Davids
zu sichern. All dieser menschliche Aufwand scheint in der Riick-
schau vergessen, die Gott als alleinigen Urheber des Geschehens
sieht.

Die beiden gegebenen Beispiele zeigen die Doppelseitigkeit des

1 Die Bezeichnung «doppelte Kausalitdt» verdanke ich meinen Gespriachen
mit Prof. J. Kaufmann; er sprach von {12125 N1Dav.

2 Spinoza, Tractatus theologico-politicus cap. VI, Opera ed. C. Gebhardt,
3 (1925), S. 89: «In Psalm. 105 vs. 24 dicitur, quod Deus Aegyptiorum
animum mutavit, ut odio haberent Israelitas, quae etiam mutatio naturalis
plane fuit, ut patet ex cap. 1 Exodi, ubi ratio non levis Aegyptiorum narratur,
quae eos movit, Israelitas ad servitutem redigere.» Spinozas Bemerkung wire
hinfillig bei Gunkels Erklirung, laut der 82% Subjekt bei dem intransitiv zu
fassenden D71 sein soll. Doch sprechen gegen Gunkels Erklirung der Kon-
text, der Gott als Subjekt zu D71 erfordert, und Stellen wie 1. Sam. 10, 9;
Ex. 14, 5; Hos. 11, 5; Klagel. 1, 20.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gittliche Hilfe 387

historischen Bewulltseins in der Bibel, ohne jedoch ihre Proble-
matik wirklich ins Licht zu stellen. Jede einzelne der angefiihrten
Textstellen ist von einer gradlinigen, in sich geschlossenen Betrach-
tungsweise bestimmt, so daf} sich dem Verstidndnis keine Schwierig-
keiten darbieten.

Anders und komplizierter liegen die Dinge, wo in einem einzigen
Textzusammenhang gottliche und menschliche Faktoren neben- und
durcheinander das Geschehen zu bestimmen scheinen:; in solchen
Fiéllen entsteht fiir unser Gefiihl ein logischer Widerspruch. In den
nachstehenden Ausfiihrungen wird eine Anzahl solcher Fille in ihrer
Problematik untersucht. Dabei sind die Beispiele, soweit sie der
Bibel entlehnt sind, auf Uberlieferungen beschrinkt, in denen von
menschlichem Heldentum und der Hilfe Goites die Rede ist. Diese
Beschrinkung ermoglicht eine ziemlich eingehende Analyse der Be-
griffe ;17121 und nyw» in der Bibel und verfolgt dariiber hinaus ein
weiter gestecktes Ziel: Eben die Texte, bei denen sich fragen liaft,
ob die biblische Geschichtsschreibung als heroisch zu bezeichnende
Uberlieferungen enthilt, sind geeignet, das Problem, das uns be-
schiéftigt, in seiner vollen Schérfe hervortreten zu lassen. Heroische
Uberlieferung entstammt iiberall dem Bediirfnis, menschliche Tat-
kraft, menschlichen Mut und menschliche Erfolge zu preisen, letzte
Triebkraft einer heroischen Geschichtsschreibung ist die Absicht der
Verherrlichung des heldischen Menschen und seiner Taten. Sofern
dagegen die Geschichte als Ausdruck von Gottes Wollen und Wirken
gilt, entstammt ihre Darstellung dem Trieb, die Taten Gottes und
Seine Allmacht zu verherrlichen. Eine Behandlung des Problems
der doppelten Kausalitit, die sich mit dem Nebeneinander von
menschlichem Heroismus und gottlicher Hilfe in der Bibel befafit,
liBt also nicht nur die Spannung zwischen der gottlichen und der
menschlichen Motivation der Ereignisse sichtbar werden, sondern
leuchtet bis in die letzten Spannungen zwischen den in der biblischen
Geschichtsschreibung wirksamen Triebkrifte hinein, die sich fir
das Bewulltsein des Menschen von heute gegenseitig auszuschlieBen
scheinen.

2.

Es mag nicht unangebracht sein, der Behandlung der biblischen
Beispiele eine allgemeine Orientierung iiber die Formen vorauszu-
schicken, in denen die Problematik in anderen Kulturen auftritt.



388 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe

Ein solches Verfahren hat einen zweifachen Vorteil. Es wird einmal
- dem Zweck eines philologischen Vergleichs gemiall — dazu bei-
tragen, die Eigenart der doppelten Kausalitit in der Bibel schérfer
zu erfassen. Dazu kommt ein Weiteres. In bezug auf die Bibel be-
schranken wir unsere Untersuchung auf die «heroischen» Aspekte
des Geschichtsdenkens. Doch umfaflt die Idee der doppelten Kausa-
litdt hieriiber hinaus Probleme, die unter andere Kategorien fallen.
Diese Probleme kénnen in unserem Beitrag nicht zu voller Geltung
kommen. Eine Skizze der aullerisraelitischen Formen der doppelten
Kausalitdt dagegen wird sich nicht auf deren historische Aspekte
beschrinken, sondern auch die zusédtzlichen wenigstens streifen3.
Sie wird dadurch zu einer umfassenderen Klirung des Begriffes bei-
tragen und das besondere Problem der Doppelseitigkeit im biblischen
GeschichtsbewuBtsein von einem breiteren, nicht rein-historischen,
Hintergrund abheben.

Als Ausgangspunkt der Dokumentation und Illustration des Be-
griffs der doppelten Kausalitit mogen ein paar Beobachtungen an
drei Vertretern der klassisch-griechischen Literatur dienen. Sie sind
dazu angetan, zu beweisen, wie verbreitet die Erscheinung auch in
einer Denkart ist, die schon in ihren friiheren Entwicklungsstadien
als mehr auf logische Prizision ausgerichtet gilt als die biblisch-
orientalische.

In Homers Ilias konnen Denken und Handeln als dem mensch-
lichen Willen und den menschlichen Féhigkeiten entstammend be-
zeichnet werden und zu gleicher Zeit als von der Gottheit eingege-
ben. Das gilt von der Arbeit des Handwerkers, von der Kunst des
Sidngers, von der Heldentat auf dem Schlachtfeld. Albin Lesky, der
dem in Frage stehenden Problemkomplex in bezug auf Homer vor
kurzem eine vortreffliche und reich dokumentierte Untersuchung
gewidmet hat?, driickt den Tatbestand so aus, daBl er den gottlichen

3 Wir bewegen uns damit in der Néhe der namentlich von Bruno Snell
und seiner Schule aufgeworfenen Fragen {iber das Erwachen von Persénlich-
keitsbewuBtsein, EntschluBfihigkeit und Verantwortlichkeitsgefiihl des
Menschen in der alten griechischen Dichtung, ohne auf die Problematik ein-
gehen zu konnen.

4 A. Lesky, Gottliche und menschliche Motivation im homerischen Epos
(1961). Die Abhandlung kam zu meiner Kenntnis, nachdem wir uns im Rah-
men eines Seminars an der Hebréischen Universitét tiber biblisches Geschichts-
denken (1961-62) mit der gleichen Problematik in bezug auf die Bibel be-
schiftigt hatten.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe 389

und menschlichen Anteil als «zwei Aspekte ein und derselben Sache»
bezeichnet. Er gebraucht diesen Ausdruck anldflich einer ver-
gleichenden Analyse von zwei Stellen der Ilias, die als Musterbei-
spiele fiir die Erscheinung dienen kénnen, die wir oben als das alter-
native Auftreten der beiden Aspekte definiert haben. Im neunzehn-
ten Gesang der Ilias spricht Agamemnon von seinem Benehmen
Achilles gegeniiber und sucht sich zu entlasten, indem er sagt (Il.
XIX, 137): GA\’émel dacduny kai uev @pévag é£éheto Zelg. An einer
fritheren Stelle hat er auf den Tadel, mit dem Nestor sein Verhalten
beurteilt, geantwortet (IX, 119): dAN’ émei daogdunv @peoi Aeuyahénot
mdmoag®. Hier impliziert die Verschiedenheit der Aspekte die Frage
nach dem MaB der sittlichen Verantwortlichkeit des Menschen, die
uns auch in bezug auf Herodot und Aeschylus beschéiftigen wird.
In bezug auf die heroischen Uberlieferungen der Bibel ist, um ein
willkiirliches Beispiel anzufiihren, der Eingang des fiinften Buches
der Ilias unserer Problemstellung noch verwandter (V, 1-3):
"Evd’ ad Tudeidn Awoundei TTohag Adnvn dike pévog kai dapoog, v’ €x-
dnhog peta mdow Apyeiolat yévorto 1d¢é kAéog éaINOV dporto. In Diomedes’
Auftreten sind das Motiv des menschlichen Ruhms (xAéog) und das
der gottlichen Hilfe vollig ineinander verschlungen. Der sterbende
Patroklos macht (Il. XVI, 849f.) in einem Atem sein Geschick, den
Gott Apollon und den Trojaner Euphorbos fiir seinen Tod verant-
wortlich 6.

Das Lebensgefiihl, in dem das BewuBtsein der menschlichen In-

* Hier wird das, was wir eingangs als den alternierenden Charakter der
Motivation bezeichnet haben, noch durch die Gleichheit der ersten Halb-
verse akzentuiert. Lesky (A. 4), S. 40, spricht von dem Wechsel der Aspekte
und fiigt hinzu: «Das Bild von dem Vorzeigen der zwei Seiten ein und der-
selben Miinze drangt sich auf.» Bezeichnend fiir die heutige Lage der Homer-
forschung — und nicht ohne Parallele zu der der alttestamentlichen For-
schung — sind die nachdriicklichen Folgerungen, die Lesky gegen eine ana-
lytisch eingestellte Exegese zieht, die bestrebt ist, Stellen, wo die verschiede-
nen Aspekte zum Ausdruck gelangen, verschiedenen Gedichten zuzuweisen.
So in unserem Fall, 8. 41 (gegen Wilamowitz), S. 32 in bezug auf Il. II, 829
und IV, 105 (gegen Page und kaum iiberzeugend) und vor allem S. 34, wo es
in bezug auf Od. XIX, 570{f. und XXI, 1{f. heilt: «Diese Arbeit wire um-
sonst geschrieben, wenn man hier einen Widerspruch im Sinne der Analyse
feststellen wollte.»

¢ Letztgenanntes Beispiel bei E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational
(1951), S. 7, der diesen Fall und #hnliche (S. 16. 30f. 51f.) mit dem der
Psychologie entlehnten Ausdruck overdetermeination bezeichnet.



390 1. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe

itiative und der Glaube, daBl alle Dinge schlieBlich Wirkung der
Gotter sind, unausgeglichen nebeneinander stehen, gelangt auch in
den élteren Tragikern zum Ausdruck. Im folgenden bringe ich nur
einige Beispiele aus 4eschylus. Vorabaus den Persern. Xerxes gibt
der persischen Flotte, auf die Kunde hin, die Hellenen planen
eine Flucht den verhdngnisvollen Befehl, nach Salamis auszu-
laufen, «nicht ahnend des Hellenen List, noch auch den Neid der
Gotter» (Aesch. Pers. 361-362)7. Dem ganzen Drama liegt die Auf-
fassung zu Grunde, dafl die Katastrophe iiber die Perser hinein-
bricht als Folge des vorherbestimmten Wirkens eines Ddmons, dasnun
durch die Unbesonnenheit des Xerxes beschleunigt wird. Der Geist des
Dareios driickt dasin dem alten Sprichwort aus (742): A\’ 6tav omeldn
TIg a0TOg, XW Yedg ouvdmretond, Orestes plant die Ermordung des
Aegisthus und der Klytaemnestra. Mufl er nicht dem unzweideuti-
gen Befehl gehorchen, den ihm der Gott Apollo in Delphi gegeben
hat? «Doch auch wenn ich nicht gehorchen wiirde, so miilite die Tat
vollbracht werden. Denn viele sind die Erwigungen, die dazu trei-
ben, des Gottes Ausspruch, das tiefe Leid um den Vater, die Armut,
die liederliche Herrschaft iiber das edle Volk» (Choeph. 297-305).
«Dieses Nebeneinander zweier Begriindungen durch den Befehl des
Gottes und durch emotionale und rationale Griinde ist fiir das Stiick
von fundamentaler Bedeutung®.» In den letzten Beispielen wird
etwas von der Bedeutung sichtbar, die dem Prinzip der doppelten
Kausalitat fiir das Problem der sittlichen Verantwortung des Men-
schen zukommt. Noch schirferen Ausdruck findet dieses Problem in
der Wechselrede von Klytaemnestra mit dem Chor nach der Ermor-
dung Agamemnons. Nicht sie, so behauptet Klytaemnestra, habe
die Tat vollbracht, sondern der alte Unheilsgeist der Atriden. Doch
der Chor weist sie zuriick: «Wer wiirde dir bezeugen, dafl du un-
schuldig bist an diesem Mord? Wer konnte das? Doch méchte wohl
der Rachegeist der Viter seinen Teil haben an der Tat (cuMnmTwp)»

" Der @ddévog-Begriff gehort dem Boten, d.h. der populdren Theologie an,
nicht der aeschyleischen, cf. H. J. Rose, A Commentary on... Aeschylus, 1
(Amsterdam 1957), S. 119; auch G. Norwood, Pindar (1945), S. 58; vgl. A. 13!

8 M. Pohlenz, Die griechische Tragddie (21954), I, S. 60. Die Stelle ist
erortert worden von H. J. Rose, Theology and Mythology in Aeschylus:
Harv. Theol. Rev. 39 (1946), S. 11{.; er vermutet in dem deterministischen
Element asiatischen Einflul3.

¢ K. von Fritz, Antike und moderne Tragédie (1962), S. 123.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gitiliche Hilfe 391

(1497-1508)1°, Das letzte Beispiel aus Aeschylus ist etwas anders
gelagert; es ist von besonderem Interesse, weil es in der biblischen
Geschichtsschreibung eine schlagende Parallele hat. Danaos erzéhlt
seinen Tochtern, dafl die Biirgerschaft von Argos den Bittstellerin-
nen das Asylrecht gewéhrt hat, nachdem in der Volksversammlung
der Konig Pelasgos ihre Sache verfochten hat. Er fiigt hinzu: «Das
Volk der Pelasger horte die verschlagene Beredsamkeit und lief3 sich
iiberzeugen, und Zeus vollbrachte die Tat zum Guten» (Suppl. 623-
624)11, Unwillkiirlich denkt man hier an 2. Sam. 17, 14. Husai der
Arachiter hat in einer Rede, die man getrost als otpogai dnuoyopor be-
zeichnen darf, den guten, fiir David fatalen Rat Ahithophels zu ver-
eiteln versucht. «Da riefen Absalom und alle Ménner Israels: Der
Rat Husais des Arachiters ist besser als Ahithophels Rat, der Herr
hatte es so gefiigt, dal3 der gute Rat Ahithophels zunichte werde, da-
mit der Herr iiber Ahithophel das Unheil briachte.»

Zentral ist das, was wir hier doppelte Kausalitit nennen, fiir das
Werk und die Denkart Herodots, die, wie oft dargetan, von dem Epos
und der Tragddie beeinflullt sind. Bei ihm erscheinen die Ereignisse
durchaus als das Resultat menschlichen Planens und menschlichen
Handelns. Ja in dem ersten Satz seines Prooemiums bezeichnet er
es als den eigentlichen Zweck seiner Geschichtsschreibung, Sorge
dafiir zu tragen, daf3 nicht was von Menschen vollbracht worden ist
mit der Zeit erlésche, oder die Erinnerung an die groBen und denk-
wiirdigen Leistungen sowohl von Hellenen wie von Barbaren ver-
schwinde... Und doch fehlen in Herodots Geschichtsanschauung
die religios-metaphysischen Motivierungen keineswegs: die von
Gott gesandten Tridume?!2, die Orakel, die menschliche Verblendung

10 «Selbst wenn ein Fluchgeist hilft, Téter ist der Mensch und er trigt die
Verantwortung»: Pohlenz, Tragédie (A. 8), S. 102; vgl. id., Herodot (A. 12),
S. 118: «Das Entweder-oder, das unsere Denkform hier verlangt, gibt es fur
diese Zeit nicht.»

11 Hine Analyse der Stelle bei E. Voegelin, Order and History, 2. The
World of the Polis (1957), S. 249-250. Zu otpooi dnuoyspor bemerkt Rose
(A.7), S. 57: «The argument... is thought of as conducting the bearers by a
winding road to its goal.»

12 Der Traum ist Ausdruck der Vorherbestimmung und zugleich Mittel der
dramatischen Spannung. Ein klassisches Beispiel bilden die verhdngnisvollen
Traumerscheinungen des Xerxes vor seinem Zug gegen Hellas, Her. VII,
12. 14. 17 (fur die Artabanos vergeblich eine rationalistische Erkldrung zu
bieten sich bemiiht, 16 ). Die ganze Partie ist schon interpretiert von M.



392 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gétiliche Hilfe

(dtn) und die Selbsterhebung (UBpig) der Menschen, der @¥6vog und-
die vépeoig der Gotter!?, die mitunter die Form einer Vorsehung an-
nehmen. Es fillt nicht leicht, das gegenseitige Stidrkeverhéltnis der
beiden Faktoren festzustellen. Man hat bemerkt, daf3 in manchen
Fillen die Erwiahnung des metaphysischen Faktors ohne wirklichen
Schaden fiir den Zusammenhang fortgelassen werden kénnte4. Ver-
tritt doch schon Herodot, wie namentlich R. Collingwood betont 1%,
den Typus des griechischen Geschichtsdenkens, fiir den das mensch-
liche Handeln die Grundlage des historischen Geschehens bildet.
Das berechtigt uns aber keineswegs dazu, die Aufrichtigkeit von
Herodots Glauben an die ibermenschliche Vergeltung und Ge-
schichtslenkung in Zweifel zu ziehen. «Die Spannung zwischen na-
tiirlicher und metaphysischer Motivierung, die wir empfinden... be-
steht eben fiir Herodot... nicht6.»

AuBerungen von doppeltem KausalititsbewuBtsein begleiten das

Pohlenz, Herodot (1937, 1961), S. 120-129; er erinnert S. 126 an den olMog
dvepog Agamemnons in der Ilias.

13 Das verbreitete Motiv vom @36vog der Gotter (oder des Gottes, cf. Her. I,
32; ITI, 40 und die aufschlufireiche Erorterung des Artabanos, VII,10 €) tritt
nach seinem moralischen Gehalt in sehr verschiedenen Schattierungen auf,
Pohlenz (A. 12), S. 109-115. Gewissermallen kann veueoig als eine moralisierte
Form des @8dvog gelten, Dodds (A. 6), S. 31. Bisweilen will der @pddvo¢ bei
Herodot das Eingreifen der Gotter, im Gegensatz zum menschlichen Han-
deln, motivieren. So fithrt Themistokles den Sieg iiber die Perser auf den
@dovog der Gotter zuriick —: «nicht wir — die Hellenen — haben dies voll-
bracht», Her. VII, 109 (vgl. A.7).

14 So Pohlenz (A. 12), S. 119 zu Her. IV, 79 und sonst.

15 R. Collingwood, Philosophie der Geschichte (dt. 1955), in der allge-
meinen Charakteristik der griechisch-rémischen Geschichtsschreibung, S. 48ff.,
und im Paragraphen iiber Herodot, S. 24.

18 Das Zitat aus Pohlenz (A.12), S. 119. Fiir das Problem der Spannung
zwischen Gotterwillen und menschlichem Streben ist die Diskussion zwischen
K. Latte und K. von Fritz instruktiv in den Entretiens sur 1’Antiquité
classique, Fondation Hardt IV (1956), S. 22-27 (8. 23-24 sagt K. Latte:
«Die logische Unvereinbarkeit macht man sich nicht klar»), wieder abge-
druckt in dem Sammelband: Herodot, eine Auswahl aus der neueren For-
schung (1962), S. 123-127. Auch andere Aufsitze im letztgenannten Band
sind ertragreich fiir unser Thema, so z.B. die Ausfithrungen H. R. Immer-
wahrs, Tat und Geschichte bei Herodot, S. 497-540, u.a.m. Schén sind die
anthropozentrische Tendenz, das ethisch-religiose Denken und die tragische
Weltanschauung Herodots herausgearbeitet von K. Deichgrdber, Das grie-
chische Geschichtsbild usw. in: Der listensinnende Trug des Gottes (1952),
S. 20f1f., speziell 27-31.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gittliche Helfe 393

ganze klassische Altertum bis in die christliche Zeit hinein, freilich
sind die Formen der Gottesvorstellung und das Maf} ihrer Intensitét
verschieden '”.

Das Auftreten der in Rede stehenden Erscheinung im Alten
Orient werden wir nur mit wenigen Beispielen belegen. Doch ist sie
dort iiberaus verbreitet, eben in Texten, wo von Tapferkeit und
Heldentat die Rede ist.

In Agypten verleiht unserem Problem der Umstand eine besondere
Nuance, daB3 in der Person des Konigs Mensch und Gott ineinander-
zuflieBen scheinen. Nun hat man aber neuerdings, ziemlich gleich-
zeitig von zwei Seiten — fiir den Nicht-Agyptologen sicher einleuch-
tend — darauf hingewiesen, dal3 der Vorstellung von der Vergott-
lichung des dgyptischen Konigs Schranken gesetzt sind18. Morenz
weist hier eine, wenn auch nicht geradlinige historische Entwick-
lung nach, und zwar «die geschichtliche Tendenz nach einer Minde-
rung des Gottkénigtums». Diese Minderung «griindet auch in der
evident menschlichen Natur des Konigs, der man mit fortschreiten-
der Rationalisierung schiirfer inne wurde». Posener hat, von anderer
Seite her, die Kategorien des Gottlichen und des Menschlichen im
dgyptischen Bewulltsein ndher zu bestimmen versucht und dar-
getan, daB3 der Agypter mit der Idee des Gottlichen Assoziationen
von Transzendenz und Ewigkeit verbindet, die dem individuellen
Konig nicht eigneten. Zudem macht er auf das Abhéngigkeitsgefiihl
des Konigs von den Gottern aufmerksam, das sich in Gebeten aus-
spricht, an deren aufrichtiger Demut nicht gezweifelt werden kann.

17 Jedermann weil3, sagt Cicero, wie groB3 der Einflul der Fortuna auf
Erfolg und MiBgeschick ist. Er fithrt Beispiele aus dem privaten und nament-
lich dem offentlichen Leben an und fahrt fort, obwohl diese Félle nun von
der Fortuna abhéingig sind (fortuita sunt), «tamen sine hominum opere et
studiis neutram in partem effici possunt»; De off. II, 6, 19-20; vgl. C. N.
Cochrane, Christianity and Classical Culture (31957), S. 100. Noch auf dem
Triumphbogen des Constantinus Magnus heiflt es: «instinctu divinitatis
mentis magnitudine», ib. S. 183, wozu J. Vogt bemerkt, Reallex. f. Ant. u.
Christ. 3 (1957), Sp. 319: «Hier ist mit divinitas das namenlose géttliche
Wesen des neuplatonischen Glaubens gemeint und neben die géttliche Ein-
gebung die GréBe des Geistes des Constantinus selbst gesetzt. Dieses Gegen-
iiber von gottlicher Eingebung und von GeistesgroBe des Kaisers begegnet
dann auch im christlich geformten Herrscherbild des FEuseb.»

18 S, Morenz, Agyptische Religion (1960), S. 36-43, die zitierten Stiicke
S. 37-38; G. Posener, De la divinité du Pharaon (1960), S. 23-33, speziell
S. 27-29.



394 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gottliche Hilfe

Als Beispiel eines solchen Gebets, in dem «’appel prend des accents
émouvantsy», fihrt er das Flehen Ramses’ 1I. zu Amun vor der
Schlacht bei Kadesch an. Dieses Beispiel wird nun fiir unseren Zu-
sammenhang von besonderem Interesse, weil Ramses 1I. iiber die
Begebenheiten der Schlacht bei Kadesch zweimal berichtet. Wir
brauchen hier nicht das literarische Verhéltnis der beiden Rezen-
sionen zu untersuchen?!®, stellen aber fest, dal genau der gleiche
Sieg, der im «pictorial record» dem Konig zugeschrieben wird, in
dem cliterary record» ausfiihrlich als Groftat Amuns geschildert
wird, ohne daB3 der Bericht deshalb das Motiv der Verherrlichung
der Heldentaten Pharaos fallen lieBe. Nachdem uns der Pharao und
der Gott Amun als voneinander geschiedene geschichtswirkende
Faktoren entgegengetreten sind, diirfen wir an diesem Beispiel die
doppelte Kausalitéit in ihrer alternativen Erscheinungsform exempli-
fizieren.

Sehr bezeichnend ist die Erscheinung der doppelten Kausalitéit
fiir die Inschriften der assyrischen Konige. Diese lassen es an Selbst-
verherrlichung nicht fehlen und erwiahnen doch auf Schritt und Tritt
den Beistand der Gotter.

Man fiihlt sich versucht, hier die alternative Teilung der Motive
mit den Gattungen in Parallele zu setzen, denen die verschiedenen
Inschriften angehoren. Die annalistischen Berichte gehen mehr
darauf hinaus, die Macht und den Erfolg des Koénigs zu betonen,
dessen Ansturm dargestellt wird unter den von Sccott gesammelten
und séhon analysierten Bildern des Gewitters, der Sintflut, des
Feuers, des Fangnetzes, des Adlers und des Lowen?2°. Sehr oft auch
—und das ist fiir unseren Zusammenhang besonders aufschlufireich -
vergleicht sich der Kénig mit einem Gott2l. Demgegeniiber tritt in
den Bau- und Weihinschriften und in den sogenannten Briefen an

19 A. H. Gardiner, The Kadesh Inscriptions of Ramses, 2 (1960).

20 S, Schott, Die Vergleiche in den akkadischen Koénigsinschriften (1926),
S. 76 ff.

21 Eben in dem Vergleich mit einem Gott (neben den anderen Vergleichen!)
wird etwas von der Problematik sichtbar, die uns beschéaftigt. In diesem Zu-
sammenhang ist interessant, dafl in der Darstellung der Bezwingung des
Tiamat (d.h. des Gétterkampfes), die Sanherib auf den Akitu-Tempel auBler
der Stadtmauer von Assur anbringen liel und ausfiihrlich beschrieb, das
Herannahen des Gottes und seines Gefolges offenbar der Formation einer
assyrischen Armee nachgebildet ist, vgl. D. D. Luckenbill, Ancient Records
of Assyria and Babylonia, 2 (1927), §§ 444-4486.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géittliche Hilfe 395

die Gotter die Initiative und die Hilfe der G6tter mehr in den Vor-
dergrund.

Doch iiberwiegen an Zahl die Stellen, an denen die Motive inein-
ander verschlungen erscheinen. Bilder, die die Kraft und den Mut
des Konigs zum Ausdruck bringen sollen, treten vereint auf mit Ge-
beten an die Gottheit, mit der Versicherung, daf} die Gotter Assur
und Ischtar — oder auch Assur und Sin o.4. — dem Konig zur Seite
gehen, mit der Erwidhnung des schonungslosen Pfeiles von Assur
u.a.m. Ein paar ganz willkiirlich aus den Inschriften herausge-
griffene Absédtze mogen diese Zwiespaltigkeit illustrieren. In der
Inschrift von Sendschirli rithmt sich Asarhaddon (die Aufzdhlung
ist in der Wiedergabe gekiirzt): «Ich bin allmichtig, ich bin ein
Held, ich bin riesenhaft, ich bin gewaltig, ich bin ohne Gleichen
unter den Konigen, der Auserwéhlte von Marduk, der Gerufene von
Sin, von Anu bevorzugt, Liebling der Konigin Ischtar, die scho-
nungslose Waffe, welche das Land der Feinde vollig zerstért.» In
seinem Brief an den Gott Assur erzdhlt Asarhaddon von seinem Vor-
gehen gegen den feindlichen, doch reumiitigen Ko6nig Schupria:
«(Ich)... Asarhaddon, der méchtige Konig, dessen fiirstlicher Be-
fehl nicht zunichte gemacht werden kann, dessen Feldschlacht kein
Konig widersteht, dem in seinem Kampf kein Ko6nig gleichkommt
(sprach zu Schupria): Warum hast Du (dadurch dafl Du Deinen Eid
verletzt hast) mich gezwungen Dich zu bekriegen? Die wiitenden
Waffen des Gottes Assur hast Du aus ihrer Ruhe heraufbeschwo-
ren!» Assurbanipal erzdhlt in dem Bericht iiber seine Jugend:
«Mein Vater, der mich zeugte, sah die Tapferkeit, die mir die groflen
Gotter als mein Los verliehen hatten 22.»

Vielleicht 148t sich der Befund dahin zusammenfassen, dal3 wir
sagen: Theoretisch wissen sich die Konige immer und iberall von

22 Die im Text gegebenen Beispiele bei Luckenbill (A. 21), §§ 577. 596. 986.
Als Parallele zum Gottesbrief von Asarhaddon ist Assurbanipals Vorwurf zu
beachten, daB3 Tirhakah von Agypten «die Macht des Gottes Assur ver-
achtete und auf seine eigene Kraft vertraute», ib. § 900. — In R. C. Dentan
(ed.), The Idea of History in the Ancient Near East (1955), 5. 62-67, befaBt
sich E. A. Speiser mit der Spannung, die zwischen der Prahlerei der Konige
und ihrer ‘‘object dependence in all matters on the will of the gods” zu be-
stehen scheint (S. 62). Er erwégt, ob die Inschriften nicht in Briefen an die
Gotter wurzeln, in denen die Erfullung von Gottes-Auftriagen berichtet wurde.
In dem Fall “‘the authority and value of a god were involved in the last
analysis and not the achievement of the worshipful servant” (8.67).



396 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe

den Gottern abhingig, doch ist ihre Glaubigkeit offenbar nicht
stark und tief genug, um das Aufkommen eines menschlich-heroi-
schen Bewulltseins zu verhindern, das sich in Selbstruhm und Prah-
lerei dulBlert. Diese sind in solchem Ausmal} fiir das hebréisch-bi-
blische Denken kaum vorstellbar, und der Prophet Jesajah vollends
kann sie dort, wo er den assyrischen Konig in seiner Hoffart redend
einfiihrt, nur in der Form einer ironischen und verneinenden Nach-
ahmung zu Wort kommen lassen (Jes. 10, 8-11. 12-14).

3.

Nach dieser fliichtigen Uberschau sind wir iiber die Aspekte der
doppelten Kausalitit geniigend orientiert, um uns ihrer Erschei-
nungsform in der alttestamentlichen Literatur zuzuwenden. Wir leg-
ten schon dar, daBl dabei das Problem ins Zentrum geriickt werden
wird, inwieweit das biblische Denken einem menschlich-heroischen
Bewulitsein Ausdruck verleiht.

Die Beurteilung des Problems ist durch die Liickenhaftigkeit
unserer Quellen erschwert. Auch muf} in unserem Fall die Méoglich-
keit in Betracht gezogen werden, dall bestimmte Traditionsschich-
ten mit Bedacht unterdriickt sein mégen. Namentlich spielen dabei
die Fragen eine Rolle, die hier nur gestreift werden kénnen, ob den
uns vorliegenden Uberlieferungen in Prosa eine episch-heroische
Poesie vorangegangen sei, was sich iiber deren etwaigen Umfang
aussagen lasse und wie sich in ihr gottliche und menschliche Moti-
vation verhalten haben, bzw. ob sie entstanden wire zur Verherr-
lichung der Helden oder ad maiorem gloriam Dei. Die Antwort auf
die erste Frage kann kaum zweifelhaft sein; sind doch Reste
hebriischer Heldenpoesie in der Bibel bewahrt geblieben. Die
Spriiche in Gen. 49 feiern einen Stammesheroismus; vgl. auch das
— noch éltere? — Lemechlied Gen. 4, 23-24 und den Siegesspruch
iiber Benjamin Ri. 20, 43. Einen Ubergang zum Nationalen bietet
das Deboralied in Ri. 5, wohl das berithmteste Stiick althebriischer
Heldenpoesie. Das Klagelied Davids um Saul und Jonathan enthalt
Elemente, die persénlichen Heldenmut und individuelle Heldentat
feiern, doch gehort es der nationalen Heldenpoesie an. Es gibt sich
als Zitat aus dem 97 95022 dem auch Josuas Beschworung der Sonne

28 Ich bin geneigt, in dem Titel "1 DY eine Abbreviatur zu vermuten :
‘i fiir PRIWS 977 990, Die Bedeutungsnuance 9751 = kriegerische



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gottliche Hilfe 397

in Jos. 10, 12 entlehnt sein will. Mit dem =1 =90 bringt die For-
schung das 7 PnnSn Do in Verbindung, dasin Num. 21, 14 erwahnt
wird. Indizien poetischer Diktion, die sich an verschiedenen Stellen
in unseren biblischen Prosatexten finden, sowie offenbar uralte
Bruchstiicke, die sich in spiteren, nachbiblischen Quellen erhalten
haben, legen die Annahme nahe (wenn sich auch ein stringenter
Beweis nicht fithren 1406t), dal3 die heroische Poesie, die den uns
heute vorliegenden Relationen vorangegangen ist, einen ansehn-
lichen Umfang aufzuweisen hatte2*. Die zusétzlichen Stellen, an
denen die Verbindung 7 nwan»» vorkommt (1. Sam. 18, 17; 25, 28)
berechtigen zu der SchluBfolgerung, daB im ;1 nwann 9o die Taten
der Helden als Kriege Gottes aufgefat wurden 25. Uber das Verhilt-
nis von goéttlicher und menschlicher Motivation in der restlichen
heroischen Poesie ldBt sich aber wenig Sicheres aussagen. Die
Stammesspriiche von Gen. 49, wenigstens ihre urspriinglichen Be-
standteile, zeichnen sich durch einen durchaus «profanen» Charakter
aus, gleiches gilt von Gen. 4, 23-24; Ri. 20, 43. Im Deboralied flieBen
das Riithmen der Krieger und das Loben Gottes ineinander. Meros
wird getadelt, «weil seine Leute nicht Gott zu Hilfe kamen unter
den Helden».

Von den uns in der Bibel bewahrt gebliebenen Uberlieferungen in
Prosa diirfen als heroisch vor allem die fiinf Erzdhlungen iiber die
«groBen Richter» bezeichnet werden, d.h. iiber Ehud, Debora-Barak,
Gideon, Jephthah und Simson. In diesen Erzdhlungen kann es
heillen, dal Gott den siegesreichen Helden als ywm aufstehen ldBt;

Kraft, Ps. 29, 4; Jes. 2, 10, wirkt an mehreren Stellen nach. Freilich wire
dieser Textkonjektur die Neigung der meisten Forscher ungiinstig, in LXX
111 (I) Kén. 8,53 év Bifriw T wdAg die Ubersetzung eines verlesenen 97 999
zu finden (im dortigen Kontext wiirde 2X9%" 9771 kaum passen). Einen
anderen Vorschlag zur Erkldrung von %1 bietet S. Mowinckel: Hat es ein
altisraelitisches Nationalepos gegeben?: Zschr. f. d. alttest. Wiss. 53 (1935),
S. 132.

24 Der Satz im Text versucht eine Zusammenfassung der zahlreichen
Argumente zu geben, die M. D. (= U.) Cassuto — leider nur auf hebriisch —
beigebracht hat fiir seine Theorie von der Existenz hebraischer Epen, die den
Uberlieferungen in Prosa vorangegangen seien. Vgl. die Darlegung dieser
Theorie in Bibl. Or. 9 (1952), 8. 198-200, wo auch Cassutos hierhergehorigen
Beitrige erwihnt sind; ferner J. Blenkinssop, Journ. Bibl. Lit. 82 (1963),
S. 76. Siehe auch unten Anm. 44.

25 'W. Caspari, Was stand im Buch der Kriege Jhws? Zschr. f. wiss. Theol.
54 (1912), S. 110ff., gibt fiir unsere Problemstellung nicht viel her.



398 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe

so Ehud (Ri. 3, 15; auch schon Othniel, 3, 9); das kann auch so aus-
gedriickt werden, dall Gott selber als wywn gilt, der sich zu der
Hilfe, die Er verleiht, eines Menschen bedient, so im Falle von Gi-
deon (6, 36), der vorher (ib. 14. 15) Subjekt des Verbums ywn ge-
wesen ist. Hier werden wir nun mit dem Problem des gottlichen und
menschlichen Helfers konfrontiert; die Problematik der Begriffe
v und agwn wird uns bald noch in weiterem Rahmen beschéfti-
gen. Fiirs erste aber fragen wir nach anderen Elementen in dem
Verhiltnis zwischen gottlicher und menschlicher Motivation im
Buch der Richter und in den Uberlieferungen iiber die Entstehung
des Konigtums. Die religiose Ausrichtung der Erzdhlungen ist ver-
schieden nach Gehalt und Stdrke. Zeugnisse von der Schéitzung
rein menschlichen Heldentums fehlen nicht. Wir finden ihre Spuren
in der Schilderung von Ehuds Geschick und Gewandtheit (Ri. 3,
15-16 vgl. 20, 16), in dem nmay v'r> (ib. 8, 21), das eine Ehren-
code des Helden zu formulieren scheint und vor allem in den Dar-
stellungen eines Teils der Simson-Erzihlungen. Uber Jephthah
kommt der Geist Gottes (Ri. 11, 29), nachdem er sich in seinen
menschlich-allzumenschlichen Verhandlungen mit den Altesten
seiner Sippe die Fiihrerschaft iiber die Gileaditer ausbedungen hat
(ib. 9). Das typische Streben nach Ruhm des menschlichen Helden
kommt zur vollen Geltung in Deboras Worten zu Barak: «Ich werde
mit dir ziehen, doch wird es dann nicht dein Ruhm sein auf dem
Weg, den Du gehst.» An diese Worte schlieft sich als unmittelbare
Fortsetzung an: ... «denn in die Hand einer Frau wird der Herr
Sisera ausliefern» (4, 9). Auf den ersten Blick ist man geneigt zu fra-
gen, ob diese Worte (mit der sonst spit-bezeugten Verbindung
72 97 9n) sekundéir hinzugefiigt sind, wie z. B. in 6: «So hat der Herr
der Gott Israels befohlen.» Doch ist der Charakter der Erzéhlung
einer solchen Aufspaltung nicht giinstig, vgl. speziell 14, 15: «Dies
ist der Tag, da der Herr Sisera in deine Hand gegeben hat, fiirwahr
der Herr zieht vor dir her... Da stiftete der Herr Verwirrung im
Lager Baraks.» Eine Scheidung zwischen menschlicher Ruhmes-
sucht und gottlicher Motivation ldf3t sich in unserem Text kaum
durchfiihren. Diese Feststellung 148t ein allgemeines Problem von
grofler Tragweite sichtbar werden, auf das wir spéter zuriickkom-
men, ob ndmlich rein menschlich motivierte und auf den Menschen
ausgerichtete Darstellungen als éltere, urspriinglichere Schicht im
biblischen Denken zu gelten haben, bzw. ob solche profane Dar-



1. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe 399

stellungen, dort wo sie nicht vorliegen, als vorauszusetzende Vor-
stufe unserer Texte rekonstruiert werden diirfen 26.

Das hier hinsichtlich der Richterzeit Ausgefiihrte — oder vielmehr
Angedeutete — kommt nun zu voller, besonders prignanter Geltung
in bezug auf die Uberlieferungen iiber Sauls Konigswahl. Wir kén-
nen hier eine vor vielen Jahren von R. Prell gegebene Formulierung
aufnehmen: «Es ist merkwiirdig, wie bei der Konigswahl Sauls
menschliches und gottliches Handeln ineinander iibergeht ??.» In der
spaten Darstellung der Bitte des Volkes, das einen Konig verlangt,
und in der Abschiedsrede Samuels bei der Huldigung Sauls (1. Sam.
8, 7-9a. 12. 12a. 13ab) hilt der Wille Gottes dem Volksbegehren die
Waage. Die von mérchenhaften Ziigen durchsetzte Sage iiber den
Burschen, der ausgeht, Eselinnen zu suchen und ein Kénigtum fin-
det (9, 1-10. 16), ist vollig von der Fiigung Gottes beherrscht. In der
alten «heroischen» Uberlieferung von Sauls Sieg iiber die Ammo-
niter (11) erscheint Saul als charismatischer Fiihrer: wenn er von
der Not der Stadt Jabesch in Gilead hort, ergreift ihn ein Gottes-
geist (6), doch verdankt er den Sieg seinem Heldenmut und seinem
strategischen Geschick (11). In einem Fall erschwert die Duplizitét
der Faktoren sogar die Beurteilung einer textgeschichtlichen Alter-
native. Wir besitzen iiber Saul einen urwiichsigen, fast urkundlich
zu nennenden Bericht, der ihn als militdrischen und organisatori-
schen Begriinder des werdenden Konigreiches schildert. Die Auf-
zahlung von Sauls Kriegen in diesem Bericht (1. Sam. 14, 47) wird
im M.T. mit den Worten beschlossen: Wohin immer er sich wandte,
v («vollzog er das Urteil»). Die LXX bieten: éowiZeto = 3T (er-
fuhr er Gottes Hilfe, vgl. Sach. 9, 9), doch wiirde der Bestand des
M.T. ein ywi> «trat er als Helfer auf» niher legen 2. Eine Entschei-

%6 Am konsequentesten ist dieses Verfahren fiir das Buch der Richter
gelibt worden von K. Wiese, Zur Literarkritik des Buches der Richter:
S. Sprank-K. Wiese, Studien zu Ezechiel und dem Buch der Richter (1926).

%7 R. Press, Samuel, eine traditionsgeschichtliche Untersuchung: Zschr.
f. d. alttest. Wiss. 56 (1938), S. 205.

% Fir die Lesart Y"1 kann auch der Umstand ins Feld gefiihrt werden,
daB sie offenbar von den LXX an einer Stelle iiber Saul geboten wird, wo —
wie oft im ersten Samuelbuch — der korrespondierende Wortlaut im masso-
retischen Text durch homoioteleuton ausgefallen ist, u. zw. 1. Sam. 10, 2. Der
urspriingliche Wortlaut war etwa: 13" T2 MR Y7210 Y2 IRYD DX
2°20n; interessant ist, wie hier die Begriffe 7% und ¥"217% ineinander tber-
gehen.



400 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gdéttliche Hilfe

dung féllt angesichts des obwaltenden Prinzips der doppelten Kau-
salitdt nicht leicht 29.

Gegenseitige Hilfe zwischen Feldherren wird in dem Gesprich
zwischen Joab und Abisa erwihnt, das der Ammoniterschlacht
vorangeht (2. Sam. 10, 11-12). Die Worte =, nvwn haben hier
(anders als an den besprochenen und nachher noch zu besprechenden
Stellen) schon etwas von ihrem hehren, heroischen Klang eingebiif3t,
doch wird der Kampf gefithrt «fiir unser Volk und unseren Gott»3°,
und der Herr ist es, der den Kampf entscheidet; «moge Er tun wie
recht in Seinen Augeny.

Im néchsten Paragraphen werden wir noch sehen, inwieweit sich
das biblische Denken (in bestimmten Stadien) einer Spannung zwi-
schen gottlicher und menschlicher Hilfe bewuBlt gewesen ist und
welcher Mittel es sich bedient hat, um sich das Ineinander der beiden
Faktoren «logisch» zurechtzulegen.

Anhangsweise sei hier noch bemerkt, worauf mich mein Kollege
Prof. D. Flusser aufmerksam macht, dafl die hier fiir die Erzdhlun-
gen in den Biichern Richter und Samuel nachgewiesene Zwiespaltig-
keit sich noch, und zwar ziemlich stark im Krsten Makkabéer-
buch bemerkbar macht. Menschliches Heldentum wird verherrlicht
(1. Makk. 3, 3-9 und 9, 21-22 in bezug auf Judah, vgl. 2, 66; 6, 44
in bezug auf Eleazar). Gewissermaflen relativiert wird dieses Hel-
denlob, dort wo geméil3 der ganzen Tendenz des Hofhistoriographen
von der auserwihlten Dynastie die Rede ist, oig €d69n cwmpia ’lo-
poanh d1d xepog adTwy (5, 62), vel. auch die Rede, in der Mattathias
von seinen Sohnen Abschied nimmt (2, 49-90). Ganz eindeutig
kommt der Gedanke des Deus Salvator zum Ausdruck an Stellen
wie 3,18; 4, 8—11: xal yvioovror TévTta Td édvn 61 éoTiv Autpoluevog
kai oWwZwv Tov lopank (vgl. 16, 30). Bei der Beurteilung dieses Tatbe-
standes und der Ideologie des Verfassers darf m. E. nicht aufler acht
gelassen werden, wie stark und bewuf3t unser Autor von dem Willen
geleitet war, die dltere biblische Historiographie in Form und Gehalt
fortzufithren und nachzuahmen. Fir unseren Zusammenhang ist
besonders der EinfluB der Samuelbiicher in Betracht zu ziehen: 4,

2% Man vergleiche das im Abschnitt 3 zum Adjektiv Y11 Bemerkte und
dazu Anm. 45.

30 'y, wiewohl von den LXX geboten, ist wohl eine — immerhin merk-
wiirdige — Dittographie (Dhorme, Tiktin). Es ist bedauerlich, dal3 die sug-
gestive Verbindung Wi»R Tv21 MY Tv3 auf Konjektur beruht.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe 401

30 erwihnt ausdriicklich Davids Besiegung des Philisters (1. Sam.
17) wie auch den Sieg Jonathans und seines Waffentrigers (ib. 14);
an der fiir die Weltanschauung des Verfassers wichtigen Stelle 3,
18 wird 1. Sam. 14, 6 zitiert; 9, 21 spielt auf 2. Sam. 1, 19. 27a an.
Im israelitischen wie im auBerisraelitischen Denken werden also
der gottliche und der menschliche Faktor der Geschehnisse nicht
auseinandergehalten. Thre Vermischung kann keinen Anlaf3 bilden,
eine Verquickung zweier verschiedener Quellen anzunehmen. Ob es
berechtigt bzw. moglich wire, urspriinglichere geradlinige Relatio-
nen zu rekonstruieren, in denen nur der menschliche Faktor eine
Rolle spielte? Wir verhielten uns oben einer solchen Moglichkeit
gegeniiber skeptisch, ohne die Frage endgiiltig zu erledigen.

Ein weiteres Problem ist das Verhdiltnis zwischen menschlicher und
gottlicher Hilfe in der Bibel, bzw. zwischen den Gestalten des Men-
schen und Gottes als Helfer. Auch ist die Frage aufzuwerfen, ob und
inwieweit der Erscheinung der doppelten Kausalitdt in der Bibel
gewisse Grenzen gesetzt sind.

Wir gehen dabei von einem Element der heroischen Uberliefe-
rungen in der Bibel aus, das wir bis jetzt nicht erwdhnten, obwohl
seine Bedeutung fiir unsere Frage dem aufmerksamen Bibelleser
gleich klar sein wird. Kommen doch im A.T. den heroischen Uber-
lieferungen der Vélker — etwa neben dem Debora-Lied — die Uber-
lieferungen iiber die Helden Dawids sicher am néchsten. Die Gestalt
Davids inmitten seiner Helden hat ihre Parallelen in den vielen
Sagenkreisen, wo ein Heldenfiihrer der primus inter pares seiner
Schar ist 31. Ganz Israel weill —so ermahnt Ahithophel den Absalom —,
«daBl dein Vater ein Held ist und dafl Helden ihn umgeben» (2.
Sam. 17, 11). Die Uberlieferungen iiber die Helden Davids besitzen
wir in zwei Formen, sowohl in listenméBiger Aufzdhlung wie in
Anekdoten iiber einzelne, hervorragende Heldentaten (2. Sam. 21,
15-22; 23, 8-23). Letztere bieten allerlei Ziige, die fiir die heroischen
Uberlieferungen von vielen Vélkern typisch sind. Der Held hélt dort
stand, wo alles flieht (23, 9 — vgl. 10b —. 12); er ist allein einer gewal-
tigen Ubermacht gewachsen und tétet so hunderte von Feinden

31 C. M. Bowra, The Meaning of a Heroic Age (1957), S. 13.

26



402 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gottliche Hilfe

(ib. 8. 18). Unter Umstéinden tritt an die Stelle der vielen Feinde ein
Riese (ib. 21, vgl. 1. Chr. 11, 2332; 2. Sam. 21, 19, im Vergleich zu
1. Sam. 17, 4) oder gar ein Ungeheuer (2. Sam. 21, 20), oder wilde
Tiere (Simson, vgl. 2. Sam. 23, 20?). Hervorgehoben wird die
schwere und gefiahrliche Riistung des feindlichen Kampfers (2. Sam.
21, 16; 1. Sam. 17, 5ff.); der Held selber verfiigt nicht tiber zweck-
dienliche Waffen, er muf} sich mit irgendeinem primitiven Gerit be-
helfen (1. Sam. 17, 40; vgl. Ri. 3, 35); als besonders raffinierter Zug
kann hinzukommen, daB er sich der Waffe des Feindes zu beméchti-
gen weil} und sie gegen ihn wendet (2. Sam. 23, 21; 1. Sam. 17; 51)33.
Wie alle Heldenerzdhlungen der Vélker, sind also auch diese Anek-
doten durchaus darauf angelegt, die aullergewhnliche menschliche
Leistung ihres Helden ins Licht zu riicken.

Ein Element nun, das diese Anekdoten enthalten, verdient es,
néher ins Auge gefallt zu werden; es fithrt in das Herz des Problems
hinein, das uns in diesem Paragraphen beschiftigt. In der Beschrei-
bung der Heldentaten des Eleasar ben Dodi und des Samma ben
Age heillt es (2. Sam. 23, 12): «Und an dem Tage vollbrachte der
Herr eine grofle Rettung.» Schon eine rein textliche Betrachtung
lat auf Grund der Konstruktion der beiden Satze, in Hinsicht auf
die Tendenz des Kontextes und im Licht von Parallelstellen, die
Frage zumindest als berechtigt erscheinen, ob in diesem Fall die
Erwdhnung der Gotteshilfe nicht doch sekundir ist. Von Eleasar
ben Dodi heil3t es (23, 10): «Als nun die Ménner von Israel zuriick-
wichen, da hielt er stand und hieb auf die Philister ein, bis seine
Hand ermattete und krampthaft am Schwert haften blieb, so daf3...»
Von Samma ben Age heilit es (23, 11£.): «Da aber die Leute vor den
Philistern flohen, stellte er sich mitten auf das Feld, stellte es sicher
und schlug die Feinde, so daf}...» Sicher erwartet man nach dem
«so dal» eher ein: «er an dem Tag einen groflen Sieg schaffte», als

32 Die Chronikstelle bewahrt das urspriingliche 117 ¥*R. In der Kor-
ruption 2. Sam. 23,21 AR WR’'P) WR ist die freie Behandlung von X be-
merkenswert. Vgl. das nicht tiberall gleichwertige und unvollsténdige Material
bei F. Wutz, Die Transkriptionen von der Septuaginta bis zu Hieronymus
(1933), § 32 S. 341-359. Siehe auch unten Anm. 40.

33 Einige derartige Motive aus dem Umkreis Israels — in der Sinuhe-Erzih-
lung — berithrt R. de Vaux, Les combats singuliers dans I’A.T.: Analecta
Biblica 10 (1959), spez. S. 68. (. Lanczkowskis Bemerkungen zu gemein-
samen Ziigen der Sinuhe-Retenu und David-Goliath-Kampfe: Mitt. Deutsch.
Arch. Inst. Kairo 16 (1958), konnte ich nicht einsehen.



1. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gittliche Hilfe 403

&...der Herr an dem Tag einen groBlen Sieg schaffte». Zudem diirfen
wir es als wahrscheinlich halten, dal3 die Anekdoten iiber die Ge-
stalten der Helden Davids, die wir vorhin sahen, so viele mit den
von iiberall her bekannten heroischen Uberlieferungen gemeinsame
Zige aufweisen, den ausschlielichen Zweck hatten, den Ruhm des
Helden zu verherrlichen, also nicht auf die Erwdhnung géttlicher
Hilfe hinausliefen. Einen Parallelfall stellt 1. Sam. 19, 5 dar. Jona-
than legt bei seinem Vater Fiirsprache fiir David ein und spricht
zu ithm: «Der Konig mdge sich an seinem Diener David nicht ver-
siindigen, er hat sich ja nicht gegen dich vergangen, vielmehr sind
seine Taten dir sehr niitzlich: er hat sein Leben gewagt, den Phi-
lister zu erschlagen, und damit hat der Herr ganz Israel einen
groflen Sieg verschafft. Du hast es mit angesehen und dich gefreut,
warum also willst du dich an unschuldigem Blut versiindigen, in-
dem du David grundlos tétest?» Auch hier geht die ganze Tendenz
der Stelle dahin, die Heilstat Davids ins Licht zu riicken und nicht
die Heilstat Gottes, und auch hier wiirden wir erwarten : «und damit
hat er (David) Israel einen groflen Sieg verschafft». Die Peschitta
liest hier, offenbar aus den hier entwickelten dhnlichen exegetischen
Erwagungen: «so dafl der Herr j»1°3 durch ihn (sc. David) ganz
Israel einen groflen Sieg verschaffte.» Wiederum fragt es sich, ob
nicht im M.T. «der Herr» eine spitere Hinzufiigung bildet, die eine
urspriinglich als rein menschlich dargestellte Leistung auf Gott zu-
riickfithren will34, In der Tat finden wir eben fiir diese selbe Epoche
den Helden als Subjekt der siegreichen Hilfsleistung. In 1. Sam. 14,
45 setzt sich das Volk bei Saul fiir Jonathan ein: «Soll Jonathan
sterben, der heute diesen grollen Sieg in Israel errungen hat?»...
Die Fortsetzung lautet denn freilich: «Es soll ihm kein Haar ge-
kriimmt werden, denn mit Gott hat er heute Sieg geschafft.» Diese
Formulierung bringt uns noch einmal in voller Schérfe die Alterna-
tive zum Bewultsein: Liegt auch an den hier besprochenen Stellen
(2. Sam. 23, 10. 12; 1. Sam. 19, 5) die in den vorigen Paragraphen
erorterte doppelte Motivation vor, in der menschliches und gott-

34 Vor zehn Jahren behauptete ich beiliufig in einer Septuaginta-Ubung
der Hebréischen Universitéat tiber 2. Sam. 23 (und weniger zuriickhaltend,
als ich die Sache heute darlege!), die Erwihnung Gottes in 2. Sam. 23, 10.
12 sei eine sekundiéire Eintragung. Spiter sah ich, dafl Ehrlich, der in den
erwihnten Stellen nichts Derartiges bemerkt, den Gottesnamen in 1. Sam.
19, 5 als verdiichtig bezeichnet und fiir «wohl spiter wegen religiéser Be-
denken eingeschaltet» hilt.



404 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gotiliche Hilfe

liches Handeln ineinanderflieBen? Oder aber stoBen wir hier auf
Rudimente eines primitiven Geschichtsbewulitseins, das wunbe-
kiimmert menschliches Heldentum verherrlichte und erst spéter
durch ein rigoroseres ersetzt wurde, das fortan ausschlieBlich die
Tat Gottes als den allein bestimmenden Faktor in Krieg und Ge-
schichte anerkennen will ?

Das reiche (wenn auch keineswegs vollstindige) Material, das in
den vorigen Paragraphen beigebracht wurde, scheint zunéchst zu-
gunsten der ersten Alternative zu sprechen. Trotzdem neige ich zu
der zweiten — d.h. ich méchte in dem Jhwh in 1. Sam. 19, 5; 2. Sam.
23, 10. 12 doch eine spitere Erginzung und eine Art theologischer
Korrektur sehen. Mich bestimmen dabei neben den erwahnten text-
lichen Erwiagungen auch andere ideengeschichtliche Griinde. Ge-
wissermaBen einen Ubergang von den textlichen zu den ideen-
geschichtlichen Argumenten bildet der Umstand, dafl eben der
massoretische Text der Samuelbiicher theologischen Korrekturen
in besonderem MaB ausgesetzt gewesen ist. Ein Vergleich von 2.
Sam. 17, 2559w mit 1. Chron. 2, 17 sSrynws; 2. Sam. 5, 21 amraxy
mit 1. Chron. 14, 12 amrabr; 2. Sam. 5, 16 vy mit 1. Chron. 14, 7
Y7592 u. a. 3 zeigt das zur Geniige. Bei den soeben ideengeschicht-
lich genannten Argumenten handelt es sich um zwei einander er-
ginzende Griinde. Die religiose Sprache der Bibel enthalt in ihrer
Entwicklung — in den Psalmen, der Weisheit, der Prophetie — eine
durchgehende, nachdriickliche Polemik gegen die Auffassung, da@
menschliche Hilfe ohne die gottliche oder auch nur neben der gétt-
lichen bestehen kénne. Eine solche Polemik ist m.E. nur unter der
Voraussetzung denkbar, daBl im alten Israel der Gedanke des

35 Nach Geigers Urschrift hat auf tendenzidse Korrekturen im massoreti-
schen Text spez. von Samuel wieder aufmerksam gemacht: G. Gerlemans
Synoptic Studies in the O.T. (1948), S. 23 und sonst. Ich bin beiden gefolgt
(und iiber sie hinausgegangen) in meinen Investigations on the Transmission
of the Massoretic Text of the Bible, 1: Tarbiz 25 (1955-56), S. 121-122.
Dieser — hebréaisch geschriebene — Aufsatz ist offenbar J. Kénig entgangen,
wenn er in seinen interessanten Ausfithrungen L’activité herméneutique des
seribes: Rev. de I'hist. des rel. 141-142 (1962), mir die Neigung beilegt, Text-
verderbnisse iiberwiegend, oder eigentlich nur, als Folge eines mechanischen
(«empirischen») und nicht «methodischen» Prozesses erkldren zu wollen (141
S. 161), zum Problem vgl. mein: Septuagint Version of Isaiah (1948), S. 8,
Anm. 2. In einem Aufsatz A Psalm from Pre-regal Times: Vet. Test. 14 (1941),

gehe ich in der Annahme theologischer Korrekturen im massor. Text (Deut.
33, 3; Ps. 7, 8; 96, 7; 99, 2) erheblich weiter.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe 405

menschlichen Helfers wirklich vertreten gewesen ist. Und in der Tat
finden wir Reste einer solchen Auffassung sowohl in den é&lteren
Schichten der biblischen Historiographie wie in — und das scheint
mir noch wichtiger — survivals in der Bildersprache der Bibel. Wir
entwickeln diese Argumente in einer der hier gegebenen entgegen-
gesetzten Reihenfolge, um einen Kinblick in die verschiedenen Pha-
sen des israelitischen Geschichtsdenkens zu gewinnen.

Neben der erwihnten Stelle 1. Sam. 14, 45 (vgl. auch das zu der
Lesart der LXX in 1. Sam. 14, 47 Bemerkte) erscheint als mensch-
licher Helfer in Ri. 3, 31 Samgar ben Anath; auf die Verwandtschaft
der Stelle mit den Anekdoten iiber die Helden Davids wurde bereits
hingewiesen. Eine gleiche Auffassung liegt den Worten der mit Sauls
Konigswahl unzufriedenen Norgler zugrunde, die fragen (1. Sam.
10, 27): «Was?! Dieser soll unser Helfer sein?» Den Leuten von
Jabes in Gilead in ihrer Not wird in den Mund gelegt (11, 3): « Wenn
wir keinen Helfer finden...?%» In einer dhnlichen Situation wirft
Jephthah den Ephraimiten vor: «Als ich sah, dafl du nicht helfen
wolltest» (Ri. 12, 3)37. Jiinger als die angefiihrten Stellen ist die

36 Die Worte der Minner von Jabes in 1. Sam. 11, 3 sind sicher nicht
«authentisch». Daraus darf aber nicht mit I. Hylander, Der literarische
Samuel-Saul-Komplex (1932), S. 156, ein sekundérer unhistorischer Charak-
ter der Erziahlung gefolgert werden. Abgesehen von dem fiktiven Charakter
der Reden in historiographischen Berichten — die Frage ist in bezug auf das
Alte Testament zu wenig durchforscht worden — will beachtet sein, dal} die in
direkter Rede angefiihrten Ausspriiche im Alten Testament immer nach dem
Standpunkt des Zitierenden — nicht nach dem der redenden Personlichkeit
formuliert sind. Klassische Beispiele sind u.a. 2. Sam. 14, 7; Jes. 30, 10; Prov.
1, 11; vermutlich auch Jes. 8, 19.

37 Diese Stelle Ri. 12, 2-3 scheint mir von ganz besonderer Wichtigkeit.
Jephthah bezeichnet sich als 29 @R (!), er schreit (p”¥7) zu den Leuten
von Ephraim um Hilfe, doch findet er keine und er fihrt dann — wie unwill-
kiirlich — im Singular fort: ¥"mM IX O ARINY. Hier tritt, so scheint mir,
die Verwandtschaft zwischen dem Hilferuf in der Not des Krieges und dem
in der Rechtsnot an den Tag. p”¥t wird im A.T. technisch gebraucht vom
Walffenruf, spez. in den Formen p*¥1i7 und p¥n und auch vom Notruf, Deut.
22, 24. 27; vgl. 2. Sam. 14, 3; p°¥17 in Ili. 35, 9; auch in den Derivaten von
b i (eigentlich schreien!) spiegeln sich beide Bedeutungen (vgl. auch
griechisch (Bondeiv). Zum Notruf vgl. die reichhaltigen, semantischen Auf-
schliisse bei W. Schultze, Beitrdge zur Wort- und Sittengeschichte, 2: Sitz.-
ber. PreuB3. Ak. Wiss. 1918 (1918), S. 481-511 (= Kleine Schriften, 1933,
S. 160-189); L. L. Hammerich, Clamor. Eine rechtsgeschichtliche Studie
(1941); B. Cohen, Self Help in Jewish and Roman Law: Rev. intern. des
droits de I'antiq. I1I, 2 (1955), S. 107-133.



406 1. L. Seelegmann, Menschliches Heldentum und gétiliche Hilfe

redaktionelle Klammer (10, 1). Nach dem Tode Abimelechs stand
um Israel zu helfen auf... In gewissem Sinne gehoren hierher die
interessanten archaisierenden Stellen Ob. 21, Jes. 19, 20b, wo
eschatologische Erwartungen in Reminiszenzen an die Zeit der
Richter ihren Ausdruck finden38. Von besonderer Wichtigkeit sind
die Stellen (auf einen Teil machte mich Herr A. Roifer autmerksam),
an denen ein Vergleich Gottes mit der offenbar bekannten und fest-
gepragten Gestalt des menschlichen Helfers vorliegt, die dann in
ihren typischen Ziigen recht anschaulich beschrieben wird. So er-
wahnt Zeph. 3, 17 den Helden, der hilft; vgl. Jer. 14, 9 (hier neben
einem Marchenmotiv)3?; Jes. 42, 13: «Der Herr zieht aus wie ein
Held, wie ein Krieger schwingt Er Seine Lanze4°, Er schreit und Er
tobt, mannhaft geht Er wider Seine Feinde»; Jes. 59, 16-17: «Da
half Thm Sein Arm, Sein Ellbogen stand IThm bei®!. Sieg legte Er an
wie einen Panzer, auf Sein Haupt den Helm des Heils, Rache legte
Er an als Gewand, hiillte sich in Eifer wie in einen Mantel.» Die
stark anthropomorphistischen Schilderungen Gottes als Kriegsmann
sind als Ubertragungen von dem menschlichen Helden zu betrach-
ten. Als Stand haben jedenfalls mnnbn vkt as (vgl. Jes. 42, 13) in der
israelitischen Gesellschaft nicht gefehlt (Jes. 3, 2; vgl. 5, 22; vgl.

38 Schade, daB die Datierung der beiden spéten Texte zu unsicher ist, um
eine Feststellung von der Zeit zu ermdglichen, in der die «heroische» Epoche
der Richter offenbar eine Renaissance feierte.

39 Inm 81971 X scheint mir 8”117 Nebenform zu 0”17 = 8”197 zu sein, das
von der Betdubung gebraucht werden kann (LXX dmviyv); vgl. 97111 neben
979, %71 neben %71, B71p neben H7p (vgl. A.37). Das o K7 M)
YWD weist auf eine Sonderlage hin; angesichts des im Text beigebrachten
Materials empfiehlt sich die Anderung 93239 (LXX ¢ dvnp) kaum.

0 Statt des unpassenden fIRIP 7Y in Jes. 42, 13 liest Ehrlich WP 97"
unter Heranziehung von 2. Sam. 21, 16, wo das Substantiv P = Lanze vor-
kommt, und 2. Sam. 23, 18, wo 9"¥ von dem Schwingen der Lanze ge-
braucht wird. Erwdahnung verdient, da in der Jesajah-Rolle A von Qurran
des 6fteren Hiph‘il-Formen vorkommen, wo der entsprechende massoretische
Text Polel-Formen bietet; so 10, 26. 32; 62, 7 (dort eine Dublette: T TV
13127 T3, vgl. Cant. 2, 7; Ps. 29, 8-9). 9" und 997" sind sozusagen «legitime
Varianten». Offenbar war " geschrieben mit dem von den Massoreten
nicht anerkannten Suffix 77* — fiir die dritte Person sing. masc.; vgl. A. 32,

1 Uber die richtige Lesart 1NRX1 (Yellin), siche mein The Septuagint
Version of Isaiah (1948), S. 67. Zu dem dort beigebrachten Material zu R
«Ellbogen» mochte ich hinzufiigen die Kontroverse in Talm. b. Sotah 12b,
wo zu Exod. 2, 5: nNAR DR N2WM zwei Erklirungen versucht werden
annsY AnpN TM AT MR TN N a7 9.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gitiliche Hilfe 407

mnnnn sy 12, 1); der heldische Krieger hélt her zum rithmlichen
Vergleich (Ps. 127, 4) und wird in der Hofpoesie verherrlicht (Ps. 45,
4; vgl. 89, 20; Cant. 3, 7).

Es gibt nun eine Reihe von Stellen - sie sind den oben gegebenen
Beispielen von doppelter Kausalitdt verwandt —, an denen die Ab-
hangigkeit des menschlichen Helfers von Gott zum Ausdruck kommt:
Der Helfer betet zu Gott, z. B. Simson (Ri. 15, 18; vgl. 16, 28). Der
menschliche Helfer ist, so weill man wohl, nur ein Werkzeug Gottes.
Gideon sagt zu Gott: «Wenn Du Israel Hilfe schaffst durch mich»
(6, 36. 37)%2; eine hiibsche Variante des Gedankens?? bietet 15, 18,
wo sich Simson zudem als Knecht Gottes bezeichnet. In 2. Kon. 14,
27 verleiht Gott Beistand und Sieg durch Jerobeam ben Joas —
gleich darauf ist von Jerobeams Heldentaten die Rede! Diese Vor-
stellung ist keineswegs auf die Not und die Siege Israels beschrinkt:
in 2. Kon. 5, 1 gilt es als selbstredend — man ist versucht von
Zwangsldufigkeit zu reden — dafl Jhwh Aram Siege verliehen hat
durch Naaman. Gott ist es, Der den Helfer auferstehen 1aBt (Ri.
3, 9. 15, vgl. die spéiteren Texte 2, 16. 18; als Kanonisierung dieser
Anschauung darf Neh. 9. 27b gelten). In diesem Zusammenhang
gehoren — als Musterbeispiele fiir die Denkform der doppelten Kau-
salitdt — Stellen, an denen Gott ankiindigt, dafl ein menschlicher
Held Israels Helfer sein wird, so Ri. 13, 5 von Simson, 1. Sam. 9,
154 von Samuel. Es soll hier an den wichtigen Umstand erinnert

42 In der Arbeit Leskys (A. 4) heil3t es, S. 26: Eine andere recht héufige
Ausdrucksweise — man kénnte sie hypotaktisch nennen — 148t den Gott durch
menschliche Tétigkeit an sein Ziel gelangen.

# In Ri. 15, 18 wird das A¥WDA DX T73¥ T°2 DNI ADR, soweit ich
sehe, von allen Erkldrern aufgefal8t: « Du hast diesen Sieg geschafft durch
Deinen Knecht» — wohl mit Recht. Immerhin hei3t 793 17Dl im A.T. — abge-
sehen von synonymen Ausdriicken — mehr als achtzig Mal «in die Hand
geben»; mehrmals auch im Richterbuch, sogar in unserem Kontext, 15, 12.
Lev. 26, 46 ist kaum eine Ausnahme; unserer Stelle einigermaflen dhnlich
durfte Dan. 9, 10 sein.

4 Bemerkenswert ist die starke Verwandtschaft, die 1. Sam. 9, 16 — die
richtige Lesart "9R MPYE AR2 "D MY *1Y DR PRI *D ist in der LXX
erhalten — mit der (wohl jlingeren) Stelle Ex. 3, 7 aufweist : Fiir unsere Proble-
matik ist dabei von Bedeutung, da3 Saul und Mose in einanders Néihe ricken
als von Gott gesandte salvatores des Volkes. In diesem Zusammenhang sind
zwel Midraschstellen interessant, die sich eben auf Mose und Saul beziehen.
In Exod. Rabba 1, 25 heiBt es: N w "0 29 MK...? PN 0N ARy nns
DRI DR YUwIw 13 790w MR OTNY DI NR2INR (spéte Vari-



408 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe

werden, daBl in dem Partizipium-Adjektiv yw die Bedeutungen
«(von Gott) geholfen» und «siegreich» ineinanderflieBen (vgl. Ps.
33, 16; Sach. 9, 9 und, bei richtiger Texteinteilung, Dt. 33, 29)4.

Eine dritte Gruppe von Texten betont, bisweilen in polemischer
Zuspitzung, die Ausschlieflichkeit der Hilfe Gottes. Die Vorstellung
liegt den Klageliedern des Einzelnen und des Volkes zugrunde:
Gott ist der Helfer und die Hilfe ist Gottes. Die gleiche Vorstellung
durchzieht die klassische Prophetie, stédrker als in der Liturgie ist sie
dort nicht auf das einzelne Ereignis bezogen, sondern auf die Ge-
schichte. Die klassische Prophetie, namentlich ihr groter Vertreter
Jesaja, hebt nun mit solchem Nachdruck die absolute Allmacht
Gottes hervor, im Gegensatz zu der Nichtigkeit der Ungdtter und
der Unmacht des Menschen, daf} die Idee einer doppelten Kausalitit
nicht aufkommen kann.

Urspriinglich mag die Betonung der Einzigkeit Gottes als Helfer
an dem Gegensatz zu den Gottern orientiert gewesen sein. Man ver-
gleiche Hoseas erweiternde Paraphrase der Praambel zum Dekalog
(Hos. 13, 4): «Ich bin doch der Herr dein Gott vom Lande Agypten
her, einen Gott auller Mir kennst du nicht, es gibt keinen Helfer
auller Mir.» Nachklinge solcher Paranese sind in den hymnischen
Selbstpriadikationen Gottes bei Deuterojesaja vernehmbar, deren
Zweck ja vor allem ist, die Nichtigkeit der Gotter darzutun: «Ich,
Ich bin der Herr, auBler Mir gibt es keinen Helfer... bin Ich doch
der Herr und sonst gibt es keinen Gott, Ich bin ein Gott, der Sieg und
Hilfe verleiht, neben Mir keiner» (Jes. 43, 11; 45, 21).

ante hierzu in Num. Rabba 13, 19). In Joseph Kara’s (elftes Jahrhundert)
Kommentar zu 1. Sam. 1, 23 wird polemisiert (!) gegen einen anderswo
nicht erhaltenen Midrasch: @ 191¥3 XX ) 7°7 Srww 73 75w nw
POV oD Aon DROWY DR YO m-n DRMY Men 13 Tr W
%R 1Y n®%N. Eben die Polemik beweist die Authentizitit des von
Josef Kara angefiihrten Midrasch. Ich zweifle nicht daran, daB es sich
hier, wie in Exod. Rabba 1, 25, um ein altes Bruchstiick handelt; in ihm
war urspriinglich, wie auch in 1. Sam. 1, nicht von Samuel die Rede, sondern
von Saul (vgl. 1. Sam. 10, 6. 10; 11, 6; 18, 10: 2w Sy oonbr mo nbem).
Auf das Versprechen, dal der Knabe, dessen Geburt bevorsteht, Retter von
Israel werden wird, bez1ehen sich Elkanas sonst unverstindlichen Worte,
1. Sam. 1, 23, 937 DR 3 ope N Eine néhere Begrimdung bleibt ande-
rem Zusammenhang Vorbehalten siehe oben A. 24,

45 Zu Textéinderung von YWM p>IX in Sach. 9, 9 liegt m.E. kein Grund
vor. In Deut. 33, 29 lese ich: ‘T'!TS? [hlal fna AN QY TR0 n SR TR
TOIRI 291 STwa.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und gottliche Hilfe 409

Doch erscheint schon bei Hosea als Gegensatz zu der iiberwalti-
genden Grofie Gottes, neben der Unmacht der Gotter, auch die Sinn-
losigkeit aller menschlichen Hilfe. So in dem eschatologischen Bul3-
gebet ¢ (Hos. 14, 4): «Assur wird uns fortan nicht helfen und nicht
mehr werden wir sagen : Unser Gott, zu unserer Hinde Werk...» Bei
Protojesaja verschiebt sich dann das Verhéltnis weiter: Die Einzig-
artigkeit der Hilfe Gottes ist ganz von dem Gegensatz Gott und
Mensch bestimmt. Das kommt u.a. in dem viel zitierten Satze zur
Geltung, der sich gegen Hilfsgesuche an Agypten wendet (Jes. 31, 3):
«Agypten ist Mensch und nicht Gott47, seine Rosse sind Fleisch und
nicht Geist, wenn der Herr Seine Hand ausstreckt, da strauchelt der
Helfer und wem geholfen wird, féllt.» Diese Denkart erklirt, warum
sich gerade bei Jesaja das quietistische Element findet, das wir ein-
gangs erwahnten. «In Stille?® und Ruhe hittet ihr Hilfe gefunden,
in gelassenem Vertrauen wire euer Heldenmut gewesen?®...» Im
Verzicht auf menschliches, politisches und militidrisches Handeln
liegen die wahre nyw» und amas: fiir unseren Zusammenhang ist
das Nebeneinander dieser beiden Grundbegriffe der menschlichen
Kriegstiichtigkeit von besonderer Wichtigkeit. Der Gedanke von
der AusschlieBlichkeit der Hilfe Gottes und dem Versagen aller
menschlichen Hilfe findet seinen Widerhall in der Psalmen- und
Weisheitsliteratur. « Schaff uns Hilfe gegen den Feind, eitel ist Hilfe
von Menschen» (Ps. 60 [108], 13; vgl. 44, 7; 33, 16-17); vgl. dazu das
Sprichwort: «Das Pferd wird bereit gehalten fiir den Tag der
Schlacht, doch Gottes ist die Hilfe (der Sieg)» (Prov. 21, 31; vgl. 30).
Die Geschichte der Einwanderung in Kanaan wird retrospektiv im

4 Die beiden von Hosea komponierten und in seine Prophetie inkorpo-
rierten Volksgebete sind im bewuliten Gegensatz zueinander formuliert:
Hos. 6, 1-3 in den Toénen der naturgebundenen Volksreligion; 14, 2—4 im
Geiste der prophetischen Forderungen (Q0° Qf%* 3 WK ist mir unver-
standlich).

47 Ez. 28, 2 ist wohl als Nachwirkung zu betrachten, was von Wichtigkeit
ist im Zusammenhang mit neueren Aufstellungen iiber «El» im Munde eines
Konigs von Tyrus, sieche W. Zimmerlis Kommentar z. St., S. 666-669.

48 Hier ist sicher nicht an «Umkehr» gedacht, die Etymologie ist nicht ganz
durchsichtig. Raschi verweist auf 2. Sam. 19, 33 und nimmt damit faktisch
ein Ineinander der Wurzeln 2”7%° und 271 an, wofiir S. D. Luzzatto zu Jes. 1,
27 weitere Belege bringt. Ehrlich verweist auf Ex. 21, 19; Duhm, der an der
Wurzel 2”70 festhilt, auf Mich. 2, 8 («die nicht an Krieg denken»?).

19 Das Imperfektum driickt im modal-armen biblischen Hebréisch den
Irrealis aus: Lev. 10, 18; 2. Reg. 5, 13; Ob. 12, 14; Hi. 3, 2ff.



410 I. L. Seeligmann. Menschliches Heldentum und gottliche Hilfe

Lichte dieser Anschauung zusammengefalt: « Denn nicht mit ihrem
Schwert bezwangen sie das Land, ihr Arm hat ihnen nicht geholfen,
sondern Deine Rechte und Dein Arm, das Licht Deines Antlitzes,
weil Du Gefallen an Thnen hattest» (Ps. 44, 4). Hier ist die Idee der
doppelten Kausalitit, die in der &dlteren Geschichtsschreibung vor-
herrscht, dem Monismus der gottlichen Hilfe gewichen, Spuren
eines solchen Monismus finden sich auch in der Historiographie, z. B.
in der Erzdhlung, laut der Gideon von der Schlacht gegen die Mi-
dianiter nach einer wiederholten Probe die meisten seiner Krieger
heimschickt, damit sich Israel nicht, nach errungenem Sieg, seinem
Gott gegeniiber rithme: «Meine Hand hat mir geholfen» (Ri. 7, 2)59.
Noch radikaler ist die Auffassung des — vermutlich édlteren — Be-
richts, der erzéhlt, wie der Herr an jenem Tag (vom Wunder am
Schilfmeer) «Israel Hilfe schaffte gegen Agyptens, und in dem Mose
zum Volk spricht: «Fiirchtet euch nicht, stellt euch hin, damit ihr
die Hilfe sehet, die der Herr euch schaffen wird... der Herr wird fiir
euch kdmpfen, ihr aber sollt euch ruhig verhalten» (Ex. 14, 30 und
13-14). Das ist der Geist, in dem dann spéter die chronistische Ge-
schichtsschreibung abgefal3t ist. Die Darstellung in 2. Chron. 20 von
der Schlacht gegen Ammoniter, Moabiter und Edomiter lehnt be-
wullt und offensichtlich an Jesaja (7, 8) an: « Vertraut auf den Herrn
euren Gott, so werdet ihr Bestand haben, vertraut auf Seine Pro-
pheten, so werdet ihr Erfolg haben.» Gleichzeitig wird im wortlichen
Zitat das Motiv von Ex. 14 aufgenommen: «Nicht euch liegt es ob,
zu kdmpfen, stellt euch nur hin, damit ihr die Hilfe sehet, die der
Herr euch schaffen wird.»

Es verdient vielleicht Erwidhnung, dal die hier beschriebene
Tendenz, die AusschlieBlichkeit der Hilfe Gottes zu betonen, eine
Fortsetzung findet in der nachkanonischen, namentlich in der
judisch-hellenistischen Literatur. Der massoretische Text in Ri. 2,
16 lautet: «Da liel der Herr Richter (Helfer) erstehen, die erretteten
sie aus der Gewalt ihrer Pliinderer.» In den alexandrinischen Hand-
schriften der Septuaginta zur Stelle heillt es: «Da liel} der Herr

50 Zu der Stelle vgl. W. Beyerlin, Ein Beitrag zur Traditionsgeschichte
von Ri. 6-8: Vet. Testam. 13 (1963), S. 1-25, speziell S, 16. 18. Man kann
seiner Unterscheidung zwischen der dlteren und jiingeren Gideon-Tradition
zustimmen, auch wenn man ihm in der Gegeniiberstellung von «Nation-
werdung» und « Entstehung des sakralen Stammeverbandes», von «geschicht-
licher und heilsgeschichtlicher Traditionsbildung» nicht zu folgen vermag.



1. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und géttliche Hilfe 411

Richter erstehen, und Er errettete sie...» Die vatikanische Rezen-
sion (die im Buch der Richter auf weite Strecken eine Bearbeitung
der alexandrinischen darstellt5!) macht daraus: «Da lieB der Herr
Richter erstehen, und es errettete sie der Herr» usw. In der erbau-
lichen Paraphrase, die Flavius Josephus von der biblischen Ge-
schichtsschreibung gibt, schreibt er — mit einer gewissen Selbstver-
standlichkeit von Simson, dem Helden kat’exochen unter den bibli-
schen Gestalten: « Simson aber wurde durch diese Tat ibermiitiger,
als recht war, er schrieb sie nicht der Hilfe Gottes, sondern seiner
eigenen Kraft zu52.»

Unsere Untersuchung hat herausgestellt, dal die biblischen An-
schauungen iiber die Triebkrifte des historischen Geschehens mehr-
schichtig sind. Wir fanden das Bild des tapferen menschlichen Hel-
den, der Hilfe Sieg schafft, wir fanden die Hilfe Gottes, die sich mensch-
licher Helden bedient, oder doch in der einen oder anderen Form
Raum fiir menschliche Initiative 146t und schliellich auch die Idee
von Gott als einzigem Helfer, der keine menschliche Initiative oder
Betatigung neben sich duldet. Wir sind nicht berechtigt, diese
Denkelemente in ein konstruiertes Schema des biblischen Geschichts-
denkens zu pressen: sie bestehen nebeneinander sowie in mannig-
fachen Formen der Verbindung. Doch diirfte die hier gegebene
Reihenfolge der Folge ihres respektiven Aufkommensimisraelitischen
Denken entsprechen.

Isac Leo Seeligmann, Jerusalem, Israel

51 Siehe vorldufig meine Bemerkung Vet. Testam. 11 (1961), S. 216-217,
wo auf I. Soisalon Soininen hingewiesen wird.

52 Jos. Ant. V, 8, 9, § 301; dagegen wird z.B. der Gottessieg Asas tber die
Aethiopier, 2. Chron. 14, 11, in VIII, 12, 2, § 294 einigermaflen abgeschwicht
zu einem Fall von doppelter Kausalitét.



	Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe : die doppelte Kausalität im alttestamentlichen Geschichtsdenken

