
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 6

Artikel: Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe : die doppelte Kausalität im
alttestamentlichen Geschichtsdenken

Autor: Seeligmann, Isac Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 19

Theologische Zeitschrift
Heft 6 November-Dezember 1963

Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe
Die doppelte Kausalität

im alttestamentlichen Geschichtsdenken

1.

Für den alttestamentlichen Menschen ist die Geschichte die Denkform

des Glanbens. Gott ist ihm vor allem Herr der Geschichte. Was

geschieht, gilt als von Gott gewirkt, Geschichte ist Handeln Gottes.
In der klassischen Prophétie kann diese Ansicht zum Verzicht - oder
vielmehr zu der Forderung eines Verzichts - auf menschliches Handeln

führen. Diese Verzichtsforderung wird (wie wir noch sehen

werden) hier und da auch in der Geschichtsschreibung laut und ist
namentlich auf die nachexilische Geschichtsauffassung von Einfluß
gewesen. Indessen, eine Weltanschauung, die nicht deterministisch
oder quietistisch ist, wird, auch wenn sie ein Handeln oder selbst
eine Führung Gottes in der Geschichte wahrnimmt, dennoch den
menschlichen Faktor nicht aus dem Geschichtsprozeß ausschalten.
Auch in der Bibel spielen die menschliche Initiative und das menschliche

Handeln ihre Rolle, und so entstehen Probleme in bezug auf
das biblische Geschichtsdenken und die biblische Geschichtsschreibung.

Es muß gefragt werden, ob der israelitische Glaube an die

Allmacht, das Eingreifen und das Kriegshandwerk Gottes dem
Aufkommen bzw. der Fortexistenz einer Schätzung menschlichen
Heldentums abträglich gewesen ist, oder doch dem heroischen Bewußtsein

in Israel einen eigentümlichen, von dem heroischen Bewußtsein
sonstiger Völker abweichenden Charakter verlieh, sodann wie sich
in der biblischen Geschichtsschreibung, namentlich in ihren älteren
Stadien, das Verhältnis in der Darstellung von menschlichen und
göttlichen Faktoren im historischen Geschehen gestaltet.

An dem Umstand, daß der Geschichtsverlauf in der Bibel sowohl

vom göttlichen Eingreifen wie von der menschlichen Tat bestimmt
sein kann, ist kaum etwas Problematisches. Von Interesse aber ist,
daß sich die göttliche und die menschliche Motivation manchmal

25



386 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

auf das gleiche Ereignis beziehen. Das kann so geschehen, daß das
betreffende Ereignis an einer Stelle als Eingreifen Gottes vorgestellt
wird, an einer anderen als menschliches Handeln : man kann da von
einem alternierenden Auftreten der Motivationen reden. Viel öfter
finden sich der göttliche und der menschliche Faktor nebeneinander
und sogar ineinander verschlungen an ein und derselben Stelle, so
daß man von einer doppelten Kausalität1 des Geschehens reden
kann.

Zur Verdeutlichung der vorliegenden Problematik gehen wir am
besten von Beispielen aus, die das «alternierende Auftreten» illustrieren

sollen. Ps. 105 feiert Gottes Taten an Seinem Bundesvolk. Von
dem Aufenthalt Israels in Ägypten heißt es (25) : Er verwandelte das
Herz der Ägypter, so daß sie anfingen Sein Volk zu hassen. Schon
Spinoza hat darauf aufmerksam gemacht2, daß hier die Wiedergabe
dessen vorliegt, was in der älteren Relation Ex. 1, 8-10 durchaus als

menschliche, mit politischen Erwägungen begründete Initiative der
Ägypter dargestellt wird. Oder: Salomo besteigt den Thron Davids.
Später kommt der ältere Halbbruder Adonia zu Salomos Mutter
Bath-Seba und sagt scheinbar resigniert: «Du weißt, daß die Regierung

mir zukam und daß ganz Israel erwartete, ich würde König
werden, doch ist die Regierung mir entgangen und meinem Bruder
zugefallen, denn ihm war sie von Gott bestimmt» (1. Kön. 2, 15).
Der Leser erinnert sich unwillkürlich, wie viele List und Intrigen
laut der Beschreibung im vorhergehenden Kapitel von den Anhängern

Salomos darauf verwendet worden sind, ihm den Thron Davids
zu sichern. All dieser menschliche Aufwand scheint in der Rückschau

vergessen, die Gott als alleinigen Urheber des Geschehens
sieht.

Die beiden gegebenen Beispiele zeigen die Doppelseitigkeit des

1 Die Bezeichnung «doppelte Kausalität» verdanke ich meinen Gesprächen
mit Prof. J. Kaufmann; er sprach von nVlDD DTTI3D.

2 Spinoza, Tractatus theologico-politicus cap. VI, Opera ed. C. Gebhardt,
3 (1925), S. 89: «In Psalm. 105 vs. 24 dicitur, quod Deus Aegyptiorum
animum mutavit, ut odio haberent Israelitas, quae etiam mutatio naturalis
plane fuit, ut patet ex cap. 1 Exodi, ubi ratio non levis Aegyptiorum narratur,
quae eos movit, Israelitas ad servitutem redigere.» Spinozas Bemerkung wäre
hinfällig bei Gunkels Erklärung, laut der D31? Subjekt bei dem intransitiv zu
fassenden -|sn sein soll. Doch sprechen gegen Gunkels Erklärung der Kontext,

der Gott als Subjekt zu ~]3n erfordert, und Stellen wie 1. Sam. 10, 9;
Ex. 14, 5; Hos. 11, 5; Klagel. 1, 20.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 387

historischen Bewußtseins in der Bibel, ohne jedoch ihre Problematik

wirklich ins Licht zu stellen. Jede einzelne der angeführten
Textstellen ist von einer gradlinigen, in sich geschlossenen
Betrachtungsweise bestimmt, so daß sich dem Verständnis keine Schwierigkeiten

darbieten.
Anders und komplizierter liegen die Dinge, wo in einem einzigen

Textzusammenhang göttliche und menschliche Faktoren neben- und
durcheinander das Geschehen zu bestimmen scheinen; in solchen
Fällen entsteht für unser Gefühl ein logischer Widerspruch. In den
nachstehenden Ausführungen wird eine Anzahl solcher Fälle in ihrer
Problematik untersucht. Dabei sind die Beispiele, soweit sie der
Bibel entlehnt sind, auf Überlieferungen beschränkt, in denen von
menschlichem Heldentum und der Hilfe Gottes die Rede ist. Diese

Beschränkung ermöglicht eine ziemlich eingehende Analyse der
Begriffe nn3J und ns?w in der Bibel und verfolgt darüber hinaus ein
weiter gestecktes Ziel : Eben die Texte, bei denen sich fragen läßt,
ob die biblische Geschichtsschreibung als heroisch zu bezeichnende
Überlieferungen enthält, sind geeignet, das Problem, das uns
beschäftigt, in seiner vollen Schärfe hervortreten zu lassen. Heroische
Überlieferung entstammt überall dem Bedürfnis, menschliche
Tatkraft, menschlichen Mut und menschliche Erfolge zu preisen, letzte
Triebkraft einer heroischen Geschichtsschreibung ist die Absicht der
Verherrlichung des heldischen Menschen und seiner Taten. Sofern
dagegen die Geschichte als Ausdruck von Gottes Wollen und Wirken
gilt, entstammt ihre Darstellung dem Trieb, die Taten Gottes und
Seine Allmacht zu verherrlichen. Eine Behandlung des Problems
der doppelten Kausalität, die sich mit dem Nebeneinander von
menschlichem Heroismus und göttlicher Hilfe in der Bibel befaßt,
läßt also nicht nur die Spannung zwischen der göttlichen und der
menschlichen Motivation der Ereignisse sichtbar werden, sondern
leuchtet bis in die letzten Spannungen zwischen den in der biblischen
Geschichtsschreibung wirksamen Triebkräfte hinein, die sich für
das Bewußtsein des Menschen von heute gegenseitig auszuschließen
scheinen.

2.

Es mag nicht unangebracht sein, der Behandlung der biblischen
Beispiele eine allgemeine Orientierimg über die Formen vorauszuschicken,

in denen die Problematik in anderen Kulturen auftritt.



388 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

Ein solches Verfahren hat einen zweifachen Vorteil. Es wird einmal

- dem Zweck eines philologischen Vergleichs gemäß - dazu
beitragen, die Eigenart der doppelten Kausalität in der Bibel schärfer
zu erfassen. Dazu kommt ein Weiteres. In bezug auf die Bibel
beschränken wir unsere Untersuchung auf die «heroischen» Aspekte
des Geschichtsdenkens. Doch umfaßt die Idee der doppelten Kausalität

hierüber hinaus Probleme, die unter andere Kategorien fallen.
Diese Probleme können in unserem Beitrag nicht zu voller Geltung
kommen. Eine Skizze der außerisraelitischen Formen der doppelten
Kausalität dagegen wird sich nicht auf deren historische Aspekte
beschränken, sondern auch die zusätzlichen wenigstens streifen3.
Sie wird dadurch zu einer umfassenderen Klärung des Begriffes
beitragen und das besondere Problem der Doppelseitigkeit im biblischen
Geschichtsbewußtsein von einem breiteren, nicht rein-historischen,
Hintergrund abheben.

Als Ausgangspunkt der Dokumentation und Illustration des

Begriffs der doppelten Kausalität mögen ein paar Beobachtungen an
drei Vertretern der klassisch-grnec/iiscÄew Literatur dienen. Sie sind
dazu angetan, zu beweisen, wie verbreitet die Erscheinung auch in
einer Denkart ist, die schon in ihren früheren Entwicklungsstadien
als mehr auf logische Präzision ausgerichtet gilt als die biblisch-
orientalische.

In Homers, Ilias können Denken und Handeln als dem menschlichen

Willen und den menschlichen Fähigkeiten entstammend
bezeichnet werden und zu gleicher Zeit als von der Gottheit eingegeben.

Das gilt von der Arbeit des Handwerkers, von der Kunst des

Sängers, von der Heldentat auf dem Schlachtfeld. Albin Lesky, der
dem in Frage stehenden Problemkomplex in bezug auf Homer vor
kurzem eine vortreffliche und reich dokumentierte Untersuchung
gewidmet hat4, drückt den Tatbestand so aus, daß er den göttlichen

3 Wir bewegen uns damit in der Nähe der namentlich von Bruno Snell
und seiner Schule aufgeworfenen Fragen über das Erwachen von Persönlich-
keitsbewußtsein, Entschlußfähigkeit und Verantwortlichkeitsgefühl des
Menschen in der alten griechischen Dichtung, ohne auf die Problematik
eingehen zu können.

4 A. Lesky, Göttliche und menschliche Motivation im homerischen Epos
(1961). Die Abhandlung kam zu meiner Kenntnis, nachdem wir uns im Rahmen

eines Seminars an der Hebräischen Universität über biblisches Geschichts-
denken (1961-62) mit der gleichen Problematik in bezug auf die Bibel
beschäftigt hatten.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 389

und menschlichen Anteil als «zwei Aspekte ein und derselben Sache»
bezeichnet. Er gebraucht diesen Ausdruck anläßlich einer
vergleichenden Analyse von zwei Stellen der Ilias, die als Musterbeispiele

für die Erscheinung dienen können, die wir oben als das
alternative Auftreten der beiden Aspekte definiert haben. Im neunzehnten

Gesang der Ilias spricht Agamemnon von seinem Benehmen
Achilles gegenüber und sucht sich zu entlasten, indem er sagt (II.
XIX, 137): àXX'éTiei aacrdpr|v Kai peu cppévaç èûéXe-ro Zeuç. An einer
früheren Stelle hat er auf den Tadel, mit dem Nestor sein Verhalten
beurteilt, geantwortet (IX, 119): dXX'eTtei aacrdpriv cppeoi XeufaXéqcn

môf|craç5. Hier impliziert die Verschiedenheit der Aspekte die Frage
nach dem Maß der sittlichen Verantwortlichkeit des Menschen, die

uns auch in bezug auf Herodot und Aeschylus beschäftigen wird.
In bezug auf die heroischen Überlieferungen der Bibel ist, um ein
willkürliches Beispiel anzuführen, der Eingang des fünften Buches
der Ilias unserer Problemstellung noch verwandter (V, 1-3):
"Evb' au Tubeiöp Aiopf|öe'i TTaXXàç 'A9f|vr| bûme pévoç Kai hdpcroç, tv' <=k-

hr|Xoç perà ttmctiv Appetoicri -févoixo the kXéoç ealiXöv dpoiTo. In Diomedes'
Auftreten sind das Motiv des menschlichen Ruhms (KXéoç) und das
der göttlichen Hilfe völlig ineinander verschlungen. Der sterbende
Patroklos macht (II. XVI, 849f.) in einem Atem sein Geschick, den
Gott Apollon und den Trojaner Euphorbos für seinen Tod
verantwortlich 6.

Das Lebensgefühl, in dem das Bewußtsein der menschlichen In-

5 Hier wird das, was wir eingangs als den alternierenden Charakter der
Motivation bezeichnet haben, noch durch die Gleichheit der ersten Halbverse

akzentuiert. Lesky (A. 4), S. 40, spricht von dem Wechsel der Aspekte
und fügt hinzu: «Das Bild von dem Vorzeigen der zwei Seiten ein und
derselben Münze drängt sich auf. » Bezeichnend für die heutige Lage der
Homerforschung - und nicht ohne Parallele zu der der alttestamentlichen
Forschung — sind die nachdrücklichen Folgerungen, die Lesky gegen eine
analytisch eingestellte Exegese zieht, die bestrebt ist, Stellen, wo die verschiedenen

Aspekte zum Ausdruck gelangen, verschiedenen Gedichten zuzuweisen.
So in unserem Fall, S. 41 (gegen Wilamowitz), S. 32 in bezug auf II. II, 829
und IV, 105 (gegen Page und kaum überzeugend) und vor allem S. 34, wo es

in bezug auf Od. XIX, 570ff. und XXI, Iff. heißt: «Diese Arbeit wäre
umsonst geschrieben, wenn man hier einen Widerspruch im Sinne der Analyse
feststellen wollte. »

6 Letztgenanntes Beispiel bei E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational
(1951), S. 7, der diesen Fall und ähnliche (S. 16. 30f. 51f.) mit dem der
Psychologie entlehnten Ausdruck overdetermination bezeichnet.



390 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

itiative und der Glaube, daß alle Dinge schließlich Wirkung der
Götter sind, unausgeglichen nebeneinander stehen, gelangt auch in
den älteren Tragikern zum Ausdruck. Im folgenden bringe ich nur
einige Beispiele aus Aeschylus. Yorabaus den Persern. Xerxes gibt
der persischen Flotte, auf die Kunde hin, die Hellenen planen
eine Flucht den verhängnisvollen Befehl, nach Salamis
auszulaufen, «nicht ahnend des Hellenen List, noch auch den Neid der
Götter» (Aesch. Pers. 361-362)7. Dem ganzen Drama liegt die
Auffassung zu Grunde, daß die Katastrophe über die Perser hinein-
bricht als Folge des vorherbestimmtenWirkens eines Dämons, das nun
durch die Unbesonnenheit des Xerxes beschleunigt wird. Der Geist des

Dareios drückt das in dem alten Sprichwort aus (742) : àXK' öiav (Tneüör]

xiç cojtôç, X'b beôç cruvcurreTou8. Orestes plant die Ermordung des

Aegisthus und der Klytaemnestra. Muß er nicht dem unzweideutigen

Befehl gehorchen, den ihm der Gott Apollo in Delphi gegeben
hat? «Doch auch wenn ich nicht gehorchen würde, so müßte die Tat
vollbracht werden. Denn viele sind die Erwägungen, die dazu treiben,

des Gottes Ausspruch, das tiefe Leid um den Vater, die Armut,
die liederliche Herrschaft über das edle Volk» (Choeph. 297-305).
«Dieses Nebeneinander zweier Begründungen durch den Befehl des
Gottes und durch emotionale und rationale Gründe ist für das Stück
von fundamentaler Bedeutung9.» In den letzten Beispielen wird
etwas von der Bedeutung sichtbar, die dem Prinzip der doppelten
Kausalität für das Problem der sittlichen Verantwortung des
Menschen zukommt. Noch schärferen Ausdruck findet dieses Problem in
der Wechselrede von Klytaemnestra mit dem Chor nach der Ermordung

Agamemnons. Nicht sie, so behauptet Klytaemnestra, habe
die Tat vollbracht, sondern der alte Unheilsgeist der Atriden. Doch
der Chor weist sie zurück: «Wer würde dir bezeugen, daß du
unschuldig bist an diesem Mord? Wer könnte das? Doch möchte wobl
der Rachegeist der Väter seinen Teil haben an der Tat (cru\\f|Trnup)»

7 Der cpôôvoç-Begriff gehört dem Boten, d.h. der populären Theologie an,
nicht der aeschyleischen, cf. H. J. Rose, A Commentary on... Aeschylus, 1

(Amsterdam 1957), S. 119; auch G. Norwood, Pindar (1945), S. 58; vgl. A. 13
8 M. Pohlenz, Die griechische Tragödie (21954), I, S. 60. Die Stelle ist

erörtert worden von H. J. Rose, Theology and Mythology in Aeschylus :

Harv. Theol. Rev. 39 (1946), S. 11 f. ; er vermutet in dem deterministischen
Element asiatischen Einfluß.

9 K. von Fritz, Antike und moderne Tragödie (1962), S. 123.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 391

(1497-1508)10. Das letzte Beispiel aus Aeschylus ist etwas anders

gelagert; es ist von besonderem Interesse, weil es in der biblischen
Geschichtsschreibung eine schlagende Parallele hat. Danaos erzählt
seinen Töchtern, daß die Bürgerschaft von Argos den Bittstellerinnen

das Asylrecht gewährt hat, nachdem in der Volksversammlung
der König Pelasgos ihre Sache verfochten hat. Er fügt hinzu: «Das
Volk der Pelasger hörte die verschlagene Beredsamkeit und Heß sich
überzeugen, und Zeus vollbrachte die Tat zum Guten» (Suppl. 623-
624)u. Unwillkürlich denkt man hier an 2. Sam. 17, 14. Husai der
Arachiter hat in einer Rede, die man getrost als orpocpcd &r|uxrfôpoi
bezeichnen darf, den guten, für David fatalen Rat Ahithophels zu
vereiteln versucht. «Da riefen Absalom und alle Männer Israels: Der
Rat Husais des Arachiters ist besser als Ahithophels Rat, der Herr
hatte es so gefügt, daß der gute Rat Ahithophels zunichte werde,
damit der Herr über Ahithophel das Unheil brächte.»

Zentral ist das, was wir liier doppelte Kausalität nennen, für das

Werk und die Denkart Herodots, die, wie oft dargetan, von dem Epos
und der Tragödie beeinflußt sind. Bei ihm erscheinen die Ereignisse
durchaus als das Resultat menschlichen Planens und menschlichen
Handelns. Ja in dem ersten Satz seines Prooemiums bezeichnet er
es als den eigenthchen Zweck seiner Geschichtsschreibung, Sorge
dafür zu tragen, daß nicht was von Menschen vollbracht worden ist
mit der Zeit erlösche, oder die Erinnerung an die großen und
denkwürdigen Leistungen sowohl von Hellenen wie von Barbaren
verschwinde... Und doch fehlen in Herodots Geschichtsanschauung
die religiös-metaphysischen Motivierungen keineswegs : die von
Gott gesandten Träume12, die Orakel, die menschliche Verblendung

10 «Selbst wenn ein Fluchgeist hilft, Täter ist der Mensch und er trägt die
Verantwortung»: Pohlenz, Tragödie (A. 8), S. 102; vgl. id., Herodot (A. 12),
S. 118: «Das Entweder-oder, das unsere Denkform hier verlangt, gibt es für
diese Zeit nicht. »

11 Eine Analyse der Stelle bei E. Voegelin, Order and History, 2. The
World of the Polis (1957), S. 249-250. Zu axpotpai öripopöpcn bemerkt Rose
(A. 7), S. 57 : «The argument... is thought of as conducting the hearers by a
winding road to its goal. »

12 Der Traum ist Ausdruck der Vorherbestimmung und zugleich Mittel der
dramatischen Spannung. Ein klassisches Beispiel bilden die verhängnisvollen
Traumerscheinungen des Xerxes vor seinem Zug gegen Hellas, Her. VII,
12. 14. 17 (für die Artabanos vergeblich eine rationalistische Erklärung zu
bieten sich bemüht, 16ß). Die ganze Partie ist schön interpretiert von M.



392 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum, und göttliche Hilfe

(drrr|) und die Selbsterhebung (ößpic;) der Menschen, der qphôvoç und-
die vépecriç der Götter13, die mitunter die Form einer Vorsehung
annehmen. Es fällt nicht leicht, das gegenseitige Stärkeverhältnis der
beiden Faktoren festzustellen. Man hat bemerkt, daß in manchen
Fällen die Erwähnung des metaphysischen Faktors ohne wirklichen
Schaden für den Zusammenhang fortgelassen werden könnte14. Vertritt

doch schon Herodot, wie namentlich R. Collingwood betont16,
den Typus des griechischen Geschichtsdenkens, für den das menschliche

Handeln die Grundlage des historischen Geschehens bildet.
Das berechtigt uns aber keineswegs dazu, die Aufrichtigkeit von
Herodots Glauben an die übermenschliche Vergeltung und Ge-

schichtslenkung in Zweifel zu ziehen. «Die Spannung zwischen
natürlicher und metaphysischer Motivierung, die wir empfinden...
besteht eben für Herodot... nicht16. »

Äußerungen von doppeltem Kausalitätsbewußtsein begleiten das

Pohlenz, Herodot (1937, 1961), S. 120-129; er erinnert S. 126 an den ou\oç
ô'veipoç Agamemnons in der Ilias.

13 Das verbreitete Motiv vom cpdovoç der Götter (oder des Gottes, cf. Her. I,
32; III, 40 und die aufschlußreiche Erörterung des Artabanos, VII, 10 e) tritt
nach seinem moralischen Gehalt in sehr verschiedenen Schattierungen auf,
Pohlenz (A. 12), S. 109-115. Gewissermaßen kann véueoiç als eine moralisierte
Form des tpôôvoç gelten, Dodds (A. 6), S. 31. Bisweilen will der <p6ovoç bei
Herodot das Eingreifen der Götter, im Gegensatz zum menschlichen Handeln,

motivieren. So führt Themistokles den Sieg über die Perser auf den
cpdévoç der Götter zurück -: «nicht wir - die Hellenen - haben dies
vollbracht», Her. VII, 109 (vgl. A. 7).

14 So Pohlenz (A. 12), S. 119 zu Her. IV, 79 und sonst.
15 R. Collingwood, Philosophie der Geschichte (dt. 1955), in der

allgemeinen Charakteristik der griechisch-römischen Geschichtsschreibung, S. 48ff.,
und im Paragraphen über Herodot, S. 24.

16 Das Zitat aus Pohlenz (A. 12), S. 119. Für das Problem der Spannung
zwischen Götterwillen und menschlichem Streben ist die Diskussion zwischen
K. Latte und K. von Fritz instruktiv in den Entretiens sur l'Antiquité
classique, Fondation Hardt IV (1956), S. 22-27 (S. 23-24 sagt K. Latte:
«Die logische Unvereinbarkeit macht man sich nicht klar»), wieder
abgedruckt in dem Sammelband: Herodot, eine Auswahl aus der neueren
Forschung (1962), S. 123-127. Auch andere Aufsätze im letztgenannten Band
sind ertragreich für unser Thema, so z.B. die Ausführungen H. R. Immer -

wahrs, Tat und Geschichte bei Herodot, S. 497-540, u.a.m. Schön sind die
anthropozentrische Tendenz, das ethisch-religiöse Denken und die tragische
Weltanschauung Herodots herausgearbeitet von K. Deichgräber, Das
griechische Geschichtsbild usw. in: Der listensinnende Trug des Gottes (1952),
S.20ff., speziell 27-31.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 393

ganze klassische Altertum bis in die christliche Zeit hinein, freilich
sind die Formen der Gottesvorstellung und das Maß ihrer Intensität
verschieden17.

Das Auftreten der in Rede stehenden Erscheinung im Alten
Orient werden wir nur mit wenigen Beispielen belegen. Doch ist sie

dort überaus verbreitet, eben in Texten, wo von Tapferkeit und
Heldentat die Rede ist.

In Ägypten verleiht unserem Problem der Umstand eine besondere

Nuance, daß in der Person des Königs Mensch und Gott ineinanderzufließen

scheinen. Nun hat man aber neuerdings, ziemlich gleichzeitig

von zwei Seiten - für den Nicht-Ägyptologen sicher einleuchtend

- darauf hingewiesen, daß der Vorstellung von der Vergöttlichung

des ägyptischen Königs Schranken gesetzt sind18. Morenz
weist hier eine, wenn auch nicht geradlinige historische Entwicklung

nach, und zwar «die geschichtliche Tendenz nach einer Minderung

des Gottkönigtums». Diese Minderung «gründet auch in der
evident menschlichen Natur des Königs, der man mit fortschreitender

Rationalisierung schärfer inne wurde». Posener hat, von anderer
Seite her, die Kategorien des Göttlichen und des Menschlichen im
ägyptischen Bewußtsein näher zu bestimmen versucht und
dargetan, daß der Ägypter mit der Idee des Göttlichen Assoziationen
von Transzendenz und Ewigkeit verbindet, die dem individuellen
König nicht eigneten. Zudem macht er auf das Abhängigkeitsgefühl
des Königs von den Göttern aufmerksam, das sich in Gebeten
ausspricht, an deren aufrichtiger Demut nicht gezweifelt werden kann.

17 Jedermann weiß, sagt Cicero, wie groß der Einfluß der Fortuna auf
Erfolg und Mißgeschick ist. Er führt Beispiele aus dem privaten und namentlich

dem öffentlichen Leben an und fährt fort, obwohl diese Fälle nun von
der Fortuna abhängig sind (fortuita sunt), «tarnen sine hominum opere et
studiis neutram in partem effici possunt»; De off. II, 6, 19-20; vgl. C. N.
Cochrane, Christianity and Classical Culture (31957), S. 100. Noch auf dem
Triumphbogen des Constantinus Magnus heißt es: «instinctu divinitatis
mentis magnitudine», ib. S. 183, wozu J. Vogt bemerkt, Reallex. f. Ant. u.
Christ. 3 (1957), Sp. 319: «Hier ist mit divinitas das namenlose göttliche
Wesen des neuplatonischen Glaubens gemeint und neben die göttliche
Eingebung die Größe des Geistes des Constantinus selbst gesetzt. Dieses Gegenüber

von göttlicher Eingebung und von Geistesgröße des Kaisers begegnet
dann auch im christlich geformten Herrscherbild des Euseb. »

18 S. Morenz, Ägyptische Religion (1960), S. 36-43, die zitierten Stücke
S. 37-38; G. Posener, De la divinité du Pharaon (1960), S. 23-33, speziell
S. 27-29.



394 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

Als Beispiel eines solchen Gebets, in dem «l'appel prend des accents
émouvants», führt er das Flehen Ramses' II. zu Amun vor der
Schlacht hei Kadesch an. Dieses Beispiel wird nun für unseren
Zusammenhang von besonderem Interesse, weil Ramses II. über die
Begebenheiten der Schlacht bei Kadesch zweimal berichtet. Wir
brauchen hier nicht das literarische Verhältnis der beiden Rezensionen

zu untersuchen19, stellen aber fest, daß genau der gleiche
Sieg, der im «pictorial record» dem König zugeschrieben wird, in
dem «literary record» ausführlich als Großtat Amuns geschildert
wird, ohne daß der Bericht deshalb das Motiv der Verherrlichung
der Heldentaten Pharaos fallen ließe. Nachdem uns der Pharao und
der Gott Amun als voneinander geschiedene geschichtswirkende
Faktoren entgegengetreten sind, dürfen wir an diesem Beispiel die

doppelte Kausalität in ihrer alternativen Erscheinungsform exemplifizieren.

Sehr bezeichnend ist die Erscheinung der doppelten Kausalität
für die Inschriften der assyrischen Könige. Diese lassen es an
Selbstverherrlichung nicht fehlen und erwähnen doch auf Schritt und Tritt
den Beistand der Götter.

Man fühlt sich versucht, hier die alternative Teilung der Motive
mit den Gattungen in Parallele zu setzen, denen die verschiedenen
Inschriften angehören. Die annalistischen Berichte gehen mehr
darauf hinaus, die Macht und den Erfolg des Königs zu betonen,
dessen Ansturm dargestellt wird unter den von Sccott gesammelten
und söhön analysierten Bildern des Gewitters, der Sintflut, des

Feuers, des Fangnetzes, des Adlers und des Löwen20. Sehr oft auch

- und das ist für unseren Zusammenhang besonders aufschlußreich -
vergleicht sich der König mit einem Gott21. Demgegenüber tritt in
den Bau- und Weihinschriften und in den sogenannten Briefen an

19 A. H. Gardiner, The Kadesh Inscriptions of Ramses, 2 (1960).
20 S. Schott, Die Vergleiche in den akkadischen Königsinschriften (1926),

S. 76 ff.
21 Eben in dem Vergleich mit einem Gott (neben den anderen Vergleichen

wird etwas von der Problematik sichtbar, die uns beschäftigt. In diesem
Zusammenhang ist interessant, daß in der Darstellung der Bezwingung des
Tiamat (d.h. des Götterkampfes), die Sanherib auf den Akitu-Tempel außer
der Stadtmauer von Assur anbringen ließ und ausführlich beschrieb, das
Herannahen des Gottes und seines Gefolges offenbar der Formation einer
assyrischen Armee nachgebildet ist, vgl. D. D. Luckenbill, Ancient Records
of Assyria and Babylonia, 2 (1927), §§ 444-446.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 395

die Götter die Initiative und die Hilfe der Götter mehr in den
Vordergrund.

Doch überwiegen an Zahl die Stellen, an denen die Motive
ineinander verschlungen erscheinen. Bilder, die die Kraft und den Mut
des Königs zum Ausdruck bringen sollen, treten vereint auf mit
Gebeten an die Gottheit, mit der Versicherung, daß die Götter Assur
und Ischtar - oder auch Assur und Sin o. ä. - dem König zur Seite

gehen, mit der Erwähnung des schonungslosen Pfeiles von Assur

u.a.m. Ein paar ganz willkürlich aus den Inschriften herausgegriffene

Absätze mögen diese Zwiespältigkeit illustrieren. In der
Inschrift von Sendschirli rühmt sich Asarhaddon (die Aufzählung
ist in der Wiedergabe gekürzt): «Ich bin allmächtig, ich bin ein
Held, ich bin riesenhaft, ich bin gewaltig, ich bin ohne Gleichen
unter den Königen, der Auserwählte von Marduk, der Gerufene von
Sin, von Anu bevorzugt, Liebling der Königin Ischtar, die
schonungslose Waffe, welche das Land der Feinde völlig zerstört.» In
seinem Brief an den Gott Assur erzählt Asarhaddon von seinem
Vorgehen gegen den feindlichen, doch reumütigen König Schupria:
«(Ich)... Asarhaddon, der mächtige König, dessen fürstlicher
Befehl nicht zunichte gemacht werden kann, dessen Feldschlacht kein
König widersteht, dem in seinem Kampf kein König gleichkommt
(sprach zu Schupria) : Warum hast Du (dadurch daß Du Deinen Eid
verletzt hast) mich gezwungen Dich zu bekriegen? Die wütenden
Waffen des Gottes Assur hast Du aus ihrer Buhe heraufbeschworen!»

Assurbanipal erzählt in dem Bericht über seine Jugend:
«Mein Vater, der mich zeugte, sah die Tapferkeit, die mir die großen
Götter als mein Los verliehen hatten22.»

Vielleicht läßt sich der Befund dahin zusammenfassen, daß wir
sagen: Theoretisch wissen sich die Könige immer und überall von

22 Die im Text gegebenen Beispiele bei Luckenbill (A. 21), §§ 577. 596. 986.
Als Parallele zum Gottesbrief von Asarhaddon ist Assurbanipals Vorwurf zu
beachten, daß Tirhakah von Ägypten «die Macht des Gottes Assur
verachtete und auf seine eigene Kraft vertraute», ib. § 900. — In R. C. Dentan
(ed.), The Idea of History in the Ancient Near East (1955), S. 62-67, befaßt
sich E. A. Speiser mit der Spannung, die zwischen der Prahlerei der Könige
und ihrer "object dependence in all matters on the will of the gods" zu
bestehen scheint (S. 62). Er erwägt, ob die Inschriften nicht in Briefen an die
Götter wurzeln, in denen die Erfüllung von Gottes-Aufträgen berichtet wurde.
In dem Fall "the authority and value of a god were involved in the last
analysis and not the achievement of the worshipful servant" (S. 67).



396 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

den Göttern abhängig, doch ist ihre Gläubigkeit offenbar nicht
stark und tief genug, um das Aufkommen eines menschlich-heroischen

Bewußtseins zu verhindern, das sich in Selbstruhm und Prahlerei

äußert. Diese sind in solchem Ausmaß für das hebräisch-biblische

Denken kaum vorstellbar, und der Prophet Jesajah vollends
kann sie dort, wo er den assyrischen König in seiner Hoffart redend
einführt, nur in der Form einer ironischen und verneinenden
Nachahmung zu Wort kommen lassen (Jes. 10, 8-11. 12-14).

3.

Nach dieser flüchtigen Überschau sind wir über die Aspekte der
doppelten Kausalität genügend orientiert, um uns ihrer
Erscheinungsform in der alttestamentlichen Literatur zuzuwenden. Wir legten

schon dar, daß dabei das Problem ins Zentrum gerückt werden
wird, inwieweit das biblische Denken einem menschlich-heroischen
Bewußtsein Ausdruck verleiht.

Die Beurteilung des Problems ist durch die Lückenhaftigkeit
unserer Quellen erschwert. Auch muß in unserem Fall die Möglichkeit

in Betracht gezogen werden, daß bestimmte Traditionsschichten

mit Bedacht unterdrückt sein mögen. Namentlich spielen dabei
die Fragen eine Rolle, die hier nur gestreift werden können, ob den

uns vorliegenden Überlieferungen in Prosa eine episch-heroische
Poesie vorangegangen sei, was sich über deren etwaigen Umfang
aussagen lasse und wie sich in ihr göttliche und menschliche
Motivation verhalten haben, bzw. ob sie entstanden wäre zur Verherrlichung

der Helden oder ad maiorem gloriam Dei. Die Antwort auf
die erste Frage kann kaum zweifelhaft sein; sind doch Reste
hebräischer Heldenpoesie in der Bibel bewahrt geblieben. Die
Sprüche in Gen. 49 feiern einen Stammesheroismus; vgl. auch das

- noch ältere? - Lemechlied Gen. 4, 23-24 und den Siegesspruch
über Benjamin Ri. 20, 43. Einen Übergang zum Nationalen bietet
das Deboralied in Ri. 5, wohl das berühmteste Stück althebräischer
Heldenpoesie. Das Klagelied Davids um Saul und Jonathan enthält
Elemente, die persönlichen Heldenmut und individuelle Heldentat
feiern, doch gehört es der nationalen Heldenpoesie an. Es gibt sich
als Zitat aus dem "wn ISO23 dem auchJosuas Beschwörung der Sonne

23 Ich bin geneigt, in dem Titel "TOTI ISO eine Abbreviatur zu vermuten:
'"W TJ für VXHP1 nn "ISO. Die Bedeutungsnuance Hin kriegerische



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 397

in Jos. 10, 12 entlehnt sein will. Mit dem 72rn ISO bringt die
Forschung das n manba 7D0 in Verbindung, das in Num. 21,14 erwähnt
wird. Indizien poetischer Diktion, die sich an verschiedenen Stellen
in unseren biblischen Prosatexten finden, sowie offenbar uralte
Bruchstücke, die sich in späteren, nachbihlischen Quellen erhalten
haben, legen die Annahme nahe (wenn sich auch ein stringenter
Beweis nicht führen läßt), daß die heroische Poesie, die den uns
heute vorliegenden Relationen vorangegangen ist, einen ansehnlichen

Umfang aufzuweisen hatte24. Die zusätzlichen Stellen, an
denen die Verbindung n msnbo vorkommt (1. Sam. 18, 17; 25, 28)
berechtigen zu der Schlußfolgerung, daß im n manbö "700 die Taten
der Helden als Kriege Gottes aufgefaßt wurden25. Über das Verhältnis

von göttlicher und menschlicher Motivation in der restlichen
heroischen Poesie läßt sich aber wenig Sicheres aussagen. Die
Stammessprüche von Gen. 49, wenigstens ihre ursprünglichen
Bestandteile, zeichnen sich durch einen durchaus «profanen» Charakter
aus, gleiches gilt von Gen. 4, 23-24 ; Ri. 20, 43. Im Deboralied fließen
das Rühmen der Krieger und das Loben Gottes ineinander. Meros
wird getadelt, «weil seine Leute nicht Gott zu Hilfe kamen unter
den Helden».

Von den uns in der Bibel bewahrt gebliebenen Überlieferungen in
Prosa dürfen als heroisch vor allem die fünf Erzählungen über die
«großen Richter» bezeichnet werden, d.h. über Ehud, Debora-Barak,
Gideon, Jephthah und Simson. In diesen Erzählungen kann es

heißen, daß Gott den siegesreichen Helden als vipia aufstehen läßt ;

Kraft, Ps. 29, 4; Jes. 2, 10, wirkt an mehreren Stellen nach. Freilich wäre
dieser Textkonjektur die Neigung der meisten Forscher ungünstig, in LXX
III (I) Kön. 8,53 év ßißXiu) rtjç ùjbrjç die Übersetzung eines verlesenen "WTI TDD

zu finden (im dortigen Kontext würde bN"1t£b 77H kaum passen). Einen
anderen Vorschlag zur Erklärung von "lEbH bietet S. Mowinckel: Hat es ein
altisraelitisches Nationalepos gegeben?: Zschr. f. d. alttest. Wiss. 53 (1935),
S. 132.

24 Der Satz im Text versucht eine Zusammenfassung der zahlreichen
Argumente zu geben, die M. D. U.) Cassuto - leider nur auf hebräisch -
beigebracht hat für seine Theorie von der Existenz hebräischer Epen, die den
Überlieferungen in Prosa vorangegangen seien. Vgl. die Darlegung dieser
Theorie in Bibl. Or. 9 (1952), S. 198-200, wo auch Cassutos hierhergehörigen
Beiträge erwähnt sind; ferner J. Blenkinssop, Journ. Bibl. Lit. 82 (1963),
S. 76. Siehe auch unten Anm. 44.

25 W. Caspari, Was stand im Buch der Kriege Jhws? Zschr. f. wiss. Theol.
54 (1912), S. llOff., gibt für unsere Problemstellung nicht viel her.



398 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

so Ehud (Ri. 3, 15 ; auch schon Othniel, 3, 9) ; das kann auch so
ausgedrückt werden, daß Gott selber als SPtPlÖ gilt, der sich zu der
Hilfe, die Er verleiht, eines Menschen bedient, so im Falle von
Gideon (6, 36), der vorher (ib. 14. 15) Subjekt des Verbums SPEPH

gewesen ist. Hier werden wir nun mit dem Problem des göttlichen und
menschlichen Helfers konfrontiert; die Problematik der Begriffe
SPEPD und nswn wird uns bald noch in weiterem Rahmen beschäftigen.

Fürs erste aber fragen wir nach anderen Elementen in dem
Verhältnis zwischen göttlicher und menschlicher Motivation im
Buch der Richter und in den Überlieferungen über die Entstehung
des Königtums. Die religiöse Ausrichtung der Erzählungen ist
verschieden nach Gehalt und Stärke. Zeugnisse von der Schätzung
rein menschlichen Heldentums fehlen nicht. Wir finden ihre Spuren
in der Schilderung von Ehuds Geschick und Gewandtheit (Ri. 3,

15-16 vgl. 20, 16), in dem imiDl EP KD (ib. 8, 21), das eine Ehrencode

des Helden zu formulieren scheint und vor allem in den
Darstellungen eines Teils der Simson-Erzählungen. Über Jephthah
kommt der Geist Gottes (Ri. 11, 29), nachdem er sich in seinen
menschhch-allzumensclilichen Verhandlungen mit den Ältesten
seiner Sippe die Führerschaft über die Gileaditer ausbedungen hat
(ib. 9). Das typische Streben nach Ruhm des menschlichen Helden
kommt zur vollen Geltung in Deboras Worten zu Barak: «Ich werde
mit dir ziehen, doch wird es dann nicht dein Ruhm sein auf dem
Weg, den Du gehst. » An diese Worte schließt sich als unmittelbare
Fortsetzung an: «denn in die Hand einer Frau wird der Herr
Sisera ausliefern» (4, 9). Auf den ersten Blick ist man geneigt zu
fragen, ob diese Worte (mit der sonst spät-bezeugten Verbindung
TD T'DD) sekundär hinzugefügt sind, wie z.B. in 6 : « So hat der Herr
der Gott Israels befohlen.» Doch ist der Charakter der Erzählung
einer solchen Aufspaltung nicht günstig, vgl. speziell 14, 15: «Dies
ist der Tag, da der Herr Sisera in deine Hand gegeben hat, fürwahr
der Herr zieht vor dir her... Da stiftete der Herr Verwirrung im
Lager Baraks.» Eine Scheidung zwischen menschlicher Ruhmessucht

und göttlicher Motivation läßt sich in unserem Text kaum
durchführen. Diese Feststellung läßt ein allgemeines Problem von
großer Tragweite sichtbar werden, auf das wir später zurückkommen,

ob nämlich rein menschlich motivierte und auf den Menschen

ausgerichtete Darstellungen als ältere, ursprünglichere Schicht im
biblischen Denken zu gelten haben, bzw. ob solche profane Dar-



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 399

Stellungen, dort wo sie nicht vorliegen, als vorauszusetzende
Vorstufe unserer Texte rekonstruiert werden dürfen26.

Das hier hinsichtlich der Richterzeit Ausgeführte - oder vielmehr
Angedeutete - kommt nun zu voller, besonders prägnanter Geltung
in bezug auf die Überlieferungen über Sauls Königswahl. Wir können

hier eine vor vielen Jahren von R. Preß gegebene Formulierung
aufnehmen : «Es ist merkwürdig, wie bei der Königswahl Sauls
menschliches und göttliches Handeln ineinander übergeht27. » In der
späten Darstellung der Bitte des Volkes, das einen König verlangt,
und in der Abschiedsrede Samuels bei der Huldigung Sauls (1. Sam.

8, 7-9a. 12. 12a. 13ab) hält der Wille Gottes dem Volksbegehren die

Waage. Die von märchenhaften Zügen durchsetzte Sage über den
Burschen, der ausgeht, Eselinnen zu suchen und ein Königtum findet

(9, 1-10. 16), ist völlig von der Fügung Gottes beherrscht. In der
alten «heroischen» Überlieferung von Sauls Sieg über die Ammo-
niter (11) erscheint Saul als charismatischer Führer: wenn er von
der Not der Stadt Jabesch in Gilead hört, ergreift ihn ein Gottesgeist

(6), doch verdankt er den Sieg seinem Heldenmut und seinem

strategischen Geschick (11). In einem Fall erschwert die Duplizität
der Faktoren sogar die Beurteilung einer textgeschichtlichen
Alternative. Wir besitzen über Saul einen urwüchsigen, fast urkundlich
zu nennenden Bericht, der ihn als militärischen und organisatorischen

Begründer des werdenden Königreiches schildert. Die
Aufzählung von Sauls Kriegen in diesem Bericht (1. Sam. 14, 47) wird
im M.T. mit den Worten beschlossen: Wohin immer er sich wandte,
STÜH1 («vollzog er das Urteil»), Die LXX bieten: eouVexo SJtZh1

(erfuhr er Gottes Hilfe, vgl. Sach. 9, 9), doch würde der Bestand des

M.T. ein STtlT «trat er als Helfer auf» näher legen28. Eine Entschei-

26 Am konsequentesten ist dieses Verfahren für das Buch der Richter
geübt worden von K. Wiese, Zur Literarkritik des Buches der Richter:
S. Sprank-K. Wiese, Studien zu Ezechiel und dem Buch der Richter (1926).

27 R. Press, Samuel, eine traditionsgeschichtliche Untersuchung: Zschr.
f. d. alttest. Wiss. 56 (1938), S. 205.

28 Für die Lesart STtP'P kann auch der Umstand ins Feld geführt werden,
daß sie offenbar von den LXX an einer Stelle über Saul geboten wird, wo -
wie oft im ersten Samuelbuch - der korrespondierende Wortlaut im masso-
retischen Text durch homoioteleuton ausgefallen ist, u. zw. 1. Sam. 10, 2. Der
ursprüngliche Wortlaut war etwa: PS'IN "PS WIK ï'ISlfn ,S573 "l2äS?n "ÎDIO

S'SDS; interessant ist, wie hier die Begriffe "PJ3 und 5Ptî>1S ineinander
übergehen.



400 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

dung fällt angesichts des obwaltenden Prinzips der doppelten
Kausalität nicht leicht29.

Gegenseitige Hilfe zwischen Feldherren wird in dem Gespräch
zwischen Joab und Abisa erwähnt, das der Ammoniterschlacht
vorangeht (2. Sam. 10, 11-12). Die Worte STETin, HVltpri haben hier
(anders als an den besprochenen und nachher noch zu besprechenden
Stellen) schon etwas von ihrem hehren, heroischen Klang eingebüßt,
doch wird der Kampf geführt «für unser Volk und unseren Gott»30,
und der Herr ist es, der den Kampf entscheidet; «möge Er tun wie
recht in Seinen Augen».

Im nächsten Paragraphen werden wir noch sehen, inwieweit sich
das biblische Denken (in bestimmten Stadien) einer Spannung
zwischen göttlicher und menschlicher Hilfe bewußt gewesen ist und
welcher Mittel es sich bedient hat, um sich das Ineinander der beiden
Faktoren «logisch» zurechtzulegen.

Anhangsweise sei hier noch bemerkt, worauf mich mein Kollege
Prof. D. Flusser aufmerksam macht, daß die hier für die Erzählungen

in den Büchern Richter und Samuel nachgewiesene Zwiespältigkeit

sich noch, und zwar ziemlich stark im Ersten Makkabäer-
buch bemerkbar macht. Menschliches Heldentum wird verherrlicht
(1. Makk. 3, 3-9 und 9, 21-22 in bezug auf Judah, vgl. 2, 66; 6, 44

in bezug auf Eleazar). Gewissermaßen relativiert wird dieses

Heldenlob, dort wo gemäß der ganzen Tendenz des Hofhistoriographen
von der auserwählten Dynastie die Rede ist, oîç èbôhri ouuxripîa lo-
papX bià xeipoç aùxujv (5, 62), vgl. auch die Rede, in der Mattathias
von seinen Söhnen Abschied nimmt (2, 49-90). Ganz eindeutig
kommt der Gedanke des Deus Salvator zum Ausdruck an Stellen
wie 3,18; 4, 8-11 : xai pvijucrovxai ircxvxa rà ebvp öxi ècrxiv Xuxpoû|uevoç

Kai oujCujv xöv 'lopapX (vgl. 16,30). Bei der Beurteilung dieses
Tatbestandes und der Ideologie des Verfassers darf m.E. nicht außer acht
gelassen werden, wie stark und bewußt unser Autor von dem Willen
geleitet war, die ältere biblische Historiographie in Form und Gehalt
fortzuführen und nachzuahmen. Für unseren Zusammenhang ist
besonders der Einfluß der Samuelbücher in Betracht zu ziehen: 4,

29 Man vergleiche das im Abschnitt 3 zum Adjektiv S72T13 Bemerkte und
dazu Anm. 45.

30 wiewohl von den LXX geboten, ist wohl eine - immerhin
merkwürdige - Dittographie (Dhorme, Tiktin). Bs ist bedauerlich, daß die
suggestive Verbindung ITTlbX 11131 1JÜ1? 1173 auf Konjektur beruht.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 401

30 erwähnt ausdrücklich Davids Besiegung des Philisters (1. Sam.
17) wie auch den Sieg Jonathans und seines Waffenträgers (ib. 14);
an der für die Weltanschauung des Verfassers wichtigen Stelle 3,
18 wird 1. Sam. 14, 6 zitiert; 9, 21 spielt auf 2. Sam. 1, 19. 27a an.

Im israelitischen wie im außerisraelitischen Denken werden also
der göttliche und der menschliche Faktor der Geschehnisse nicht
auseinandergehalten. Ihre Vermischung kann keinen Anlaß bilden,
eine Verquickung zweier verschiedener Quellen anzunehmen. Ob es

berechtigt bzw. möglich wäre, ursprünglichere geradlinige Relationen

zu rekonstruieren, in denen nur der menschliche Faktor eine
Rolle spielte? Wir verhielten uns oben einer solchen Möglichkeit
gegenüber skeptisch, ohne die Frage endgültig zu erledigen.

4.

Ein weiteres Problem ist das Verhältnis zwischen menschlicher und
göttlicher Hilfe in der Bibel, bzw. zwischen den Gestalten des
Menschen und Gottes als Helfer. Auch ist die Frage aufzuwerfen, ob und
inwieweit der Erscheinung der doppelten Kausalität in der Bibel
gewisse Grenzen gesetzt sind.

Wir gehen dabei von einem Element der heroischen Überlieferungen

in der Bibel aus, das wir bis jetzt nicht erwähnten, obwohl
seine Bedeutung für unsere Frage dem aufmerksamen Bibelleser
gleich klar sein wird. Kommen doch im A.T. den heroischen
Überlieferungen der Völker - etwa neben dem Debora-Lied - die
Überlieferungen über die Helden Davids sicher am nächsten. Die Gestalt
Davids inmitten seiner Helden hat ihre Parallelen in den vielen
Sagenkreisen, wo ein Heldenführer der primus inter pares seiner
Schar ist31. Ganz Israel weiß - so ermahntAhithophel denAbsalom -,
«daß dein Vater ein Held ist und daß Helden ihn umgeben» (2.
Sam. 17, 11). Die Überlieferungen über die Helden Davids besitzen
wir in zwei Formen, sowohl in listenmäßiger Aufzählung wie in
Anekdoten über einzelne, hervorragende Heldentaten (2. Sam. 21,

15-22; 23, 8-23). Letztere bieten allerlei Züge, die für die heroischen
Überlieferungen von vielen Völkern typisch sind. Der Held hält dort
stand, wo alles flieht (23, 9 - vgl. 10b -. 12) ; er ist allein einer gewaltigen

Übermacht gewachsen und tötet so hunderte von Feinden
31 C. M. Bowra, The Meaning of a Heroic Age (1957), S. 13.

26



402 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

(ib. 8. 18). Unter Umständen tritt an die Stelle der vielen Feinde ein
Riese (ib. 21, vgl. 1. Chr. 11, 2 3 32

; 2. Sam. 21, 19, im Vergleich zu
1. Sam. 17, 4) oder gar ein Ungeheuer (2. Sam. 21, 20), oder wilde
Tiere (Simson, vgl. 2. Sam. 23, 20?). Hervorgehoben wird die
schwere und gefährliche Rüstung des feindlichen Kämpfers (2. Sam.
21, 16; 1. Sam. 17, 5ff.); der Held selber verfügt nicht über
zweckdienliche Waffen, er muß sich mit irgendeinem primitiven Gerät be-
helfen (1. Sam. 17, 40; vgl. Ri. 3, 35); als besonders raffinierter Zug
kann hinzukommen, daß er sich der Waffe des Feindes zu bemächtigen

weiß und sie gegen ihn wendet (2. Sam. 23, 21 ; 1. Sam. 17 ; 51)33.

Wie alle Heldenerzählungen der Völker, sind also auch diese Anekdoten

durchaus darauf angelegt, die außergewöhnliche menschliche
Leistung ihres Helden ins Licht zu rücken.

Ein Element nun, das diese Anekdoten enthalten, verdient es,
näher ins Auge gefaßt zu werden ; es führt in das Herz des Problems
hinein, das uns in diesem Paragraphen beschäftigt. In der Beschreibung

der Heldentaten des Eleasar ben Dodi und des Samma ben
Age heißt es (2. Sam. 23, 12): «Und an dem Tage vollbrachte der
Herr eine große Rettung.» Schon eine rein textliche Betrachtung
läßt auf Grund der Konstruktion der beiden Sätze, in Hinsicht auf
die Tendenz des Kontextes und im Licht von Parallelstellen, die
Frage zumindest als berechtigt erscheinen, ob in diesem Fall die

Erwähnung der Gotteshilfe nicht doch sekundär ist. Von Eleasar
ben Dodi heißt es (23, 10): «Als nun die Männer von Israel
zurückwichen, da hielt er stand und hieb auf die Philister ein, bis seine
Hand ermattete und krampfhaft am Schwert haften blieb, so daß... »

Von Samma ben Age heißt es (23, 11 f.) : «Da aber die Leute vor den
Philistern flohen, stellte er sich mitten auf das Feld, stellte es sicher
und schlug die Feinde, so daß...» Sicher erwartet man nach dem
«so daß» eher ein: «er an dem Tag einen großen Sieg schaffte», als

32 Die Chronikstelle bewahrt das ursprüngliche îTTD EPN. In der
Korruption 2. Sam. 23, 21 HNIÜ (CN'p) T,i>X ist die freie Behandlung von X
bemerkenswert. Vgl. das nicht überall gleichwertige und unvollständige Material
bei F. Wutz, Die Transkriptionen von der Septuaginta bis zu Hieronymus
(1933), § 32 S. 341-359. Siehe auch unten Anm. 40.

33 Einige derartige Motive aus dem Umkreis Israels - in der Sinuhe-Erzäh-
lung - berührt R. de Vaux, Les combats singuliers dans l'A.T. : Analecta
Biblica 10 (1959), spez. S. 68. G. Lanczkowskis Bemerkungen zu gemeinsamen

Zügen der Sinuhe-Retenu und David-Goliath-Kämpfe : Mitt. Deutsch.
Areh. Inst. Kairo 16 (1958), konnte ich nicht einsehen.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilje 403

«... der Herr an dem Tag einen großen Sieg schaffte». Zudem dürfen
wir es als wahrscheinlich halten, daß die Anekdoten über die
Gestalten der Helden Davids, die wir vorhin sahen, so viele mit den

von überall her bekannten heroischen Überlieferungen gemeinsame
Züge aufweisen, den ausschließlichen Zweck hatten, den Ruhm des

Helden zu verherrlichen, also nicht auf die Erwähnung göttlicher
Hilfe hinausliefen. Einen Parallelfall stellt 1. Sam. 19, 5 dar. Jonathan

legt bei seinem Vater Fürsprache für David ein und spricht
zu ihm: «Der König möge sich an seinem Diener David nicht
versündigen, er hat sich ja nicht gegen dich vergangen, vielmehr sind
seine Taten dir sehr nützlich: er hat sein Leben gewagt, den
Philister zu erschlagen, und damit hat der Herr ganz Israel einen
großen Sieg verschafft. Du hast es mit angesehen und dich gefreut,
warum also willst du dich an unschiddigem Blut versündigen,
indem du David grundlos tötest » Auch hier geht die ganze Tendenz
der Stelle dahin, die Heilstat Davids ins Licht zu rücken und nicht
die Heilstat Gottes, und auch liier würden wir erwarten: «und damit
hat er (David) Israel einen großen Sieg verschafft». Die Peschitta
best hier, offenbar aus den hier entwickelten ähnlichen exegetischen
Erwägungen: «so daß der Herr rPT2 durch ihn (sc. David) ganz
Israel einen großen Sieg verschaffte.» Wiederum fragt es sich, ob
nicht im M.T. «der Herr» eine spätere Hinzufügung bildet, die eine

ursprünglich als rein menschlich dargestellte Leistung auf Gott
zurückführen will34. In der Tat finden wir eben für diese selbe Epoche
den Helden als Subjekt der siegreichen Hilfsleistung. In 1. Sam. 14,

45 setzt sich das Volk bei Saul für Jonathan ein: «Soll Jonathan
sterben, der heute diesen großen Sieg in Israel errungen hat »...
Die Fortsetzung lautet denn freilich: «Es soll ihm kein Haar
gekrümmt werden, denn mit Gott hat er heute Sieg geschafft. » Diese

Formulierung bringt uns noch einmal in voller Schärfe die Alternative

zum Bewußtsein : Liegt auch an den hier besprochenen Stellen
(2. Sam. 23, 10. 12; 1. Sam. 19, 5) die in den vorigen Paragraphen
erörterte doppelte Motivation vor, in der menschliches und gött-

34 Vor zehn Jahren behauptete ich beiläufig in einer Septuaginta-Übung
der Hebräischen Universität über 2. Sam. 23 (und weniger zurückhaltend,
als ich die Sache heute darlege!), die Erwähnung Gottes in 2. Sam. 23, 10.
12 sei eine sekundäre Eintragung. Später sah ich, daß Ehrlich, der in den
erwähnten Stellen nichts Derartiges bemerkt, den Gottesnamen in 1. Sam.
19, 5 als verdächtig bezeichnet und für «wohl später wegen religiöser
Bedenken eingeschaltet» hält.



404 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

liches Handeln ineinanderfließen? Oder aber stoßen wir hier auf
Rudimente eines primitiven Geschichtsbewußtseins, das
unbekümmert menschliches Heldentum verherrlichte und erst später
durch ein rigoroseres ersetzt wurde, das fortan ausschließlich die
Tat Gottes als den allein bestimmenden Faktor in Krieg und
Geschichte anerkennen will

Das reiche (wenn auch keineswegs vollständige) Material, das in
den vorigen Paragraphen beigebracht wurde, scheint zunächst
zugunsten der ersten Alternative zu sprechen. Trotzdem neige ich zu
der zweiten - d.h. ich möchte in dem Jhwh in 1. Sam. 19, 5; 2. Sam.

23, 10. 12 doch eine spätere Ergänzung und eine Art theologischer
Korrektur sehen. Mich bestimmen dabei neben den erwähnten
textlichen Erwägungen auch andere ideengeschichtliche Gründe.
Gewissermaßen einen Ubergang von den textlichen zu den
ideengeschichtlichen Argumenten bildet der Umstand, daß eben der
massoretische Text der Samuelbücher theologischen Korrekturen
in besonderem Maß ausgesetzt gewesen ist. Ein Vergleich von 2.

Sam. 17, 25 "'bxit^TI mit 1. Chron. 2, 17 •'Vxsatr'Tl ; 2. Sam. 5,21 nrpaxs?

mit 1. Chron. 14, 12 arpnbx; 2. Sam. 5, 16 mit 1. Chron. 14, 7

y-pbaa u.a.35 zeigt das zur Genüge. Bei den soeben ideengeschichtlich

genannten Argumenten handelt es sich um zwei einander
ergänzende Gründe. Die religiöse Sprache der Bibel enthält in ihrer
Entwicklung - in den Psalmen, der Weisheit, der Prophétie - eine

durchgehende, nachdrückliche Polemik gegen die Auffassung, daß
menschliche Hilfe ohne die göttliche oder auch nur neben der
göttlichen bestehen könne. Eine solche Polemik ist m.E. nur unter der
Voraussetzung denkbar, daß im alten Israel der Gedanke des

35 Nach Geigers Urschrift hat auf tendenziöse Korrekturen im massoreti-
schen Text spez. von Samuel wieder aufmerksam gemacht : G. Gerlemans
Synoptic Studies in the O.T. (1948), S. 23 und sonst. Ich bin beiden gefolgt
(und über sie hinausgegangen) in meinen Investigations on the Transmission
of the Massoretic Text of the Bible, 1: Tarbiz 25 (1955—56), S. 121-122.
Dieser - hebräisch geschriebene - Aufsatz ist offenbar J. König entgangen,
wenn er in seinen interessanten Ausführungen L'activité herméneutique des
scribes: Rev. de l'hist. des rel. 141-142 (1962), mir die Neigung beilegt,
Textverderbnisse überwiegend, oder eigentlich nur, als Folge eines mechanischen
(«empirischen») und nicht «methodischen» Prozesses erklären zu wollen (141
S. 161), zum Problem vgl. mein: Septuagint Version of Isaiah (1948), S. 8,
Anm. 2. In einem Aufsatz A Psalm from Pre-regal Times: Vet. Test. 14 (1941),
gehe ich in der Annahme theologischer Korrekturen im massor. Text (Deut.
33, 3; Ps. 7, 8; 96, 7; 99, 2) erheblich weiter.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 405

menschlichen Helfers wirklich vertreten gewesen ist. Und in der Tat
finden wir Reste einer solchen Auffassung sowohl in den älteren
Schichten der biblischen Historiographie wie in - und das scheint
mir noch wichtiger - survivals in der Bildersprache der Bibel. Wir
entwickeln diese Argumente in einer der hier gegebenen entgegengesetzten

Reihenfolge, um einen Einblick in die verschiedenen Phasen

des israelitischen Geschichtsdenkens zu gewinnen.
Neben der erwähnten Stelle 1. Sam. 14, 45 (vgl. auch das zu der

Lesart der LXX in 1. Sam. 14, 47 Bemerkte) erscheint als menschlicher

Helfer in Ri. 3, 31 Samgar ben Anath; auf die Verwandtschaft
der Stelle mit den Anekdoten über die Helden Davids wurde bereits
hingewiesen. Eine gleiche Auffassung liegt den Worten der mit Sauls

Königswahl unzufriedenen Nörgler zugrunde, die fragen (1. Sam.

10, 27): «Was?! Dieser soll unser Helfer sein?» Den Leuten von
Jabes in Gilead in ihrer Not wird in den Mund gelegt (11, 3) : «Wenn
wir keinen Helfer finden...36» In einer ähnlichen Situation wirft
Jephthah den Ephraimiten vor: «Als ich sah, daß du nicht helfen
wolltest» (Ri. 12, 3)37. Jünger als die angeführten Stellen ist die

36 Die Worte der Männer von Jabes in 1. Sam. 11, 3 sind sicher nicht
«authentisch». Daraus darf aber nicht mit I. Hylander, Der literarische
Samuel-Saul-Komplex (1932), S. 156, ein sekundärer unhistorischer Charakter

der Erzählung gefolgert werden. Abgesehen von dem fiktiven Charakter
der Reden in historiographischen Berichten - die Frage ist in bezug auf das
Alte Testament zu wenig durchforscht worden - will beachtet sein, daß die in
direkter Rede angeführten Aussprüche im Alten Testament immer nach dem
Standpunkt des Zitierenden - nicht nach dem der redenden Persönlichkeit
formuliert sind. Klassische Beispiele sind u.a. 2. Sam. 14, 7 ; Jes. 30, 10; Prov.
1, 11; vermutlich auch Jes. 8, 19.

37 Diese Stelle Ri. 12, 2-3 scheint mir von ganz besonderer Wichtigkeit.
Jephthah bezeichnet sich als D'T er schreit (P"sn) zu den Leuten
von Ephraim um Hilfe, doch findet er keine und er fährt dann — wie
unwillkürlich - im Singular fort : SPtPl» "[PN 'D HKINl. Hier tritt, so scheint mir,
die Verwandtschaft zwischen dem Hilferuf in der Not des Krieges und dem
in der Rechtsnot an den Tag. p" S7T wird im A.T. technisch gebraucht vom
Waffenruf, spez. in den Formen p^TH und p5?T3 und auch vom Notruf, Deut.
22, 24. 27 ; vgl. 2. Sam. 14, 3; p'Slti! in Iii. 35, 9; auch in den Derivaten von
V'Hp (eigentlich schreien!) spiegeln sich beide Bedeutungen (vgl. auch
griechisch (ßor|öeiv). Zum Notruf vgl. die reichhaltigen, semantischen
Aufschlüsse bei W. Schultze, Beiträge zur Wort- und Sittengeschichte, 2: Sitz.-
ber. Preuß. Ak. Wiss. 1918 (1918), S. 481-511 Kleine Schriften, 1933,
S. 160-189); L. L. Hammerich, Clamor. Eine rechtsgeschichtliche Studie
(1941); B. Cohen, Self Help in Jewish and Roman Law: Rev. intern, des

droits de l'antiq. III, 2 (1955), S. 107-133.



406 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

redaktionelle Klammer (10, 1). Nach dem Tode Abimelechs stand
um Israel zu helfen auf... In gewissem Sinne gehören hierher die
interessanten archaisierenden Stellen Ob. 21, Jes. 19, 20b, wo
eschatologische Erwartungen in Reminiszenzen an die Zeit der
Richter ihren Ausdruck finden38. Von besonderer Wichtigkeit sind
die Stellen (auf einen Teil machte mich Herr A. Roifer aufmerksam),
an denen ein Vergleich Gottes mit der offenbar bekannten und
festgeprägten Gestalt des menschlichen Helfers vorliegt, die dann in
ihren typischen Zügen recht anschaulich beschrieben wird. So
erwähnt Zeph. 3, 17 den Helden, der hilft; vgl. Jer. 14, 9 (hier neben
einem Märchenmotiv)39; Jes. 42, 13: «Der Herr zieht aus wie ein
Held, wie ein Krieger schwingt Er Seine Lanze40, Er schreit und Er
tobt, mannhaft geht Er wider Seine Feinde » ; Jes. 59, 16-17: «Da
half Ihm Sein Arm, Sein Ellbogen stand Ihm bei41. Sieg legte Er an
wie einen Panzer, auf Sein Haupt den Helm des Heils, Rache legte
Er an als Gewand, hüllte sich in Eifer wie in einen Mantel.» Die
stark anthropomorphistischen Schilderungen Gottes als Kriegsmann
sind als Übertragungen von dem menschlichen Helden zu betrachten.

Als Stand haben jedenfalls nanba W«! 1121 (vgl. Jes. 42,13) in der
israelitischen Gesellschaft nicht gefehlt (Jes. 3, 2; vgl. 5, 22; vgl.

38 Schade, daß die Datierung der beiden späten Texte zu unsicher ist, um
eine Feststellung von der Zeit zu ermöglichen, in der die «heroische» Epoche
der Richter offenbar eine Renaissance feierte.

39 In 0113 tf3« scheint mir CHI Nebenform zu D"n 0"731 zu sein,das
von der Betäubung gebraucht werden kann (LXX ùttvôiv); vgl. T'Hl neben
T'12, VHQ neben Via, V'Hp neben V 1p (vgl. A. 37). Das bor «b 1123
5?innb weist auf eine Sonderlage hin; angesichts des im Text beigebrachten
Materials empfiehlt sich die Änderung 1230 (LXX djç ävrip) kaum.

40 Statt des impassenden 1«3p TS?'' in Jes. 42, 13 liest Ehrlich 138p "IIIS?''
unter Heranziehung von 2. Sam. 21, 16, wo das Substantiv pp Lanze
vorkommt, und 2. Sam. 23, 18, wo 11157 von dem Schwingen der Lanze
gebraucht wird. Erwähnung verdient, daß in der Jesajah-Rolle A von Qumran
des öfteren Hiph'il-Formen vorkommen, wo der entsprechende massoretische
Text Pölel-Formen bietet; so 10, 26. 32; 62, 7 (dort eine Dublette: pO1 15?

piO'' 1571, vgl. Cant. 2, 7 ; Ps. 29, 8-9). TS?8 und 11157'' sind sozusagen «legitime
Varianten». Offenbar war Wp geschrieben mit dem von den Massoreten
nicht anerkannten Suffix TT - für die dritte Person sing. masc. ; vgl. A. 32.

41 Über die richtige Lesart 171!3«1 (Yellin), siehe mein The Septuagint
Version of Isaiah (1948), S. 67. Zu dem dort beigebrachten Material zu 173«

«Ellbogen» möchte ich hinzufügen die Kontroverse in Talm. b. Sotah 12b,
wo zu Exod. 2, 5: 717173« 71« nbtPTll zwei Erklärungen versucht werden
rinnst 173« im tit it:« in 'n mm 'i.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 407

nanVan "Hfl? 12, l); der heldische Krieger hält her zum rühmlichen
Vergleich (Ps. 127, 4) und wird in der Hofpoesie verherrlicht (Ps. 45,

4; vgl. 89, 20; Cant. 3, 7).
Es gibt nun eine Reihe von Stellen - sie sind den oben gegebenen

Beispielen von doppelter Kausalität verwandt -, an denen die

Abhängigkeit des menschlichen Helfers von Gott zum Ausdruck kommt :

Der Helfer betet zu Gott, z.B. Simson (Ri. 15, 18; vgl. 16, 28). Der
menschliche Helfer ist, so weiß man wohl, nur ein Werkzeug Gottes.
Gideon sagt zu Gott: «Wenn Du Israel Hilfe schaffst durch mich»
(6 36 37 42; eine hübsche Variante des Gedankens43 bietet 15, 18,

wo sich Simson zudem als Knecht Gottes bezeichnet. In 2. Kön. 14,
27 verleiht Gott Beistand und Sieg durch Jerobeam ben Joas -
gleich darauf ist von Jerobeams Heldentaten die Rede Diese
Vorstellung ist keineswegs auf die Not und die Siege Israels beschränkt :

in 2. Kön. 5, 1 gilt es als selbstredend - man ist versucht von
Zwangsläufigkeit zu reden - daß Jhwh Aram Siege verliehen hat
durch Naaman. Gott ist es, Der den Helfer auferstehen läßt (Ri.
3, 9. 15, vgl. die späteren Texte 2, 16. 18; als Kanonisierung dieser

Anschauung darf Neh. 9. 27b gelten). In diesem Zusammenhang
gehören - als Musterbeispiele für die Denkform der doppelten
Kausalität - Stellen, an denen Gott ankündigt, daß ein menschlicher
Held Israels Helfer sein wird, so Ri. 13, 5 von Simson, 1. Sam. 9,
15 44 von Samuel. Es soll hier an den wichtigen Umstand erinnert

42 In der Arbeit Leskys (A. 4) heißt es, S. 26: Eine andere recht häufige
Ausdrucksweise — man könnte sie hypotaktisch nennen — läßt den Gott durch
menschliche Tätigkeit an sein Ziel gelangen.

43 In Ri. 15, 18 wird das WltiTn TIN "pDS? TD HfO ilDX, soweit ich
sehe, von allen Erklärern aufgefaßt: «Du hast diesen Sieg geschafft durch
Deinen Knecht » — wohl mit Recht. Immerhin heißt TD im A.T. —

abgesehen von synonymen Ausdrücken - mehr als achtzig Mal «in die Hand
geben»; mehrmals auch im Richterbuch, sogar in unserem Kontext, 15, 12.

Lev. 26, 46 ist kaum eine Ausnahme; unserer Stelle einigermaßen ähnlich
dürfte Dan. 9, 10 sein.

44 Bemerkenswert ist die starke Verwandtschaft, die 1. Sam. 9, 16 - die
richtige Lesart 'Vx inp»2 HXD ,D 'Dl? » 3 S7 71X WXn "O ist in der LXX
erhalten - mit der (wohl jüngeren) Stelle Ex. 3, 7 aufweist : Für unsere Problematik

ist dabei von Bedeutung, daß Saul und Mose in einanders Nähe rücken
als von Gott gesandte salvatores des Volkes. In diesem Zusammenhang sind
zwei Midraschstellen interessant, die sich eben auf Mose und Saul beziehen.
In Exod. Rabba 1, 25 heißt es: WW '•th m lÖX...? pim» DTÜ m)337 H»1?

bx"ii2P rix sjwvw p tVw ^x httis? rnaixi nxDiri» (späte Vari-



408 I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe

werden, daß in dem Partizipium-Adjektiv S7B7U die Bedeutungen
«(von Gott) geholfen» und «siegreich» ineinanderfließen (vgl. Ps.
33, 16; Sach. 9, 9 und, bei richtiger Texteinteilung, Dt. 33, 29)45.

Eine dritte Gruppe von Texten betont, bisweilen in polemischer
Zuspitzung, die Ausschließlichkeit der Hilfe Gottes. Die Vorstellung
liegt den Klageliedern des Einzelnen und des Volkes zugrunde:
Gott ist der Helfer und die Hilfe ist Gottes. Die gleiche Vorstellung
durchzieht die klassische Prophétie, stärker als in der Liturgie ist sie

dort nicht auf das einzelne Ereignis bezogen, sondern auf die
Geschichte. Die klassische Prophétie, namentlich ihr größter Vertreter
Jesaja, hebt nun mit solchem Nachdruck die absolute Allmacht
Gottes hervor, im Gegensatz zu der Nichtigkeit der Ungötter und
der Unmacht des Menschen, daß die Idee einer doppelten Kausalität
nicht aufkommen kann.

Ursprünglich mag die Betonung der Einzigkeit Gottes als Helfer
an dem Gegensatz zu den Göttern orientiert gewesen sein. Man
vergleiche Hoseas erweiternde Paraphrase der Präambel zum Dekalog
(Hos. 13, 4) : «Ich bin doch der Herr dein Gott vom Lande Ägypten
her, einen Gott außer Mir kennst du nicht, es gibt keinen Helfer
außer Mir.» Nachklänge solcher Paranese sind in den hymnischen
Selbstprädikationen Gottes bei Deuterojesaja vernehmbar, deren
Zweck ja vor allem ist, die Nichtigkeit der Götter darzutun: «Ich,
Ich bin der Herr, außer Mir gibt es keinen Helfer... bin Ich doch
der Herr und sonst gibt es keinen Gott, Ich bin ein Gott, der Sieg und
Hilfe verleiht, neben Mir keiner» (Jes. 43, 11; 45, 21).

ante hierzu in Num. Rabba 13, 19). In Joseph Kara's (elftes Jahrhundert)
Kommentar zu 1. Sam. 1, 23 wird polemisiert gegen einen anderswo
nicht erhaltenen Midrasch: fM» mBH XSP bip HT! bxiat» m ibW
vbsn dtwVs *pa bxmy nx sntpr mm bxiaœ iatri p ibr it
DVlbX ml nbxn. Eben die Polemik beweist die Authentizität des von
Josef Kara angeführten Midrasch. Ich zweifle nicht daran, daß es sich
hier, wie in Exod. Rabba 1, 25, um ein altes Bruchstück handelt; in ihm
war ursprünglich, wie auch in 1. Sam. 1, nicht von Samuel die Rede, sondern
von Saul (vgl. 1. Sam. 10, 6. 10; 11, 6; 18, 10: blXP *7S7 DVlbX HIT nbxm).
Auf das Versprechen, daß der Knabe, dessen Gehurt bevorsteht, Retter von
Israel werden wird, beziehen sich Elkanas sonst unverständlichen Worte,
1. Sam. 1, 23, nil nX fl Dp1 "|X- Eine nähere Begründung bleibt anderem

Zusammenhang vorbehalten; siehe oben A. 24.
45 Zu Textänderung von S7ÏT131 p,lX in Sach. 9, 9 liegt m.E. kein Grund

vor. In Deut. 33, 29 lese ich: ,"prs? pa ria di? -pas ->a ,bx*w -p*wx
-jmxj nan nam.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 409

Doch erscheint schon bei Hosea als Gegensatz zu der überwältigenden

Größe Gottes, neben der Unmacht der Götter, auch die
Sinnlosigkeit aller menschlichen Hilfe. So in dem eschatologischen
Bußgebet16 (Hos. 14, 4): «Assur wird uns fortan nicht helfen und nicht
mehr werden wir sagen : Unser Gott, zu unserer Hände Werk...» Bei
Protojesaja verschiebt sich dann das Verhältnis weiter: Die
Einzigartigkeit der Hilfe Gottes ist ganz von dem Gegensatz Gott und
Mensch bestimmt. Das kommt u. a. in dem viel zitierten Satze zur
Geltung, der sich gegen Hilfsgesuche an Ägypten wendet (Jes. 31,3):
«Ägypten ist Mensch und nicht Gott17, seine Rosse sind Fleisch und
nicht Geist, wenn der Herr Seine Hand ausstreckt, da strauchelt der
Helfer und wem geholfen wird, fällt. » Diese Denkart erklärt, warum
sich gerade bei Jesaja das quietistische Element findet, das wir
eingangs erwähnten. «In Stille48 und Ruhe hättet ihr Hilfe gefunden,
in gelassenem Vertrauen wäre euer Heldenmut gewesen19...» Im
Verzicht auf menschliches, politisches und militärisches Handeln
liegen die wahre riSIBP und HTOJ: für unseren Zusammenhang ist
das Nebeneinander dieser beiden Grundbegriffe der menschlichen
Kriegstüchtigkeit von besonderer Wichtigkeit. Der Gedanke von
der Ausschließlichkeit der Hilfe Gottes und dem Versagen aller
menschlichen Hilfe findet seinen Widerhall in der Psalmen- und
Weisheitsliteratur. « Schaff uns Hilfe gegen den Feind, eitel ist Hilfe
von Menschen» (Ps. 60 [108], 13 ; vgl. 44, 7 ; 33, 16-17) ; vgl. dazu das

Sprichwort: «Das Pferd wird bereit gehalten für den Tag der
Schlacht, doch Gottes ist die Hilfe (der Sieg)» (Prov. 21, 31 ; vgl. 30).
Die Geschichte der Einwanderung in Kanaan wird retrospektiv im

46 Die beiden von Hosea komponierten und in seine Prophétie inkorporierten

Volksgebete sind im bewußten Gegensatz zueinander formuliert:
Hos. 6, 1-3 in den Tönen der naturgebundenen Volksreligion; 14, 2-4 im
Geiste der prophetischen Forderungen (BW Dm*1 "|B ItffN ist mir
unverständlich).

47 Ez. 28, 2 ist wohl als Nachwirkung zu betrachten, was von Wichtigkeit
ist im Zusammenhang mit neueren Aufstellungen über «El» im Munde eines

Königs von Tyrus, siehe W. Zimmeriis Kommentar z. St., S. 666-669.
48 Hier ist sicher nicht an «Umkehr» gedacht, die Etymologie ist nicht ganz

durchsichtig. Raschi verweist auf 2. Sam. 19, 33 und nimmt damit faktisch
ein Ineinander der Wurzeln und an, wofür S. D. Luzzatto zu Jes. 1,

27 weitere Belege bringt. Ehrlich verweist auf Ex. 21, 19; Duhm, der an der
Wurzel festhält, auf Mich. 2, 8 («die nicht an Krieg denken»?).

49 Das Imperfektum drückt im modal-armen biblischen Hebräisch den
Irrealis aus: Lev. 10, 18; 2. Reg. 5, 13; Ob. 12, 14; Hi. 3, 2ff.



410 I. L. Seeligmann. Menschliches Heldentum mid göttliche Hilfe

Lichte dieser Anschauung zusammengefaßt: «Denn nicht mit ihrem
Schwert bezwangen sie das Land, ihr Arm hat ihnen nicht geholfen,
sondern Deine Rechte und Dein Arm, das Licht Deines Antlitzes,
weil Du Gefallen an Ihnen hattest» (Ps. 44, 4). Hier ist die Idee der
doppelten Kausalität, die in der älteren Geschichtsschreibung
vorherrscht, dem Monismus der göttlichen Hilfe gewichen, Spuren
eines solchen Monismus finden sich auch in der Historiographie, z. B.
in der Erzählung, laut der Gideon von der Schlacht gegen die Mi-
dianiter nach einer wiederholten Probe die meisten seiner Krieger
heimschickt, damit sich Israel nicht, nach errungenem Sieg, seinem
Gott gegenüber rühme: «Meine Hand hat mir geholfen» (Ri. 7, 2)50.

Noch radikaler ist die Auffassung des - vermutlich älteren -
Berichts, der erzählt, wie der Herr an jenem Tag (vom Wunder am
Schilfmeer) «Israel Hilfe schaffte gegen Ägypten», und in dem Mose

zum Volk spricht : «Fürchtet euch nicht, stellt euch hin, damit ihr
die Hilfe sehet, die der Herr euch schaffen wird... der Herr wird für
euch kämpfen, ihr aber sollt euch ruhig verhalten» (Ex. 14, 30 und
13-14). Das ist der Geist, in dem dann später die chronistische
Geschichtsschreibung abgefaßt ist. Die Darstellung in 2. Chron. 20 von
der Schlacht gegen Ammoniter, Moabiter und Edomiter lehnt
bewußt und offensichtlich an Jesaja (7, 8) an: «Vertraut auf den Herrn
euren Gott, so werdet ihr Bestand haben, vertraut auf Seine
Propheten, so werdet ihr Erfolg haben. » Gleichzeitig wird im wörtlichen
Zitat das Motiv von Ex. 14 aufgenommen: «Nicht euch liegt es ob,
zu kämpfen, stellt euch nur hin, damit ihr die Hilfe sehet, die der
Herr euch schaffen wird. »

Es verdient vielleicht Erwähnung, daß die hier beschriebene
Tendenz, die Ausschließlichkeit der Hilfe Gottes zu betonen, eine

Fortsetzung findet in der nachkanonischen, namentlich in der
jüdisch-hellenistischen Literatur. Der massoretische Text in Ri. 2,
16 lautet : «Da ließ der Herr Richter (Helfer) erstehen, die erretteten
sie aus der Gewalt ihrer Plünderer. » In den alexandrinischen
Handschriften der Septuaginta zur Stelle heißt es: «Da ließ der Herr

50 Zu der Stelle vgl. W. Beyerlin, Ein Beitrag zur Traditionsgeschichte
von Ri. 6-8: Yet. Testam. 13 (1963), S. 1-25, speziell S. 16. 18. Man kann
seiner Unterscheidung zwischen der älteren und jüngeren Gideon-Tradition
zustimmen, auch wenn man ihm in der Gegenüberstellung von «Nation-
werdung» und «Entstehimg des sakralen Stämmeverbandes», von «geschichtlicher

und heilsgeschichtlicher Traditionsbildung» nicht zu folgen vermag.



I. L. Seeligmann, Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe 411

Richter erstehen, und Er errettete sie... » Die vatikanische Rezension

(die im Buch der Richter auf weite Strecken eine Bearbeitung
der alexandrinischen darstellt51) macht daraus: «Da ließ der Herr
Richter erstehen, und es errettete sie der Herr» usw. In der erbaulichen

Paraphrase, die Flavius Josephus von der biblischen
Geschichtsschreibung gibt, schreibt er - mit einer gewissen
Selbstverständlichkeit von Simson, dem Helden kat'exochen unter den
biblischen Gestalten : « Simson aber wurde durch diese Tat übermütiger,
als recht war, er schrieb sie nicht der Hilfe Gottes, sondern seiner

eigenen Kraft zu52.»

* * *

Unsere Untersuchung hat herausgestellt, daß die biblischen
Anschauungen über die Triebkräfte des historischen Geschehens
mehrschichtig sind. Wir fanden das Bild des tapferen menschlichen Helden,

der Hilfe Sieg schafft, wir fanden die Hilfe Gottes, die sich menschlicher

Helden bedient, oder doch in der einen oder anderen Form
Raum für menschliche Initiative läßt und schließlich auch die Idee

von Gott als einzigem Helfer, der keine menschliche Initiative oder

Betätigung neben sich duldet. Wir sind nicht berechtigt, diese

Denkelemente in ein konstruiertes Schema des biblischen Geschichtsdenkens

zu pressen: sie bestehen nebeneinander sowie in mannigfachen

Formen der Verbindung. Doch dürfte die hier gegebene
Reihenfolge der Folge ihres respektiven Aufkommens im israelitischen
Denken entsprechen.

Isac Leo Seeligmann, Jerusalem, Israel

51 Siehe vorläufig meine Bemerkung Vet. Testam. 11 (1961), S. 216-217,
wo auf I. Soisalon Soininen hingewiesen wird.

62 Jos. Ant. V, 8, 9, § 301 ; dagegen wird z.B. der Gottessieg Asas über die
Aethiopier, 2. Chron. 14, 11, in VIII, 12, 2, § 294 einigermaßen abgeschwächt
zu einem Fall von doppelter Kausalität.


	Menschliches Heldentum und göttliche Hilfe : die doppelte Kausalität im alttestamentlichen Geschichtsdenken

