
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 5

Artikel: C.G. Jungs Erfahrung in theologischer Sicht

Autor: Alm, Ivar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


C.G.Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

Die im. Spätherbst 1962 posthum erschienene Autobiographie des

Zürcher Psychologen C. 0. Jung1 enthält eine Menge von religiösen
Erlebnissen und Reflexionen, mit denen die Theologie in den nächsten

Jahrzehnten sich nolens volens auseinandersetzen muß. Wie
die Herausgeberin des Werkes, seine Sekretärin und Mitarbeiterin
Aniela Jaffé, in der Einleitung bemerkt, mehren sich auch nach
seinem Tode die Stimmen der Theologen mit der Feststellung, Jung
sei aus der Kirchengeschichte unseres Jahrhunderts nicht mehr

wegzudenken. Die Religion war für ihn als ärztlichen Psychotherapeuten

die tiefste und bedeutsamste Angelegenheit der menschlichen

Seele, wie er in einem Briefe von 1952 an einen jungen
Ordensgeistlichen geschrieben hat: «Ich finde, daß alle meine
Gedanken um Gott kreisen wie die Planeten um die Sonne und wie
diese von Ihm als der Sonne unwiderstehlich angezogen sind. Ich
müßte es als die gröbste Sünde empfinden, wenn ich dieser Gewalt
Widerstand entgegensetzen sollte» (S. 6).

1.

Obgleich Jung sieh ausdrücklich zum Christentum bekennt (S. 6.

213), kann man ihn keiner der bestehenden christlichen Konfessionen

zurechnen. Wenn er auch einerseits, wie er selbst bemerkt, «im
Parlamente des protestantischen Geistes sich auf dem äußersten
linken Flügel befindet»2, weiß er auch andererseits die Symbolwerte

des katholischen Kultus und Dogmas sehr hoch zu schätzen,
so daß er sogar dem von Protestanten am meisten verpönten Dogma
des Pius XII. von der Himmelfahrt Marias einen großen psychologischen

Wahrheitswert zuerkennen will. Entscheidend ist für ihn
nur die psychologische Wirklichkeit, und wirklich ist was in der
Seele wirkt. Auch kann Gott nicht außerhalb der Seele mit dem
Menschen verkehren, und zwar muß die ganze Seele dabei einbe-

1 C. G. Jung, Erinnerungen, Träume, Gedanken, aufgezeichnet und
herausgegeben von Aniela Jaffé (1962), oben im Text zwischen Parenthesen zitiert.

2 Jung, Über die Beziehung der Psychotherapie zur Seelsorge (1932),
Gesammelte Werke, 9 (1963), S. 375.



I. Alm, G. G. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht 353

zogen werden, nicht etwa nur der Intellekt oder der Wille oder das
Gefühl. Normalerweise sollte die göttliche Offenbarung oder die
religiöse Erfahrung - für Jung sind sie synonym - auch den heutigen
Menschen durch die kirchlichen Kanäle zuteil werden, und Jung
sieht als Therapeut darin eine wichtige Aufgabe, den vielen Schutt
zu entfernen, der jene Kanäle mit allerlei zeitgemäßen Vorurteilen
zugestopft hat. Sieht er doch ganz ernsthaft als den Zweck der
Kirche an, die Menschen vor dem unmittelbaren Gotteserlebnis zu
schützen, weil «Gott ein verzehrendes Feuer ist», dem nicht jeder
gewachsen ist.

Es gibt aber auch Leute, die nicht in eine kirchliche Gemeinschaft
zurückanalysiert werden können, weil für sie die kirchliche Vermittlung

der Offenbarung versagt. Dann müßte ein anderer Weg betreten

werden, und die Autobiographie Jungs ist ein Bericht von
einem, der auf steilen Pfaden zu Gott geführt worden ist und viele
andere geführt hat.

Es muß für jeden evangelischen Theologen ein erschütterndes
Erlebnis sein, zu erfahren, wie C. G. Jung (geb. 1875) als Sohn
eines Basler Pfarrers das reformierte Christentum seiner Jugend
erlebt hat. An seinem eigenen Vater konnte er beobachten, wie ein
ehrlicher Mensch, der von sich selbst Glauben ohne Verstehen
forderte, seine intellektuellen Zweifel willensmäßig zu bewältigen
versuchte, ohne daß es ihm recht gelingen wollte. Der vom Vater
erteilte Konfirmandenunterricht ließ ihn ganz kalt, und die erste - und
letzte - Abendmahlsfeier wurde ihm eine schwere Enttäuschung.

Eigentlich hatte die Kirche schon vorher für ihn jede Bedeutung
verloren - nicht aber Gott. War es doch kein anderer als Gott selbst,
der ihn gezwungen hatte, sich einen blasphemischen Gedanken von
Gottes Verhalten dem Basler Münster gegenüber zu machen, der
nur mit einem gröbsten Bauernwitz wiederzugeben wäre (S. 45).
Zwar hatte der zwölfjährige Knabe tagelang sich dagegen gesträubt,
diese unverzeihliche Sünde gegen den Heiligen Geist zu begehen,
aber nachher hatte er nur eine ungeheure Erleichterung und eine
unbeschreibliche Erlösung erlebt.

Von dieser Zeit rührt Jungs ohne Zweifel für die meisten
schwerverdauliche Überzeugung her, daß Religion und Moral nicht ohne
weiteres zusammenfallen. Hat doch Gott Abraham befohlen, seinen
Sohn Isaak zu opfern, und Hosea, die Hure zu heiraten, um nicht
von seinem Diener Hiob zu sprechen, den er dem Satan ausgeliefert

23



354 I. Alm, C. O. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

hatte, ihn nach eigenem Ermessen zu plagen. Im N.T. hat sich
Jesus der Sünder und der Publikanen besonders angenommen und
sich den Rechtfertigen verhaßt gemacht. Welche höhere Gerechtigkeit

liegt schließlich dem eigenen Opfertod Jesu zugrunde? Jung
hat in seinem vielumstrittenen «Antwort auf Hiob» diese Frage im
Anschluß an das Dogma von der Göttlichkeit Jesu daraufhin
beantwortet, daß Gott sein Unrecht gegen Hiob durch sein eigenes Leiden
habe sühnen wollen. Das mag eine unerwartete Wendung der orthodoxen

Satisfaktionslehre sein, hat aber mit dieser die Tatsache
gemeinsam, daß sie einen Yeränderungsprozeß in der Gottheit antezi-

piert, also eine historische Wandlung auf der «anderen Seite», was

Jung als etwas für das Christentum Bemerkenswertes notiert
(S. 330). Die biblische und christliche Religionsgeschichte stellt eine

Dialektik dar, die zwischen Unbewußtem und Bewußtem, zwischen
Gott und Mensch stattfindet und eine beiderseitige Wandlung
bewirkt. Das Bewußtwerden ist überhaupt der Sinn des Lebens. «Mein
Leben ist die Geschichte einer Selbstverwirklichung des Unbewußten»,

heißt es im Prolog der Jungschen Autobiographie. «Alles was
im Unbewußten liegt, will Ereignis werden, und auch die Persönlichkeit

will sich aus ihren unbewußten Bedingungen entfalten und sich
als Ganzheit erleben.»

Dieses Thema der Ganzheit der Persönlichkeit ist in der Tat der

Angelpunkt der Jungschen Psychologie. Sie bildet sich um einen
virtuellen Mittelpunkt des Seelenlebens, der das Endziel und der
Zweck des menschlichen Lebens ist. Durch die sog. Individuation
kommt die Vereinigung der Gegensätze als Verwirklichung des

Selbstes zustande. Der Terminus Selbst ist der indischen
Religionsgeschichte entnommen; im Christentum heißt der «Mittler» Christus.
Das Ziel der christlichen Religion ist «Christus in uns», was nicht
mit einer äußerlichen imitatio Christi erreicht wird, sondern nur
durch Verwirklichung der eigenen Wesensart des Individuums. «Ihr
seid Götter» (Joh. 10, 34) wird als biblisches Belegwort zitiert
(S. 284), und der Zweck des «Gottesdienstes» wird darin gesehen,
daß der Mensch dadurch bewirkt, «daß Licht aus der Finsternis
entstehe, daß der Schöpfer Seiner Schöpfung und der Mensch seiner
selbst bewußt werde» (S. 341).

Natürlich wird man es von theologischer Seite als eine Überheblichkeit

ansehen, daß Jung den Menschen als einen sozusagen
ebenbürtigen Partner im Erlösungsdrama betrachtet. Wie der Mensch



I. Alm, C. G. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht 355

nicht ohne Gott, so könne auch Gott nicht ohne den Menschen erlöst
werden. Dieser kühne Gedanke hängt nun aber mit dem Bestreben
Jungs zusammen, mit dem Problem des Bösen zurechtzukommen.
Diese Frage hat sich ihm nun in erster Linie nicht als spekulativem
Denker, sondern als ausübendem Psychotherapeuten aufgedrängt.
Immer wieder hat er die Erfahrung gemacht, die ein schwedischer
Theologe als ein Kennzeichen des Pharisäismus angibt, nämlich daß

wer danach strebt, gut zu werden, dem Bösen verfällt3. Der «gute»
Mensch hat immer einen «Schatten», und Gott als der «Gute» muß
auch so einen haben (wie ja auch u. a. Jakob Böhme gemeint hat).
Die Ganzheit des Menschen fordert die Integration des Bösen, das

durch sein Bewußtwerden sowieso entgiftet wird. Die Ganzheit
Gottes müßte dann auch erfolgen durch die Ergänzung der Trinität
mit dem abgespalteten vierten Faktor zu einer Quaternität. Die vier
von Jung angenommenen psychologischen Funktionen: Gedanke,
Gefühl, Empfindung und Intuition, werden damit zu weltbestim-
menden Faktoren erhöht. Die am meisten verdrängte von ihnen,
die sog. minderwertige Funktion, die individuell verschieden ist,
stellt auch als undifferenzierte den zu erlösenden Schatten dar. Es
hängt mit diesem Problem zusammen, daß Jung die Annäherung
Marias an die Trinität im katholischen Dogma mit so großer
Teilnahme verfolgt.

Dies wäre in stark zusammengedrängter Form der Inhalt des

christlichen Mythus, den Jung als sinngebend für sich seihst und
den modernen Menschen betrachtet. Ein lebendiger Mythus muß
sich im Wandel der Zeiten auch verändern, wenn er für die Menschen

richtunggebend sein soll. Er wehrt sich oft dagegen, daß man seine
Thesen als «ewige Wahrheiten» ansieht, wozu vor allem die Theologen

geneigt sein sollen.
Da die Frage der Entmythologisierung heute im Zentrum der

theologischen Debatte steht, mag hier darauf hingewiesen werden,
daß für Jung der Mythus die notwendige Ausdrucksform der
religiösen Wahrheit ist. Christ sein heißt im christlichen Mythus leben.
Der christliche Mythus ist zwar nicht willkürlich mit dem historischen

Jesus verknüpft, darf aber auch nicht mit ihm identifiziert
werden, was ja seit Erscheinen von Martin Kählers namhaftem
Büchlein «Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche,
biblische Christus» (1892) auch in der Theologie gang und gäbe ist.

3 H. Odeberg, Fariseism och kristendom (1943), S. 54.



356 I. Alm, G. G. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

Jung will allerdings auch nicht bei dem biblischen Christus
stehenbleiben, sondern setzt eine weitere Entwicklung des christlichen
Mythus oder Dogmas voraus, zu der er auch mit seinen eigenen
Werken hat mithelfen wollen. Den Mut dazu hat ihm vor allem seine

Beschäftigung mit der Alchemie gegeben, da er in dieser eine Ante-
zipation seiner eigenen Analytischen Psychologie gefunden hat. Der
alchemistische Yerwandlungsprozeß ist nämlich nur eine Projektion
des seelischen, in welchem Christus als das wahre Gold erscheint.
Jung hat sogar eine Christusvision gehabt, in der der Crucifixus mit
einem aus grünlichem Golde bestehenden Leibe erschien (S. 214).
In einem Vergleich zwischen Buddha und Jesus, über welchen
Aniela Jaffé in einer Eußnote (S. 283) referiert, zeigt es sich, daß

Jung mit seinen Gedanken über die menschliche Persönlichkeit des

historischen Jesus nie ganz fertig geworden ist.

2.

Was ein Mensch erlebt hat, läßt sich wohl eigentlich nicht
beanstanden: es ist ja nun einmal so. Wenn man sich doch von theologischer

Seite gegen die Erinnerungen und die dazu geknüpften
Gedanken Jungs kritisch geäußert hat, so hat man ihn vorzugsweise
deswegen getadelt, was er nicht erlebt habe, nämlich den Gott der
Bibel, den jenseitigen Gott, der nur in Jesus Christus Mensch
geworden ist und zu uns gesprochen hat. Wenn ein Theologe wie
E. Thurneysen uns versichert, die göttliche Offenbarung könne auch
seelisch erlebt und erfahren und darum auch der psychologischen
Betrachtung zugänglich werden4, so kann man sich wohl fragen,
ob eben diese seelische Tatsache einem so erfahrenen Kenner der
menschlichen Seele, wie Jung es zugestandenermaßen ist, habe ganz
entgehen können. Und doch ist das nach den Voraussetzungen
Thurneysens auch ganz erklärlich, denn der auf Offenbarung
beruhende Glaube trage in sich immer eine «Chiffre» (Jaspers), die
über alles bloß Seelische weit hinausgreife und sich darum der
psychologischen Tiefenschau völlig entziehe. Wie kann man aber

Jung zur Last legen, daß er dies nicht erfahrbare Jenseitige eben
nicht erfahren hat?

Wenn man nun Jung des Immanenzdenkens beschuldigen will, so

mag dies insofern zutreffen, als er ein erklärter Anhänger der kanti-
4 E. Thurneysen, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz, 119 (1963), S. 180.



I. Alm, C. G. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht 357

sehen Erkenntnistheorie ist, wodurch er sich gegen jeden Verdacht,
Metaphysik zu betreiben, schützen will. Ebensowenig wie Kant hat
er damit eine transzendente Wirklichkeit verleugnet. Wenn Kant
das Moralgesetz als eine Chiffre der Transzendenz betrachtet, so

geht Jung weit darüber hinaus, indem auch die parapsychologischen
Phänomene, deren eine Menge in dieser Biographie verzeichnet sind,
für seine Weltanschauung von großem Belang sind, obgleich sie

Kant wohl, wie die Visionen Swedenborgs, als «Träume eines
Geistersehers» hätte abtun müssen. Für Jung liefern sie wenigstens
einen Beweis dafür, daß die Grenzen des Unbewußten sich nicht mit
der Haut des Individuums abstecken lassen. Er kann darum
behaupten, daß «Mana», «Dämon» und «Gott» eigentlich Synonyme
des Unbewußten sind (S. 339). So kann auch die Religion sinngemäß
als die Beziehung des Ich zum Nicht-Ich definiert werden. «Diese

Tatsachen, die dem Menschen von außen und von innen übermächtig
entgegentreten, hat er unter der Anschauung der Gottheit
zusammengefaßt» (S. 344). Die merkwürdigen Erfahrungen Jungs von
einer « Synchronizität akausaler Zusammenhänge » ließen sich auch
manchmal als ein Zeugnis göttlicher Vorsehung und sogar Gebets-

erhörung deuten5.
«Man hat mir Vergottung der Seele vorgeworfen», schreibt einmal

Jung und fügt hinzu6: «Nicht ich - Gott seihst hat sie vergottet. Nicht
ich habe der Seele eine religiöse Funktion angedichtet, sondern ich
habe die Tatsachen vorgelegt, welche beweisen, daß die Seele

,naturaliter religiosa' ist, d. h. eine religiöse Funktion besitzt.»
Letzteres sagt auch Karl Barth, wenn auch mit einem durchaus
negativen Vorzeichen7. Es fragt sich jedoch, ob Jungs Religions-
begriff damit wirklich getroffen wird, da Barths psychologische
Voraussetzungen eher cartesianisch sind und m. W. keine Bekanntschaft

mit der Psychologie des Unbewußten im Sinne Jungs
verraten. In diesen heiklen Fragen möchte man nur vor voreiligen
Schlüssen warnen, die vor allem verschiedener Terminologie
entspringen können. Man hat doch den Eindruck, daß in Jungs
Auseinandersetzung mit der landläufigen Frömmigkeit seiner Zeit etwas

6 Jung, Synchronizität als ein Prinzip akausaler Zusammenhänge:
Naturerklärung und Psyche (1952), S. 105.

6 Jung, Psychologie und Alchemie (1944), S. 26.
7 K. Barth, Religion als Unglaube: Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1948),

S. 324ff.



358 I. Alm, C. G. Jungs Erfahrungen in theologischer Sieht

von demselben frischen Wind weht, den man in der heutigen Theologie

seiner Heimatstadt Basel verspürt. Spricht doch auch Jung von
einem «Wort Gottes», das zu uns kommt, «und wir haben kein
Mittel zu entscheiden, ob und wie es von Gott verschieden sei.

Nichts ist an diesem ,Wort', das nicht bekannt und menschlich
wäre außer dem Umstand, daß es uns spontan entgegentritt und uns
nötigt. Es ist unserer Willkür entzogen. Man kann eine inspiration'
nicht erklären» (S. 343). Man müßte fragen, ob solche Worte nicht
auch von einem «echten Gegenüber» und einem «Ich-Du-Verhält-
nis» zeugen, wie es Martin Buber bei Jung so sehr vermißt8.

3.

Sinn und Ziel der menschlichen Existenz ist nach Jung die
Erweiterung des Bewußtseins (S. 341). Infolgedessen werden die
raumzeitlichen Projektionen unbewußter psychischer Inhalte, die die

Erscheinungswelt der Religionen aufbauen, mehr und mehr fällig,
was doch keineswegs bedeutet, daß sie als «nur psychisch» ihren
Realitätscharakter einbüßen. Die «Archetypen» halten jeder
Aufklärung stand; darum ist jeder Atheismus eine Illusion.

Man möge Jung theologisch als gnostischen Ketzer brandmarken
oder nicht; er war sich auch selbst darüber klar, daß man ihn im
Mittelalter verbrannt hätte (S. 6). Wenn man aber sein Lebensbuch
ohne vorgefaßte Meinungen liest, kann man wohl doch nicht umhin
zu vernehmen, daß hier ein Mann aus einem innigst erfahrenen
Berufungsbewußtsein spricht, ein Mann, der davon überzeugt ist,
daß er einen göttlichen Auftrag an seine Gegenwart und Zukunft
hat. Er hat einen Sinn der Religion für die menschliche Persönlichkeit

gefunden, der zugleich auch einen Sinn für die Weltentwicklung
ergibt. Das ist keine geringe Errungenschaft für eine Zeit, die in
ihrer hoffnungslosen Sinnlosigkeit zu Ende zu gehen droht und in
ihrer Ratlosigkeit dem Arzt mehr als dem Pfarrer vertraut. Es muß
für jeden Pfarrer und Theologen von sowohl mahnender als
tröstlicher Dringlichkeit sein, von dem Lebenslauf dieses hervorragenden
Zeitgenossen Kenntnis zu nehmen, dessen Motto sich wohl mit dem

Augustinischen «Deum et animam scire cupio» wiedergeben ließe.

Ivar Alm, Motala (Schweden)

8 M. Buber, Gottesfinsternis (1953), S. 94-114.


	C.G. Jungs Erfahrung in theologischer Sicht

