Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 5

Artikel: C.G. Jungs Erfahrung in theologischer Sicht
Autor: Alm, Ivar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

C.G.Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

Die im Spitherbst 1962 posthum erschienene Autobiographie des
Ziircher Psychologen C. G. Jung?! enthilt eine Menge von religiésen
Erlebnissen und Reflexionen, mit denen die Theologie in den nich-
sten Jahrzehnten sich nolens volens auseinandersetzen muf}. Wie
die Herausgeberin des Werkes, seine Sekretéirin und Mitarbeiterin
Aniela Jaffé, in der Einleitung bemerkt, mehren sich auch nach sei-
nem Tode die Stimmen der Theologen mit der Feststellung, Jung
sei aus der Kirchengeschichte unseres Jahrhunderts nicht mehr
wegzudenken. Die Religion war fir ihn als drztlichen Psychothera-
peuten die tiefste und bedeutsamste Angelegenheit der mensch-
lichen Seele, wie er in einem Briefe von 1952 an einen jungen
Ordensgeistlichen geschrieben hat: «Ich finde, dafl alle meine Ge-
danken um Gott kreisen wie die Planeten um die Sonne und wie
diese von Ihm als der Sonne unwiderstehlich angezogen sind. Ich
miilte es als die grébste Siinde empfinden, wenn ich dieser Gewalt
Widerstand entgegensetzen sollte» (S. 6).

Obgleich Jung sich ausdriicklich zum Christentum bekennt (S. 6.
213), kann man ihn keiner der bestehenden christlichen Konfessio-
nen zurechnen. Wenn er auch einerseits, wie er selbst bemerkt, «im
Parlamente des protestantischen Geistes sich auf dem &duBersten
linken Fliigel befindet»?, weill er auch andererseits die Symbol-
werte des katholischen Kultus und Dogmas sehr hoch zu schitzen,
so dal} er sogar dem von Protestanten am meisten verponten Dogma
des Pius XII. von der Himmelfahrt Marias einen groflen psycholo-
gischen Wahrheitswert zuerkennen will. Entscheidend ist fiir ihn
nur die psychologische Wirklichkeit, und wirklich ist was in der
Seele wirkt. Auch kann Gott nicht aulerhalb der Seele mit dem
Menschen verkehren, und zwar muBl die ganze Seele dabei einbe-

! C. G. Jung, Erinnerungen, Triume, Gedanken, aufgezeichnet und heraus-
gegeben von Aniela Jaffé (1962), oben im Text zwischen Parenthesen zitiert.

2 Jung, Uber die Beziehung der Psychotherapie zur Seelsorge (1932),
= Gesammelte Werke, 9 (1963), S. 375.



I. Alm, C.G. Jungs Erfahrungen tn theologischer Sicht 353

zogen werden, nicht etwa nur der Intellekt oder der Wille oder das
Gefiithl. Normalerweise sollte die gottliche Offenbarung oder die
religiése Erfahrung - fiir Jung sind sie synonym - auch den heutigen
Menschen durch die kirchlichen Kanile zuteil werden, und Jung
sieht als Therapeut darin eine wichtige Aufgabe, den vielen Schutt
zu entfernen, der jene Kanile mit allerlei zeitgeméaBen Vorurteilen
zugestopft hat. Sieht er doch ganz ernsthaft als den Zweck der
Kirche an, die Menschen vor dem unmittelbaren Gotteserlebnis zu
schiitzen, weil «Gott ein verzehrendes Feuer ist», dem nicht jeder
gewachsen ist.

Es gibt aber auch Leute, die nicht in eine kirchliche Gemeinschaft
zuriickanalysiert werden konnen, weil fiir sie die kirchliche Vermitt-
lung der Offenbarung versagt. Dann miilte ein anderer Weg betre-
ten werden, und die Autobiographie Jungs ist ein Bericht von
einem, der auf steilen Pfaden zu Gott gefiihrt worden ist und viele
andere gefiihrt hat.

Es muB} fiir jeden evangelischen Theologen ein erschiitterndes
Erlebnis sein, zu erfahren, wie C. G.Jung (geb. 1875) als Sohn
eines Basler Pfarrers das reformierte Christentum seiner Jugend
erlebt hat. An seinem eigenen Vater konnte er beobachten, wie ein
ehrlicher Mensch, der von sich selbst Glauben ohne Verstehen for-
derte, seine intellektuellen Zweifel willensméaBig zu bewdltigen ver-
suchte, ohne dall es ihm recht gelingen wollte. Der vom Vater er-
teilte Konfirmandenunterricht liel ihn ganz kalt, und die erste —und
letzte — Abendmahlsfeier wurde ihm eine schwere Enttduschung.

Eigentlich hatte die Kirche schon vorher fiir ihn jede Bedeutung
verloren — nicht aber Gott. War es doch kein anderer als Gott selbst,
der ihn gezwungen hatte, sich einen blasphemischen Gedanken von
Gottes Verhalten dem Basler Miinster gegeniiber zu machen, der
nur mit einem grobsten Bauernwitz wiederzugeben wire (S. 45).
Zwar hatte der zwolfjdhrige Knabe tagelang sich dagegen gestriaubt,
diese unverzeihliche Siinde gegen den Heiligen Geist zu begehen,
aber nachher hatte er nur eine ungeheure Erleichterung und eine
unbeschreibliche Erlosung erlebt.

Von dieser Zeit rithrt Jungs ohne Zweifel fiir die meisten schwer-
verdauliche Uberzeugung her, daB Religion und Moral nicht ohne
weiteres zusammenfallen. Hat doch Gott Abraham befohlen, seinen
Sohn Isaak zu opfern, und Hosea, die Hure zu heiraten, um nicht
von seinem Diener Hiob zu sprechen, den er dem Satan ausgeliefert

23



354 I. Aim, C.G. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

hatte, ihn nach eigenem Ermessen zu plagen. Im N.T. hat sich
Jesus der Siinder und der Publikanen besonders angenommen und
sich den Rechtfertigen verhafit gemacht. Welche hthere Gerechiig-
keit liegt schlieBlich dem eigenen Opfertod Jesu zugrunde? Jung
hat in seinem vielumstrittenen «Antwort auf Hiob» diese Frage im
Anschluf3 an das Dogma von der Géttlichkeit Jesu daraufhin beant-
wortet, dal3 Gott sein Unrecht gegen Hiob durch sein eigenes Leiden
habe sithnen wollen. Das mag eine unerwartete Wendung der ortho-
doxen Satisfaktionslehre sein, hat aber mit dieser die Tatsache ge-
meinsam, daf sie einen Veranderungsprozell in der Gottheit antezi-
piert, also eine historische Wandlung auf der «anderen Seite», was
Jung als etwas fiir das Christentum Bemerkenswertes notiert
(S. 330). Die biblische und christliche Religionsgeschichte stellt eine
Dialektik dar, die zwischen Unbewulltem und BewuBtem, zwischen
Gott und Mensch stattfindet und eine beiderseitige Wandlung be-
wirkt. Das Bewuftwerden ist iiberhaupt der Sinn des Lebens. «Mein
Leben ist die Geschichte einer Selbstverwirklichung des Unbewul3-
ten», heillt es im Prolog der Jungschen Autobiographie. «Alles was
im Unbewuliten liegt, will Ereignis werden, und auch die Personlich-
keit will sich aus ihren unbewuBten Bedingungen entfalten und sich
als Ganzheit erleben.»

Dieses Thema der Ganzheit der Personlichkeit ist in der Tat der
Angelpunkt der Jungschen Psychologie. Sie bildet sich um einen
virtuellen Mittelpunkt des Seelenlebens, der das Endziel und der
Zweck des menschlichen Lebens ist. Durch die sog. Individuation
kommt die Vereinigung der Gegensédtze als Verwirklichung des
Selbstes zustande. Der Terminus Selbst ist der indischen Religions-
geschichte entnommen ; im Christentum heil3t der «Mittler» Christus.
Das Ziel der christlichen Religion ist «Christus in uns», was nicht
mit einer dullerlichen imitatio Christi erreicht wird, sondern nur
durch Verwirklichung der eigenen Wesensart des Individuums. «Ihr
seid Gotter» (Joh. 10, 34) wird als biblisches Belegwort zitiert
(S. 284), und der Zweck des «Gottesdienstes» wird darin gesehen,
daB der Mensch dadurch bewirkt, «daf3 Licht aus der Finsternis
entstehe, dal der Schopfer Seiner Schopfung und der Mensch seiner
selbst bewullt werde» (S. 341).

Natiirlich wird man es von theologischer Seite als eine Uberheb-
lichkeit ansehen, dafl Jung den Menschen als einen sozusagen eben-
birtigen Partner im Erlésungsdrama betrachtet. Wie der Mensch



I. Alm, C. Q. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht 355

nicht ohne Gott, so kénne auch Gott nicht ohne den Menschen erlost
werden. Dieser kithne Gedanke hingt nun aber mit dem Bestreben
Jungs zusammen, mit dem Problem des Bésen zurechtzukommen.
Diese Frage hat sich ihm nun in erster Linie nicht als spekulativem
Denker, sondern als ausiibendem Psychotherapeuten aufgedringt.
Immer wieder hat er die Erfahrung gemacht, die ein schwedischer
Theologe als ein Kennzeichen des Pharisdismus angibt, ndmlich da@
wer danach strebt, gut zu werden, dem Bdsen verfillt3. Der «gute»
Mensch hat immer einen «Schatten», und Gott als der «Gute» mull
auch so einen haben (wie ja auch u. a. Jakob Béhme gemeint hat).
Die Ganzheit des Menschen fordert die Integration des Bosen, das
durch sein BewuBtwerden sowieso entgiftet wird. Die Ganzheit
Gottes miilte dann auch erfolgen durch die Ergénzung der Trinitét
mit dem abgespalteten vierten Faktor zu einer Quaternitéit. Die vier
von Jung angenommenen psychologischen Funktionen: Gedanke,
Gefithl, Empfindung und Intuition, werden damit zu weltbestim-
menden Faktoren erhoht. Die am meisten verdridngte von ihnen,
die sog. minderwertige Funktion, die individuell verschieden ist,
stellt auch als undifferenzierte den zu erlésenden Schatten dar. Es
héngt mit diesem Problem zusammen, dall Jung die Annidherung
Marias an die Trinitdt im katholischen Dogma mit so groBer Teil-
nahme verfolgt.

Dies wire in stark zusammengedringter Form der Inhalt des
christlichen Mythus, den Jung als sinngebend fiir sich selbst und
den modernen Menschen betrachtet. Ein lebendiger Mythus mufl
sich im Wandel der Zeiten auch verdndern, wenn er fiir die Menschen
richtunggebend sein soll. Er wehrt sich oft dagegen, dall man seine
Thesen als «ewige Wahrheiten» ansieht, wozu vor allem die Theolo-
gen geneigt sein sollen.

Da die Frage der Entmythologisierung heute im Zentrum der
theologischen Debatte steht, mag hier darauf hingewiesen werden,
daf} fiir Jung der Mythus die notwendige Ausdrucksform der reli-
giosen Wahrheit ist. Christ sein heilt im christlichen Mythus leben.
Der christliche Mythus ist zwar nicht willkiirlich mit dem histori-
schen Jesus verkniipft, darf aber auch nicht mit ihm identifiziert
werden, was ja seit Erscheinen von Martin Kéahlers namhaftem
Biichlein «Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche,
biblische Christus» (1892) auch in der Theologie gang und gébe ist.

3 H. Odeberg, Fariseism och kristendom (1943), S. 54.



356 I. Alm, C. Q. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

Jung will allerdings auch nicht bei dem biblischen Christus stehen-
bleiben, sondern setzt eine weitere Entwicklung des christlichen
Mythus oder Dogmas voraus, zu der er auch mit seinen eigenen
Werken hat mithelfen wollen. Den Mut dazu hat ihm vor allem seine
Beschaftigung mit der Alchemie gegeben, da er in dieser eine Ante-
zipation seiner eigenen Analytischen Psychologie gefunden hat. Der
alchemistische Verwandlungsproze8 ist ndmlich nur eine Projektion
des seelischen, in welchem Christus als das wahre Gold erscheint.
Jung hat sogar eine Christusvision gehabt, in der der Crucifixus mit
einem aus griinlichem Golde bestehenden Leibe erschien (S. 214).
In einem Vergleich zwischen Buddha und Jesus, iiber welchen
Aniela Jaffé in einer Fulinote (S. 283) referiert, zeigt es sich, daf
Jung mit seinen Gedanken iiber die menschliche Personlichkeit des
historischen Jesus nie ganz fertig geworden ist.

2.

Was ein Mensch erlebt hat, 148t sich wohl eigentlich nicht bean-
standen: es ist ja nun einmal so. Wenn man sich doch von theologi-
scher Seite gegen die Erinnerungen und die dazu gekniipften Ge-
danken Jungs kritisch gedulert hat, so hat man ihn vorzugsweise
deswegen getadelt, was er nicht erlebt habe, namlich den Gott der
Bibel, den jenseitigen Gott, der nur in Jesus Christus Mensch ge-
worden ist und zu uns gesprochen hat. Wenn ein Theologe wie
E. Thurneysen uns versichert, die gottliche Offenbarung kénne auch
seelisch erlebt und erfahren und darum auch der psychologischen
Betrachtung zugénglich werden?, so kann man sich wohl fragen,
ob eben diese seelische Tatsache einem so erfahrenen Kenner der
menschlichen Seele, wie Jung es zugestandenermallen ist, habe ganz
entgehen konnen. Und doch ist das nach den Voraussetzungen
Thurneysens auch ganz erklirlich, denn der auf Offenbarung be-
ruhende Glaube trage in sich immer eine «Chiffre» (Jaspers), die
iiber alles bloB Seelische weit hinausgreife und sich darum der
psychologischen Tiefenschau vollig entziehe. Wie kann man aber
Jung zur Last legen, dal} er dies nicht erfahrbare Jenseitige eben
nicht erfahren hat?

Wenn man nun Jung des Immanenzdenkens beschuldigen will, so
mag dies insofern zutreffen, als er ein erkldrter Anhénger der kanti-

4 E. Thurneysen, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz, 119 (1963), S. 180.



I. Alm, C. Q. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht 357

schen Erkenntnistheorie ist, wodurch er sich gegen jeden Verdacht,
Metaphysik zu betreiben, schiitzen will. Ebensowenig wie Kant hat
er damit eine transzendente Wirklichkeit verleugnet. Wenn Kant
das Moralgesetz als eine Chiffre der Transzendenz betrachtet, so
geht Jung weit dariiber hinaus, indem auch die parapsychologischen
Phénomene, deren eine Menge in dieser Biographie verzeichnet sind,
fiir seine Weltanschauung von groBem Belang sind, obgleich sie
Kant wohl, wie die Visionen Swedenborgs, als «Trdume eines
Geistersehers» héitte abtun miissen. Fir Jung liefern sie wenigstens
einen Beweis dafiir, dal} die Grenzen des Unbewul3ten sich nicht mit
der Haut des Individuums abstecken lassen. Er kann darum be-
haupten, daB «Mana», «Ddmon» und «Gott» eigentlich Synonyme
des UnbewuBten sind (S. 339). So kann auch die Religion sinngemi03
als die Beziehung des Ich zum Nicht-Ich definiert werden. «Diese
Tatsachen, die dem Menschen von aullen und von innen iiberméchtig
entgegentreten, hat er unter der Anschauung der Gottheit zu-
sammengefalit» (S. 344). Die merkwiirdigen Erfabhrungen Jungs von
einer « Synchronizitdt akausaler Zusammenhénge» lieBen sich auch
manchmal als ein Zeugnis géttlicher Vorsehung und sogar Gebets-
erhérung deuten?’.

«Man hat mir Vergottung der Seele vorgeworfen», schreibt einmal
Jung und fiigt hinzu¢: «Nicht ich — Gott selbst hat sie vergottet. Nicht
ich habe der Seele eine religiose Funktion angedichtet, sondern ich
habe die Tatsachen vorgelegt, welche beweisen, dall die Seele
,naturaliter religiosa’ ist, d. h. eine religitse Funktion besitzt.»
Letzteres sagt auch Karl Barth, wenn auch mit einem durchaus
negativen Vorzeichen? Es fragt sich jedoch, ob Jungs Religions-
begriff damit wirklich getroffen wird, da Barths psychologische Vor-
aussetzungen eher cartesianisch sind und m. W. keine Bekannt-
schaft mit der Psychologie des UnbewuBten im Sinne Jungs ver-
raten. In diesen heiklen Fragen mdchte man nur vor voreiligen
Schliissen warnen, die vor allem verschiedener Terminologie ent-
springen kénnen. Man hat doch den Eindruck, dafl in Jungs Aus-
einandersetzung mit der landldufigen Frommigkeit seiner Zeit etwas

5 Jung, Synchronizitit als ein Prinzip akausaler Zusammenhénge: Na-
turerkldrung und Psyche (1952), S. 105.

¢ Jung, Psychologie und Alchemie (1944), S. 26.

7 K. Barth, Religion als Unglaube: Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1948),
S. 324ff.



358 I. Alm, C. Q. Jungs Erfahrungen in theologischer Sicht

von demselben frischen Wind weht, den man in der heutigen Theolo-
gie seiner Heimatstadt Basel verspiirt. Spricht doch auch Jung von
einem «Wort Gottes», das zu uns kommt, «und wir haben kein
Mittel zu entscheiden, ob und wie es von Gott verschieden sei.
Nichts ist an diesem ,Wort’, das nicht bekannt und menschlich
wire auller dem Umstand, daf} es uns spontan entgegentritt und uns
notigt. Es ist unserer Willkiir entzogen. Man kann eine ,Inspiration’
nicht erkliaren» (S. 343). Man miiflite fragen, ob solche Worte nicht
auch von einem «echten Gegeniiber» und einem «Ich-Du-Verhilt-
nis» zeugen, wie es Martin Buber bei Jung so sehr vermifit®.

3.

Sinn und Ziel der menschlichen Existenz ist nach Jung die Er-
westerung des Bewuftseins (S. 341). Infolgedessen werden die raum-
zeitlichen Projektionen unbewullter psychischer Inhalte, die die
Erscheinungswelt der Religionen aufbauen, mehr und mehr fillig,
was doch keineswegs bedeutet, dafl sie als «nur psychisch» ihren
Realitatscharakter einbiiBen. Die «Archetypen» halten jeder Auf-
klirung stand; darum ist jeder Atheismus eine Illusion.

Man moge Jung theologisch als gnostischen Ketzer brandmarken
oder nicht; er war sich auch selbst dariiber klar, dal man ihn im
Mittelalter verbrannt hétte (S. 6). Wenn man aber sein Lebensbuch
ohne vorgefallte Meinungen liest, kann man wohl doch nicht umhin
zu vernehmen, dall hier ein Mann aus einem innigst erfahrenen
BerufungsbewulBtsein spricht, ein Mann, der davon iiberzeugt ist,
daB er einen géttlichen Auftrag an seine Gegenwart und Zukunft
hat. Er hat einen Sinn der Religion fiir die menschliche Personlich-
keit gefunden, der zugleich auch einen Sinn fiir die Weltentwicklung
ergibt. Das ist keine geringe Errungenschaft fiir eine Zeit, die in
ihrer hoffnungslosen Sinnlosigkeit zu Ende zu gehen droht und in
ihrer Ratlosigkeit dem Arzt mehr als dem Pfarrer vertraut. Es mull
fiir jeden Pfarrer und Theologen von sowohl mahnender als trost-
licher Dringlichkeit sein, von dem Lebenslauf dieses hervorragenden
Zeitgenossen Kenntnis zu nehmen, dessen Motto sich wohl mit dem
Augustinischen «Deum et animam scire cupio» wiedergeben lieBe.

Tvar Alm, Motala (Schweden)

8 M. Buber, Gottesfinsternis (1953), S. 94-114.



	C.G. Jungs Erfahrung in theologischer Sicht

