Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 5

Artikel: Das Problem der theologischen Aussage heute
Autor: Torrance, Thomas F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem der theologischen Aussage heute’

Das Problem der theologischen Aussage ist ein Thema von
solchem Ausmal und von solcher Wichtigkeit, dall es in einer ein-
zigen Vorlesung nicht als Ganzes behandelt werden kann. In meinen
heutigen Ausfiihrungen méchte ich mich deshalb auf zwei Gesichts-
punkte beschrinken, deren Behandlung dann auch zeigen wird,
welche Art von theologischer Betrachtung uns jetzt in England
besonders beschaftigt.

Erstens behandeln wir das Problem der theologischen Aussage
vom Gesichtspunkt der Geschichte, und das heif3t fiir uns in Eng-
land vor allem die Fragestellung, wie sie in der patristischen Theo-
logie vorzufinden ist. Zweitens unterwerfen wir dann dasselbe Pro-
blem einer typisch modernen Betrachtungsweise und fragen nach
der emprrischen Referemz, dem objektiven Hinweis von theologi-
schen Aussagen. Gemdll dem Gebot wissenschaftlicher Strenge
lassen wir die Sache selbst uns iiber das Wesen und den Modus der
von ihr geforderten und der ihr angemessenen Aussagen belehren.

1. Das Problem der theologischen Aussage vm
patristischen Denken

Wie wir alle wissen, stehen wir heute mitten in einer groflen
Wandlung der Denk- und Sprachformen, die wiederum das Ergebnis
von weitgehenden Anderungen in unserem Verstindnis des Kosmos
sind. Die theologische Aussage darf niemals abseits stehen, denn
nicht aullerhalb, sondern innerhalb der Welt liegt die Aufgabe der
Theologie. Das heifit nun aber, dal die Theologie sich immer den
Denk- und Sprachformen der Welt stellen und sich mit ihnen
dauernd auseinandersetzen mul}, um - indem sich die Theologie
dieser Formen bedient — ihren eigenen Inhalt auszudriicken.

Nun gibt es aber Theologen, die behaupten, daf3 die Fortschritte
der modernen Naturwissenschaft im Verstindnis des Kosmos uns
zwingen, die wesentliche Grundlage und den Rahmen des christ-
lichen Glaubens und der christlichen Lehre preiszugeben, weil sie
angeblich mit einer voéllig iiberkommenen Kosmologie verbunden
sind. Jene Theologen behaupten, daf3 selbst die Grundbegriffe der

1 Als Vorlesung in Tiibingen im Mai 1963 vorgetragen.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 319

klassischen Glaubensbekenntnisse gedndert werden miissen. Und
warum ? Weil man heute sehen kann, dal3 sie nichts anderes als die
Erzeugnisse einer objektivierenden Denkart sind, die durch die
In-Dienst-Nahme von vorlidufigen Formen des menschlichen Ver-
stindnisses des Kosmos aufgestellt worden ist und von diesen vor-
ldufigen und jetzt iiberkommenen Formen abhingig ist. Deshalb
mulf} die objektive Form, in der bis jetzt der christliche Glaube und
die christliche Lehre ihren Ausdruck gefunden haben, durch neue
Begriffsformen ersetzt werden, die — weil sie dem modernen Men-
schen zusagen — nun auch unser christliches Verhéltnis gegeniiber
Gott und der Welt ausdriicken kénnen.

Fiir den Historiker, der die Geschichte des christlichen Denkens
kennt, bedeutet dies natirlich nichts Neues. Er denkt sofort an die
grofle Wandlung, die die kosmologische Theorie im sechzehnten und
siebzehnten Jahrhundert durchgemacht hat — Kopernikus, Galilei,
Kepler und Newton seien hier erwahnt. Aber weil er Historiker ist,
weist er auch sofort auf ein anderes hin: Obgleich die theologischen
Aussagen zu einem gewissen Grad in jenen Jahrhunderten neu for-
muliert werden mufllten, wurde an den Grundbildern und Grund-
begriffen der christlichen Lehre nichts Wesentliches geindert. Die
Kirche hatte durchaus die Féahigkeit, sich in die neue Situation
hineinzufinden und sich ihr anzupassen. Jedenfalls bereitete die
Verkiindigung der einen apostolischen und katholischen Lehre
keine Schwierigkeiten. Der Historiker denkt vor allem aber an die
ersten drei Jahrhunderte des christlichen Zeitalters. In dieser Friih-
zeit der Kirche war es die Aufgabe der Theologie, das Evangelium
von der hebraischen Denkwelt mit ihrer theologischen «Kosmologie»
in die Welt des griechischen Denkens umzupflanzen. Diese Um-
pflanzung muBte zur selben Zeit vorgenommen werden, in der auch
die grole Wandlung im kosmologischen Ausblick stattfand, die,
eingeleitet von den spéiteren Pythagoriern, von den groB3en alexan-
drinischen Astronomen — Hipparchus und Ptoleméaus — durchgefiihrt
wurde. s kam zu grofen Auseinandersetzungen mit Gnostikern
und Origenisten, mit Mythologisierern und Entmythologisierern,
aber die Kirche — ihr Leben stand auf dem Spiel — konnte sich so gut
anpassen, daf} ihre Grundbilder und Grundbegriffe nicht geschwiicht,
sondern gestéirkt wurden.

Es mul} aber darauf hingewiesen werden, daf3 der Wandel in der
Wissenschaft oder Kosmologie der theologischen Aussage keine



320 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

wirkliche Schwierigkeit bereitete. Dafiir war etwas viel tiefer in der
Kultur und in dem Denken der Zeit Verwurzeltes verantwortlich,
nimlich die axiomatische Voraussetzung einer radikalen Dicho-
tomie zwischen dem k6cuog aiodntog und dem kocuog vontdg. Das
tritt schon in der Auseinandersetzung der Kirche mit Valentinus
zutage, der Kern des Problems wurde dann aber erst durch die Aus-
einandersetzung mit dem Arianismus innerhalb der Kirche selbst
bloBgelegt. Theologische Aussagen, die jene radikale Dichotomie
voraussetzen, sind natiirlich von Aussagen, die ihr nicht Rechnung
tragen, ganz und gar verschieden.

In dieser Hinsicht moéchte ich Sie zuerst auf das kritische und
konstruktive Werk von Athanasius aufmerksam machen. Seine tief-
gehende und hervorragende Analyse der Lehre von Arius hat das
wahre Wesen der theologischen Aussage klar gemacht.

Arius lehrt, dal der Logos seinen Grund nicht im ewigen Sein
Gottes hat, sondern von Ihm geschieden und getrennt (diaipetog,
xwpot6g) und deshalb wandelbar und dnderungsfihig ist (tpemtog,
alotovuevog). Dies aber bedeutet, dafl die Bilder und Begriffe von
Gott, die von dem Wort oder dem Sohn Gottes vermittelt werden,
nicht dem Wesen (@uoig) und der Wirklichkeit (dAqdewa) Gottes
selbst entsprechen, sondern dem menschlichen Vermogen, seine eig-
nen Begriffe zu erdenken (¢mvoeiv). Wir stellen uns den Sohn oder
den Vater nur xat’ émivowav, das heif3t in einer rein noetischen und
putativen Art vor. Da wir in all unserem Denken von Gott durch
den Sohn auf eine Dichotomie (xwpiouodg) stoBen, haben unsere Vor-
stellungen keine objektive Wirklichkeit, die ihnen entspricht. Sie
entsprechen vielmehr der geschdpflichen Welt und sind deshalb
wandelbar, relativ und unendlich viele. Sie sind der Ausdruck
menschlichen Ersinnens und Erdenkens von goéttlichen Dingen.
Athanasius macht einige kritische Bemerkungen, die hier erwihnt
werden miissen.

1. Athanasius verwirft die hinter dem Arianismus liegende Di-
chotomie zwischen dem k6ouog aiodntoéc und dem xd6ouog vontog voll-
kommen. Obwohl er dieselbe Dichotomie schon in seiner eignen
alexandrinischen Tradition vorfand — sie kam von Klemens und
Origenes her —, wies er sie von Anfang an ab, zusammen mit der
philosophischen Idee des Logos, die sie begleitete und deren Un-
moglichkeit sich ihm im Laufe der Auseinandersetzungen mit dem
Arianismus immer mehr aufzwang. Die Voraussetzung einer solchen



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 321

Dichotomie mufl zu einer mythologischen Denkweise (uudoloyeiv)
fithren, der Athanasius eine theologische Denkweise (d€ohoveiv) ent-
gegenstellt, die ihren Ursprung objektiv von Gott her hat.

2. Athanasius verwirft den arianischen Modus des Denkens
xat’ émivoiov und die ganze Idee einer loslésbaren und wandelbaren
Begrifflichkeit, die nur 3éce1 und nicht @uoe auf Gott bezogen ist.
Athanasius gebraucht hier Ausdriicke, die schon von Platon her
bekannt sind. Platons Sokrates lehrt, daf3 unsere Worte und Aus-
driicke dann wahr sind, wenn sie sachgerechte (6p96g) Beziehung zu
der a\fdeia Ty Svtwy haben. Mit anderen Worten émivoin ist eine
objektivierende und nominalistische Denkart durch Begriffe unserer
eigenen Erfindung (émvoelv émvoiag). Athanasius lehnt sie auf das
scharfste ab und nennt sie eine Art von Geistesstérung (pavia), weil
hier versdumt wird, einen Unterschied zu machen zwischen Denken
gemifl dem Wesen der bezeichneten Realitdten und andererseits
Denken, in dem der Mensch sich nur mit sich selbst und seinen eige-
nen Vorverstindnissen beschéftigt und somit seine eigene Frommig-
keit bzw. seine eigene Unfrémmigkeit zur Richtschnur der Wahrheit
erhebt.

3. Durch das Zuriick- und Hineinlesen dieser falschen Denkart in
die biblische Sprache wird deren richtiger und eigentlicher Sinn ver-
zerrt und ein indirekter Sinn ihr aufgezwungen. Das bedeutet aber,
dafB es nicht mehr moglich ist, den biblischen Aussagen in der Rich-
tung, in die ihr eigener okomég weist, nachzufolgen, um die von ihnen
bezeichneten Realitdten zu erkennen. Gerade diesen Vorwurf hat
Athanasius immer wieder der arianischen Exegese gemacht. Mit
einem Wort: sowie die Beziehung der biblischen Sprache zu @uioig
oder akqdein abgebrochen wird, wird jene Sprache dunkel und un-
verstdndlich. Die sich daraus ergebenden Schwierigkeiten kénnen
nur dann behoben werden, wenn die biblische Sprache neu ausge-
legt wird, jetzt aber nicht mehr gemil dem Wesen und den Taten
Gottes, sondern in Ubereinstimmung mit dem, was dem Verstéind-
nis des Auslegers vorstellbar und annehmbar zu sein scheint. Nach
Athanasius handelt es sich hier um eine falsche Methode der For-
schung, denn nicht zu unterscheiden zwischen angemessenen und
unangemessenen Fragen bedeutet, dafl es an émotiun fehlt.

Im Gegensatz zu den émivoion der Arianer betont Athanasius die
Stellung von ddvoio im theologischen Denken. didvow. ist keine
objektivierende, sondern eine objektive Denkart und darum auch

21



322 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

eine viel strengere Denkart als émivowa, Durch didvoia zwingt man die
objektive Wirklichkeit in keine Vorstellung hinein. Man la3t das
Denken wohl Begriffe annehmen, aber dieses Annehmen findet
unter dem Zwang der objektiven Wirklichkeit, d. h. Gottes Sein
statt, und zwar durch Gottes Wort. Es kann also keine Rede davon
sein, dafl das Verwerfen von Denken kat’ émivoiav bei Athanasius
ein Verwerfen von begrifflichem Denken iiberhaupt bedeutet. Was
er ablehnt, ist eine begriffliche Denkart, durch die der Mensch die
Wirklichkeit zu zwingen versucht, sich seinen eigenen Gedanken,
seiner eigenen Frommigkeit oder seinen eigenen Vorverstidndnissen
anzupassen und anzugleichen.

didvota findet statt, wenn die objektive Wirklichkeit Gottes ihrer-
seits auf uns zukommt, zu uns kommt und sich unserem Denken
in einer Offenbarungsbewegung (dAwpa) aufzwingt, auf die wir nur
reagieren konnen, indem wir unsere eigenen émivotwot in Frage stellen
lassen und so einer didvoia Platz machen, die in einem sachgerechten
Verhiltnis zu der gottlichen Wirklichkeit steht, die es hervorbringt
und in unserem Denken aufrichtet. Hier geht es um eine strengere
und tiefere Begrifflichkeit — eine Begrifflichkeit, die nicht von den
vielen menschlichen émivoian abhingig ist, eben weil sie objektiv im
Worte innerhalb des ewigen Seins Gottes verwurzelt ist. Das ist die
grofle Bedeutung, die Athanasius dem Werk der Nizdischen Viter
beilegt : sie formulierten ihr Verstdndnis von Gott unter dem Zwang
Seiner Selbst-Offenbarung in Jesus Christus, der die dpyxn aller Got-
tes-Wege und -Werke ist. In dem opoovoiov handelt es sich deshalb
um eine strenge und genaue theologische Aussage, die keine vom
Menschen selbst erdachte émivoia, sondern eine objektiv abgeleitete
didvola mit einschlief3t.

Zwei Aspekte kennzeichnen das Wesen theologischer Aussagen:
eine paradigmatische und eine 6konomische Funktion.

a) Theologische Aussagen sind paradigmatisch, weil sie ihrem
Wesen nach Bilder sind, und zwar Bilder, die von sich selbst weg
und iiber sich selbst hinaus weisen (mapadeiyuata). Sie sind wohl der
sichtbaren und greifbaren Welt entnommen, ihre Funktion aber ist
die des Hinweisens auf die gottlichen Realititen, die nicht einfach
in menschlichen Worten ausgedriickt werden konnen. Die Bilder
entstehen durch die Tétigkeit der gottlichen Offenbarung und sind
fir ihre Funktion und ihren Zweck — den Hinweis auf die géttlichen
Realitdten — besonders ausgestattet. Aus diesem Grunde bleiben die



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 323

mapadeiyparto uns unverstindlich, wenn sie von der gottlichen Herab-
lassung oder Okonomie — darauf kommen wir noch zuriick — isoliert
werden oder getrennt sind. Die mapadeiyuata sind also keine Vor-
Bilder, aus denen Schlullfolgerungen gezogen werden kénnen, denn
ihre wesentliche Funktion ist ja ostensiv. Wenn in dieser besonde-
ren Weise von Bildern dieser Art Gebrauch gemacht wird, haben
sie einen sensus, der von dem ihnen normalerweise eigenen Sinn
verschieden ist. Ihre Bedeutung ist nicht in und bei ihnen selbst zu
finden, sondern in den gottlichen Realititen, auf die sie bezogen
sind. Wohl bedient man sich dieser Bilder, um die Gotteserkenntnis
bis zu einem gewissen Grad dem menschlichen Denken greifbar, das
hei3t denkbar zu machen, sie selber aber miissen angesichts der
Realitit, auf die sie hinweisen, gedeutet werden. Sie sind keine ver-
niinftige Erklarung, sondern eine Widerspiegelung jener Realitét.
Die Bilder selbst sind ihrem Wesen nach sehr unzuldngliche Aus-
driicke der gottlichen Realitédten, dennoch sind sie nicht falsch, eben
weil ihre Unzulidnglichkeit zu ihrem paradigmatischen Wesen gehort
und fiir ihr ostensives Funktionieren notig ist.

Wir konnen diesen Gedankengang hier nicht weiter verfolgen. Es
sel nur noch erwéihnt, dall man im paradigmatischen Wesen der
biblischen und theologischen Aussagen einen seinsgeméflen objek-
tiven Hinweis entdeckt sowie ein offenes Gewebe, das von dem
transzendenten Wesen der unabhingigen Realitdt, auf die sie be-
zogen sind, bestimmt wird. Die didvoiar, um die es sich bei solchen
Aussagen handelt, sind deshalb offene Begriffe, offen fiir die Welt
des gottlichen Seins — Begriffe, die von uns weder abgekiirzt, noch
festgehalten oder zu diesseitigen kontrollierbaren Bezogenheiten re-
duziert werden konnen. Dennoch sind sie im strengsten Sinne Be-
griffe und keinesfalls nur eine Art von symbolischem Denken. Es
handelt sich also hier nicht um ein Transzendieren des Subjekt-Ob-
jekt-Verhéltnisses, sondern um eine groBere und tiefere Objektivitat,
die wirklich fiir das menschliche Subjekt eine Herausforderung
bedeutet und es so fiir wahres Subjektsein aufschlieBen und 6ffnen
kann, und zwar gerade durch die Begegnung des Subjektes mit der
transzendenten Wirklichkeit Gottes, der der freie und unabhin-
gige Grund des Seins jenes Subjektes ist.

Die Betonung der objektiven und offenen Bezogenheit von theo-
logischen Aussagen fithrt zu keiner Vernachlidssigung der Kohérenz
oder Reihenfolge, die sie untereinander haben miissen, um Bedeu-



324 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

tung zu haben, das heillt, um das zu haben, was Athanasius
akohovdia nennt. Eins mull aber ausdriicklich festgestellt werden:
Das Zusammensetzen von theologischen Aussagen in kohérierenden
Formen fiillt sie inhaltlich nicht, das heil}t, der Inhalt der Aussagen
héngt nicht von den kohérierenden Formen, in denen sie zusammen-
gesetzt sind, ab. Der Grund dafiir ist die Tatsache, dall die Reihen-
folge oder dxohoudia in den geschriebenen oder gesprochenen Aus-
sagen eine dxoloudiain den von ihnen bezeichneten Realititen oder
Taten widerspiegelt. Die Giiltigkeit von Aussagen beruht also auf
ihrer Bezogenheit auf die objektive dkoloudia, so dafl wir zu ihr vor-
dringen miissen, wenn wir solche Aussagen in Ubereinstimmung
mit ihrer eigentlichen Bezogenheit verstehen wollen. Damit kom-
men wir zur zweiten Seite des Wesens von theologischen Aussagen.

b) Theologische Aussagen sind nicht nur paradigmatisch, son-
dern auch okonomisch; denn die Bilder, deren wir uns bedienen,
sind nicht nur die Erzeugnisse unseres eigenen Erdenkens xat’ émi-
volav, sondern sie kommen auch von der geordneten Handlung
Gottes «um uns Menschen und um unserer Seligkeit willen» her und
sind von ihr abgeleitet und das heil3t, von der oikovouia, die Gott in
Jesus Christuserfiillt hat. Die objektive Bezogenheit der mapadeiruoata
entspricht der objektiven Titigkeit Gottes innerhalb unserer
menschlichen Existenz in Raum und Zeit. Innerhalb dieses Denk-
Rahmens (xat’ oikovouiav) werden biblische und theologische Aus-
sagen gemacht und haben sie ihre Giltigkeit. Wenn wir diese Aus-
sagen auslegen und deuten wollen, miissen wir ihrer Bezogenheit bis
zuriick zu ihrem Ursprung in Gott nachgehen; aber ein solches
Nachgehen zwingt uns, der geraden Linie der gottlichen Handlung,
die diese Bezogenheit bestimmt, zu folgen und nicht xat’ émivoiav
der Linie, die von unseren eigenen Vorstellungen vorgezeichnet wird.

Anders gesagt: die mapadeiyuota zeigen iiber uns hinaus ostensiv
auf gottliche Realitéten, bleiben aber immer wesensmaéBig von ihnen
verschieden. Die mapadeiypata sind deswegen nicht falsch oder un-
giiltig, vorausgesetzt sie sind ékonomisch in Gottes eigenen Taten
der Selbstmitteilung und Herablassung verwurzelt und von ihnen
bestimmt. Wenn wir die gottliche Okonomie nicht ernst nehmen,
besteht die Gefahr, auf zweierlei Weise einen Irrtum zu begehen.
Auf der einen Seite besteht die Versuchung, die biblischen Bilder
bloB als Namen (évopara) oder Konventionen zu behandeln, die
keiner Wirklichkeit entsprechen und zu ihr in keiner Beziehung



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 325

stehen, sondern nur soviel Kraft und Bedeutung haben, wie wir
ihnen gemé&f} unserer eigenen Voraussetzungen und Entscheidungen
zuzugestehen geneigt sind. Auf der anderen Seite besteht die Ver-
suchung, die analogische Bezogenheit der Bilder zuriickzuschieben,
aber zuriick iiber ihre eigentlichen Grenzen hinaus und somit den
Versuch zu machen, zu Gott durch die Kraft unseres eigenen Den-
kens vorzudringen. Das bedeutet aber, dall wir unsere eigenen
Empfindungen auf Gott projizieren oder uns einbilden, fihig zu
sein, die mapadeiypnoara so handhaben zu konnen, dafl das Geheimnis
von Gottes ewigem Sein in den Rahmen unseres eigenen Begreifens
hineinkommt. Welcher Versuchung wir auch immer erliegen, in bei-
den Fillen verfallen wir wieder dem Heidentum, sagt Athanasius,
denn wir befinden uns im direkten Gegensatz zum Christentum. Im
Christentum geht es ja gerade um die Tatsache, dal3 der ewige Gott
— ohne aufzuhéren Gott zu sein und zu bleiben — doch Mensch ge-
worden ist und in Jesus Christus unsere menschliche Natur als seine
eigene angenommen hat, das heif3t, er hat zwischen sich selbst und
uns die Grundlage fiir Offenbarung seinerseits und fiir wahre Er-
kenntnis unsererseits geschaffen. Alles hidngt davon ab, daf} die
wesentlichen Bilder von Gott, die uns in, mit und durch Jesus
Christus vermittelt werden, nun auch Bilder sind von dem, der
con-substantial mit dem Vater ist. In, mit und durch ihn, der in
seiner eigenen Person und in seinem eigenen Sein beides ist — ndm-
lich das Bild und die Wirklichkeit Gottes —, ist die Grundbildhaftig-
keit und Grundbegrifflichkeit des christlichen Glaubens objektiv
und unverinderlich in Gott gegriindet.

Einige Bemerkungen miissen hier gemacht werden. Erstens: Bei
Athanasius ist die Lehre von der menschlichen Okonomie des Wortes
oder Sohnes Gottes gerade das Gegenteil jener schon erwihnten
radikalen Dichotomie von noetischer und sinnlicher Welt ; denn die
menschliche Okonomie des Wortes oder Sohnes Gottes besagt, daB
Gott in unsere menschliche Existenz, die sich in Raum und Zeit ab-
spielt, gekommen ist, dort tétig ist und sich fiir uns objektiviert hat.
An diesem Punkt steht oder fillt das Evangelium! Wer behauptet,
daf3 es sich hier blol um eine objektivierende Denkart handelt, be-
weist nur, daB er mit der axiomatischen Voraussetzung einer radi-
kalen Dichotomie arbeitet, die die Ergebnisse seiner Exegese oder
Dogmatik im voraus bestimmen.

Zweitens: Wenn wir die menschliche Okonomie des Wortes tat-



326 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

sichlich ernst nehmen, dann miissen wir die objektive Bezogenheit
der biblischen und theologischen Aussagen ihr entsprechend -
ka1’ oikovopiov — auslegen, das heiBlt, als eine aktive Bezogenheit, die
der gottlichen Téitigkeit innerhalb unserer menschlichen Existenz
entspricht. Vom Gesichtspunkt der Hermeneutik bedeutet das, dafl
wir uns bei der Auslegung von biblischen und theologischen Aus-
sagen nicht mit der dxohoudia, die sie als kohirierende Aussagen
untereinander haben, zufrieden geben. Wir miissen weiter gehen und
die objektive Bezogenheit dieser dxohoudia zu der menschlichen
Okonomie von Gottes Worten und Taten bloBlegen. Was theologi-
sche Formulierungen anbetrifft, miissen theologische Aussagen mit
einer inneren und dynamischen Logik entwickelt werden, die es
ihnen ermoglicht, den tkonomischen Heilstaten Gottes in Jesus
Christus treu zu entsprechen und sie genau so treu kundzutun.

Um die weitgehende Wichtigkeit dieses Anliegens noch klarer zu
machen, mul3 dasselbe Problem nochmals betrachtet werden, aber
diesmal aus der modernen Perspektive, die Theologen und Natur-
wissenschaftlern gemeinsam ist, weil sie innerhalb derselben Welt
denken und sprechen miissen.

2. Das Problem der wissenschaftlichen Aussage in der Theologie

Schon im achtzehnten Jahrhundert hat David Hume festgestellt
— und wir wenden das auf die moderne Wissenschaft an —, daf3
Aussagen in zwei verschiedene Arten aufgeteilt werden miissen und
daB die Aufteilung in Ubereinstimmung mit ihrer Bezogenheit voll-
zogen werden mul}: erstens Aussagen, die auf dublere, von ihnen un-
abhingige Tatsachen, und zweitens Aussagen, die auf andere, sich
in einer kohérierenden Reihenfolge befindende Aussagen bezogen
sind. Wir nennen sie Hzistenz-Aussagen und Kohdrenz-Aussagen.
Existenz-Aussagen haben keine inhérente Bedeutung, denn ihrem
Wesen nach sind sie denotativ. IThre Wahrheit, die aulerhalb ihrer
selbst liegt, ist in den Realitdten zu finden, auf die sie hinweisen
und denen sie entsprechen. Was sie anbelangt, ist keine theoretische,
nur eine empirische Demonstration moglich. Kohérenz-Aussagen
tragen ihre Bedeutung in den morphologischen Beziehungen, die sie
mit- und untereinander haben. Sie sind in sich selbst wahr und
konnen theoretisch demonstriert werden, vorausgesetzt ihre Ver-
bindungen sind konsequent und kohirent.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 327

Diese Unterscheidung mufl auf die ganze Sphéire wissenschaft-
licher Erkenntnis angewandt werden. Es gibt natiirlich rein theo-
retische Disziplinen, wie zum Beispiel die euklidische Geometrie, wo
es sich nur um Sétze handelt, die nach festen Regeln zusammen-
gefiigt sind, aber in sich selbst und als solche nichts tiber die wirk-
liche Welt aussagen. Diese Disziplinen kénnen uns als Hilfsmittel
dienen, wie zum Beispiel in der Formal-Logik oder Algebra, um die
Beschreibung der Kohirenz, die unsere Existenz-Aussagen unter-
einander haben miissen, zu tiberpriifen. Primir jedoch sind in der
positiven Wissenschaft die Existenz-Aussagen, denn ohne sie wéren
unsere theoretischen Konstruktionen bloB eine Art von Spielerei.

Diese Unterscheidung mull genauso auf die 7Theologie wie auf
jeden anderen Zweig menschlicher Erkenntnis angewandt werden.
Es gibt in jeder positiven Wissenschaft Differenzierungen, die von
dem Wesen der Wirklichkeit, auf die die Existenz-Aussagen be-
zogen sind, verursacht sind. Eine solche Differenzierung ist vor al-
lem in der Theologie zu finden, weil es das Wesen Gottes ist, das den
Lauf,in dem Aussagen auf IThn bezogen sein miissen, und den Modus,
in dem sie zu verifizieren sind, bestimmt. Wir konnen Gott nur dann
erkennen und Wahres iiber ihn aussagen, wenn es in Ubereinstim-
mung mit seinem Wesen geschieht. In der Theologie handelt es sich
um beides — Existenz- und Kohirenz-Aussagen, obgleich theologi-
sche Erkenntnis wegen ihrer besonderen Bezogenheit von allen an-
deren Erkenntnisarten verschieden ist. Wenn also unsere theologi-
schen Aussagen genau und streng wissenschaftlich sein sollen, miis-
sen sie in ihrer zweifachen Bezogenheit gepriift werden.

Was die zweifache Bezogenheit und die Aussagen, die durch sie
hervorgebracht werden, anbetrifft, mufl noch einiges gesagt werden,
weil es zur Losung der Probleme, die die theologische Aussage heute
aufwirft, beitrigt.

1. Existenz- und Kohirenz-Aussagen brauchen sich gegenseitig,
wenn sie Bedeutung haben sollen. Man kann ein Wort Kants adap-
tieren und sagen: Existenz-Aussagen ohne Kohérenz-Aussagen sind
blind und Kohirenz-Aussagen ohne Existenz-Aussagen sind leer.
Aber warum brauchen sie sich gegenseitig ?

In jeder positiven Wissenschaft sind Hzistenz-Aussagen primdr
und grundlegend, ohne da3 wir fiir sie einen rein theoretischen Be-



328 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

weis erbringen konnen. Wir kénnen andere von der Wahrheit
unserer Existenz-Aussagen iiberzeugen, wenn wir diese anderen da-
zu bringen konnen, die Wirklichkeit, auf die unsere Existenz-Aus-
sagen bezogen sind, so zu sehen oder zu horen, wie wir es tun. Die
Kraft der Existenz-Aussagen liegt also in ihrer Uberzeugungs-
fahigkeit, und ihre Annehmbarkeit beruht auf empirischer Verifi-
zierung. Wenn jemand dazu gebracht werden kann, sich mit der
geeigneten Bezogenheit zu befassen, und zwar in Ubereinstimmung
mit dem Wesen der Sache selbst, dann ist er in der Lage, die Wahr-
heit oder Unwahrheit unserer Existenz-Aussagen zu beurteilen. Das
trifft auf die einfachste Existenz-Aussage zu. Es wird komplizierter,
wenn wir es mit strengster Wissenschaft zu tun haben. Dann sind
niamlich mehrere Existenz-Aussagen in einer kohiérierenden Reihen-
folge so zusammengestellt, dal die rationale Form der Kohirenz-
Aussagen Klarheit verschafft und hinweist auf die objektive Ratio-
nalitdt, auf der die Existenz-Aussagen beruhen. Unser Denken
kommt somit in die Macht dieser Rationalitdt. Die Existenz-Aus-
sagen verschaffen sich in dieser Weise Respekt, denn sie fordern von
uns die Anerkennung der Realititen, auf die sie bezogen sind. Die
kohirierenden Formen der Existenz-Aussagen sind nur wissen-
schaftliche Konstruktionen oder Theorien, die heute noetische Mo-
delle genannt werden (auf griechisch mapoadeivpara). Diese noeti-
schen Modelle sind auf keinen Fall mit ontischen Gesetzen oder
Strukturen zu identifizieren, aber dennoch sind sie die Medien, wo-
durch wir die objektive Wirklichkeit auf uns wirken und uns in die
Macht ihrer inhdrenten Rationalitdt bringen lassen. Obgleich wir
keinen rein theoretischen Beweis fiir unsere Existenz-Aussagen
liefern konnen, sind wir doch gezwungen, sie anzuerkennen, wenn
ihre objektive Bezogenheit eine geordnete oder rationale Form von
Dingen bloBllegt, die weit iiber das hinausweist, was wir anfangs
spezifizieren konnen, und wenn diese Form Implikationen in sich
tragt, die nur mit dem Fortschritt der Wissenschaft offenbar wer-
den. Wir sind von der Wahrheit unserer Theorien iiberzeugt, weil
andere Aspekte der Wirklichkeit erhellt werden und unsere Er-
kenntnis dadurch befruchtet wird. Die Objektivitdt von wissen-
schaftlichen Konstruktionen ist in der Tatsache zu finden, daf3 die
Implikationen der Konstruktionen weit iiber die Erfahrung, die sie
urspriinglich kontrollieren sollten, hinausreicht, und darin liegt auch
ihr Beweis.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 329

Was konnen wir aus dieser Perspektive gesehen iiber theologische
Aussagen sagen ?

Theologische Aussagen sind primir Existenz-Aussagen, denn ihre
Wahrheit liegt nicht in ihnen selbst, sondern in den goéttlichen
Realitdaten, auf die sie bezogen sind. Sie wéiren blind, wenn sie keine
Kohéarenz-Aussagen benutzen wiirden, um in unserem Verstindnis
die geordneten Formen klarzumachen, die die objektive Bezogen-
heit unserer Existenz-Aussagen haben muf}, damit sie auf die inhé-
rente Wirklichkeit oder Logos Gottes hinweisen und in ihre Macht
kommen zu kénnen. Aber hier, so verlangt es die wissenschaftliche
Strenge von uns, miissen wir vor allem mit dem groflen Unterschied
des Wesens des Objektes von theologischer Erkenntnis und des Ob-
jektes der Naturwissenschaft rechnen. Der Logos ist zugleich das
Person-Sein und das Wort Gottes in seiner offenbarenden und er-
losenden Téatigkeit uns zugute. Aber selbst wenn man all dem Rech-
nung triagt oder vielmehr weil man all dem Rechnung tragt, bleibt
es trotzdem wahr, daB3 die Theologie gemif} ihrem eigenen Wesen
und Modus dieselbe streng wissenschaftliche Methode verlangt, wie
zum Beispiel in der Naturwissenschaft die Physik.

Dies kann hier nicht weiter verfolgt werden. Mir geht es augenblick-
lich darum, klarzumachen, daf3 es sich in der wissenschaftlichen
Theologie darum handelt, dogmatische Aussagen zu formulieren, in
denen und durch die wir nach dem einen Dogma fragen, das heil}t
nach der eigenen Rationalitit des Logos, der Prima Veritas Gottes,
und zwar fragen, indem wir Gott sich unserem Denken erschliefen,
ihn unsere Anerkennung erzwingen und ihn unser Verstehen in
Grundformen, die seinen Worten und Taten treu entsprechen, ord-
nen und bestimmen lassen. Es wire vollkommen verkehrt, diese
dogmatischen Formulierungen mit ontischen Strukturen innerhalb
des Seins Gottes gleichzusetzen, aber genauso verkehrt wire es, und
zwar aus demselben Grunde, alle objektiven Aussagen als Formen
objektivierenden Denkens abzulehnen und aufzugeben und so
émivolon mit didvoion zu verwechseln. Athanasius hat schon bemerkt,
daB ein solches Vorgehen in jedem anderen Bereich rationaler Er-
kenntnis unerlaubt ware — warum soll man es dann in der Theologie
dulden?

Wenn man das Werk des Athanasius dem Kriterium der modernen
streng wissenschaftlichen Methode unterwirft, dann muf} ich per-
sonlich gestehen, dal es viel besser wegkommt als vieles von dem,



330 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

was die heutige Theologie hervorgebracht hat. Kine Untersuchung
der Geschichte des christlichen Denkens zeigt, dafl die Nizédischen
Viter bei der Formulierung des omootoiog streng wissenschaftlich
gearbeitet haben — sie sind némlich bis hinunter zu dem vorge-
drungen, was Einstein im Bereich seiner eigenen Wissenschaft die
logische Okonomie der wissenschaftlichen Aussage genannt hat, die
unsere Anerkennung erzwingt, indem sie durch ihre Grund-Simpli-
zitdt und ihren undeterminierten Skopus von Implikationen fort-
wihrend andere Aspekte theologischer Erkenntnis erhellt und uns
auf diese Weise mehr und mehr in die Macht der objektiven Ratio-
nalitidt des einen Dogmas, nach dem wir fragen, bringt. Wenn man
dies in Betracht zieht, was kann dann noch térichter und unwissen-
schaftlicher sein als auf die Objektivitdt biblischer und theologi-
scher Aussagen ein schlechtes Licht zu werfen?

2. Obwohl Existenz- und Kohérenz-Aussagen sich in der ratio-
nalen Titigkeit gegenseitig brauchen, ist es trotzdem unmoglich, in
Aussagen auszusagen, wie Aussagen auf KExistenz bezogen sind.
Nach Platon und Wittgenstein leuchten sie aber doch durch. Da
dem so ist, kénnen wir von unserer Sprache oder Aussagen keine
Schliisse auf die Wirklichkeit, auf die sie hinweisen, ziehen. Anderer-
seits diirfen wir aber auch keine radikale Dichotomie von Existenz-
und Kohirenz-Aussagen aufstellen, denn das wiirde einen Abgrund
von Un-Sinn auftun. Hier begegnen wir einem héufigen Irrtum, vor
dem die positive Wissenschaft immer auf der Hut sein muf}, nim-
lich dem Irrtum der Abstraktion des Denkens von der Existenz.
Entweder verfillt man der naiven rationalistischen Idee, dafl Den-
ken an eine Sache und wirklicher Kontakt mit ihr identisch sind
— damit wird objektive Wissenschaft aufgegeben und empirische
Entdeckung abgedrosselt —, oder aber wir schaffen eine Kluft zwi-
schen unserem Denken und Existenz — und dann, wenn wir heraus-
finden, daB wir diese Kluft nicht mit unserem Denken iiberbriicken
konnen, stellen wir die Wirklichkeit der jenseits jener Kluft exi-
stierenden Sache in Frage und verfallen damit dem Skeptizismus.
Sowie wir aber begreifen, dal3 wir in Aussagen nicht aussagen kon-
nen, wie Aussagen auf die objektive Existenz bezogen sind, werden
wir in den Stand der Demut versetzt, weil wir uns der Ungleichheit
unserer eigenen Aussagen und der Realitédten, auf die sie hinweisen,
bewuBt werden, und wir werden von dem, was Einstein « Ehrfurchi»
nennt, erfiillt, denn wir lernen, daB, obgleich wir die Rationalitéit



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 331

oder FafBlichkeit der Existenz nicht erkliren konnen, sie doch
durchleuchtet. Ohne diese Demut und Ehrfurcht gébe es keinen
wissenschaftlichen Fortschritt in der Entdeckung neuer Tatsachen.

Wenn man diesem Irrtum in der Theologie verfallt, werden die
sich daraus ergebenden Probleme noch dringender, denn der Gegen-
stand von theologischen Aussagen ist Gott der Herr, unendlich iiber
uns erhaben, und das heiflt, wir miissen die unendliche Ungleichheit
unserer Aussagen und der Offenbarung seiner Wirklichkeit aner-
kennen. Darum kénnen wir nicht in der Richtung von Pannenberg
gehen, der der rationalistischen Idee verfallen zu sein scheint, daf3
das Denken einer Sache und wirklicher Kontakt mit ihr identisch
sind. Das erlaubt uns aber immer noch nicht — weder in der Theolo-
gie noch in der Naturwissenschaft —, eine radikale Dichotomie von
Kohirenz- und Existenz-Aussagen aufzustellen. Das Resultat wire
eine so vollige Trennung der rationalen Form, die in unsere Kohé-
renz-Aussagen eingebettet ist, von der objektiven Wirklichkeit, daf3
theologische Aussagen in Aussagen von nur diesseitiger Bezogenheit
verwandelt wiirden. Sollte dies geschehen, dann kénnte auch keine
existentiale Neuauslegung die Achtbarkeit dieser Aussagen retten,
denn sie wiren dem circulus vitiosus des Selbstverstéindnisses ver-
haftet und konnten nur dann gemacht werden, wenn man auf wis-
senschaftliches Denken verzichtet.

Es handelt sich hier um einen zweifachen Irrtum.

a) Der erste Irrtum, um mit Wittgenstein zu reden, besteht in
dem radikalen Unterlassen, das Wesen der Sprache als ein durch-
sichtiges Medium, durch das wir die objektiven Realititen durch-
scheinen lassen, zu verstehen. Oder aber, um mit Heidegger zu
reden, wird der Irrtum durch eine beschidigte Beziehung der
Sprache zum Sein verursacht. Weil die Beziehung der Sprache zum
Sein sich der Beschreibung in Sprachformen entzieht, besteht noch
kein Grund, die Sprache losgelost von ihrer objektiven Bezogen-
heit auszulegen, wohl besteht aber Grund zur Vorsicht, damit wir
losgelsten Formulierungen nicht gestatten, Ersatz fir das Sein zu
werden und es so fiir uns zu verdunkeln. Wenn Bultmann in seiner
form-kritischen Analyse der synoptischen Evangelien ihre literari-
sche Form von dem Vorkommen gewisser spezifischen Ereignisse
trennt und dann vorgibt, fahig zu sein, historische Urteile iiber sie
abzugeben, und zwar, indem er sie mit anderen relativ festen For-
men von literarischem Material, genau so getrennt, vergleicht, dann



332 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

verfillt er einem fatalen Irrtum. Man kann deshalb nicht iiber-
rascht sein, dall, nachdem er die Formen von ihrem konkretge-
schichtlichen Zusammenhang und ihrer denotativen Bezogenheit
auf Sachen und Ereignisse getrennt hat, er auch nicht mehr in der
Lage ist, wirklichen Kontakt mit historischen Ereignissen zu fin-
den, und dann die SchluBfolgerung zieht, dafl sie meistens nur
Schopfungen des Redaktors sind. Es mull darauf hingewiesen wer-
den, daB losgeloste Formen nicht mehr dasselbe sind wie vorher, und
dafl von der Existenz getrennte Formen nur zu Formen fiihren
konnen. Hinzugefiigt mufl noch werden, daB, selbst wenn Bult-
mann formal Beziehungen behandelt, seine Beweisfiihrung oft alles
andere als genau ist. Man braucht seine Beweisfiihrung nur zum
Beispiel auf algebraische Notationen wie in der modernen Symbol-
Logik anzuwenden, um ganz klar zu sehen, dal er viele seiner
Resultate nur dadurch erreicht, daf3 er die mittlere Primisse ver-
talscht. Was uns Anselm vor vielen Jahrhunderten iiber die Aus-
legung biblischer oder theologischer Aussagen mitteilte, stimmt
immer noch: Enuntiationes oder Aussagen dirfen non secundum
formam vocum, sondern miissen secundum rem ausgelegt werden.

b) Auch der zweite Irrtum, um den es sich hier handelt, siindigt
gegen die streng wissenschaftliche Methode, das hei3t, das Unter-
lassen, etwas zu verstehen oder auszulegen oder davon zu sprechen
in dem der Sache entsprechenden Modus. In jeder Wissenschaft ist
es das Wesen des von uns erkannten Gegenstandes, der uns den
Modus der Rationalitat vorschreibt, in der er zu untersuchen ist
und die Kenntnis von ihm zu verifizieren ist. Dies ist besonders
wichtig, da das Begehren eines Gegenstandes in der seinem Wesen
angemessenen Weise und das Uberzeugtsein von seiner duBeren
Wirklichkeit identisch sind. Aus diesem Grunde sind Wahrheits-
und Existenzfragen untrennbar. Ich kann hier nur ein Beispiel an-
fithren, und zwar das Problem der Formulierung von theologischen
Aussagen in dem Modus des Wortes Gottes, in dem sie ihren Ur-
sprung haben.

In diesem Falle sind die Schwierigkeiten noch vergrofiert, weil
es uns an angemessenen sprachlichen Werkzeugen fehlt. Zum Bei-
spiel gibt es weder im Lateinischen noch im Englischen ein Wort,
um das, was wir héren, so zu beschreiben, wie «percept», «perceive»
oder «concept», «conceive» entspricht. Selbst wenn wir ein Wort wie
audit erfinden, libersetzen wir immer noch, gewohnheitsgebunden,



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 333

«concepts» und «percepts», «Begriffen, aber eben dann verfilschen wir,
was wir zu begreifen versuchen. Die Folge davon ist, dall, wenn wir
unsere theologischen Aussagen aus «percepts» und «concepts» auf-
bauen, es uns schwerfillt, jene Aussagen zu ihrem Ursprung in
Gottes Wort zuriickzuverfolgen. Hier ist eins von den Problemen,
mit dem die Viter zu ringen hatten: biblische Aussagen, verwurzelt
in Gottes Wort, wurden unter dem Primat der Vision, die das ganze
griechische Denken beherrschte, durch eidetische Bilder und Ideen
umgewandelt und ausgelegt. Selbst in der Augustinischen Tradition
wurde das Wort letztlich immer als Licht angesehen, was die An-
nahme der Dichotomie von mundus sensibilis und mundus intell-
gibiles leicht machte. Wenn das geschieht, kann es nicht vermieden
werden, dal3 theologische Aussagen als Ausdriicke von émivoiat an-
statt von didvoir formuliert werden. Wenn das in Betracht ge-
zogen wird, versteht man, warum das duoovgiov von solch unge-
heurer epistemologischen Wichtigkeit war, denn es behauptet, daf}
sowie theologische Aussagen in Christus gemacht werden, sie in dem
ewigen Wort innerhalb des Seins Gottes verwurzelt sind.

Hat man es hier nicht mit dem gréf3ten Problem, das der soge-
nannten Entmythologisierung unterliegt, zu tun, ndmlich mit der
objektiven Tiefe der biblischen und theologischen Aussagen in der
Con-Substantialitédt des fleischgewordenen Wortes in Jesus Christus ?
Mutatis mutandis ist das ein dhnliches Problem, wie es Physiker
und Mathematiker antreffen in bezug auf den Begriff der Zahl, der
die Kluft zwischen Denken und Existenz iiberbriickt. Deshalb spre-
chen sie von Anerkennungs-Aussagen, um Aussagen, die sie in ob-
jektiver Bezogenheit zu der Ordnung und Rationalitdt der Dinge zu
machen haben, beschreiben zu kénnen. In der Theologie entspricht
Zahl dem, was Anselm locutio intima apud Summam Substantiam
nennt, und den Anerkennungs-Aussagen der mathematischen Wis-
senschaft entsprechen in der Theologie die Hor-Aussagen. Objek-
tivitdt solcher Art zu verwerfen bedeutet, dall alle theologischen
Aussagen zu Un-Sinn werden, genau so, wie unsere empirische
Wissenschaft ihren Sinn verlieren wiirde, wenn wir annahmen, daf3
Zahl nur das Projizieren unserer eigenen Empfindungen in die
Existenz wire. Wenn Bultmann - wegen einer radikalen Dicho-
tomie, die unseren Owdvowor im ewigen Sein Gottes keine Objekti-
vitéit zugesteht — den Rahmen von biblischen und theologischen Aus-
sagen als eine objektivierende Denkart verwirft, dann setzt er seine



334 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

eigenen Aussagen iiber Gott einer verwiistenden Kritik von seiten
der Logistiker aus, denen es nicht schwerfallen wird, indem sie das
Verifizierungsprinzip anwenden, zu zeigen, dafl jene Aussagen iiber
Gott Un-Sinn sind.

3. Existenz- und Kohédrenz-Aussagen gehdren zwei ganz wver-
schiedenen Systemen der Logik an. In gewisser Hinsicht ist dies das
groBte und schwierigste Problem der modernen Wissenschaft, das
heilt, die Entdeckung und Klidrung der Logik der Existenz-Aus-
sagen. Ks wird aber immer deutlicher, dal3 der Fortschritt in unse-
rem Verstindnis der Beziehung dieser beiden Systeme der Logik
zueinander auch ein Fortschritt in unserem Verstindnis des Kosmos
nach sich zieht. Ich nenne als Beispiel die ungeheure Wichtigkeit
der vierdimensionalen Geometrie oder die Moglichkeiten, die von
der Entdeckung einer Logik von Existenz-Aussagen in der Kern-
physik zu erwarten sind. Wenn wir die grofle Schwierigkeit, die
Sprache der Mathematiker in Beziehung zur Wort-Sprache zu
setzen, oder die Nutzlosigkeit ihrer volligen Loslésung bedenken
— ich denke an Mathematiker wie Frege und Waismann -, dann
konnen wir Mut fassen, wieder Theologie zu treiben, das heif3t eine
Wissenschaft, wo uns dhnliche Probleme und Schwierigkeiten zu
schaffen machen (ich denke vor allem an Heinrich Scholz). Wir
kénnen aber von den Physikern und Mathematikern lernen, daB
man auf keinen Fall zum Messer des Chirurgen greifen kann, um
die anstoflgebenden Data einfach wegzuschneiden — eine Operation,
die bekanntlich bei viel zu vielen Theologen beliebt ist, wobei sie
sich doch die Mihe wirklich theologischen, das heillt wissen-
schaftlichen Denkens nicht ersparen sollten.

Hier kann ich schlieBlich nur drei Thesen aufstellen:

a) Genau wie in der Wissenschaft trifft es auch in der Theologie
zu, dall Existenz- und Kohirenz-Aussagen zwei verschiedenen
Systemen der Logik angehoren. Aber die Komplikation in der
Theologie ist die Tatsache, da3 die Existenz-Aussagen nicht nur auf
das ewrge Sein Gottes, sondern auch auf Gott innerhalb der mensch-
lichen und geschichtlichen Existenz bezogen sind, so dall wir es
selbst innerhalb unserer Existenz-Aussagen mit verschiedenen
Schichten von logischen Beziehungen zu tun haben. Ich denke hier
an die Stufen der Logik, von denen von Weizsicker in der modernen
Physik spricht. Die Anerkennung von verschiedenen Systemen der
Logik sollte uns auf die Gefahr aufmerksam machen, den Irrtum



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 336

zu begehen, Existenz-Aussagen auf Kohirenz-Aussagen zu iiber-
tragen oder die Logik der einen in die der anderen aufzulGsen. Das
geschah zum Beispiel im Mittelalter, als die objektive und empiri-
sche Bezogenheit von theologischen Aussagen, ihre Analogik, auf
mathematische Proportionen iibertragen und sozusagen verflacht
wurde. Bei den mittelalterlichen Theologen kann man das vielleicht
noch verstehen, denn ihnen stand ja nur die euklidische Geometrie
als Anleitung zu wissenschaftlichem Denken oder Aussagen (more
geometrico) zur Verfiigung. Wir Heutigen werden aber von der vier-
dimensionalen Geometrie aufgefordert, Raum und Zeit in der ana-
logischen Bezogenheit unserer Existenz-Aussagen ernst zu nehmen.
Dieselbe Aufforderung miissen wir an die existentialen Theologen
richten, die den Irrtum begehen, die analogische Bezogenheit unse-
rer Existenz-Aussagen auf mythologische Ausdriicke, korrelativ mit
dem Subjekt, zu libertragen.

b) Existenz-Aussagen sind ihrem Wesen nach offen und haben
eine unbestimmte 7'ragweite, weil sie liber sich selbst hinausweisen
auf eine Wirklichkeit, die ihrem Wesen nach nicht in der Sprache
abstrakter Formen oder Symbole ausgedriickt werden kann. Diese
Offen-heit oder Unbestimmt-heit gehort zu ihrer adaequatio ad rem
und der Logik ihrer Bezogenheit. Es wire deshalb héchst ungenau,
diese Offenheit zu der Art von Prizision, die die Logik von Koha-
renz-Aussagen charakterisiert, zu reduzieren. Andererseits kénnen
sinnvolle Kohérenz-Aussagen letztlich nicht von Existenz-Aussagen
getrennt werden, denn sie — die Kohérenz-Aussagen — sind nie ganz
ohne sachliche Bezogenheit. Selbst mathematische Aussagen kon-
nen nicht konsequent als bloBe Tautologien zu Ende gedacht wer-
den. Kurt Godel hat gezeigt, dafl jede Arithmetik unvollstandig ist,
weil man in jedem der Formalsysteme unbestimmbare arithmetische
Sétze findet und weil es in jeder Arithmetik Begriffe gibt, die inner-
halb jenes Systems undefinierbar sind. Wenn dem nicht so wire,
wiirde Arithmetik keine Anwendbarkeit auf die Existenz haben -
aber jene Anwendbarkeit ist das Kriterium, das Arithmetik als eine
Wissenschaft von Arithmetik als bloBer Spielerei unterscheidet. Mit
anderen Worten: selbst in unseren Kohirenz-Aussagen mull es
letztlich um eine offene Logik gehen. Aber was hat das denn mit der
Theologie zu tun? Nur ein Beispiel — aber es zeigt, dafl, wenn ein
Theologe wie Bultmann innerweltliche Beziehungen als ein ge-
schlossenes Kontinuum von Ursache und Wirkung versteht, was ihn



336 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

dazu veranlaBt, eine radikale Dichotomie von diesseitigen und jen-
seitigen Beziehungen aufzustellen und so den objektiven Rahmen
der biblischen und theologischen Aussagen zu eliminieren, er damit
die Méglichkeit wissenschaftlichen Denkens sowohl als Ausleger als
auch als Theologe preisgibt. Anstatt sich den Schwierigkeiten in
einer wissenschaftlichen Art und Weise zu stellen, lauft er vor
ihnen weg.

¢) Es muf} darauf aufmerksam gemacht werden, dal3 die Bezie-
hung von Existenz- und Kohirenz-Aussagen letztlich keine theore-
tische, sondern eine praktische ist. Es handelt sich hier sozusagen
um eine Tatigkeitslogik — aber auch hier fehlen uns wieder die ge-
eigneten Denkwerkzeuge, denn noch haben wir keine Logik der
Verben. Die moderne Naturwissenschaft hat neue Werkzeuge fiir
ihre Forschungsarbeit anfertigen miissen, wie zum Beispiel die
schon erwidhnte vierdimensionale Geometrie von Raum und Zeit,
und widmet sich dieser miihsamen Aufgabe immer noch.

Und haben wir es hier nicht mit dem zu tun, was schon Athanasius
gefordert hat, als er darauf bestand, daBl wir uns in der Auslegung
der Heiligen Schrift unser Denken nicht nur auf ta yeypapuéva, son-
dern auch auf Td yvevopevo richten miissen und daB wir bei der
Formulierung von theologischen Aussagen xot’ oikovouiov denken
miissen, das heilt gemél} der geordneten Tétigkeit Gottes oder der
Logik der Gnade in Jesus Christus? Konkreter gesagt: Wenn die
Beziehung von Existenz- und Kohérenz-Aussagen eine praktische
Beziehung ist, dann geht es hier um die Erlésung. Wie in jeder
positiven Wissenschaft, so auch in der Theologie bestimmt die
Sache die Methode und der Inhalt die Form. Es ist der Gegenstand
unserer theologischen Aussagen, der die Logik ihrer Bezogenheit
bestimmt, und zwar gemil3 ihrem Wesen und ihrer Tatigkeit. Der
Gegenstand ist die Wahrheit Gottes, die mit uns in Gericht und
Barmherzigkeit, in versohnender und erlosender Titigkeit ringt.
Um wahr zu sein, miissen theologische Aussagen in Form und Inhalt
dem gottlichen Gegenstand entsprechen, und sie miissen in einem
materiellen Modus formuliert werden, der dieser Entsprechung an-
gemessen ist. Das ist der ganz andere Charakter von theologischen
Aussagen und auch der Grund, warum sie mit anderen Formen
unserer Erkenntnis und unseres Sprechens unvermeidlich zusam-
menstoBen. Und hier sind wir zu dem Grundproblem der theologi-
schen Aussage vorgestoflen: das Skandalon des Kreuzes Christi.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 337

Die epistemologischen Implikationen der Versohnung kénnen hier
nicht weiter ausgearbeitet werden, und doch ist streng genommen
gerade das der Punkt, wo man anfangen und nicht aufhéren sollte.
Nur dies sei noch gesagt: Wir miissen uns vor der Versuchung
hiiten — und wir alle sind in dieser Hinsicht schwach —, die Schwie-
rigkeiten bei theologischen Aussagen von dem Wesen der Sache, die
uns im majestéitischen Sein und in der anstoflgebenden Titigkeit
Gottes in Jesus Christus begegnet, auf die Sprachformen zu iiber-
tragen, die gebraucht werden, um iiber diese Sache zu reden. Wenn
wir dieser Versuchung verfallen, dann nehmen wir zu bloen
Sprachformen Zuflucht, das heillt aber, dal} die Aufforderung, die
Logik der Existenz-Aussagen ernst zu nehmen, verworfen ist.
In der Theologie gibt es keine grioflere Sinde als die, die
wirklichen Schwierigkeiten wegzuzaubern und der Welt theologische
Aussagen anzubieten, die nur eine Art von billiger Gnade sind.

Thomas F. Torrance, Edinburgh

22



	Das Problem der theologischen Aussage heute

