
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 5

Artikel: Das Problem der theologischen Aussage heute

Autor: Torrance, Thomas F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem der theologischen Aussage heute1

Das Problem der theologischen Aussage ist ein Thema von
solchem Ausmaß und von solcher Wichtigkeit, daß es in einer
einzigen Vorlesung nicht als Ganzes behandelt werden kann. In meinen
heutigen Ausführungen möchte ich mich deshalb auf zwei Gesichtspunkte

beschränken, deren Behandlung dann auch zeigen wird,
welche Art von theologischer Betrachtung uns jetzt in England
besonders beschäftigt.

Erstens behandeln wir das Problem der theologischen Aussage
vom Gesichtspunkt der Geschichte, und das heißt für uns in England

vor allem die Fragestellung, wie sie in der patristischen Theologie

vorzufinden ist. Zweitens unterwerfen wir dann dasselbe
Problem einer typisch modernen Betrachtungsweise und fragen nach
der empirischen Referenz, dem objektiven Hinweis von theologischen

Aussagen. Gemäß dem Gebot wissenschaftlicher Strenge
lassen wir die Sache selbst uns über das Wesen und den Modus der

von ihr geforderten und der ihr angemessenen Aussagen belehren.

1. Das Problem der theologischen Aussage im
patristischen Denken

Wie wir alle wissen, stehen wir heute mitten in einer großen
Wandlung der Denk- und Sprachformen, die wiederum das Ergebnis
von weitgehenden Änderungen in unserem Verständnis des Kosmos
sind. Die theologische Aussage darf niemals abseits stehen, denn
nicht außerhalb, sondern innerhalb der Welt liegt die Aufgabe der
Theologie. Das heißt nun aber, daß die Theologie sich immer den
Denk- und Sprachformen der Welt stellen und sich mit ihnen
dauernd auseinandersetzen muß, um - indem sich die Theologie
dieser Formen bedient - ihren eigenen Inhalt auszudrücken.

Nun gibt es aber Theologen, die behaupten, daß die Fortschritte
der modernen Naturwissenschaft im Verständnis des Kosmos uns
zwingen, die wesentliche Grundlage und den Rahmen des christlichen

Glaubens und der christlichen Lehre preiszugeben, weil sie

angeblich mit einer völlig überkommenen Kosmologie verbunden
sind. Jene Theologen behaupten, daß selbst die Grundbegriffe der

1 Als Vorlesung in Tübingen im Mai 1963 vorgetragen.



T. F. Torrance, Das Problem, der theologischen Aussage heute 319

klassischen Glaubensbekenntnisse geändert werden müssen. Und
warum Weil man heute sehen kann, daß sie nichts anderes als die

Erzeugnisse einer objektivierenden Denkart sind, die durch die
In-Dienst-Nahme von vorläufigen Formen des menschlichen
Verständnisses des Kosmos aufgestellt worden ist und von diesen
vorläufigen und jetzt überkommenen Formen abhängig ist. Deshalb
muß die objektive Form, in der bis jetzt der christliche Glaube und
die christliche Lehre ihren Ausdruck gefunden haben, durch neue
Begriffsformen ersetzt werden, die - weil sie dem modernen
Menschen zusagen - nun auch unser christliches Verhältnis gegenüber
Gott und der Welt ausdrücken können.

Für den Historiker, der die Geschichte des christlichen Denkens
kennt, bedeutet dies natürlich nichts Neues. Er denkt sofort an die

große Wandlung, die die kosmologische Theorie im sechzehnten und
siebzehnten Jahrhundert durchgemacht hat - Kopernikus, Galilei,
Kepler und Newton seien hier erwähnt. Aber weil er Historiker ist,
weist er auch sofort auf ein anderes hin : Obgleich die theologischen
Aussagen zu einem gewissen Grad in jenen Jahrhunderten neu
formuliert werden mußten, wurde an den Grundbildern und
Grundbegriffen der christlichen Lehre nichts Wesentliches geändert. Die
Kirche hatte durchaus die Fähigkeit, sich in die neue Situation
hineinzufinden und sich ihr anzupassen. Jedenfalls bereitete die

Verkündigung der einen apostolischen und katholischen Lehre
keine Schwierigkeiten. Der Historiker denkt vor allem aber an die
ersten drei Jahrhunderte des christlichen Zeitalters. In dieser Frühzeit

der Kirche war es die Aufgabe der Theologie, das Evangelium
von der hebräischen Denkwelt mit ihrer theologischen «Kosmologie»
in die Welt des griechischen Denkens umzupflanzen. Diese
Umpflanzung mußte zur selben Zeit vorgenommen werden, in der auch
die große Wandlung im kosmologischen Ausblick stattfand, die,
eingeleitet von den späteren Pythagoräern, von den großen alexan-
drinischen Astronomen - Hipparchus und Ptolemäus - durchgeführt
wurde. Es kam zu großen Auseinandersetzungen mit Gnostikern
und Origenisten, mit Mythologisierern und Entmythologisierern,
aber die Kirche - ihr Leben stand auf dem Spiel - konnte sich so gut
anpassen, daß ihre Grundbilder und Grundbegriffe nicht geschwächt,
sondern gestärkt wurden.

Es muß aber darauf hingewiesen werden, daß der Wandel in der
Wissenschaft oder Kosmologie der theologischen Aussage keine



320 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

wirkliche Schwierigkeit bereitete. Dafür war etwas viel tiefer in der
Kultur und in dem Denken der Zeit Verwurzeltes verantwortlich,
nämlich die axiomatische Voraussetzimg einer radikalen Dichotomie

zwischen dem KÔcspoç aiohriTÔç und dem kôouoç vorixôç. Das

tritt schon in der Auseinandersetzung der Kirche mit Valentinus
zutage, der Kern des Problems wurde dann aber erst durch die
Auseinandersetzung mit dem Arianismus innerhalb der Kirche selbst

bloßgelegt. Theologische Aussagen, die jene radikale Dichotomie
voraussetzen, sind natürlich von Aussagen, die ihr nicht Rechnung
tragen, ganz und gar verschieden.

In dieser Hinsicht möchte ich Sie zuerst auf das kritische und
konstruktive Werk von Athanasius aufmerksam machen. Seine
tiefgehende und hervorragende Analyse der Lehre von Arius hat das
wahre Wesen der theologischen Aussage klar gemacht.

Arius lehrt, daß der Logos seinen Grund nicht im ewigen Sein
Gottes hat, sondern von Ihm geschieden und getrennt (èicupexôç,

XuupKTTÔç) und deshalb wandelbar und änderungsfähig ist (xpeTtxôç,

àXXoioûpevoç). Dies aber bedeutet, daß die Bilder und Begriffe von
Gott, die von dem Wort oder dem Sohn Gottes vermittelt werden,
nicht dem Wesen (cpûoiç) und der Wirklichkeit (ü\f|betu) Gottes
selbst entsprechen, sondern dem menschlichen Vermögen, seine
eignen Begriffe zu erdenken (èmvoeîv). Wir stellen uns den Sohn oder
den Vater nur Kar' èmvoiav, das heißt in einer rein noetischen und
putativen Art vor. Da wir in all unserem Denken von Gott durch
den Sohn auf eine Dichotomie (xujpioiuôç) stoßen, haben unsere
Vorstellungen keine objektive Wirklichkeit, die ihnen entspricht. Sie

entsprechen vielmehr der geschöpflichen Welt und sind deshalb
wandelbar, relativ und unendlich viele. Sie sind der Ausdruck
menschlichen Ersinnens und Erdenkens von göttlichen Dingen.
Athanasius macht einige kritische Bemerkungen, die hier erwähnt
werden müssen.

1. Athanasius verwirft die hinter dem Arianismus hegende
Dichotomie zwischen dem xôauoç atOi)r|xôç und dem kôctuoç vorixôç
vollkommen. Obwohl er dieselbe Dichotomie schon in seiner eignen
alexandrinischen Tradition vorfand - sie kam von Klemens und
Origenes her -, wies er sie von Anfang an ab, zusammen mit der
philosophischen Idee des Logos, die sie begleitete und deren
Unmöglichkeit sich ihm im Laufe der Auseinandersetzungen mit dem
Arianismus immer mehr aufzwang. Die Voraussetzung einer solchen



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 321

Dichotomie muß zu einer mythologischen Denkweise (puôoXopeîv)

führen, der Athanasius eine theologische Denkweise (OeoXofeîv)

entgegenstellt, die ihren Ursprung objektiv von Gott her hat.
2. Athanasius verwirft den arianischen Modus des Denkens

kctt' étuvoiciv und die ganze Idee einer loslösbaren und wandelbaren
Begrifflichkeit, die nur héoei und nicht cpucrei auf Gott bezogen ist.
Athanasius gebraucht hier Ausdrücke, die schon von Piaton her
bekannt sind. Piatons Sokrates lehrt, daß unsere Worte und
Ausdrücke dann wahr sind, wenn sie sachgerechte (ophéç) Beziehung zu
der öXtjlkia xüuv övtuuv haben. Mit anderen Worten èmvoia ist eine

objektivierende und nominalistische Denkart durch Begriffe unserer
eigenen Erfindung (ènivoeîv èmvoîaç). Athanasius lehnt sie auf das

schärfste ab und nennt sie eine Art von Geistesstörung (pavia), weil
hier versäumt wird, einen Unterschied zu machen zwischen Denken
gemäß dem Wesen der bezeichneten Realitäten und andererseits
Denken, in dem der Mensch sich nur mit sich selbst und seinen eigenen

Vorverständnissen beschäftigt und somit seine eigene Frömmigkeit

bzw. seine eigene Unfrömmigkeit zur Richtschnur der Wahrheit
erhebt.

3. Durch das Zurück- und Hineinlesen dieser falschen Denkart in
die biblische Sprache wird deren richtiger und eigentlicher Sinn
verzerrt und ein indirekter Sinn ihr aufgezwungen. Das bedeutet aber,
daß es nicht mehr möglich ist, den biblischen Aussagen in der Richtung,

in die ihr eigener ctkottôç weist, nachzufolgen, um die von ihnen
bezeichneten Realitäten zu erkennen. Gerade diesen Vorwurf hat
Athanasius immer wieder der arianischen Exegese gemacht. Mit
einem Wort: sowie die Beziehung der biblischen Sprache zu qpumç

oder üXf|öeia abgebrochen wird, wird jene Sprache dunkel und
unverständlich. Die sich daraus ergebenden Schwierigkeiten können
nur dann behoben werden, wenn die biblische Sprache neu ausgelegt

wird, jetzt aber nicht mehr gemäß dem Wesen und den Taten
Gottes, sondern in Übereinstimmung mit dem, was dem Verständnis

des Auslegers vorstellbar und annehmbar zu sein scheint. Nach
Athanasius handelt es sich hier um eine falsche Methode der
Forschung, denn nicht zu unterscheiden zwischen angemessenen und
unangemessenen Fragen bedeutet, daß es an éuicrTrjpri fehlt.

Im Gegensatz zu den èrnvoicn der Arianer betont Athanasius die
Stellung von bmvoia im theologischen Denken, bidvota ist keine
objektivierende, sondern eine objektive Denkart und darum auch

21



322 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

eine viel strengere Denkart als ènivoia. Durch bidvoicc zwingt man die

objektive Wirklichkeit in keine Vorstellung hinein. Man läßt das

Denken wohl Begriffe annehmen, aber dieses Annehmen findet
unter dem Zwang der objektiven Wirklichkeit, d. h. Gottes Sein

statt, und zwar durch Gottes Wort. Es kann also keine Rede davon
sein, daß das Verwerfen von Denken Kar' euivoiav bei Athanasius
ein Verwerfen von begrifflichem Denken überhaupt bedeutet. Was
er ablehnt, ist eine begriffliche Denkart, durch die der Mensch die
Wirklichkeit zu zwingen versucht, sich seinen eigenen Gedanken,
seiner eigenen Frömmigkeit oder seinen eigenen Vorverständnissen

anzupassen und anzugleichen.
öidvoia findet statt, wenn die objektive Wirklichkeit Gottes ihrerseits

auf uns zukommt, zu uns kommt und sich unserem Denken
in einer Offenbarungsbewegung (bfiXwpcc) aufzwingt, auf die wir nur
reagieren können, indem wir unsere eigenen èmvoica in Frage stellen
lassen und so einer biûvoia Platz machen, die in einem sachgerechten
Verhältnis zu der göttlichen Wirklichkeit steht, die es hervorbringt
und in unserem Denken aufrichtet. Hier geht es um eine strengere
und tiefere Begrifflichkeit - eine Begrifflichkeit, die nicht von den
vielen menschlichen èmvoiou abhängig ist, eben weil sie objektiv im
Worte innerhalb des ewigen Seins Gottes verwurzelt ist. Das ist die
große Bedeutung, die Athanasius dem Werk der Nizäischen Väter
beilegt : sie formulierten ihr Verständnis von Gott unter dem Zwang
Seiner Selbst-Offenbarung in Jesus Christus, der die üpxf) aller Got-
tes-Wege und -Werke ist. In dem ôpooûcnov handelt es sich deshalb

um eine strenge und genaue theologische Aussage, die keine vom
Menschen selbst erdachte èmvoia, sondern eine objektiv abgeleitete
bidvoia mit einschließt.

Zwei Aspekte kennzeichnen das Wesen theologischer Aussagen:
eine paradigmatische und eine ökonomische Funktion.

a) Theologische Aussagen sind paradigmatisch, weil sie ihrem
Wesen nach Bilder sind, und zwar Bilder, die von sich selbst weg
und über sich selbst hinaus weisen (Trapaberfgcrra). Sie sind wohl der
sichtbaren und greifbaren Welt entnommen, ihre Funktion aber ist
die des Hinweisens auf die göttlichen Realitäten, die nicht einfach
in menschlichen Worten ausgedrückt werden können. Die Bilder
entstehen durch die Tätigkeit der göttlichen Offenbarung und sind
für ihre Funktion und ihren Zweck - den Hinweis auf die göttlichen
Realitäten - besonders ausgestattet. Aus diesem Grunde bleiben die



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 323

TTupabeÎTuaTa uns unverständlich, wenn sie von der göttlichen
Herablassung oder Ökonomie - darauf kommen wir noch zurück - isoliert
werden oder getrennt sind. Die TtapabeifpaTa sind also keine Vor-
Bilder, aus denen Schlußfolgerungen gezogen werden können, denn
ihre wesentliche Funktion ist ja ostensiv. Wenn in dieser besonderen

Weise von Bildern dieser Art Gehrauch gemacht wird, haben
sie einen sensus, der von dem ihnen normalerweise eigenen Sinn
verschieden ist. Ihre Bedeutung ist nicht in und hei ihnen selbst zu
finden, sondern in den göttlichen Realitäten, auf die sie bezogen
sind. Wohl bedient man sich dieser Bilder, um die Gotteserkenntnis
bis zu einem gewissen Grad dem menschlichen Denken greifbar, das
heißt denkbar zu machen, sie selber aber müssen angesichts der
Realität, auf die sie hinweisen, gedeutet werden. Sie sind keine
vernünftige Erklärung, sondern eine Widerspiegelung jener Realität.
Die Bilder selbst sind ihrem Wesen nach sehr unzulängliche
Ausdrücke der göttlichen Realitäten, dennoch sind sie nicht falsch, eben
weil ihre Unzulänglichkeit zu ihrem paradigmatischen Wesen gehört
und für ihr ostensives Funktionieren nötig ist.

Wir können diesen Gedankengang hier nicht weiter verfolgen. Es
sei nur noch erwähnt, daß man im paradigmatischen Wesen der
biblischen und theologischen Aussagen einen seinsgemäßen objektiven

Hinweis entdeckt sowie ein offenes Gewebe, das von dem
transzendenten Wesen der unabhängigen Realität, auf die sie

bezogen sind, bestimmt wird. Die bidvoiou, um die es sich bei solchen

Aussagen handelt, sind deshalb offene Begriffe, offen für die Welt
des göttlichen Seins - Begriffe, die von uns weder abgekürzt, noch
festgehalten oder zu diesseitigen kontrollierbaren Bezogenheiten
reduziert werden können. Dennoch sind sie im strengsten Sinne
Begriffe und keinesfalls nur eine Art von symbolischem Denken. Es
handelt sich also hier nicht um ein Transzendieren des

Subjekt-Objekt-Verhältnisses, sondern um eine größere und tiefere Objektivität,
die wirklich für das menschliche Subjekt eine Herausforderung
bedeutet und es so für wahres Subjektsein aufschließen und öffnen
kann, und zwar gerade durch die Begegnung des Subjektes mit der
transzendenten Wirklichkeit Gottes, der der freie und unabhängige

Grund des Seins jenes Subjektes ist.
Die Betonung der objektiven und offenen Bezogenheit von

theologischen Aussagen führt zu keiner Vernachlässigung der Kohärenz
oder Reihenfolge, die sie untereinander haben müssen, um Bedeu-



324 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

tung zu haben, das heißt, um das zu haben, was Athanasius
ctKoXouOia nennt. Eins muß aber ausdrücklich festgestellt werden:
Das Zusammensetzen von theologischen Aussagen in kohärierenden
Formen füllt sie inhaltlich nicht, das heißt, der Inhalt der Aussagen
hängt nicht von den kohärierenden Formen, in denen sie zusammengesetzt

sind, ab. Der Grund dafür ist die Tatsache, daß die Reihenfolge

oder ÙKoXouhia in den geschriebenen oder gesprochenen
Aussagen eine tixoXoulMa in den von ihnen bezeichneten Realitäten oder
Taten widerspiegelt. Die Gültigkeit von Aussagen beruht also auf
ihrer Bezogenheit auf die objektive ÙKoXouôia, so daß wir zu ihr
vordringen müssen, wenn wir solche Aussagen in Übereinstimmung
mit ihrer eigentlichen Bezogenheit verstehen wollen. Damit kommen

wir zur zweiten Seite des Wesens von theologischen Aussagen.
b) Theologische Aussagen sind nicht nur paradigmatisch,

sondern auch ökonomisch; denn die Bilder, deren wir uns bedienen,
sind nicht nur die Erzeugnisse unseres eigenen Erdenkens kgit' èm-

voiav, sondern sie kommen auch von der geordneten Handlung
Gottes «um uns Menschen und um unserer Seligkeit willen» her und
sind von ihr abgeleitet und das heißt, von der oiKOVopici, die Gott in
Jesus Christus erfüllt hat. Die objektive Bezogenheit der TtapabeippaTci

entspricht der objektiven Tätigkeit Gottes innerhalb unserer
menschlichen Existenz in Raum und Zeit. Innerhalb dieses Denk-
Rahmens (koit'okovopiav) werden biblische und theologische
Aussagen gemacht und haben sie ihre Gültigkeit. Wenn wir diese

Aussagen auslegen und deuten wollen, müssen wir ihrer Bezogenheit bis
zurück zu ihrem Ursprung in Gott nachgehen; aber ein solches

Nachgehen zwingt uns, der geraden Linie der göttlichen Handlung,
die diese Bezogenheit bestimmt, zu folgen und nicht Kai' èmvoiav

der Linie, die von unseren eigenen Vorstellungen vorgezeichnet wird.
Anders gesagt : die TrapabeippaTa zeigen über uns hinaus ostensiv

auf göttliche Realitäten, bleiben aber immer wesensmäßig von ihnen
verschieden. Die Trapabeippcrra sind deswegen nicht falsch oder
ungültig, vorausgesetzt sie sind ökonomisch in Gottes eigenen Taten
der Selbstmitteilung und Herablassung verwurzelt und von ihnen
bestimmt. Wenn wir die göttliche Ökonomie nicht ernst nehmen,
besteht die Gefahr, auf zweierlei Weise einen Irrtum zu begehen.
Auf der einen Seite besteht die Versuchung, die biblischen Bilder
bloß als Namen (ovopara) oder Konventionen zu behandeln, die
keiner Wirklichkeit entsprechen und zu ihr in keiner Beziehung



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 325

stehen, sondern nur soviel Kraft und Bedeutung haben, wie wir
ihnen gemäß unserer eigenen Voraussetzungen und Entscheidungen
zuzugestehen geneigt sind. Auf der anderen Seite besteht die
Versuchung, die analogische Bezogenheit der Bilder zurückzuschieben,
aber zurück über ihre eigentlichen Grenzen hinaus und somit den
Versuch zu machen, zu Gott durch die Kraft unseres eigenen Denkens

vorzudringen. Das bedeutet aber, daß wir unsere eigenen
Empfindungen auf Gott projizieren oder uns einbilden, fähig zu
sein, die TTapaberfuuTa s0 handhaben zu können, daß das Geheimnis

von Gottes ewigem Sein in den Rahmen unseres eigenen Begreifens
hineinkommt. Welcher Versuchung wir auch immer erliegen, in beiden

Fällen verfallen wir wieder dem Heidentum, sagt Athanasius,
denn wir befinden uns im direkten Gegensatz zum Christentum. Im
Christentum geht es ja gerade um die Tatsache, daß der ewige Gott
- ohne aufzuhören Gott zu sein und zu bleiben - doch Mensch
geworden ist und in Jesus Christus unsere menschliche Natur als seine

eigene angenommen hat, das heißt, er hat zwischen sich selbst und
uns die Grundlage für Offenbarung seinerseits und für wahre
Erkenntnis unsererseits geschaffen. Alles hängt davon ab, daß die
wesentlichen Bilder von Gott, die uns in, mit und durch Jesus
Christus vermittelt werden, nun auch Bilder sind von dem, der
con-substantial mit dem Vater ist. In, mit und durch ihn, der in
seiner eigenen Person und in seinem eigenen Sein beides ist - nämlich

das Bild und die Wirklichkeit Gottes -, ist die Grundbildhaftig-
keit und Grundbegrifflichkeit des christlichen Glaubens objektiv
und unveränderlich in Gott gegründet.

Einige Bemerkungen müssen hier gemacht werden. Erstens : Bei
Athanasius ist die Lehre von der menschlichen Ökonomie des Wortes
oder Sohnes Gottes gerade das Gegenteil jener schon erwähnten
radikalen Dichotomie von noetischer und sinnlicher Welt; denn die
menschliche Ökonomie des Wortes oder Sohnes Gottes besagt, daß
Gott in unsere menschliche Existenz, die sich in Raum und Zeit
abspielt, gekommen ist, dort tätig ist und sich für uns objektiviert hat.
An diesem Punkt steht oder fällt das Evangelium Wer behauptet,
daß es sich hier bloß um eine objektivierende Denkart handelt,
beweist nur, daß er mit der axiomatischen Voraussetzung einer
radikalen Dichotomie arbeitet, die die Ergebnisse seiner Exegese oder

Dogmatik im voraus bestimmen.
Zweitens: Wenn wir die menschliche Ökonomie des Wortes tat-



326 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

sächlich ernst nehmen, dann müssen wir die objektive Bezogenheit
der biblischen und theologischen Aussagen ihr entsprechend -
Kar' oiKovopiav - auslegen, das heißt, als eine aktive Bezogenheit, die
der göttlichen Tätigkeit innerhalb unserer menschlichen Existenz
entspricht. Vom Gesichtspunkt der Hermeneutik bedeutet das, daß
wir uns hei der Auslegung von biblischen und theologischen
Aussagen nicht mit der ckoXoufMa, die sie als kohärierende Aussagen
untereinander haben, zufrieden geben. Wir müssen weiter gehen und
die objektive Bezogenheit dieser dxoXoüKa zu der menschlichen
Ökonomie von Gottes Worten und Taten bloßlegen. Was theologische

Formulierungen anbetrifft, müssen theologische Aussagen mit
einer inneren und dynamischen Logik entwickelt werden, die es

ihnen ermöglicht, den ökonomischen Heilstaten Gottes in Jesus
Christus treu zu entsprechen und sie genau so treu kundzutun.

Um die weitgehende Wichtigkeit dieses Anliegens noch klarer zu
machen, muß dasselbe Problem nochmals betrachtet werden, aber
diesmal aus der modernen Perspektive, die Theologen und
Naturwissenschaftlern gemeinsam ist, weil sie innerhalb derselben Welt
denken und sprechen müssen.

2. Das Problem der wissenschaftlichen Aussage in der Theologie

Schon im achtzehnten Jahrhundert hat David Hume festgestellt
- und wir wenden das auf die moderne Wissenschaft an -, daß

Aussagen in zwei verschiedene Arten aufgeteilt werden müssen und
daß die Aufteilung in Übereinstimmung mit ihrer Bezogenheit
vollzogen werden muß : erstens Aussagen, die auf äußere, von ihnen
unabhängige Tatsachen, und zweitens Aussagen, die auf andere, sich

in einer kohärierenden Reihenfolge befindende Aussagen bezogen
sind. Wir nennen sie Existenz-Aussagen und Kohärenz-Aussagen.

Existenz-Aussagen haben keine inhärente Bedeutung, denn ihrem
Wesen nach sind sie denotativ. Ihre Wahrheit, die außerhalb ihrer
selbst liegt, ist in den Realitäten zu finden, auf die sie hinweisen
und denen sie entsprechen. Was sie anbelangt, ist keine theoretische,
nur eine empirische Demonstration möglich. Kohärenz-Aussagen
tragen ihre Bedeutung in den morphologischen Beziehungen, die sie

mit- und untereinander haben. Sie sind in sich selbst wahr und
können theoretisch demonstriert werden, vorausgesetzt ihre
Verbindungen sind konsequent und kohärent.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 327

Diese Unterscheidung muß auf die ganze Sphäre wissenschaftlicher

Erkenntnis angewandt werden. Es gibt natürlich rein
theoretische Disziplinen, wie zum Beispiel die euklidische Geometrie, wo
es sich nur um Sätze handelt, die nach festen Regeln zusammengefügt

sind, aber in sich selbst und als solche nichts über die wirkliche

Welt aussagen. Diese Disziplinen können uns als Hilfsmittel
dienen, wie zum Beispiel in der Formal-Logik oder Algebra, um die
Beschreibung der Kohärenz, die unsere Existenz-Aussagen
untereinander haben müssen, zu überprüfen. Primär jedoch sind in der
positiven Wissenschaft die Existenz-Aussagen, denn ohne sie wären
unsere theoretischen Konstruktionen bloß eine Art von Spielerei.

Diese Unterscheidung muß genauso auf die Theologie wie auf
jeden anderen Zweig menschlicher Erkenntnis angewandt werden.
Es gibt in jeder positiven Wissenschaft Differenzierungen, die von
dem Wesen der Wirklichkeit, auf die die Existenz-Aussagen
bezogen sind, verursacht sind. Eine solche Differenzierung ist vor
allem in der Theologie zu finden, weil es das Wesen Gottes ist, das den
Lauf, in dem Aussagen auf Ihn bezogen sein müssen, und den Modus,
in dem sie zu verifizieren sind, bestimmt. Wir können Gott nur dann
erkennen und Wahres über ihn aussagen, wenn es in Übereinstimmung

mit seinem Wesen geschieht. In der Theologie handelt es sich

um beides - Existenz- und Kohärenz-Aussagen, obgleich theologische

Erkenntnis wegen ihrer besonderen Bezogenheit von allen
anderen Erkenntnisarten verschieden ist. Wenn also unsere theologischen

Aussagen genau und streng wissenschaftlich sein sollen, müssen

sie in ihrer zweifachen Bezogenheit geprüft werden.
Was die zweifache Bezogenheit und die Aussagen, die durch sie

hervorgebracht werden, anbetrifft, muß noch einiges gesagt werden,
weil es zur Lösung der Probleme, die die theologische Aussage heute

aufwirft, beiträgt.

1. Existenz- und Kohärenz-Aussagen brauchen sich gegenseitig,
wenn sie Bedeutung haben sollen. Man kann ein Wort Kants
adaptieren und sagen: Existenz-Aussagen ohne Kohärenz-Aussagen sind
blind und Kohärenz-Aussagen ohne Existenz-Aussagen sind leer.
Aber warum brauchen sie sich gegenseitig

In jeder positiven Wissenschaft sind Existenz-Aussagen primär
und grundlegend, ohne daß wir für sie einen rein theoretischen Be-



328 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

weis erbringen können. Wir können andere von der Wahrheit
unserer Existenz-Aussagen überzeugen, wenn wir diese anderen dazu

bringen können, die Wirklichkeit, auf die unsere Existenz-Aussagen

bezogen sind, so zu sehen oder zu hören, wie wir es tun. Die
Kraft der Existenz-Aussagen liegt also in ihrer Überzeugungs-
fähigkeit, und ihre Annehmbarkeit beruht auf empirischer
Verifizierung. Wenn jemand dazu gebracht werden kann, sich mit der
geeigneten Bezogenheit zu befassen, und zwar in Übereinstimmung
mit dem Wesen der Sache selbst, dann ist er in der Lage, die Wahrheit

oder Unwahrheit unserer Existenz-Aussagen zu beurteilen. Das
trifft auf die einfachste Existenz-Aussage zu. Es wird komplizierter,
wenn wir es mit strengster Wissenschaft zu tun haben. Dann sind
nämlich mehrere Existenz-Aussagen in einer kohärierenden Reihenfolge

so zusammengestellt, daß die rationale Form der Kohärenz-
Aussagen Klarheit verschafft und hinweist auf die objektive
Rationalität, auf der die Existenz-Aussagen beruhen. Unser Denken
kommt somit in die Macht dieser Rationalität. Die Existenz-Aussagen

verschaffen sich in dieser Weise Respekt, denn sie fordern von
uns die Anerkennung der Realitäten, auf die sie bezogen sind. Die
kohärierenden Formen der Existenz-Aussagen sind nur
wissenschaftliche Konstruktionen oder Theorien, die heute noetische
Modelle genannt werden (auf griechisch Trapahd-fpcrru). Diese noeti-
schen Modelle sind auf keinen Fall mit ontischen Gesetzen oder
Strukturen zu identifizieren, aber dennoch sind sie die Medien,
wodurch wir die objektive Wirklichkeit auf uns wirken und uns in die
Macht ihrer inhärenten Rationalität bringen lassen. Obgleich wir
keinen rein theoretischen Beweis für unsere Existenz-Aussagen
liefern können, sind wir doch gezwungen, sie anzuerkennen, wenn
ihre objektive Bezogenheit eine geordnete oder rationale Form von
Dingen bloßlegt, die weit über das hinausweist, was wir anfangs
spezifizieren können, und wenn diese Form Implikationen in sich

trägt, die mm mit dem Fortschritt der Wissenschaft offenbar werden.

Wir sind von der Wahrheit unserer Theorien überzeugt, weil
andere Aspekte der Wirklichkeit erhellt werden und unsere
Erkenntnis dadurch befruchtet wird. Die Objektivität von
wissenschaftlichen Konstruktionen ist in der Tatsache zu finden, daß die
Implikationen der Konstruktionen weit über die Erfahrung, die sie

ursprünglich kontrollieren sollten, hinausreicht, und darin liegt auch
ihr Beweis.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 329

Was können wir aus dieser Perspektive gesehen über theologische
Aussagen sagen?

Theologische Aussagen sind primär Existenz-Aussagen, denn ihre
Wahrheit liegt nicht in ihnen selbst, sondern in den göttlichen
Realitäten, auf die sie bezogen sind. Sie wären blind, wenn sie keine
Kohärenz-Aussagen benutzen würden, um in unserem Verständnis
die geordneten Formen klarzumachen, die die objektive Bezogen-
heit unserer Existenz-Aussagen haben muß, damit sie auf die
inhärente Wirklichkeit oder Logos Gottes hinweisen und in ihre Macht
kommen zu können. Aber hier, so verlangt es die wissenschaftliche
Strenge von uns, müssen wir vor allem mit dem großen Unterschied
des Wesens des Objektes von theologischer Erkenntnis und des

Objektes der Naturwissenschaft rechnen. Der Logos ist zugleich das

Person-Sein und das Wort Gottes in seiner offenbarenden und
erlösenden Tätigkeit uns zugute. Aber selbst wenn man all dem Rechnung

trägt oder vielmehr weil man all dem Rechnung trägt, bleibt
es trotzdem wahr, daß die Theologie gemäß ihrem eigenen Wesen
und Modus dieselbe streng wissenschaftliche Methode verlangt, wie
zum Beispiel in der Naturwissenschaft die Physik.

Dies kann hier nicht weiter verfolgt werden. Mir geht es augenblicklich

darum, klarzumachen, daß es sich in der wissenschaftlichen
Theologie darum handelt, dogmatische Aussagen zu formulieren, in
denen und durch die wir nach dem einen Dogma fragen, das heißt
nach der eigenen Rationalität des Logos, der Prima Veritas Gottes,
und zwar fragen, indem wir Gott sich unserem Denken erschließen,
ihn unsere Anerkennung erzwingen und ihn unser Verstehen in
Grundformen, die seinen Worten und Taten treu entsprechen, ordnen

und bestimmen lassen. Es wäre vollkommen verkehrt, diese

dogmatischen Formulierungen mit ontischen Strukturen innerhalb
des Seins Gottes gleichzusetzen, aber genauso verkehrt wäre es, und
zwar aus demselben Grunde, alle objektiven Aussagen als Formen
objektivierenden Denkens abzulehnen und aufzugeben und so
èrrivoicu mit btävoiai zu verwechseln. Athanasius hat schon bemerkt,
daß ein solches Vorgehen in jedem anderen Bereich rationaler
Erkenntnis unerlaubt wäre - warum soll man es dann in der Theologie
dulden?

Wenn man das Werk des Athanasius dem Kriterium der modernen
streng wissenschaftlichen Methode unterwirft, dann muß ich
persönlich gestehen, daß es viel besser wegkommt als vieles von dem,



330 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

was die heutige Theologie hervorgebracht hat. Eine Untersuchung
der Geschichte des christlichen Denkens zeigt, daß die Nizäischen
Väter bei der Formulierung des ôgooûoioç streng wissenschaftlich
gearbeitet haben - sie sind nämlich bis hinunter zu dem
vorgedrungen, was Einstein im Bereich seiner eigenen Wissenschaft die

logische Ökonomie der wissenschaftlichen Aussage genannt hat, die

unsere Anerkennung erzwingt, indem sie durch ihre Grund-Simplizität
und ihren undeterminierten Skopus von Implikationen

fortwährend andere Aspekte theologischer Erkenntnis erhellt und uns
auf diese Weise mehr und mehr in die Macht der objektiven
Rationalität des einen Dogmas, nach dem wir fragen, bringt. Wenn man
dies in Betracht zieht, was kann dann noch törichter und
unwissenschaftlicher sein als auf die Objektivität biblischer und theologischer

Aussagen ein schlechtes Licht zu werfen?
2. Obwohl Existenz- und Kohärenz-Aussagen sich in der rationalen

Tätigkeit gegenseitig brauchen, ist es trotzdem unmöglich, in
Aussagen auszusagen, wie Aussagen auf Existenz bezogen sind.
Nach Piaton und Wittgenstein leuchten sie aber doch durch. Da
dem so ist, können wir von unserer Sprache oder Aussagen keine
Schlüsse auf die Wirklichkeit, auf die sie hinweisen, ziehen. Andererseits

dürfen wir aber auch keine radikale Dichotomie von Existenz -

und Kohärenz-Aussagen aufstellen, denn das würde einen Abgrund
von Un-Sinn auftun. Hier begegnen wir einem häufigen Irrtum, vor
dem die positive Wissenschaft immer auf der Hut sein muß, nämlich

dem Irrtum der Abstraktion des Denkens von der Existenz.
Entweder verfällt man der naiven rationalistischen Idee, daß Denken

an eine Sache und wirklicher Kontakt mit ihr identisch sind

- damit wird objektive Wissenschaft aufgegeben und empirische
Entdeckung abgedrosselt -, oder aber wir schaffen eine Kluft
zwischen unserem Denken und Existenz - und dann, wenn wir herausfinden,

daß wir diese Kluft nicht mit unserem Denken überbrücken
können, stellen wir die Wirklichkeit der jenseits jener Kluft
existierenden Sache in Frage und verfallen damit dem Skeptizismus.
Sowie wir aber begreifen, daß wir in Aussagen nicht aussagen können,

wie Aussagen auf die objektive Existenz bezogen sind, werden
wir in den Stand der Demut versetzt, weil wir uns der Ungleichheit
unserer eigenen Aussagen und der Realitäten, auf die sie hinweisen,
bewußt werden, und wir werden von dem, was Einstein «Ehrfurcht»
nennt, erfüllt, denn wir lernen, daß, obgleich wir die Rationalität



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 331

oder Faßlichkeit der Existenz nicht erklären können, sie doch
durchleuchtet. Ohne diese Demut und Ehrfurcht gäbe es keinen
wissenschaftlichen Fortschritt in der Entdeckung neuer Tatsachen.

Wenn man diesem Irrtum in der Theologie verfällt, werden die
sich daraus ergebenden Probleme noch dringender, denn der Gegenstand

von theologischen Aussagen ist Gott der Herr, unendlich über
uns erhaben, und das heißt, wir müssen die unendliche Ungleichheit
unserer Aussagen und der Offenbarung seiner Wirklichkeit
anerkennen. Darum können wir nicht in der Richtung von Pannenberg
gehen, der der rationalistischen Idee verfallen zu sein scheint, daß
das Denken einer Sache und wirklicher Kontakt mit ihr identisch
sind. Das erlaubt uns aber immer noch nicht - weder in der Theologie

noch in der Naturwissenschaft -, eine radikale Dichotomie von
Kohärenz- und Existenz-Aussagen aufzustellen. Das Resultat wäre
eine so völlige Trennung der rationalen Form, die in unsere
Kohärenz-Aussagen eingebettet ist, von der objektiven Wirklichkeit, daß

theologische Aussagen in Aussagen von nur diesseitiger Bezogenheit
verwandelt würden. Sollte dies geschehen, dann könnte auch keine
existentiale Neuauslegung die Achtbarkeit dieser Aussagen retten,
denn sie wären dem circulus vitiosus des Selbstverständnisses
verhaftet und könnten nur dann gemacht werden, wenn man auf
wissenschaftliches Denken verzichtet.

Es handelt sich hier um einen zweifachen Irrtum.
a) Der erste Irrtum, um mit Wittgenstein zu reden, besteht in

dem radikalen Unterlassen, das Wesen der Sprache als ein
durchsichtiges Medium, durch das wir die objektiven Realitäten
durchscheinen lassen, zu verstehen. Oder aber, um mit Heidegger zu
reden, wird der Irrtum durch eine beschädigte Beziehung der
Sprache zum Sein verursacht. Weil die Beziehung der Sprache zum
Sein sich der Beschreibung in Sprachformen entzieht, besteht noch
kein Grund, die Sprache losgelöst von ihrer objektiven Bezogenheit

auszulegen, wohl besteht aber Grund zur Vorsicht, damit wir
losgelösten Formulierungen nicht gestatten, Ersatz für das Sein zu
werden und es so für uns zu verdunkeln. Wenn Bultmann in seiner
form-kritischen Analyse der synoptischen Evangelien ihre literarische

Form von dem Vorkommen gewisser spezifischen Ereignisse
trennt und dann vorgibt, fähig zu sein, historische Urteile über sie

abzugeben, und zwar, indem er sie mit anderen relativ festen Formen

von literarischem Material, genau so getrennt, vergleicht, dann



332 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

verfällt er einem fatalen Irrtum. Man kann deshalb nicht
überrascht sein, daß, nachdem er die Formen von ihrem
konkretgeschichtlichen Zusammenhang und ihrer denotativen Bezogenheit
auf Sachen und Ereignisse getrennt hat, er auch nicht mehr in der
Lage ist, wirklichen Kontakt mit historischen Ereignissen zu
finden, und dann die Schlußfolgerung zieht, daß sie meistens nur
Schöpfungen des Redaktors sind. Es muß darauf hingewiesen werden,

daß losgelöste Formen nicht mehr dasselbe sind wie vorher, und
daß von der Existenz getrennte Formen nur zu Formen führen
können. Hinzugefügt muß noch werden, daß, selbst wenn
Bultmann formal Beziehungen behandelt, seine Beweisführung oft alles
andere als genau ist. Man braucht seine Beweisführung nur zum
Beispiel auf algebraische Notationen wie in der modernen Symbol-
Logik anzuwenden, um ganz klar zu sehen, daß er viele seiner
Resultate nur dadurch erreicht, daß er die mittlere Prämisse
verfälscht. Was uns Anselm vor vielen Jahrhunderten über die
Auslegung biblischer oder theologischer Aussagen mitteilte, stimmt
immer noch: Enuntiationes oder Aussagen dürfen non secundum

formam vocum, sondern müssen secundum rem ausgelegt werden.
b) Auch der zweite Irrtum, um den es sich hier handelt, sündigt

gegen die streng wissenschaftliche Methode, das heißt, das Unterlassen,

etwas zu verstehen oder auszulegen oder davon zu sprechen
in dem der Sache entsprechenden Modus. In jeder Wissenschaft ist
es das Wesen des von uns erkannten Gegenstandes, der uns den
Modus der Rationalität vorschreibt, in der er zu untersuchen ist
und die Kenntnis von ihm zu verifizieren ist. Dies ist besonders

wichtig, da das Begehren eines Gegenstandes in der seinem Wesen

angemessenen Weise und das Überzeugtsein von seiner äußeren
Wirklichkeit identisch sind. Aus diesem Grunde sind Wahrheitsund

Existenzfragen untrennbar. Ich kann hier nur ein Beispiel
anführen, und zwar das Problem der Formulierung von theologischen
Aussagen in dem Modus des Wortes Gottes, in dem sie ihren
Ursprung haben.

In diesem Falle sind die Schwierigkeiten noch vergrößert, weil
es uns an angemessenen sprachlichen Werkzeugen fehlt. Zum
Beispiel gibt es weder im Lateinischen noch im Englischen ein Wort,
um das, was wir hören, so zu beschreiben, wie «percept», «perceive»
oder «concept», «conceive» entspricht. Selbst wenn wir ein Wort wie
audit erfinden, übersetzen wir immer noch, gewohnheitsgebunden,



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 333

«concepts» und «percepts», «Begriffe», aber eben dann verfälschen wir,
was wir zu begreifen versuchen. Die Folge davon ist, daß, wenn wir
unsere theologischen Aussagen aus «percepts» und «concepts»
aufbauen, es uns schwerfällt, jene Aussagen zu ihrem Ursprung in
Gottes Wort zurückzuverfolgen. Hier ist eins von den Problemen,
mit dem die Väter zu ringen hatten: biblische Aussagen, verwurzelt
in Gottes Wort, wurden unter dem Primat der Vision, die das ganze
griechische Denken beherrschte, durch eidetische Bilder und Ideen
umgewandelt und ausgelegt. Selbst in der Augustinischen Tradition
wurde das Wort letztlich immer als Licht angesehen, was die
Annahme der Dichotomie von mundus sensibilis und mundus intelli-
gibilis leicht machte. Wenn das geschieht, kann es nicht vermieden
werden, daß theologische Aussagen als Ausdrücke von ètuvoicu

anstatt von bidvotai formuliert werden. Wenn das in Betracht
gezogen wird, versteht man, warum das ôpooûcriov von solch
ungeheurer epistemologischen Wichtigkeit war, denn es behauptet, daß
sowie theologische Aussagen in Christus gemacht werden, sie in dem

ewigen Wort innerhalb des Seins Gottes verwurzelt sind.
Hat man es hier nicht mit dem größten Problem, das der

sogenannten Entmythologisierung unterliegt, zu tun, nämlich mit der
objektiven Tiefe der biblischen und theologischen Aussagen in der
Con-Substantialität des fleischgewordenen Wortes in Jesus Christus
Mutatis mutandis ist das ein ähnliches Problem, wie es Physiker
und Mathematiker antreffen in bezug auf den Begriff der Zahl, der
die Kluft zwischen Denken und Existenz überbrückt. Deshalb sprechen

sie von Anerkennungs-Aussagen, um Aussagen, die sie in
objektiver Bezogenheit zu der Ordnung und Rationalität der Dinge zu
machen haben, beschreiben zu können. In der Theologie entspricht
Zahl dem, was Anselm locutio intima apud Summam Substantiam
nennt, und den Anerkennungs-Aussagen der mathematischen
Wissenschaft entsprechen in der Theologie die Hör-Aussagen. Objektivität

solcher Art zu verwerfen bedeutet, daß alle theologischen
Aussagen zu Un-Sinn werden, genau so, wie unsere empirische
Wissenschaft ihren Sinn verlieren würde, wenn wir annähmen, daß
Zahl nur das Projizieren unserer eigenen Empfindungen in die
Existenz wäre. Wenn Bultmann - wegen einer radikalen Dichotomie,

die unseren öicivoiai im ewigen Sein Gottes keine Objektivität

zugesteht - den Rahmen von biblischen und theologischen
Aussagen als eine objektivierende Denkart verwirft, dann setzt er seine



334 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

eigenen Aussagen über Gott einer verwüstenden Kritik von Seiten
der Logistiker aus, denen es nicht schwerfallen wird, indem sie das

Verifizierungsprinzip anwenden, zu zeigen, daß jene Aussagen über
Gott Un-Sinn sind.

3. Existenz- und Kohärenz-Aussagen gehören zwei ganz
verschiedenen Systemen der Logik an. In gewisser Hinsicht ist dies das

größte und schwierigste Problem der modernen Wissenschaft, das

heißt, die Entdeckung und Klärung der Logik der Existenz-Aussagen.

Es wird aber immer deutlicher, daß der Fortschritt in unserem

Verständnis der Beziehung dieser beiden Systeme der Logik
zueinander auch ein Fortschritt in unserem Verständnis des Kosmos
nach sich zieht. Ich nenne als Beispiel die ungeheure Wichtigkeit
der vierdimensionalen Geometrie oder die Möglichkeiten, die von
der Entdeckung einer Logik von Existenz-Aussagen in der
Kernphysik zu erwarten sind. Wenn wir die große Schwierigkeit, die
Sprache der Mathematiker in Beziehung zur Wort-Sprache zu
setzen, oder die Nutzlosigkeit ihrer völligen Loslösung bedenken

- ich denke an Mathematiker wie Frege und Waismann -, dann
können wir Mut fassen, wieder Theologie zu treiben, das heißt eine
Wissenschaft, wo uns ähnliche Probleme und Schwierigkeiten zu
schaffen machen (ich denke vor allem an Heinrich Scholz). Wir
können aber von den Physikern und Mathematikern lernen, daß

man auf keinen Fall zum Messer des Chirurgen greifen kann, um
die anstoßgebenden Data einfach wegzuschneiden - eine Operation,
die bekanntlich bei viel zu vielen Theologen beliebt ist, wobei sie

sich doch die Mühe wirklich theologischen, das heißt
wissenschaftlichen Denkens nicht ersparen sollten.

Hier kann ich schließlich nur drei Thesen aufstellen :

a) Genau wie in der Wissenschaft trifft es auch in der Theologie
zu, daß Existenz- und Kohärenz-Aussagen zwei verschiedenen
Systemen der Logik angehören. Aber die Komplikation in der
Theologie ist die Tatsache, daß die Existenz-Aussagen nicht nur auf
das ewige Sein Gottes, sondern auch auf Gott innerhalb der menschlichen

und geschichtlichen Existenz bezogen sind, so daß wir es

selbst innerhalb unserer Existenz-Aussagen mit verschiedenen
Schichten von logischen Beziehimgen zu tun haben. Ich denke hier
an die Stufen der Logik, von denen von Weizsäcker in der modernen
Physik spricht. Die Anerkennung von verschiedenen Systemen der

Logik sollte uns auf die Gefahr aufmerksam machen, den Irrtum



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 335

zu begehen, Existenz-Aussagen auf Kohärenz-Aussagen zu
übertragen oder die Logik der einen in die der anderen aufzulösen. Das

geschah zum Beispiel im Mittelalter, als die objektive und empirische

Bezogenheit von theologischen Aussagen, ihre Analogik, auf
mathematische Proportionen übertragen und sozusagen verflacht
wurde. Bei den mittelalterlichen Theologen kann man das vielleicht
noch verstehen, denn ihnen stand ja nur die euklidische Geometrie
als Anleitung zu wissenschaftlichem Denken oder Aussagen (more
geometrico) zur Verfügung. Wir Heutigen werden aber von der vier-
dimensionalen Geometrie aufgefordert, Raum und Zeit in der
analogischen Bezogenheit unserer Existenz-Aussagen ernst zu nehmen.
Dieselbe Aufforderung müssen wir an die existentialen Theologen
richten, die den Irrtum begehen, die analogische Bezogenheit unserer

Existenz-Aussagen auf mythologische Ausdrücke, korrelativ mit
dem Subjekt, zu übertragen.

b) Existenz-Aussagen sind ihrem Wesen nach offen und haben
eine unbestimmte Tragiveite, weil sie über sich selbst hinausweisen
auf eine Wirklichkeit, die ihrem Wesen nach nicht in der Sprache
abstrakter Formen oder Symbole ausgedrückt werden kann. Diese
Offen-heit oder Unbestimmt-heit gehört zu ihrer adaequatio ad rem
und der Logik ihrer Bezogenheit. Es wäre deshalb höchst ungenau,
diese Offenheit zu der Art von Präzision, die die Logik von
Kohärenz-Aussagen charakterisiert, zu reduzieren. Andererseits können
sinnvolle Kohärenz-Aussagen letztlich nicht von Existenz-Aussagen
getrennt werden, denn sie - die Kohärenz-Aussagen - sind nie ganz
ohne sachliche Bezogenheit. Selbst mathematische Aussagen können

nicht konsequent als bloße Tautologien zu Ende gedacht werden.

Kurt Gödel hat gezeigt, daß jede Arithmetik unvollständig ist,
weil man in jedem der Formalsysteme unbestimmbare arithmetische
Sätze findet und weil es in jeder Arithmetik Begriffe gibt, die innerhalb

jenes Systems undefinierbar sind. Wenn dem nicht so wäre,
würde Arithmetik keine Anwendbarkeit auf die Existenz haben -
aber jene Anwendbarkeit ist das Kriterium, das Arithmetik als eine
Wissenschaft von Arithmetik als bloßer Spielerei unterscheidet. Mit
anderen Worten: selbst in unseren Kohärenz-Aussagen muß es

letztlich um eine offene Logik gehen. Aber was hat das denn mit der

Theologie zu tun? Nur ein Beispiel - aber es zeigt, daß, wenn ein
Theologe wie Bultmann innerweltliche Beziehungen als ein
geschlossenes Kontinuum von Ursache und Wirkung versteht, was ihn



336 T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute

dazu veranlaßt, eine radikale Dichotomie von diesseitigen und
jenseitigen Beziehungen aufzustellen und so den objektiven Rahmen
der biblischen und theologischen Aussagen zu eliminieren, er damit
die Möglichkeit wissenschaftlichen Denkens sowohl als Ausleger als

auch als Theologe preisgibt. Anstatt sich den Schwierigkeiten in
einer wissenschaftlichen Art und Weise zu stellen, läuft er vor
ihnen weg.

c) Es muß darauf aufmerksam gemacht werden, daß die Beziehung

von Existenz- und Kohärenz-Aussagen letztlich keine theoretische,

sondern eine praktische ist. Es handelt sich hier sozusagen
um eine Tätigkeitslogik - aber auch hier fehlen uns wieder die

geeigneten Denkwerkzeuge, denn noch haben wir keine Logik der
Verben. Die moderne Naturwissenschaft hat neue Werkzeuge für
ihre Forschungsarbeit anfertigen müssen, wie zum Beispiel die
schon erwähnte vierdimensionale Geometrie von Raum und Zeit,
und widmet sich dieser mühsamen Aufgabe immer noch.

Und haben wir es hier nicht mit dem zu tun, was schon Athanasius
gefordert hat, als er darauf bestand, daß wir uns in der Auslegung
der Heiligen Schrift unser Denken nicht nur auf tù YeYpaßpeva,
sondern auch auf tù fevopeva richten müssen und daß wir bei der

Formulierung von theologischen Aussagen koit' oiKovopiav denken
müssen, das heißt gemäß der geordneten Tätigkeit Gottes oder der
Logik der Gnade in Jesus Christus? Konkreter gesagt: Wenn die

Beziehung von Existenz- und Kohärenz-Aussagen eine praktische
Beziehung ist, dann geht es hier um die Erlösung. Wie in jeder
positiven Wissenschaft, so auch in der Theologie bestimmt die
Sache die Methode und der Inhalt die Form. Es ist der Gegenstand
unserer theologischen Aussagen, der die Logik ihrer Bezogenheit
bestimmt, und zwar gemäß ihrem Wesen und ihrer Tätigkeit. Der
Gegenstand ist die Wahrheit Gottes, die mit uns in Gericht und
Barmherzigkeit, in versöhnender und erlösender Tätigkeit ringt.
Um wahr zu sein, müssen theologische Aussagen in Form und Inhalt
dem göttlichen Gegenstand entsprechen, und sie müssen in einem
materiellen Modus formuliert werden, der dieser Entsprechung
angemessen ist. Das ist der ganz andere Charakter von theologischen
Aussagen und auch der Grund, warum sie mit anderen Formen
unserer Erkenntnis und unseres Sprechens unvermeidlich
zusammenstoßen. Und hier sind wir zu dem Grundproblem der theologischen

Aussage vorgestoßen: das Skandalon des Kreuzes Christi.



T. F. Torrance, Das Problem der theologischen Aussage heute 337

Die epistemologischen Implikationen der Versöhnung können hier
nicht weiter ausgearbeitet werden, und doch ist streng genommen
gerade das der Punkt, wo man anfangen und nicht aufhören sollte.
Nur dies sei noch gesagt: Wir müssen uns vor der Versuchung
hüten - und wir alle sind in dieser Hinsicht schwach -, die
Schwierigkeiten bei theologischen Aussagen von dem Wesen der Sache, die

uns im majestätischen Sein und in der anstoßgebenden Tätigkeit
Gottes in Jesus Christus begegnet, auf die Sprachformen zu
übertragen, die gebraucht werden, um über diese Sache zu reden. Wenn
wir dieser Versuchung verfallen, dann nehmen wir zu bloßen
Sprachformen Zuflucht, das heißt aber, daß die Aufforderung, die

Logik der Existenz-Aussagen ernst zu nehmen, verworfen ist.
In der Theologie gibt es keine größere Sünde als die, die
wirklichen Schwierigkeiten wegzuzaubern und der Welt theologische
Aussagen anzubieten, die nur eine Art von billiger Gnade sind.

Thomas F. Torrance, Edinburgh

22


	Das Problem der theologischen Aussage heute

