
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und
Religionswissenschaft. 3., völlig neu bearbeitete Auflage. In Gemeinschaft
mit H. v. Campenhausen, E. Dinkier, G. Gloege und K. Logstrup hrsg.
von Kurt Galling. Bd. 4 (Kop -0), 5 (P-Se), 6 (Sh-Z). Redaktion: Wilfried
Werbeck. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1960-62. XXXV S. +
1756 Sp.;XXXI S. + 1726 Sp. ; XXXVI S. + 1970 Sp. Subskriptionspreis
pro Doppellieferung (64—125) DM 8.40-18.80.

Band 1 und die Bände 2-3 dieses Werkes wurden 1958 und 1960 in unserer
Zeitschrift besprochen. Es ist eine Freude, hier die drei abschließenden
Textbände anmelden zu können; ein Registerband ist noch zu erwarten, der
Begriffe, Personennamen und Notizen über Mitarbeiter umfaßt.

Die drei Auflagen des Nachschlagewerkes sind mit drei Generationen der
Herren Buchverleger Siebeck verbunden. Neben dem Verlag ist den Herausgebern,

den Mitarbeitern und nicht zuletzt der Redaktion zu der außerordentlichen

Pünktlichkeit und Gründlichkeit der neuen Ausgabe zu gratulieren.
Die vorliegende Bearbeitung der Religion in Geschichte und Gegenwart ist
wirklich ein stattliches Monument der nach dem zweiten Weltkrieg neu
entwickelten Disziplinen der Geschichte und Theologie in Deutschland und
anderen Ländern.

Gewiß wird man nicht immer finden, was man sucht, dafür fast immer
anderes, was man doch braucht. Zwei ganz zufällig gewählte Beispiele mögen
die überraschende Vielseitigkeit des Materials beleuchten : einerseits die
Überblicke über Naturalismus, Optimismus und Pessimismus in Religion und
Philosophie, andererseits die Berichte über Zwerge und Zwillinge im
Volksglauben. In bezug auf biblische Materien waren natürlich kräftige
Einschränkungen notwendig, doch liegen sorgfältige Darstellungen archäologischer

Gegenstände u. dgl. vor. Andererseits wird man nicht selten Wesentliches

vermissen, wo periphere Dinge behandelt worden sind. So finden sich
inhaltsreiche Darstellungen über Kreuze in Religionsgeschichte und
Kunstgeschichte, über Kreuzherrenorden, Kreuzzeichen, Kreuzstationen, aber
nichts über die Kreuzigung und den Kreuzbegriff im Neuen Testament. Bei
vielen Artikeln wird der Bibelstoff nicht dargestellt, sondern es wird auf
Grund eines Schulschemas darüber reflektiert. Alttestamentler vergessen
manchmal das Neue Testament, Neutestamentier das Alte. Die etwa beim
Artikel Kirchliches Stellenbesetzungsrecht vollkommen begründete
Beschränkung auf innerdeutsche Verhältnisse stört bei Artikeln wie Praktische
Theologie, Systematische Theologie und dergleichen, obwohl diese an sich gut
sind. Das sind Einseitigkeiten, die mit Titel und Programm des großartigen
Werkes nicht übereinstimmen. Für die außerordentliche Quantität und Qualität

des geistesgeschichtlichen, kulturgeschichtlichen und kirchenhistorischen
Materials werden aber Theologen und Andere überall dankbar sein.

Bo Reiche, Basel



Rezensionen 291

Pierre Grelot, Sens chrétien de VAncien Testament. Esquisse d'un traité
dogmatique. Bibliothèque de théologie I, 3. Tournai, Deselée & Cie,
1962. 540 S.

Dieses bedeutende Buch des Professors für alttestamentliche Exegese am
Institut catholique de Paris enthält einen überaus ausführlichen systematischen

«Tractatus de Vetere Testamento». Im einleitenden Kapitel - einem
Überblick über die Stellung des Alten Testaments in der alten Kirche und
in der katholischen Kirche des Mittelalters, der Gegenreformation und der
Neuzeit - stellt der Verfasser fest, es hätten sich in den letzten Jahrzehnten
in der katholischen Theologie wichtige Wandlungen vollzogen: Erneuerung
der historischen Bibelexegese und der patristischen Studien einerseits,
historische Vertiefung der biblischen Grundlegung systematischer
Untersuchungen andererseits. Es sei darum der Augenblick gekommen, den
genauen Platz des «Alten Testaments» - d. h. der alttestamentlichen
Geschichte, der alttestamentlichen Einrichtungen und der alttestamentlichen
Literatur - in der christlichen Theologie aufs neue zu bestimmen. Die
Aufgabe bestehe darin, theologisch der historisch-wissenschaftlichen
Grundeinstellung der modernen Zeit gerecht zu werden: so wie die allegorische
Deutung der Alten Kirche und des Mittelalters der vorwiegend am Allegorischen

interessierten Stimmung des Hellenismus entsprochen habe, müsse
heute, in stetem Gespräch mit der Tradition (anknüpfend vor allem an
Thomas v. Aquin), eine neue Deutung des «Alten Testaments» (im erwähnten
dreifachen Sinne) entwickelt werden. Es gelte, sowohl der historischen Kritik
gerecht zu werden, als auch den wesentlichen, bleibend wertvollen
Lehrelementen der Tradition.

Es ist eine Freude, dem Verfasser auf den 500 enggedruckten Seiten seines
systematisch folgerichtig, man möchte fast sagen zwingend, aufgebauten
«Traité» zu folgen. Wir haben es hier zu tun mit dem Werk eines Theologen,
der sich den Erfordernissen einer sauberen Exegese ebenso verpflichtet weiß
wie den Postulaten einer logischen Systematik, der die Forschungsmethoden
der modernen historisch-kritischen Bibelwissenschaft ebenso beherrscht wie
die Arbeitsweise der thomistischen Scholastik. Das «Alte Testament» (immer
in jenem dreifachen Sinn als Geschichte, Institution und Buch) wird
verstanden als vorläufige Heilsveranstaltung, d. h. einerseits als Erziehung des
Gottesvolkes auf die endgültige, eigentliche Heilsveranstaltung in Christus
hin, andererseits als Präfiguration und Ankündigung derselben. Dabei gilt,
daß das alttestamentliche Heilsgeschehen, wie die alttestamentliche
Heilspraxis, eine wirksame Vorwegnahme des Heils in Christus war; Israels
Glaube war, als Erleben des «Gott-mit-dem-Menschen», implizit schon der
christliche Glaube, wenn auch noch nicht in begrifflicher Klarheit, und unter
dem Schleier vorläufiger Zeichen und Strukturen.

Auf solchem heilstheologischen Hintergrund wird in den drei Haupt-
kapiteln das «Alte Testament» betrachtet als Gesetz, als Geschichte und als
Verheißung. Jeder dieser drei Begriffe wird zunächst erläutert in seiner
alttestamentlichen Bedeutung, d. h. im Rahmen der vorläufigen Heilsveranstaltung,

und nachher in Beziehimg gesetzt zur endgültigen Heilsveranstal-



292 Rezensionen

tung in Christus. Dabei zeigt sich, daß im Lichte der Volloffenbarung sowohl
Gesetz als Geschichte zwei Funktionen haben: eine erzieherische und eine
vorbildende. Sie erziehen Israel (und unter Berücksichtigung der Volloffenbarung

auch uns) zum «theologalen Leben» in der Gemeinschaft mit Gott
und in Betätigung der theologischen Haupttugenden (Glaube, Liebe und
Hoffnung), und sie präfigurieren - in den Institutionen und im Geschehen

von Gericht und Heil - das in Christus zu offenbarende endgültige und
universale Heil. Die Verheißung aber (d. h. die alttestamentliche Eschatologie)
hat Begriffe und Bilder entwickelt, die von Christus aller Zweideutigkeit
enthoben, erfüllt und zugleich vertieft werden.

Aus dieser umfassenden Interpretation des «Alten Testaments» zieht
schließlich das Schlußkapitel die hermeneutischen Folgerungen. Unter
entschlossener Ablehnung aller Allegorese (mit gelegentlichen erfrischenden
Seitenhieben auf Claudel) wird eine christliche Theorie von Sinn und Deutung
der alttestamentlichen Texte entwickelt. Diese Texte haben streng genommen

nur einen einzigen, den historischen Sinn: diesen gilt es zu erfassen.
Allerdings erfordert das rechte Verständnis des historischen Sinns eine
doppelte Durchdringung der Texte: zunächst auf der Ebene der streng
philologisch-historischen Analyse — das, was die kritische Forschung als alleiniges
Ziel der Exegese gelten läßt —, dann aber auf der tieferen Ebene des neuen
Verständnisses auf Grund der endgültigen Heilsveranstaltung in Christus
und seiner Kirche. Es gilt also, methodisch den vollen historischen Sinn
darzulegen, d. h. den sensus plenior (sens plénier). Man muß die alttestamentlichen

Texte reden lassen als Zeugnisse existentiellen Erlebens des göttlichen
Heils ; doch dieses Heil ist, im Horizonte der vorläufigen Heilsveranstaltung,
nichts anderes als echte Vorwegnahme des endgültigen Heils. So endet das
Buch mit einer systematischen Darlegung der typologischen Methode als der
«anderen Seite» der historisch-kritischen Methode.

Wie gesagt, ein bedeutendes Buch. Bedeutend als ernstzunehmende und
in zahlreichen Punkten hilfreich-klärende Methodik alttestamentlicher
Exegese, bedeutend vor allem als Beitrag zu dem auch im protestantischen Lager
im Gang befindlichen Versuch, das Alte Testament mit Hilfe der typologischen

Erklärung neu zu erschließen. Natürlich möchte man an vielen Stellen
Fragen aufwerfen und Bedenken geltend machen. Das Gespräch wird sich
vermutlich vor allem um die für den Verfasser so wichtige « fides implicita»
der alttestamentlichen Autoren drehen; geht Grelot doch so weit, zu
behaupten, diese Autoren hätten «implizit», wenn auch nicht bewußt, den von
den christlichen Exegeten herauszuarbeitenden «sensus plenior» schon
gemeint. Der christliche, d. h. typische, Vollsinn sei also objektiv in den Texten
bereits enthalten (S. 452ff.).

Der Verfasser ist sich bewußt (S. 28), daß sein geschichtlicher Überblick
über die Deutung des «Alten Testaments» durch die christliche Kirche große
Lücken aufweist, indem neben der orientalischen vor allem die reformatorische

Theologie (außer in einer polemischen Anmerkung, S. 301) nicht
behandelt wird. In der Tat bedauert man es außerordentlich, daß er, der die
moderne protestantische Exegese so ausgiebig und dankbar benützt und
sich ihr so stark annähert, die Positionen eines Luther oder Calvin nicht



Rezensionen 293

gerechter gewürdigt hat. Auch ist es schade (um unter den Einzelheiten nur
diese zu erwähnen), daß er nicht genauer erklärt hat, was er mit dem mittels
des Alten Testaments besser zu verstehenden «Gericht über die Kirche»
meint (S. 307). Außerdem weist das Buch leider eine beträchtliche Zahl von
Druckfehlern auf; doch wird «HeThat Comes» (statt «Cometh») derart
hartnäckig als Titel von Mowinckels bekanntem Buch angegeben, daß man diesen
Lapsus eher dem Verfasser als dem Setzer zuzuschreiben geneigt ist.

Carl A. Keller, Lausanne

G. von Rad, Théologie de VAnden Testament, 1. Théologie des traditions
historiques d'Israël. Ins Französische von der 4. deutschen Auflage übersetzt

von E. de Peyer. Genève, Labor et Fides, 1963. 448 S.

Die erste deutsche Auflage dieses wichtigen Werkes wurde von C. A. Keller,
Theol. Zeitschr. 14 (1958) S. 306-309, besprochen; für eine Stellungnahme
des Rezensenten vgl. Protestantesimo 17 (1962), S. 46-51. Es ist nur zu
begrüßen, wenn durch diese Übersetzung ein weiterer Kreis bald an den sich
um das Werk entstandenen Diskussionen teilnehmen wird.

J. Alberto Soggin, Rom

Henning Graf Reventlow, Das Amt des Propheten bei Arnos. Forschungen
zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, 80.

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1962. 120 S.

Wer mit Reventlows Arbeit über Ezechiel vertraut ist1, nimmt mit Spannung

seine Schrift über «Das Amt des Propheten bei Arnos» zur Hand. Mehr
als mit jedem andern Propheten des Alten Testaments verbinden wir gerade
mit Arnos bestimmte Vorstellungen des prophetischen Zeugnisses und
Dienstes: revolutionärer Charakter, individuelles Gotteserlebnis, Polemik
gegen den Kult, Deuter der Geschichte und der aktuellen göttlichen
Forderungen usw. Was Arnos alles unterschoben worden ist, macht uns der
Verfasser in der Einleitung in Kürze bekannt. Sein Anliegen ist es nun, durch die
«form- und traditionsgeschichtliche Untersuchung» nachzuweisen, «daß zu
einer geprägten Form auch ein entsprechender Sitz im Leben gehört» (S. 9).
Die «Frage nach der Institution» und nach dem «prophetischen Amt» (S. 10)

drängen sich Reventlow durch die prophetischen Formen auf; der
Rückschluß auf das Amt ergibt sich aus der Tradition.

Die Begegnung Amos/Amazja 7, 10-17 ist eine «amtliche Auseinandersetzung».

Arnos untersteht bei seinem Auftreten in Bethel der Jurisdiktionsgewalt

des israelitischen Königs. Was Arnos hier über seine Berufung und
seinen Auftrag als Prophet und über seinen bürgerlichen Beruf aussagt, hat
polemischen Charakter in Abwehr der Vorwürfe des Amazja. Wichtig für die
Beurteilung des prophetischen Amtes des Arnos ist der Vergleich von 7, 15

mit 2. Sam. 7, 8, wo berichtet wird, daß Jahve David «hinter der Herde
weggenommen hat»: wie das Königtum, so ist auch das Prophetentum ein Amt.
- Die Art, wie Arnos sein Amt erfüllt, versucht der Verfasser aus 3, 3-8 und

1 H. Graf Reventlow, Der Wächter Israels, siehe Besprechung in Theol.
Zeitschr. 18 (1962), S. 363f.



294 Rezensionen

aus den Visionen zu erheben: Der Prophet als Mitwisser Jahves, der sein
Wissen nicht für sich behält, sondern es auftragsgemäß weitergibt - der
Prophet, den Jahve in Bildern und Zeichen seinen Willen schauen läßt, der als
fürbittender Mittler zwischen Gott und Volk steht, der in Symbolhandlungen
die Hörer zur Entscheidung ruft. Das alles tut Arnos nicht als «freier
Prophet» «in schöpferischer Neugestaltung», sondern in «liturgisch-kultischer
Bindung» und in «Fortführung alter Tradition». - Reventlow hebt die
entscheidenden Zusammenhänge mit der andern Literatur des Alten Testaments
hervor in Auseinandersetzung mit der Forschung der jüngeren Zeit. Das gilt
auch von einem dritten Themakreis, dem der Verfasser mit Recht breiten
Raum gewährt: die kultische Bindung im sog. Völkerritual (1, 3-2, 6), im
Fluchritual (4, 6-11) und im Segensritual (9, 13-15). Hier macht der
Verfasser die nordische Forschungsrichtung (Mowinckel, Bentzen u.a.), die
Arbeiten der religionsgeschichtlichen Schule (Gressmann u.a.) und die Ergebnisse

der literarkritischen Methode (Wellhausen, Duhm u.a.) für sein
Anliegen, ein festes prophetisches Amt für Arnos nachzuweisen, fruchtbar.

Daß der Versuch in allen Teilen gelungen ist, kann wohl nicht gesagt werden

; vor allem wäre auch die Frage zu stellen, wie der Verfasser die von ihm
nicht behandelten Partien des Amosbuches — insbesondere die Kapitel 4 bis 6 -
beurteilt : können sie zur Bekräftigung seiner These nicht verwendet werden
oder tritt uns hier ein Arnos entgegen, der sich nicht in einem Amt fassen
läßt? Trotz dieser Fragen stellt man die Studie von Reventlow nicht ohne
gründliche Revision bisheriger Urteile und nicht ohne äußerst wertvolle neue
Erkenntnisse und Einsichten ins Regal. Für beides ist man dem Verfasser zu
Dank verpflichtet und wünscht, daß er die Interessierten an seinen weiteren
Forschungen teilhaben läßt. Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau

Sven Holm-Nielsen, Hodayot. Psalms from Qumran. Acta theologica danica
2. Aarhus, Universitetsforlaget, 1960. 366 S.

Man ist heute im Bereich der Literatur über Qumran um jede gründliche
Einzelstudie froh. Eine solche liegt in dieser Doktordissertation von Kopenhagen

vor. J. Carmignac hat sie in der Revue de Qumran 3 (1961) als die beste
Monographie über die Hodajoth bezeichnet. Ihr Aufbau ist klar: einer
allgemeinen Einleitung über die Dankpsalmen und ihre Textgestalt folgt die
Übersetzung aller in der Ausgabe von Sukenik angeführten Texte und
Fragmente, sowie der Fragmente aus Discoveries in the Judaen Desert I (S. 136ff.).
Die Übersetzung ist versehen mit zahlreichen Anmerkungen und - was besonders

schätzenswert ist - mit Zusammenfassungen der einzelnen Psalmen und
Hinweisen auf die Verwendung alttestamentlicher Schriften. Damit ist dann
die Grundlage gegeben für eine Darlegung des theologischen Gedankenguts,
der Gesamtsicht über den Schriftgebrauch in diesen Psalmen, der Herkunft
und ihrer Zweckbestimmimg. Eine Zusammenfassung auf dänisch, Register
und Verzeichnisse bilden den Abschluß.

Seine Behandlung der Einleitungsfragen zeichnet sich durch kluge
Vorsicht aus. Eine wilde Blüten treibende Rekonstruktionssucht weist Holm-
Nielsen mit vier sauberen Grundsätzen in Schranken: solche Versuche sind
nur erlaubt, wenn (1.) Anfang und Ende einer Zeile vorhanden sind, weiter



Rezensionen 295

wenn sich aus dem Sprachgebrauch der DSS (2.), des Alten Testaments
(3.) oder aus dem Kontext (4.) ein klarer Hinweis ergibt.

Die besondere Leistung des Buches aber liegt in der Übersetzung mit ihren
Anmerkungen. Ein Beispiel: Wegen gewisser Analogien zu Apk. 12, Jes. 7, 14

und 9, 6 und einiger doppeldeutiger Begriffe hat der Abschnitt Kol. III 6-18
eine vehemente Diskussion über messianische und eschatologische Vorstellungen

hervorgerufen. Holm-Nielsen bietet nun auf S. 51 zunächst eine
textgetreue Übersetzung, geht dabei in 42 Anmerkungen auf acht Seiten Kleindruck

auf sprachliche und grammatikalische Fragen ein und führt über 100
Parallelstellen aus dem A.T. an. Das Ergebnis dieser ausführlichen Diskussion
ist, daß extreme, mythologische Begriffsdeutungen, wie sie für diesen
Abschnitt vor allem bei A. Dupont-Sommer typisch waren, unterbleiben. Das
Bild von der kreißenden Frau ist wirklich als Bild verstanden - neben andern
hier vorkommenden Bildern ; als Hintergrund wird nicht eine einzelne
(messianische) Stelle des A.T., sondern eine ganze Reihe hervorgehoben. Eine
rein messianische Deutung hält Holm-Nielsen mit Recht für unmöglich, läßt
aber die eschatologische als möglich offen — eine Unterscheidung, die für die
theologische Deutung dieser Texte überhaupt wichtig sein dürfte.

Ebenso reichhaltig ist aber auch der dritte Teil, «The Theological Concepts
of the Hodayoth», in welchem der Verfasser die Grundlinien einer Lehre vom
Menschen, von Gott, von der Offenbarung des Heils und von der Eschatologie

der Dankpsalmen von Qumran aufzeigt. Auch hier sucht er sehr
umsichtig seinen Weg. So anerkennt er für die Totenmeer-Handschriften durchaus

eine messianische Erwartung, macht aber darauf aufmerksam, daß eine
«real instruction about the Messiah and His work» fehle. Mit Recht schließt
er daraus, daß die eschatologischen Erwartungen nicht in allen Schriften die
gleichen seien, und daß die messianische Erwartung offenbar keine so wichtige
Rolle gespielt habe, wie manche Forscher es haben möchten.

Lehrreich ist weiter zu vernehmen, daß nicht alle Dankpsalmen das Alte
Testament gleich verwenden und daß sie trotz der Einheit des Stils nicht
alle gleicher Art seien. Holm-Nielsen schließt daraus, daß sie nicht alle aus
der gleichen Zeit stammen. Er rechnet darum auch mit mehreren Verfassern.
Eine Meinung, die es wohl weiter im Auge zu behalten und zu prüfen gilt.

Hans Walter Huppenbauer, Mandach, Kt. Aargau

Yigael Yadin, The Scroll of the War of the Sons of Light against the Sons of
Darkness, ed. with Commentary and Introduction. Translated from the
Hebrew by B. & Ch. Rabin. Oxford, University Press, 1962. XIX + 387 S.

63/-.

Auch Yadins Buch befaßt sich ausschließlich mit den Problemen einer
einzigen Rolle der Höhle I. Es erfüllt damit ein sehr dringendes Anliegen.
Handelt es sich doch in der sog. Kriegsrolle (1QM) um ein so rätselvolles Buch,
daß man sich erst an vergleichende und auswertende Arbeiten machen sollte,
wenn einmal gewisse Einzelheiten geklärt und ausführlich durchdacht worden

sind. Für die Kriegsrolle haben das auch andere Forscher schon getan
(J. Carmignac 1958, J. v. d. Ploeg 1959). Yadin tut es — wie nicht anders zu
erwarten ist — mit einer den Leser immer wieder in Staunen versetzenden



296 Rezensionen

Kenntnis sowohl der Qumrantexte wie der gesamten jüdischen Literatur. Die
Kriegsrolle wird im Rahmen der jüdischen Uberlieferung wie auch der antiken

Kriegsgeschichte erläutert und geprüft. Das Buch ist ein «brillant
commentaire qui est un modèle d'exposition» (v. d. Ploeg).

Der erste Teil des Buches bringt auf 250 Seiten eine Einführung, in der die
wichtigsten Fragenkomplexe der Rolle erklärt werden. Im zweiten folgt eine
englische Übersetzung mit nebenstehendem hebräischem Text, versehen mit
einem Kommentar zu einzelnen Wörtern, Begriffen und Sätzen.
Textergänzungen sind als solche kenntlich gemacht. Sie erfolgen in der Regel auf
Grund von Parallelen innerhalb der Rolle oder auf Grund ähnlicher Aussagen
in anderen Schriften der Qumranliteratur.

Wie gründlich Yadin zu Werke geht, zeigen einige Kapitelüberschriften:
«Der Plan des Krieges», «die Banner der Gemeinde», «die Trompeten», «die
Waffen», «die Kriegstaktik», «die Engellehre» usw. Und innerhalb dieser
Kapitel arbeitet er mit einer Sorgfalt und Weitsicht ohne gleichen. Im
Abschnitt über die «Zwischenkämpfer» (hbjnjm) z.B. geht Yadin zuerst dem
Namen nach, berechnet darauf die Anzahl der «skirmishing battalions», darauf

die Anzahl der Zwischenkämpfer in jedem Bataillon und deren Alter und
beschreibt schließlich ihre Ausrüstung und ihre Frontformation mit verschiedenen

Skizzen. — Schon diese Übersicht zeigt, daß dieser 1. Teil den Rahmen
einer bloßen Einleitung sprengt. Beim praktischen Gebrauch des Buches wird
man darum mit Vorteil bei der Übersetzung und dem Kommentar beginnen.
Sie führen den Leser in die tatsächlichen Fragen ein. Auf dem Hintergrund
der zahllosen Anmerkungen wird die großangelegte «Einleitung» erst recht
verständlich. Und durch die Übersetzung und ihren Kommentar erst recht
zum Fragen veranlaßt, wird man die Einleitung mit vollem Gewinn lesen.

Während sonst die Kriegsrolle gerne in eine Einleitung (Kol. I), einen
Hauptteil (II-XIV) und eine ältere (so Hunzinger, v. d. Ploeg) oder spätere
Rezension (XVff., so Gaster, Dupont-Sommer, Bardtke) aufgeteilt wird,
erkennt Yadin 4 hauptsächliche Stücke, die ihrerseits wieder in 31 «sections»
zerfallen: die «War Series» (I—II), «Battie Serekh Series» (II-IX), die «Ritual
Serekh Series» (IX-XIV) und die «Kittim Series» (XV-XIX). Ohne die
Einheitlichkeit der Schrift in Zweifel zu ziehen, rechnet er im einzelnen mit
verschiedenen Quellen (Bibel, Sektenquelle, zeitgenössische militärische Quelle
usw.). In diese Frage wird die Veröffentlichung weiterer Texte mehr Licht
bringen. Die Mitteihmgen Hunzingers über weitere «Kriegsrollen» bes. aus
Höhle IV berechtigen aber in der Tat zur Annahme verschiedener Rezensionen

desselben Werkes, so daß diese Frage jedenfalls offen bleiben muß.
Yadins besonderes Interesse liegt bei den militärischen Angaben der Kriegsrolle.

Hier kommt neben dem Historiker auch der General Yadin zum Wort.
Es ist gut, daß die Kriegsrolle gerade auch von solch einer Seite eine gut
fundierte Deutung gefunden hat. Trotzdem setzen gerade da die meisten Fragen

ein. Yadin hält die Bewaffnung der Armeen in dieser Rolle für typisch
römisch, während andere dieselben Züge für ausgesprochen hellenistisch
ansehen. Die Schwierigkeit liegt besonders darin, daß wir über die hellenistische
Kriegsführung zu wenig wissen (darauf weist besonders J. v. d. Ploeg). J. Car-
mignac betonte 1958, die militärischen Angaben der Kriegsrolle basierten alle



Rezensionen 297

auf dem Alten Testament. Die Einteilung des Heeres der Söhne des Lichts
z.B. bringt Yadin in enge Beziehung zur römischen Heeresordnung, obwohl
sie (wie IQ Sa I 15) sicher von Stellen wie etwa Dtn. 1, 15 her begründet ist.

Im Hintergrund dieser Auseinandersetzung steht natürlich die Frage der
Datierung der Rolle. Mit ihr hängt zusammen die andere Frage: Wer sind die
«Kittim»? Yadin läßt zwar S. 25 die Möglichkeit offen, in den Kittim
Griechen oder Römer zu erkennen, setzt sich aber nachher eindeutig für die
Römerhypothese und eine Abfassung der Schrift nach 63 c. Chr. ein. Segais
Versuch, die Römerhypothese mit einer früheren Datierung (Hasmonäerzeit)
zu verbinden wird ausdrücklich zurückgewiesen (S. 246). Und doch müßte
man beide Fragen von einander trennen! Seine Auffassung begründet Yadin
in einer übersichtlichen und aufschlußreichen Tabelle (S. 245). Aber hier
drängt sich nun auch ein grundsätzliches Bedenken auf. Die Kriegsrolle ist ja
wohl zu komplex, als daß wir ihren geschichtlichen Ort durch abwägendes
Vergleichen zwischen Minus- und Pluspunkten innerhalb eines Koordinatensystems

feststellen können. Der geschichtliche Hintergrund solch einer
Schrift ist doch zu lebendig, als daß er sich in solch ein Schema bannen ließe
Hier liegt wohl die Achillesferse dieses genialen Werkes: Yadins Stärke liegt
darin, in umfassender Weise Material zum Verständnis der Rolle beigebracht
und den Aufbau und Inhalt sowie den äußern Ablauf des beschriebenen Krieges

erhellt zu haben. Dabei ist wahrscheinlich der theologische Hintergrund
auch dieser Schrift zu wenig erfaßt worden. Und eben der wird in der
Gesamtdeutung nicht unwichtig sein. Hier also müßte jetzt die Weiterarbeit
einsetzen. Ich meine aber: gerade für solche Weiterarbeit gibt uns Yadins Buch
(mit seinen Fragen!) ein unentbehrliches Rüstzeug.

Hans Walter Huppenbauer, Mandach, Kt. Aargau

John Ambdbb Bailey, The Traditions Common to the Gospels of Luke and
John. Novum Testamentum, Suppl. 7. Leiden, E. J. Brill, 1963. 116 S.

Während Schniewind in seiner 1914 erschienenen Monographie zu den
Parallel-Perikopen bei Lukas und Johannes zu dem Ergebnis gelangt, daß
das Johannes-Evangelium das Lukas-Evangelium nicht kennt und voraussetzt,

versucht Bailey den Nachweis, daß sieh Johannes an den verschiedensten

Stellen seines Evangeliums in literarischer Abhängigkeit von Lukas
befindet. Freilich lassen sich auch nach Bailey längst nicht alle Parallelen
zwischen Lukas und Johannes auf diese Weise erklären. Vielfach läge nur eine
unabhängige Benutzung gleicher, beziehungsweise verwandter Überlieferungen

schriftlicher oder mündlicher Art durch beide Evangelisten vor. Dabei
werde nicht auf eine fortlaufende Quelle zurückgegriffen. Es deute vielmehr
alles auf die Verwendung von isoliert überlieferten schriftlichen oder mündlichen

Traditionsstücken hin, die Johannes in Jerusalem und Lukas in Cäsarea

gefunden haben mag.
Wenn sich ein Großteil der Berührungspunkte zwischen Lukas und Johannes

nicht aus der literarischen Abhängigkeit des 4. Evangeliums vom dritten
erklären läßt, erhebt sich für den kritischen Leser der Arbeit Baileys sofort
die Frage, ob denn dann in den übrigen Fällen wirklich zwingende Gründe



298 Rezensionen

vorliegen, mit literarischer Abhängigkeit zu rechnen. Die souveräne Art, in
der der vierte Evangelist mit seinen Quellen umgeht, macht es ja schwer, die
literarischen Verhältnisse zu bestimmen. Um hier zu einer tragfähigen Hypothese

zu gelangen, müßte in einem ersten Arbeitsgang die lukanisohe Redaktion

des Evangelien-Stoffes erhoben werden, wie das neuerdings von der
redaktionsgeschichtlichen Forschung angestrebt wird. Es wäre sodann
nachzuprüfen, ob das 4. Evangelium Spuren dieser lukanischen Redaktion
aufweist. Ein bloßer Vergleich aber der Parallelen zwischen Lukas und Johannes
reicht zur Bestimmung der literarischen Verhältnisse schwerlich aus.

Es ist hier nicht Raum, den Analysen Baileys im einzelnen nachzugehen.
Wir greifen daher nur die klassische Stelle zur Klärung der Beziehung
zwischen Johannes und Lukas, die Salbungsgeschichte Joh. 12, Iff., heraus.
Bailey behandelt sie auch an erster Stelle (S. 1-8). Er rechnet hier vor der
schriftstellerischen Tätigkeit der Evangelisten mit einem mündlich überlieferten

Zyklus von drei Maria-Martha-Erzählungen (Jesus im Hause der Schwestern,

die Lazaruserweckung und die Salbung). Aus diesem Erzählungszyklus
schöpfen die Evangelisten unabhängig voneinander. So habe Johannes die
Information, daß die salbende Frau Maria, die Schwester der Martha ist, eben

aus der Kenntnis dieser mündlichen Überlieferung. Zugleich aber sei er an
drei Stellen literarisch von Lukas abhängig: 1. in der Tatsache der Fußsalbung

(Luk. 7, 38 im Unterschied zu Mark. 14, 3), 2. in dem Trocknen der Füße
mit den Haaren (Luk. 7, 38), 3. in dem Hinweis auf die dienende Funktion
der Martha (Luk. 10, 40). Die Sünderin von Luk. 7 sei für Johannes mit Maria
identisch.

Was den Maria-Martha-Zyklus anbelangt, so hat er m.E. nie existiert. In
der traditionellen Lazarus-Erzählung Joh. 11, Iff. spielen Maria und Martha
keine Rolle1. Erst der vierte Evangelist hat das Schwesternpaar in die Erzählung

hineingebracht und mit Lazarus geschwisterlich verbunden. In der
Salbungsgeschichte greift Johannes auf diese drei von ihm eingeführten
Geschwister zurück. Es kann nicht die Rede davon sein, daß Maria, Martha und
Lazarus in der Überlieferung der Salbung Jesu ursprünglich verankert waren.
Wenn der vierte Evangelist hier und anderswo immer wieder Personen
namentlich in die Überlieferung einbringt, so geschieht das nicht im Interesse
einer historischen Identifikation, sondern um die Begegnung des Menschen
mit dem Christus typisch zur Darstellung zu bringen. Luk. 7, 36 ff. mit einem
Maria-Martha-Zyklus in Verbindung zu bringen, scheint mir erst recht
problematisch. Bleibt die entscheidende Frage, ob der vierte Evangelist in der
Wahl der Namen Maria und Martha und ihrer Funktion in der Erzählung
vom Lukas-Evangelium angeregt wurde. Diese Frage wäre sicher positiv zu
beantworten, wenn die Bemerkung Joh. 12, 3, daß Maria mit ihren Haaren
die Füße Jesu trocknete, auf den Evangelisten zurückzuführen ist. Aber
gerade das ist sehr zweifelhaft. Bailey will freilich nicht anerkennen, daß hier
eine spätere redaktionelle Anmerkung vorliege. Die Textüberlieferung gebe
dafür keinen Hinweis. Aber dieses Argument ist nicht stichhaltig. Denn 1. ist
gerade im Falle des Johannes-Evangeliums damit zu rechnen, daß es vor sei-

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 22ff.



Rezensionen 299

ner Herausgabe eine naehjohanneische Redaktion erfahren hat, und 2. ist
nicht unbedingt gesagt, daß sich in den Text hineingeratene Rand-Glossen

- falls sie nur frühzeitig genug hineinkamen - in der Textüberlieferung
niedergeschlagen haben müssen. Scheiden wir die redaktionelle Bemerkung aus, so
bleibt die Tatsache der Fußsalbung, die aber als solche keine Kombination
mit Luk. 7 erlaubt und auch nicht von ihr angeregt ist, sondern der johan-
neischen Darstellung der Maria entspricht. Es bleibt ferner die Angabe, daß
Martha diente, die in der Tat in der von Luk. 10, 38 ff. überlieferten Erzählung
wurzelt. Daraus läßt sich aber mit der gebotenen Zurückhaltung nur folgern :

Der 4. Evangelist erweist sich vertraut mit der von Lukas aufgegriffenen
Tradition.

Bailey stellt mit Gründlichkeit und Sorgfalt den für den Vergleich
zwischen Lukas und Johannes in Frage kommenden Stoff zusammen und
erörtert ihn. Abgesehen von der Salbungsgeschichte sind für die Frage
des literarischen Verhältnisses zwischen den beiden Evangelisten auch andere
Erzählungen von Bedeutung, vornehmlich aus dem Bereich der
Passionsgeschichte (Abendmahl, Abschiedsreden, Hohepriesterliches Gebet, Gefangennahme,

Verhör vor Pilatus, Kreuzigung, Tod und Begräbnis und die
Erscheinungen Jesu in Jerusalem). Den strikten Nachweis der Abhängigkeit
des 4. Evangeliums vom dritten sehe ich aber auch hier nicht erbracht. Man
liest die Arbeit von B. mit Gewinn, auch wenn man seiner Hypothese kritisch
gegenübersteht. Wilhelm Wilkens, Lienen, Westfalen

Robert Friedmann, Hutterite Studies. Essays collected and published in honor
of his seventieth Anniversary by Harold S. Bender. Goshen, Indiana, Men-
nonite Historical Society, 1961. (Photolithoprint.) 338 S. S 4.75.

Diese Geburtstagsgabe für den Altmeister der Hutterischen Forschung
vereinigt 43 Aufsätze und Artikel, die der inzwischen verstorbene Harold S.

Bender aus dem Lebenswerk Friedmanns zusammengestellt hat. Der größte
Teil der Aufsätze ist der Mennonite Encyclopedia, der Mennonite Quarterly
Review und der Church History entnommen. Eine solche Zusammenstellung
bereits bekannter Abhandlungen über einen verhältnismäßig schmalen Sektor

der Forschung leidet immer unter unvermeidbaren Wiederholungen und
Überschneidungen. Trotzdem muß man dieses Buch begrüßen; denn es gibt
kein Gebiet aus dem Leben und der Religion der Hutterischen Brüder, das
hier nicht seine Darstellung gefunden hätte. Wer immer sich mit dieser
interessanten Gruppe vom linken Flügel der Reformation beschäftigt, muß
Friedmanns Forschungsergebnisse heranziehen.

Einzelne Aufsätze behandeln das gesamte Täufertum. Die kritische
Rezension der älteren Täuferforschung in dem Abschnitt «Conception of the
Anabaptists» (S. 1-21) ist in ihren Ergebnissen freilich von der Forschung
inzwischen überholt worden. Hervorragend dagegen sind die Bestimmungsversuche

der verschiedenen Gruppen des Täufertums nach ihren theologischen
Hauptaussagen in der Vorlesung über « Recent Interpretations ofAnabaptism »

(S. 22-40). Die Sündenlehre Peter Riedemanns (S. 86-91) allerdings ist wohl
kaum «a genuinely Christian document of high originality» (S. 91), sondern



300 Rezensionen

durchaus eine erasmianisierende Auflage der Sündenlehre Zwingiis.
Überhaupt ist die Abhängigkeit der Hutterischen Theologie von der der Schweizer
Reformation viel zu wenig herausgearbeitet, ja kaum beachtet worden. Auch
der Versuch einer täuferischen Reich-Gottestheologie in «The Doctrine of the
two Worlds» (S. 92-102) kann nicht ganz befriedigen. Kulturgeschichtlich
wertvoll ist das Kapitel «Hutterite Life» (S. 103-150), das die sozialen,
kulturellen und wirtschaftlichen Verhältnisse der Hutterischen Brüder untersucht.

Man legt das Buch mit gemischten Gefühlen aus der Hand. Es bringt viel
Licht in ein wenig bekanntes Gebiet der Kirchengeschichte, wirft aber auch
manchen Schatten auf die historischen und theologischen Zusammenhänge.

Eines muß man dem Buch nachrühmen. Es ist mit seinen Forschungsberichten

und Literaturangaben (S. 286-312), besonders in bezug auf das nur
handschriftlich überlieferte Quellenmaterial, eine nahezu vollständige
Bibliographie der hutterischen Kirchengeschichte. Schon deswegen ist es ein
unentbehrliches Hilfsmittel für die gesamte Täuferforschung.

Joachim Staedtke, Dübendorf, Kt. Zürich

A. Th. van Lbbüwen, Hendrik Kraemer. Pionier der Oekumene. Aus dem
Holländischen übertr. von Hermann Witschi. Basel, Basileia Verlag, 1962.
234 S. Fr. 15.80.

Hendrik Kraemer, Weshalb gerade das Christentum? Aus dem Holländischen
übertr. von Hugo Röthlisberger. Basel, Basileia Verlag, 1962. Ill S.

Fr. 7.80.

Wer Hendrik Kraemer einmal gehört hat, dem bleiben seine dynamische
Persönlichkeit und die aufrüttelnde Wirkung dessen, was er zu sagen hat,
unvergeßlich.

Die vorliegende Biographie, von A. Th. van Leeuwen verfaßt und von
Hermann Witschi übersetzt, läßt uns Krämers Lebensweg und Lebenswerk
eindrücklich miterleben. Es wird deutlich, wie stark und zahlreich die
Impulse gewesen sind, die von diesem Mann ausgingen. Zuerst in der
grundsätzlichen und praktischen Neukonzeption der Missionsarbeit, dann in der
inneren Erneuerung der holländischen Kirche und schließlich im ökumenischen

Einsatz (vor allem als erster Leiter von Bossey) war er ein wirklicher
Pionier, ein Pfadfinder und Bahnbrecher. Kraemer ist von Haus aus nicht
Theologe, sondern kam als Sprachwissenschaftler im Dienst der holländischen
Bibelgesellschaft nach Indonesien. Er hat sich aber gerade als «Laie» aufs
intensivste um das Zentrum aller Theologie bemüht und ist von diesem
Zentrum, von der Christuswahrheit her, in immer neuen Ansätzen
vorgestoßen in die Realitäten der heutigen Situation. Krämer hat immer einen
klaren Blick für diese Realitäten gehabt. So hat er etwa das unausweichliche
Ende des Kolonialismus, aber auch die Fragwürdigkeit der traditionellen
kirchlichen Strukturen deutlich gesehen und daraus auch die nötigen
Konsequenzen gezogen, während die meisten Theologen und Kirchenleute sich hier
wie dort noch in schönen Illusionen wiegten. Er war aber nie bloßer Dia-



Rezensionen 301

gnostiker, sondern seine eigentliche Bedeutung zeigt sich in der Tatkraft,
Überlegenheit und gläubigen Zuversicht, womit er der Kirche neue Wege
wies und ihr auf solchen neuen Wegen voranging. Aus der vorliegenden
Biographie wird ersichtlich, was das im einzelnen bedeutete und wie wichtig es

ist, daß Kraemers Impulse auch weiter lebendig und fruchtbar bleiben.
Kraemers wissenschaftliche Denkarbeit kreiste immer wieder um die

Begegnung der Christusbotschaft mit der Welt der Religionen. Sein grundlegendes
Werk von 1938 («The christian message in a non-christian world») war ein

Markstein in der grundlegenden Neubesinnimg in der Missionstheologie. Den
ganzen Problemkreis hat Kraemer zwanzig Jahre später neu durchdacht und
seine Überlegungen und Erkenntnisse neu formuliert («Religion und christlicher

Glaube», 1959). Gerade weil die alte Frage nach der «Absolutheit des
Christentums» heute für viele denkende Menschen in neuer Weise eine
brennende Frage geworden ist, unternimmt es Kraemer in seinem neusten, nun
auch in deutscher Übersetzung vorliegenden Buch, auch ein breiteres
Leserpublikum mit der Frage anzusprechen : «Weshalb gerade das Christentum »

Seine großen religionshistorischen Kenntnisse geben ihm dazu die nötige
Kompetenz. In der klaren, schlichten und durchdachten Weise, die ihm
eignet, bekennt er sich zu Christus, der allein die Wahrheit und das Leben ist.
Das bedeutet nun aber weder eine Yerteufelung und Verächtlichmachung der
Religionen noch eine Verabsolutierung des Christentums. «Das Christentum»
ist eine fragwürdige und relative Größe wie alle anderen Ausdrucksformen
menschlicher Religiosität. Vor Christus kommt auch das Christentum, wie
die anderen Religionen, immer wieder ins Gericht. Wahrheit, Hilfe und
Erlösung sind nur bei Christus selber zu finden.

Man wünscht auch dieser Schrift Kraemers weite Verbreitung und dankt
dem Basileia-Verlag, daß er uns die beiden Bücher zugänglich gemacht hat.

Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern


	Rezensionen

