Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 4

Artikel: Gott und seine Schopfung fur das Selbstverstandnis des christlichen
Glaubens

Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott und seine Schépfung

fiir das Selbstverstindnis des christlichen Glaubens

Noch nicht zum Abschlufl gebrachten Dogmatiken gegeniiber
pflegt sich die Frage zu erheben, wie sich auf Grund des bereits Aus-
gefiihrten nun ihr weiterer Gedankengang gestalten werde. So fragt
man, nachdem von der « Dogmatik als Selbstverstéindnis des christ-
lichen Glaubens» die Prolegomena sowie die Anthropologie und
Soteriologie erschienen sind?!, wie wohl deren Gottes-, Schopfungs-
und Vorsehungslehre aussehen méchte. Uber diese nichste Weg-
strecke der hier in Frage stehenden Dogmatik soll im folgenden kurz
Auskunft gegeben werden, indem in Auseinandersetzung mit der
dogmatischen Tradition und ihren wissenschaftlich-philosophischen
Gegenspielern gezeigt wird, wie diese Lehrstiicke heufe in christ-
licher Dogmatik tiberhaupt anzupacken sind.

I.

1. Fiir den iiberlieferten christlichen Glauben ist die Welt Gottes
Schopfung, und zwar so, dal Gott die Welt nicht nur einmal, am
Anfang erschaffen hat. Gottes schopferische Téatigkeit dauert viel-
mehr auch nach der Weltschopfung weiter als creatio continua, in
der alles nach seiner gniddigen Vorsehung geschieht. Kraft dieser
Providenz erhélt Gott seine Schopfung, begleitet er mitwirkend
alles, was geschieht, und lenkt es nach seinen Zwecken zu dem von
ihm der Welt gesetzten Endziel. In diesem Sinne spricht die Dog-
matik von Gottes erhaltendem, begleitendem und regierendem
schopferischen Handeln (conservatio, concursus, gubernatio).

Diese Aussagen des christlichen Vorsehungsglaubens beziehen
sich freilich nicht auf die urspriingliche, vollkommene Schépfung
Gottes, sondern auf die durch den Siindenfall der ersten Menschen
verdorbene Schopfung. Nach dem Verlust des Paradieses leben die
Menschen in einer Welt, in der das Gliick des Daseins durch Leiden,
Siinde und Tod verdiistert ist. Die von Gott in seinem Zorn und in
seiner Langmut erhaltene gefallene Schopfung ist nun aber zugleich
die Stdtte seines Erloserwirkens, durch das sein ewiger Heilsrat-

L F. Buri, Dogmatik als Selbstverstidndnis des christlichen Glaubens, 1.
Vernunft und Offenbarung (1956), 2. Der Mensch und die Gnade (1962).

18



274 F. Buri, Gott und seine Schipfung

schluB zur Durchfiihrung kommen soll. Zu diesem Zwecke hat Gott
seinen Sohn in die Welt gesandt. Durch das dreifache Heilswerk
Christi als Prophet, Priester und Konig soll an die Stelle der alten
eine neue, vollendete Schopfung treten.

Die Neuschopfung durch Christus hebt schon in der Zeit an, indem
er bereits nach Vollendung seines irdischen Heilswerkes zur Rechten
Gottes erhoht worden ist. Als der zum himmlischen Ko6nig Erhohte
nimmt er nun an Gottes Weltregiment teil — das ist sein regnum
potentiae. Im besonderen ist er das Haupt seiner Kirche, indem er sie
beschiitzt und durch sie seine Gnadenkréifte wirksam werden 143t.
Dieses regnum gratiae iibt er aus, bis er dereinst wiederkommen wird
in Herrlichkeit zur Aufrichtung des Endreiches, des regnum gloriae.

Damit haben wir die wesentlichen Punkte genannt, in denen der
christliche Glaube sein Weltverstindnis auszusprechen pflegt. In der
Reihenfolge: von der Schopfung, von der Erlosung und von der
Vollendung bilden sie denn auch seit dem Mittelalter das Geriist
seiner Gesamtlehrdarstellungen — nur dal} in diesen Systemen den
genannten Abschnitten noch einer iiber den dreieinigen Gott, sein
Dasein, Wesen und seine Eigenschaften voranzugehen pflegt. In den
neueren Dogmatiken werden iiberdies in der Regel am Eingang die
Erkenntnisgrundlagen des Ganzen erdrtert, denn eine solche allem
Weltverstindnis voraufgehende Gotteslehre und ein derartiger heils-
geschichtlicher Charakter des Weltverstindnisses stellen natiirlich
keine Selbstverstindlichkeit dar, sondern enthalten in sich man-
cherlei Probleme.

2. Als formales Problem stellt sich die Frage nach der Herkunft
der christlichen Lehre: Inwiefern stammt sie aus iibernatiirlicher
Offenbarung, inwieweit kann sie sich auch auf das Vernunfterken-
nen des natiirlichen Menschen berufen und in welchem Verhéltnis
stehen die beiden Erkenntnisquellen zu einander? Grundsétzlich
wird diese Frage in den Prolegomena der Dogmatik behandelt, aber
sie kommt auch in den einzelnen Lehrstiicken zur Sprache.

In der Gotteslehre z. B. werden der sogenannte kosmologische
und der physiko-theologische Gottesbeweis erértert, d. h. die Frage,
ob und inwiefern das Dasein und dann auch das Wesen Gottes und
einzelne seiner Eigenschaften aus der Welt erkennbar seien. Die
gleiche Frage stellt sich hinsichtlich der Beweisbarkeit der Schop-
fung sowie der verschiedenen Aspekte der gottlichen Vorsehung.
Einzelne Theologen und Theologenschulen sind bereit, in diesen



F'. Buri, Gott und seine Schipfung 275

Punkten den natiirlichen Erkenntnisfdhigkeiten des Menschen — der
Vernunft, der Sinneserfahrung, dem Erleben - eine nicht unbe-
deutende Rolle beizumessen. Fiir die Erldsungs- und Vollendungs-
lehre dagegen pflegen die meisten sich vorwiegend auf die iiber-
natiirliche Offenbarung zu berufen, wie sie fiir den Glauben — wenig-
stens nach evangelischem Verstdndnis — in der Heiligen Schrift ent-
halten ist.

Die Anerkennung bzw. Leugnung einer natiirlichen Offenbarung
bewegt sich zwischen den beiden Extremen einer Auflésung der
christlichen Dogmatik in eine allgemein-menschliche Religions-
philosophie und einer radikalen Offenbarungstheologie, die jegliche
natiirliche Theologie als Verrat ablehnen zu miissen meint. In der
Regel jedoch versucht man aus apologetischen Notwendigkeiten,
Vernunft und Offenbarung irgendwie in ein Verhdltnis des Voraus-
gehens und Nachfolgens des einen oder des andern Teils zu bringen.

Zu diesem Formalproblem kommt nun aber noch eine materiale
Grundproblematik, die aller christlichen Theologie wesensmifBig
anhaftet — ganz gleich, wie sie sich in der Erkenntnisfrage entschei-
det. Diese inhaltliche Schwierigkeit besteht in der Spannung, die in
irgendeinem MaBe sich in allen Féllen zwischen der Schopfungs-
und Vorsehungslehre einerseits und der Erlosungs- und Vollendungs-
lehre anderseits bemerkbar macht. Die Spannung zwischen diesen
beiden Lehrkreisen bricht auf an der Frage nach der Tragweite und
den Folgen des Siindenfalls und sie wirkt sich aus in der Einschét-
zung der Bedeutung des christologischen Heilswerkes, in der Beur-
teilung des Zusammenwirkens von Natur und Gnade sowie in der
Sicht des Verhéltnisses von alter und neuer Schopfung.

Auf der einen Seite — der reformatorischen — betont man um der
Bedeutung des Heilswerkes Christi und der gottlichen Gnade willen
die durch den Siindenfall bewirkte Zerstérung der Schopfung. Es
geschieht dies hier gelegentlich in einer Art und Weise, daf} dariiber
fraglich wird, ob man iiberhaupt noch von Schopfung und Vor-
sehung reden kann. Die Gnade kann derart betont werden, daB sie
den natiirlichen Menschen zur Untétigkeit zu verurteilen droht und
kein Zusammenahng zwischen gegenwirtiger und kiinftiger Welt
mehr zu bestehen scheint. Auf der anderen Seite dagegen — der
katholischen und neuprotestantischen — ist man bestrebt, die Sché-
den des Siindenfalls einzuschrinken. Es geschieht das um der An-
erkennung von Schipfungsordnungen und einer sogenannten Er-



276 F. Buri, Gott und seine Schépfung

haltungsgnade willen, um den Menschen nicht zum Objekt eines
Gnadenmechanismus werden zu lassen und um an einerVollendung der
bestehenden Welt festhalten zu kénnen. Aber man setzt dadurch die
Notwendigkeit der Erlosung durch Christus und das Angewiesen-
sein des Menschen auf Gottes Gnade aufs Spiel.

Angesichts dieser zwiefachen Problematik des Weltverstdndnisses
des christlichen Glaubens, mit der es jeder, der es durchdenkt, zu
tun bekommt, und die sich denn oft auch katastrophal ausgewirkt
hat, ist es begreiflich, dafl man sich je und je von dieser christlichen
Sicht entschieden abgewandt hat, um auf anderem Boden zu einer
Weltanschauung zu gelangen, die nicht an den offensichtlichen
Fragwiirdigkeiten jener Systeme des christlichen Glaubens leiden
sollte. Wir denken dabei insbesondere an die verschiedenen Aus-
pragungen einer sogenannten wissenschaftlich-philosophischen Welt-
anschauung, wie sie in der Neuzeit dem iiberlieferten Christentum
gegeniiber aufgetreten sind. Durch die Denkmethoden und For-
schungsresultate der neuzeitlichen Wissenschaft und Philosophie ist
die Problematik der christlichen Theologie besonders deutlich ge-
worden — in diesem Kampf der Wissenschaft und Philosophie mit
dem christlichen Glauben aber auch deren eigene nicht weniger
grofle Fragwiirdigkeit.

3. Wenn es Wissenschaft und Philosophie auch gelingt, die Frag-
wiirdigkeit der Offenbarungsgrundlage der christlichen Dogmatik
und ihres Vernunftgebrauchs aufzudecken, so erweisen sich doch die
Voraussetzungen dieser wissenschaftlichen Kritik und erst recht
ihre angeblich philosophischen Weltanschauungssysteme als nicht
weniger problematisch als der von ihnen als Aberglaube kritisierte
christliche Glaube.

Wohl ist es moglich, den mythologischen Charakter des biblischen
Weltbildes und die historische Bedingtheit des christlichen Offen-
barungsanspruchs wissenschaftlich aufzudecken. Aber schon wenn
Wissenschaft meint, auf solche Weise diese Erscheinungen in ihrem
Wesen erfallt und erledigt zu haben, macht sie sich damit einer un-
wissenschaftlichen Verabsolutierung ihrer Erkenntnisprinzipien
schuldig, weil sie dabei iibersieht, daB diese je nur fiir einen be-
schrinkten Bereich giiltig sind. Erst recht aber wird solche Wissen-
schaft zu einem Wissenschaftsaberglauben, wenn sie es unternimmyt,
ihre Prinzipien zu einer wissenschaftlich-philosophischen Weltan-
schauung auszubauen, die meint, gegeniiber einem Glauben, der



F. Burt, Gott und seine Schipfung 277

sich auf Offenbarung beruft, mit dem Anspruch allgemeiner Beweis-
barkeit und Wahrheit auftreten zu kénnen. Die Vielfalt und Gegen-
siatzlichkeiten der Weltanschauungssysteme, die sich auf diese
Weise ergeben, widerlegen deren angebliche Voraussetzungslosig-
keit und sind ein Zeichen ihres heimlich theologischen, d. h. glau-
bensmiéfligen Charakters.

Zu dieser formalen kommt auch hier eine materiale Problematik.
Fiir Wissenschaft ist die biblische Urgeschichte und die christliche
Heilsgeschichte Mythologie. Philosophisch ist der Schopfungs-
gedanke eine Denkunmdéglichkeit. So hat z. B. Fichte erklirt, daB
die Schopfung sich «gar nicht ordentlich denken lasse». Wunder ist
fir den Philosophen, dall — wie Schelling gesagt hat — iiberhaupt et-
was und nicht nichts ist. Spekuliert der Philosoph an diesem
Punkte weiter, so gelangt er zu einem Pantheismus oder Panentheis-
mus oder zu einer Lehre von einem werdenden Gott, einer Theo-
gonie, wie eine solche u. a. auch von Schelling entworfen worden ist.

Die Wissenschaft erkennt ganz andere Gesetze und Zusammen-
hinge in Natur und Geschichte, als die christlichen Lehren von der
Conservatio und dem Concursus mit ihrem wunderhaften Eingreifen
Gottes in den Geschehensverlauf es wahrhaben wollen. Eine ideali-
stische Betrachtung, die das Wesentliche im Geistigen sieht, kann
hier zu einem Theismus gelangen, wiahrend der Materialismus den
Atheismus predigt — wenn dies nicht um der Freiheit des Menschen
willen auch schon auf idealistischem Boden geschieht (so wiederum
bei Fichte oder in neuerer Zeit bei Nicolai Hartmann). Ebenso gibt
es als Ersatz fiir die christliche Gubernatio der Welt durch Gott un-
endliche einander widersprechende Geschichtsphilosophien und
Theodizeeversuche. Diese schlagen jedoch in Relativismus und
Nihilismus um, wenn die Vermessenheit der Ikarusfliige ihres Geistes
an den Tag kommt.

So erweist sich die formale und materiale Problematik auf dem
Triimmerfeld der wissenschaftlich-philosophischen Weltanschau-
ungen als nicht geringer als auf demjenigen des Weltverstindnisses
des iiberlieferten christlichen Glaubens. Wissenschaftliches und phi-
losophisches Denken vermag wohl die Fragwiirdigkeit des iiber-
lieferten christlichen Weltverstindnisses ans Licht zu bringen. Das
Innewerden dieser Problematik des als Dogma Uberlieferten bildete
denn auch einen wesentlichen Anstofl zur Entstehung und Entwick-
lung dieses neuzeitlichen Denkens. Aber wenn es sich als Gegenpol



278 F. Buri, Gott und seine Schipfung

konstituiert und - seiner Absicht und seinem Anspruch gemial — ein
Aquivalent fiir das In-Frage-gestellte bieten will, so macht es sich
des gleichen Dogmatismus schuldig wie der von ihm abgelehnte
Glaube.

II.

1. Das Wesen dieses Dogmatismus besteht darin, dafl — auf was
immer fiir Grundlagen — Aussagen gemacht werden iiber den Men-
schen, liber die Welt und iiber Gott, die objektiv gelten sollen. Als
Dogmatismus, d. h. als Aussagen, die ihre UnsachgemiBheit mit
einem zu Unrecht erhobenen Anspruch zu verdecken suchen, sind
theologische Lehrstiicke und wissenschaftlich-philosophische Welt-
anschauungen zu beurteilen, insofern in ihnen tber Groflen, die
ihrem Wesen nach nicht objektivierbar sind, Aussagen gemacht
werden, die mit dem Anspruch auf — natiirlich oder iibernatiirlich
begriindete — allgemein giiltige Objektivitdt auftreten. Wo das ge-
schieht, wird Wissenschaft unwissenschaftlich, Philosophie unwahr,
Glaube aberglidubisch.

Weder der Mensch noch die Welt noch Gott kénnen als Ganzes
und in ihrem Wesen vergegenstindlicht werden. Wohl lassen sich
iiber den Menschen und die Welt unter einzelnen Aspekten allge-
mein nachpriifbare Aussagen machen — aber nie iiber das Wesen des
Menschen und die Welt als Ganzes. Das Wesen des Menschen besteht
darin, daf} er durch die Art und Weise, wie er sich versteht, immer
erst noch dariiber entscheidet, was er ist. In diesem Sich-selber-
verstehen kann er sich nicht zuschauen. In seinem Selbst ist er
weder fiir andere noch fiir sich selber objektivierbar. Desgleichen
kann auch die Welt nie als Ganzes, sondern nur in einzelnen Teilen
zum Gegenstand unseres Wissens werden. Der Horizont des Welt-
Ganzen, in dem wir uns je schon vorfinden, weicht vor unserem Zu-
griff stindig zuriick. Entweder verabsolutieren wir einen Teilaspekt
oder unser Weltbegriff wird leer. Beschrinken wir uns nicht auf
unsere Weltaspekte, so fallen wir entweder Téduschungen anheim,
oder es tut sich vor uns das Nichts auf. Dieses Nichts konnte fiir
unser Wissen die Offenbarung Gottes sein — aber dann lift sich dar-
iiber eben keine Aussage machen, nicht einmal, daB es sich darin um
die Offenbarung Gottes handle. Dem Innewerden des Nichts auf
dem Grunde aller Dinge entspricht nur Schweigen und Schaudern -



F. Burzi, Gott und seine Schipfung 279

wie Pascal gesagt hat: «Das unendliche Schweigen dieser Raume
macht mich schaudern.»

In ganz anderer Weise kiindet sich das Geheimnis des Seins da,
wo ich mir meines Selbstseins in der Unbedingtheit der Ubernahme
meiner geschichtlichen Situation als eines verantwortlichen Person-
seins innewerde. Hier spricht der Seinsgrund zu mir und kann mir
aufgehen, was Schopfung ist.

Diesen Vollzug eines Selbstverstindnisses in der Bezogenheit auf
den Grund meines und der Welt Daseins, der sich in solchem Selbst-
verstdndnis als die Transzendenz alles Selbst- und Weltseins offen-
bart, bezeichnen wir als Glauben.

Die Aussagen dieses Glaubens sind wohl auch gegenstindlicher
Natur — wie alles, was zum BewuBtsein kommt. Ohne gegenstind-
liches Denken ist auch dieses Selbstverstandnis nicht zu vollziehen.
Aber es ist eine Gegenstindlichkeit anderer Art als die des Wissens
und der angeblichen Offenbarungstheologie. Es ist eine verschwin-
dende, winkende, anrufende Gegenstindlichkeit, die nur im Wagnis
des Einsatzes des ganzen Selbst deutbar wird und kraft solchen
Wagnisses auch ihre Deutekraft fiir andere empfangt.

2. Wie es zu allen Zeiten in wahrer Philosophie und echter Theo-
logie solchen Glauben gegeben hat — und heute desgleichen fiir ihrer
Grenzen bewulite Wissenschaft —, so ist er auch stets Entstellungen
und Verkehrungen anheimgefallen.

In der Gegenwart ist es vor allem Karl Jaspers der die philosophia perennis
als eine Denkbewegung eines philosophischen Glaubens versteht, die sich
aus der Gegenstindlichkeit wissenschaftlichen Denkens erhebt und im Inne-
werden des Selbstseins auf Transzendenz ausgerichtet ist. Im Subjekt-Objekt-
Schema gegenstdndlichen Denkens — es festhaltend und es zugleich trans-
zendierend — kann nach Jaspers in der Form von Chiffern fiir Existenz die
Sprache der Transzendenz, wie sie in Mythologie und Religion, Philosophie
und Theologie eh und je zum Ausdruck gekomimen ist, als Anruf zum Selbst-
sein vernehmbar werden.

Bei seinem «Beschwéren der Transzendenz» spielt fiir Jaspers die Offen-
barungstheologie sowohl die Rolle eines Gegners als auch eines Verbiindeten.
Er lehnt die Offenbarungstheologie ab, weil er in ihr falsche Objektivierungen
des Nichtobjektivierbaren sieht. Gleichzeitig ist er von ihr betroffen, weil er
in ihr wie in religioser Mythologie und philosophischer Spekulation die Sub-
stanz findet, deren er zu seinem alles «in die Schwebe bringenden» Philoso-
phieren bedarf.

Angesichts dieser Stellung zur Offenbarungstheologie erhebt sich aller-
dings die Frage, ob bei Jaspers dieses Schweben nicht zu einem Selbstzweck



280 F. Burt, Gott und seine Schopfung

wird und sich bei ihm nur auf Kosten der Substanzhaltigkeit — um die es
ihm doch gerade geht — vollzichen und aufrechterhalten 1483t.

Im Vergleich zu dieser von Jaspers selber zugegebenen Schwiche seines
Philosophierens mufl Karl Barth als ein machtvoller mythologischer Dichter
erscheinen, auf dessen Theologie allerdings pallt, was Jaspers in seinem
neuesten Werk «Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung» als
«diabolische Methode» beschreibt: «dem Menschen seine Grenzen zu zeigen,
dadurch, daB3 man ihn intellektuell verwirrt, in den bodenlosen Skeptizismus
und die Verzweiflung am Wissenkénnen fithrt, um dann als Rettung anzu-
bieten etwas Absolutes, Hinzunehmendes, Unbegriindetes, dem zu gehorchen,
das aber nicht zu befragen ist».

Beiden gegeniiber mutet Bultmanns und Gogartens Entmythologisierungs-
programm ausgesprochen schwach an — zumal darin ein — im Gegensatz zu
ihrem Programm — nichtentmythologisierter Rest einer miBverstandenen
paulinischen Rechtfertigungslehre wirksam ist. Aber im Recht ist diese
hermeneutische Theologie, wenn sie ihren Gegnern, die ihr Auflésung der
Objektivitdt der Heilsgeschichte in Subjektivismus zum Vorwurf machen,
entgegenhdlt, da3 sie sich gerade mit diesem Vorwurf dem Subjekt-Objekt-
Schema ausliefern, weil es Objekte nur fur ein Subjekt gibt.

Das namliche ist zu sagen gegeniiber dem von Heidegger seit seiner
«Kehre» geforderten Seinsdenken, von dem er behauptet, dal es als ein
Seinsgeschehen allem sekundidren BewulBtseinsdenken im Subjekt-Objekt-
Schema voraufgehe. Das Denken in diesem Schema stelle jenem eigentlichen
Denken gegeniiber nur eine Zerfallserscheinung dar. Aber weder Heidegger
noch seine Junger werden sich iiber die Tatsache hinwegtéduschen kénnen,
daB sie von diesem Seinsgeschehen — wenn sie verstédndlich davon reden —
gerade als einem Objekt, das fiir ein Subjekt da ist, reden, und dall also
nicht das Sein, sondern sie selber das Subjekt dieses Redens sind. So verhilt
es sich auch mit dem Reden vom Worte Gottes, das stets ein menschliches
Reden ist. Gottes Wort in Menschenmund ist immer Menschenwort.

Auch der Symbolbegriff Paul T'illichs, der Aussage und Ausgesagtes als
«Seinsmichtigkeit» in eins fassen mdchte, hilft hier nicht weiter, sondern
verschleiert nur den Sachverhalt, den Jaspers mit seinem Chifferndenken
meint.

Auf seine Weise hat lingst vor den angefiihrten Denkern Albert Schweitzer
dieses Problem des Verhiltnisses von Selbst- und Weltverstdndnis in Philo-
sophie und Theologie zu 16sen versucht. Er tat dies durch die Unterscheidung
von ethischer Lebensanschauung, die sich ihm aus dem denkend gewordenen
Willen zum Leben ergibt, und Weltanschauung als einem untauglichen Ver-
such, die Verwirklichung des ethischen Ziels der Lebensanschauung durch
weltanschauliche Konstruktionen sicher zu stellen. Dem weltanschaulichen
Agnostizismus seiner Kulturethik entsprechend hat er auch die eschatolo-
gische Verkiindigung Jesu als Ausdruck eines Willens zu absoluter Lebens-
und Weltvollendung gedeutet und die Ubersetzung der urchristlichen Reichs-
gotteserwartung in eine von deren hinfélliger weltanschaulicher Form be-
freite Kulturethik der Ehrfurcht vor dem Leben gefordert.

Die Verwirklichung, die Schweitzer dieser theoretischen Problemlésung



F. Buri, Gott und seine Schipfung 281

in seinem praktischen Lebenswerk gegeben hat, kann uns aber nicht daran
hindern, festzustellen, dall er einerseits — entgegen seiner Absicht — seine
ethische Lebensanschauung doch zu einer angeblich beweisbaren Welt-
anschauung ausgebaut hat, und daf} er anderseits auf dieser Grundlage dem
Wesen der neutestamentlichen Botschaft von dem entscheidenden Heils-
handeln Gottes in Christus nicht hat gerecht werden kénnen. So gewif
Schweitzer aller Heilsgeschichtstheologie gegeniiber im Recht ist, wenn er
deren Konstruktionen als verfehlte Versuche eines Nicht-wahrhaben-wollens
der ausgebliebenen Parusie erkennen 148t, so gewil ist der Jesus, von dessen
Autoritdt er am Schlul seiner «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung»
spricht und dessen Ruf ihn einst nach Lambarene gefithrt hat, ein anderer
als der enteschatologisierte Jesus. Wer deshalb heute meint, den «protestan-
tischen Weg des Glaubens» aus der Sicht der Enteschatologisierung heraus
rekonstruieren und fiir die Zukunft als maBgebend beweisen zu kénnen, der
hat weder die eigentliche Bedeutung des Phénomens Albert Schweitzer ver-
standen noch vermag er in bezug auf das Erbe des christlichen Glaubens
etwas anderes als «Totengraberdienste» zu leisten.

3. Ein Weltverstandnis des christlichen Glaubens, das der
Christlichkeit entsprechen kénnte, wie wir sie in der menschlichen
Grofle eines Albert Schweitzer verkorpert sehen, scheint uns nur
moglich zu sein, wenn wir dieses Weltverstindnis in einem im Sinne
von Jaspers verstandenen Selbstverstindnis begriindet sein lassen.
Dieses Selbst- und Weltverstdndnis miiite dann aber — im Unter-
schied zu dem Jaspersschen — sich entscheidend durch die christliche
Heilsbotschaft bestimmen lassen. Nur dadurch vermé&chte es — noch
einmal im Unterschied zum Jaspersschen «Schweben» — zu echter
Geschichtlichkeit zu gelangen. Gerade durch ihre formale Art ist
Jaspers’ Philosophie geeignet, der christlichen Dogmatik die er-
kenntnisméfBige Grundlage zu geben, auf der nicht nur ein Gesprach
mit Wissenschaft und Philosophie moéglich ist, sondern auch die
christliche Heilsbotschaft ohne Entmythologisierung, aber auch
ohne zum Gegenstand eines Aberglaubens zu werden, verstanden
und zur Geltung gebracht werden kann.

Als Aussage, die aus dem Vollzug eines glaubigen Selbstverstdnd-
nisses hervorgegangen ist und deren Inhalt je von neuem fiir ein
daraufhin sich vollziehendes derartiges Selbstverstindnis Wirklich-
keit werden will, besagt das christliche Kerygma folgendes: Erstens:
Der Mensch ist von Gott in seinem Sohn zu seinem Ebenbild, d. h.
zu verantwortlichem Personsein geschaffen. Zweitens: Dieses gott-
ebenbildliche Personsein ist durch die Siinde, d. h. durch das Wie-
Gott-sein-wollen verkehrt, wie es sich in jeder fiir den Vollzug des



282 F. Buri, Gott und seine Schépfung

Selbstverstandnisses unerlidlichen Vergenstédndlichung dieser gott-
lichen Bestimmung ereignet. Drittens: Wo es dem Menschen mog-
lich wird, sich trotz dieses in der Erbsiinde gemeinten tragischen
Verhédngnisses und der daraus erwachsenden einzelnen Siinden als
verantwortliches Personsein zu verwirklichen, ereignet sich in ihm
das, was in der christlichen Lehre als das dreifache Heilswerk Christi
als des Propheten, Hohenpriesters und Konigs zusammengefaf3t
wird: das Innewerden der mich persénlich angehenden Verkiindi-
gung als Wahrheit des Wortes Gottes — das ist der Sinn des prophe-
tischen Heilswerkes Christi —, die Versohnung des Siinders mit Gott
im Sich-annehmen-kénnen als Siinder und in der Moglichkeit der
Sithne von Schuld - darin vollzieht sich sein hohepriesterliches
Heilswerk — und die Verwirklichung eines neuen Seins unter der
Herrschaft Christi als Auswirkung dieses Selbstverstdndnisses des
christlichen Glaubens — das ist sein konigliches Heilswerk.

Die Darstellung dieses dreifachen Heilswerkes Christi und seiner
Aneignung im Glauben ist Sache der christlichen Erldsungslehre,
der Soteriologie, die als solche zugleich Anthropologie ist, wie denn
auch die theologische Lehre vom Menschen nicht ohne die Soterio-
logie, sondern nur in eins mit ihr mdglich ist.

In diesem Selbstverstindnis des christlichen Glaubens, insbeson-
dere in dessen Aussagen iiber das konigliche Heilswerk Christi, ist
nun aber auch ein Weltverstindnis enthalten, das im Unterschied
gsowohl zu sogenannten wissenschaftlich-philosophischen Weltan-
schauungen als auch zu den Schopfungs- und Vorsehungslehren
sogenannter natiirlicher oder sogenannter Offenbarungstheologien

sich als Wahrheit eines gldubigen Selbstverstindnisses ausweisen
1a6t.

IIT.

1. Aus dem im Glauben angeeigneten christlichen Kerygma von
der Weltherrschaft Christi, dem regnum potentiae Christi, ergibt sich
ein Verstindnis der Welt als fortdauernder Schopfung Gottes, das
sich ebenso von dem staunenden Verstummen vor dem Geheimnis
des Seins in einer theologia naturalis negativa unterscheidet, wie
von einem pantheistischen Zusammenfallen von Gott und Welt, wie
von einer Schopfungs- und Wundergeschichte, die einem natur-
wissenschaftlichen Denken als bloBes mythologisches Weltbild er-
scheinen muf.



F. Buri, Gott und seine Schépfung 283

Es bleibt den Naturwissenschaften vorbehalten, auf Grund ihrer
Forschung Hypothesen aufzustellen iiber frithere Gestalten der
Welt und iiber die in der Entwicklungsgeschichte der Welt herr-
schenden Gesetze. Auf dem Wege fortschreitender wissenschaftlicher
Welterkenntnis ist es moglich, frithere Weltbilder als iiberholt zu
erweisen, sie zu korrigieren und durch neue zu ersetzen. Aber ohne
in ein wissenschaftlich nicht tragbares Spekulieren hineinzugeraten,
wird die Naturwissenschaft in keiner ihrer Ausformungen zu be-
weisbaren Aussagen iiber einen Anfang der Welt und iiber die letzten
Zusammenhange des Weltgeschehens gelangen. Wissenschaft hat es
stets mit Grofen in Raum und Zeit zu tun und sie wiirde ihre Zu-
stindigkeit iiberschreiten, sowohl wenn sie von einer Ewigkeit als
auch wenn sie von einer Setzung von Raum und Zeit sprechen
wiirde. Die Aporien, in die das Denken bei solchen Unterfangen ge-
riat, sind Aussagen einer legitimen natiirlichen Theologie, die stau-
nend und schaudernd vor dem Nichts verstummt, wie Kant in der
«Kritik der reinen Vernunft» gesagt hat: « Hier sinkt alles unter uns.»

Aber weder jene Naturwissenschaft noch eine derartige Philosophie
entsprechen dem Weltverstindnis, das sich fiir den Glauben in sei-
ner Aneignung der Botschaft von der entscheidenden Heilstat Got-
tes in Christus im Vollzug seines auf diese Botschaft bezogenen
Selbstverstidndnisses ergibt. Im Innewerden seines verantwortlichen
Personseins als eines in der befreienden Ubernahme seiner Schuld
mit Gott versohnten Siinders geht dem Glaubenden auf, was creatio
ex nihilo, das Wunder der Schépfung aus dem Nichts ist. Versucht
er, sich sein Selbstverstindnis begrifflich klar zu machen, so gelangt
er vor das Nichts des Geheimnisses des Seins. Aber da der Glaubige
an dieser Grenze seines Erkennens nicht blof als ein gegenstindlich
Erkennender seinem Selbstsein gegeniibersteht, sondern dieses
Selbstsein selber ist und sich dessen als eines unerfindlichen Ge-
schenktseins inne wird, hat er es nicht bloB mit einem schopferi-
schen Nichts zu tun, sondern mit der ihn zur Verantwortung rufen-
den Stimme des sich ihm in Christus offenbarenden Schopfers. In
diesem Vollzug seines begnadeten Selbstverstdndnisses erfahrt er,
was Schopfung ist. Die Personifizierung des Schopfungsgrundes als
des Schopfers entspricht dem personalen Charakter des Selbstver-
stdndnisses des Glaubens. Die Verwendung nichtpersonaler Kate-
gorien zur Bezeichnung dieses Geheimnisses des Bestimmtseins zum
Personsein wire nicht sachentsprechend. Der Glaube kann zur Aus-



284 F. Burt, Gott und seine Schipfung

sage tiber sein Wesen gar nicht andere Formen verwenden als solche,
die von der Wissenschaft als Mythologie und Spekulation beurteilt
werden miissen.

Die sowohl formal als auch inhaltlich sachgeméf3e Ausdrucksweise
fiir den Gnadencharakter des Selbstseins ist das christologische Be-
kenntnis des Schopferglaubens im Kolosserbrief: « Er (Christus) ist
das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen
Schopfung, denn in ihm ist alles, was in den Himmeln und auf Erden
ist, erschaffen worden, das Sichtbare und das Unsichtbare, seien es
Throne oder Hoheiten oder Gestalten oder Machte. Alles ist durch
ihn und auf ihn hin erschaffen; und er ist vor allem, und alles hat in
ihm seinen Bestand» (Kol. 1, 15-17).

In diesem solennen Christusbekenntnis ist nicht nur das ausge-
sprochen, was die christliche Theologie von jeher unter Berufung auf
Gen. 1 als creatio prima bzw. als creatio ex nihilo gemeint hat — aber
jetzt nicht als fragwiirdiges Mythologisieren iiber eine Erschaffung
der Materie und die hernach erfolgende Gestaltung der Materie in
der creatio secunda, sondern als Aussage des Selbstverstindnisses
des auf die Botschaft von der Weltherrschaft Christi ausgerichteten
Glaubens. Fir solchen Glauben ist die creatio prima ex nihilo zu-
gleich die creatio continua: die wihrende Schopfung und Erhaltung
alles Seins durch Gott in seinem Sohn, durch die Raum und Zeit
zum Bereich seiner Herrschaft bestimmt sind.

Es ist klar, daf hier jede pantheistische Identifizierung von Gott
und Welt ausgeschlossen ist, denn das wiirde nicht nur der Fleisch-
werdung Gottes in Christus — was etwas anderes als Weltwerdung
Gottes ist — widersprechen, sondern dadurch wiirde auch das
menschliche Personsein in Frage gestellt, fiir das die Welt den
Bereich der Konigsherrschaft Christi darstellt. Wohl aber ist zu
sagen, dall die Menschwerdung Gottes nicht auf eine historische
Gestalt eingeschrinkt ist, sondern in jenem Einen den Anfang einer
neuen Schépfung darstellt, von deren Geschichte der christliche
Glaube als der Geschichte des Bundes Gottes mit seiner Schopfung
spricht und um deren Vollendung willen Gott seine Schopfung
erhilt.

2. Fiir den christlichen Glauben ist die Geschichte der Welt vor
allem die Geschichte des Menschen, weil es in der biblischen Heils-
geschichte — trotz ihres kosmischen Ausmafles — um das Heil des
Menschen geht und diese Heilsgeschichte uns in Form einer Bot-



F. Burt, Gott und setne Schépfung 285

schaft tiberliefert ist, die vom Menschen verstanden sein will. Das
darf uns aber weder zur Behauptung einer iibernatiirlichen Ge-
schichte noch zu deren Umgestaltung in eine idealistische — oder
auch materialistische — Geschichtsphilosophie Anlafl geben. Der-
artige Konstruktionen vermégen in ihrer Gegenstédndlichkeit weder
dem Wesen des Personseins noch dessen echter Geschichtlichkeit als
Unbedingtheit inmitten der Relativitéit gerecht zu werden. Auch die
institutionell-soziologischen Auswirkungen und Erscheinungen der
christlichen Verkiindigung diirfen nicht mit der Heilsgeschichte
Gottes verwechselt werden. Gegen eine solche Verkirchlichung des
Heils sprechen schon die Mannigfaltigkeit der christlichen Kirche
in der Geschichte und die darin zutage tretenden Gegensitzlich-
keiten.

Wohl gilt: «extra ecclesia nulla salus». Aber diese Kirche, in der
sich das Heil ereignet, ist in der Zeit keine sichtbare Einheit. Sie
ereignet sich vielmehr je da, wo auf Grund der in Wort und Sakra-
ment verkiindigten und dargestellten christlichen Heilsbotschaft im
einzelnen — und dann immer auch gemeinschaftsbildend - sich das
Selbstverstindnis des Glaubens vollzieht und von ihm aus die Welt
verstanden und gestaltet wird. Heilsgeschichte als das regnum
gratiae Christi ereignet sich, wo das Selbstverstindnis des christ-
lichen Glaubens sich als Formkraft der Geschichte erweist.

In einem solchen Heilsgeschichtsverstdndnis tritt an die Stelle
von Determinismus und Indeterminismus das Geheimnis der Pré-
destination, in dem der Glaubige sich als erwéhlt weil und in der
Geschichte sich als Gottes Partner zu bewahren hat, so daf3 diese zur
Bundesgeschichte Gottes mit seinem Volke wird.

Fiir den Glauben sind Kirche und Welt gleichermaflen einge-
schlossen in den Bund Gottes: jene als Werkzeug, diese als Schau-
platz der gottlichen Bundesgeschichte.

In dem Aufeinander-bezogen-sein von Verkiindigung und Selbst-
verstdandnis des Glaubens ereignet sich der concursus divinus, Gottes
begleitendes Handeln in der Welt. Das Ziel dieses Concursus aber ist
die gubernatio Dei, die Verwirklichung der Weltherrschaft Gottes.

3. Wie vertrdgt sich das Bekenntnis des christlichen Glaubens
zum Weltregiment Gottes mit der Tatsache des Bdsen und des
Ubels, d. h. der Gottes gute Schopfung zerstérenden Michte?
Christlicher Glaube antwortet auf das Problem der Theodizee weder
so, daB} er es agnozistisch als die Kompetenz des Menschen iiber-



286 F. Buri, Gott und seine Schopfung

schreitend abweist, wie es am Schlufl des Hiobbuches geschieht,
noch so, dall er meint, dieses Problem ein fiir allemal theoretisch
und dann auch durch ein entsprechendes Verhalten praktisch 16sen
zu kénnen.

Wenn das Verstummen die einzige Reaktion auf dieses quélende
Problem sein sollte, so ware das nicht nur eine unmenschliche, son-
dern zugleich ungldubige Haltung. Denn einmal sind wir nicht
stumm, sondern zur Sprache erschaffen: gegeniiber dem Bdsen zum
Protest und gegeniiber dem Ubel zur Sehnsucht — und zum andern
ist es die Bibel selber, die uns zu jenem Protest und zu dieser Sehn-
sucht aufruft.

Es gibt in dieser Hinsicht allerdings ein unerldfiliches Verstum-
men: das Verstummen, wenn wir im Begriffe sind, in irgendeiner
objektiv feststellbaren und allgemein beweisbaren Weise eine Lo-
sung des Weltratsels gefunden zu haben. Alle derartigen Versuche
kénnen fiir uns rechtméfBigerweise nur die Rolle von Hinweisen auf
die Hoffnung des Glaubens und von Appellen zu einem dem Glau-
ben entsprechenden Verhalten darstellen.

Allem Gottwidrigen gegeniiber wird Gottes Weltherrschaft fiir
uns Wirklichkeit, wenn wir uns auf die Botschaft von dieser seiner
Weltherrschaft in seinem Sohn hin verstehen, als Geschopf in seiner
Schopfung, die durch Christus eine neue Schopfung werden soll und
an deren Vollendung wir — auch im Leiden - tétigen Anteil haben
sollen. Gottes Regiment heillt fiir den Glauben: In-Anspruch-ge-
nommen-sein durch Rechtfertigung und Heiligung, Teilhabe an der
Durchsetzung von Gottes Willen im Gebet und in der Hoffnung auf
den neuen Schopfungstag, der auf dem Grunde jedes unserer Tage
und auch aller unserer Nichte aufleuchten will, wo wir fiir ihn
bereit sind.

Wie sieht nun die Gotteslehre aus, die sich auf Grund dieses Welt-
verstidndnisses des christlichen Glaubens ergibt ?

1V.

1. An sich wire es auch schon moglich, auf Grund des Selbstver-
stdndnisses des christlichen Glaubens die Gotteslehre zu entfalten.
Aber es wiirde sich dann um das Bild des Erlosergottes handeln, das
nachtriglich noch durch dasjenige des Schopfergottes erginzt wer-
den miilte. Auf Grund des aus dem Selbstverstindnis des christli-



F. Burt, Gott und seine Schépfung 287

chen Glaubens sich ergebenden Weltverstindnisses dagegen sind wir
in der Lage, von Gott als dem Erldser und Schopfer in einem zu
reden. Damit diirfte dann auch endgiiltig der Verdacht der Anthro-
pologisierung der Theologie widerlegt sein, der gegeniiber ciner Be-
griindung der Dogmatik auf das gldubige Selbstverstindnis immer
wieder erhoben zu werden pflegt. Tatsédchlich ist es so, dafl gerade
eine Theologie, die meint, vor und unabhéngig vom Menschen und
der Welt von Gott reden zu konnen, als unglaubwiirdig erscheinen
muBl. Aus unserem Weltverstandnis dagegen ergibt sich die Moglich-
keit einer Interpretation des alten Trinitdtsdogmas als der echten
Aussage iiber den Transzendenzbezug des christlichen Glaubens.

Wihrend die immanente Trinitdtslehre als Spekulation tber in-
nergottliche Relationen eine kiinstliche Losung eines kiinstlichen
Problems darstellt, ergibt sich aus der im Glauben verstandenen
Schopfung und Vorsehung ein in sich zusammenhédngendes dreige-
staltiges Personsein Gottes. Als der Schopfer und Erhalter ist Gott
der Vater. Im Sohn ist er der Bundesgott. Der vom Vater und Sohn
ausgehende heilige Geist ist das Prinzip der Weltregierung Gottes
durch seinen Sohn.

Die so verstandene géttliche Dreieinigkeit bildet aber auch den
Gegenpol zu dem Pantheismus, Theismus und Atheismus bzw. Nihi-
lismus, in deren philosophischen Unhaltbarkeiten, Unzulinglich-
keiten und Widerspriichlichkeiten alles von der christlichen Heils-
botschaft absehende Selbst- und Weltverstdndnis notwendig endi-
gen mul}. In der Aussage «Gott, der Vater» bleibt die Transzendenz
gewahrt, ohne daf} dariiber die Welt zu einer Welt ohne Gott wiirde.
In der Bundesgeschichte, die in der Menschwerdung des Sohnes
Gottes griindet, fordern gottliches und menschliches Personsein ein-
ander gegenseitig. Der heilige Geist schliefilich ist die heiligende
Kraft dieses personlichen Gottes in unserem personenhaften Da-
sein aus dem heraus wir das zu bekennen verméigen, was die alte
Theologie als «die Vollkommenheiten Gottes» gelehrt hat.

2. Der Gott des christlichen Glaubens ist kein eigenschaftsloses
Wesen, das als das hochste Sein fiir den Menschen zugleich wie ein
Nichts wére. Er ist ein Gott, iiber dessen Wesen sich bestimmte Aus-
sagen machen lassen — namlich aus der Art und Weise, wie er sich
uns in unserem Selbst- und Weltverstindnis offenbart.

Solche Gotteserkenntnis ist nun freilich etwas anderes als die soge-
nannten Beweise fiir das Dasein Gottes und die Ableitung seiner



288 F. Buri, Gott und seine Schépfung

Eigenschaften auf den berithmten «drei Wegen», den tres viae eines
SchlieBens von dem Wesen des Endlichen auf dasjenige des Unend-
lichen sowie eines Uberhhens bzw. Negierens aller Eigenschaften
des Endlichen, um auf diese Weise zu einer Beschreibung des Un-
endlichen zu gelangen. Ein bewiesener Gott ist kein Gott, und ein
abgeleitetes oder erschlossenes Unendliches ist immer noch ein End-
liches. Die Vernunft gelangt stets nur an ihre Grenze, aber mit jedem
Uberschreiten derselben wird sie zur Unvernunft und verfillt dem
Nichts oder ihren eigenen triigerischen Gebilden. Das ist das Schick-
sal aller natiirlicher Theologie.

Anders dagegen liegen die Dinge, wenn das Denken es nicht blof3
mit seinen Gegenstdnden zu tun hat, sondern mit den gegenstind-
lichen Aussagen des Selbst- und Weltverstidndnisses des Glaubens.
Hier handelt es sich nicht — wie in allen sogenannten Gottesbeweisen
—um das unmégliche Unterfangen eines Uberganges aus dem Gegen-
stdndlichen ins Ungegensténdliche oder um eine Ableitung des Un-
gegenstindlichen aus dem Gegenstindlichen. Im Vollzug seines
Selbstverstindnisses hat der Glaube es mit dem Nichtobjektivier-
baren der Transzendenzbezogenheit des Selbst und seiner Welt zu
tun. Fiir das Personsein, das — um alles bisher Ausgefiihrte nochmals
zusammenzufassen — sich in der Ausrichtung auf die Botschaft von
der Heilstat Gottes in Christus hin vollzieht, ist Erlésung und darin
Schopfung und Vorsehung Wirklichkeit. Die Aussagen dieses Selbst-
und Weltverstindnisses bilden die Gegenstdndlichkeit des christ-
lichen Glaubensdenkens. In diesem Glaubensdenken werden jene
Aussagen des christlichen Weltverstindnisses zusammengefal3t in
der Lehre vom dreieinigen Gott. Auf dieser Glaubensgrundlage ent-
faltet das theologische Denken seine Aussagen tiber die Wesensvoll-
kommenheiten und die Seinsqualititen Gottes.

3. Auf diese Weise bekommen jene drei Wege der Wesensbestim-
mung Gottes (via causalitatis, eminentiae et negationis) sowie die
iiblichen Gottesbeweise (ontologischer, kosmologischer und physiko-
theologischer) nunmehr ihren legitimen Platz.

Fiir solches Denken ergeben sich als Wesensvollkommenheiten
Gottes (attributa immanentia):

a) Via causalitatis die Unbedingtheit des dreieinigen Gottes (in-
dependentia als aseitas, unitas und actus purus) im Gegensatz zu
allem naturhaften Pantheismus;

b) seine via eminentiae iiber allen idealistischen Theismus hinaus-



F. Buri, Gott und seine Schopfung 289

fiihrende Unendlichkeit (infinitas als immutabilitas, aeternitas und
omniapraesentia);

c¢) via negationis seine durch keinen Atheismus und Nihilismus
angreifbare Einfachheit (simplicitas als spiritualitas, incomprehen-
sibilitas und invisibilitas).

Desgleichen folgen aus dem schopferisch-erhaltenden, begleiten-
den und regierenden Handeln des dreieinigen Gottes dessen Seins-
qualititen (attributa transeuntia) wiederum der Reihe nach - in
Uberwindung des Pantheismus, idealistischen Theismus und athei-
stischen Nihilismus —

a) die Lebendigkeit des Schopfers, seine Allmacht in Christus,
seine Allwissenheit im heiligen Geist (ontologischer Gottesbeweis);

b) Gott in seiner Liebe, Gerechtigkeit und Treue (kosmologischer
Gottesbeweis);

c) die Weisheit, Heiligkeit und Herrlichkeit Gottes (physiko-
theologischer Gottesbeweis).

Zu diesem aus der Geschichte der Dogmatik in verschiedenen Aus-
fithrungen bekannten Schema sei nur bemerkt, dall darin - im
Unterschied zu der iiblichen Verwendung der attributa immanentia
als Seinsqualititen und der attributa transeuntia als Wesens-
beschreibungen Gottes — die Gott allein zukommenden Eigenschaf-
ten zu dessen Wesensbeschreibung verwendet werden, wihrend das
Sein Gottes durch diejenigen Eigenschaften gekennzeichnet wird,
durch die er — aus seinem Wesen herausgehend - sich mit seiner
Schopfung verbindet. Damit ist ausgesagt, dall Gottes Sein nicht in
einem An-sich-sein besteht, sondern in seinem Handeln. In seinem
Wesen ist er als der Erloser, Schopfer und Erhalter von allem ge-
schaffenen Sein verschieden. Sein Dasein dagegen wird uns dadurch
offenbar, daf} er aus seinem Wesen heraus mit uns im Selbstver-
stdndnis des Glaubens handelt. Gott ist letztlich kein Objekt, son-
dern alle gegensténdlichen Aussagen, die wir iiber ihn machen, ha-
ben es nur dann mit Gott zu tun, wenn sie aus dem Innewerden der
Ungegenstéindlichkeit auf jenen Bereich der wahren Heilsgeschichte
hinweisen, die sich im Selbstverstindnis des Glaubens an das Heil
in Christus ereignet, von dem aus allein uns ein Verstindnis der Welt
als Schopfung und ihrer Geschichte als Vorsehung und von hier aus
dann auch eine haltbare christliche Gotteslehre — den listigen An-
ldufen aller Widersacher zum Trotz — méglich und geboten ist.

Fritz Burt, Basel

19



	Gott und seine Schöpfung für das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

