
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 4

Artikel: Gott und seine Schöpfung für das Selbstverständnis des christlichen
Glaubens

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott und seine Schöpfung
für das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

Noch nicht zum Abschluß gebrachten Dogmatiken gegenüber
pflegt sich die Frage zu erheben, wie sich auf Grund des bereits
Ausgeführten nun ihr weiterer Gedankengang gestalten werde. So fragt
man, nachdem von der «Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen

Glaubens» die Prolegomena sowie die Anthropologie und
Soteriologie erschienen sind1, wie wohl deren Gottes-, Schöpfungsund

Vorsehungslehre aussehen möchte. Über diese nächste
Wegstrecke der hier in Frage stehenden Dogmatik soll im folgenden kurz
Auskunft gegeben werden, indem in Auseinandersetzung mit der
dogmatischen Tradition und ihren wissenschaftlich-philosophischen
Gegenspielern gezeigt wird, wie diese Lehrstücke heute in christlicher

Dogmatik überhaupt anzupacken sind.

I.

1. Für den überlieferten christlichen Glauben ist die Welt Gottes
Schöpfung, und zwar so, daß Gott die Welt nicht nur einmal, am
Anfang erschaffen hat. Gottes schöpferische Tätigkeit dauert
vielmehr auch nach der Weltschöpfung weiter als creatio continua, in
der alles nach seiner gnädigen Vorsehung geschieht. Kraft dieser
Providenz erhält Gott seine Schöpfung, hegleitet er mitwirkend
alles, was geschieht, und lenkt es nach seinen Zwecken zu dem von
ihm der Welt gesetzten Endziel. In diesem Sinne spricht die
Dogmatik von Gottes erhaltendem, begleitendem und regierendem
schöpferischen Handeln (conservatio, concursus, gubernatio).

Diese Aussagen des christlichen Vorsehungsglaubens beziehen
sich freilich nicht auf die ursprüngliche, vollkommene Schöpfung
Gottes, sondern auf die durch den Sündenfall der ersten Menschen
verdorbene Schöpfung. Nach dem Verlust des Paradieses leben die
Menschen in einer Welt, in der das Glück des Daseins durch Leiden,
Sünde und Tod verdüstert ist. Die von Gott in seinem Zorn und in
seiner Langmut erhaltene gefallene Schöpfung ist nun aber zugleich
die Stätte seines Erlöserwirkens, durch das sein ewiger Heilsrat-

1 F. Buri, Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen Glaubens, 1.

Vernunft und Offenbarung (1956), 2. Der Mensch und die Gnade (1962).

18



274 F. Buri, Gott und seine Schöpfung

Schluß zur Durchführung kommen soll. Zu diesem Zwecke hat Gott
seinen Sohn in die Welt gesandt. Durch das dreifache Heilswerk
Christi als Prophet, Priester und König soll an die Stelle der alten
eine neue, vollendete Schöpfung treten.

Die Neuschöpfung durch Christus hebt schon in der Zeit an, indem
er bereits nach Vollendung seines irdischen Heilswerkes zur Rechten
Gottes erhöht worden ist. Als der zum himmlischen König Erhöhte
nimmt er nun an Gottes Weltregiment teil - das ist sein regnum
potentiae. Im besonderen ist er das Haupt seiner Kirche, indem er sie

beschützt und durch sie seine Gnadenkräfte wirksam werden läßt.
Dieses regnum gratiae übt er aus, bis er dereinst wiederkommen wird
in Herrlichkeit zur Aufrichtung des Endreiches, des regnum gloriae.

Damit haben wir die wesentlichen Punkte genannt, in denen der
christliche Glaube sein Weltverständnis auszusprechen pflegt. In der
Reihenfolge: von der Schöpfung, von der Erlösung und von der
Vollendung bilden sie denn auch seit dem Mittelalter das Gerüst
seiner Gesamtlehrdarstellungen - nur daß in diesen Systemen den

genannten Abschnitten noch einer über den dreieinigen Gott, sein
Dasein, Wesen und seine Eigenschaften voranzugehen pflegt. In den
neueren Dogmatiken werden überdies in der Regel am Eingang die
Erkenntnisgrundlagen des Ganzen erörtert, denn eine solche allem
Weltverständnis voraufgehende Gotteslehre und ein derartiger
heilsgeschichtlicher Charakter des Weltverständnisses stellen natürlich
keine Selbstverständlichkeit dar, sondern enthalten in sich
mancherlei Probleme.

2. Als formales Problem stellt sich die Frage nach der Herkunft
der christlichen Lehre: Inwiefern stammt sie aus übernatürlicher
Offenbarung, inwieweit kann sie sich auch auf das Vernunfterkennen

des natürlichen Menschen berufen und in welchem Verhältnis
stehen die beiden Erkenntnisquellen zu einander? Grundsätzlich
wird diese Frage in den Prolegomena der Dogmatik behandelt, aber
sie kommt auch in den einzelnen Lehrstücken zur Sprache.

In der Gotteslehre z. B. werden der sogenannte kosmologische
und der physiko-theologische Gottesbeweis erörtert, d. h. die Frage,
ob und inwiefern das Dasein und dann auch das Wesen Gottes und
einzelne seiner Eigenschaften aus der Welt erkennbar seien. Die
gleiche Frage stellt sich hinsichtlich der Beweisbarkeit der Schöpfung

sowie der verschiedenen Aspekte der göttlichen Vorsehung.
Einzelne Theologen und Theologenschulen sind bereit, in diesen



F. Buri, Gott und seine Schöpfung 275

Punkten den natürlichen Erkenntnisfähigkeiten des Menschen - der
Vernunft, der Sinneserfahrung, dem Erleben - eine nicht
unbedeutende Rolle beizumessen. Für die Erlösungs- und Vollendungslehre

dagegen pflegen die meisten sich vorwiegend auf die
übernatürliche Offenbarung zu berufen, wie sie für den Glauben - wenigstens

nach evangelischem Verständnis - in der Heiligen Schrift
enthalten ist.

Die Anerkennung bzw. Leugnung einer natürlichen Offenbarung
bewegt sich zwischen den beiden Extremen einer Auflösung der
christüchen Dogmatik in eine allgemein-menschliche
Religionsphilosophie und einer radikalen Offenbarungstheologie, die jegliche
natürliche Theologie als Verrat ablehnen zu müssen meint. In der
Regel jedoch versucht man aus apologetischen Notwendigkeiten,
Vernunft und Offenbarung irgendwie in ein Verhältnis des Vorausgehens

und Nachfolgens des einen oder des andern Teils zu bringen.
Zu diesem Eormalproblem kommt nun aber noch eine materielle

Grundproblematik, die aller christlichen Theologie wesensmäßig
anhaftet - ganz gleich, wie sie sich in der Erkenntnisfrage entscheidet.

Diese inhaltliche Schwierigkeit besteht in der Spannung, die in
irgendeinem Maße sich in allen Fällen zwischen der Schöpfungsund

Vorsehungslehre einerseits und der Erlösungs- und Vollendungslehre

anderseits bemerkbar macht. Die Spannung zwischen diesen
beiden Lehrkreisen bricht auf an der Frage nach der Tragweite und
den Folgen des Sündenfalls und sie wirkt sich aus in der Einschätzung

der Bedeutung des christologischen Heilswerkes, in der
Beurteilung des Zusammenwirkens von Natur und Gnade sowie in der
Sicht des Verhältnisses von alter und neuer Schöpfung.

Auf der einen Seite - der reformatorischen - betont man um der
Bedeutung des Heilswerkes Christi und der göttlichen Gnade willen
die durch den Sündenfall bewirkte Zerstörung der Schöpfung. Es
geschieht dies hier gelegentlich in einer Art und Weise, daß darüber
fraglich wird, ob man überhaupt noch von Schöpfung und
Vorsehung reden kann. Die Gnade kann derart betont werden, daß sie

den natürlichen Menschen zur Untätigkeit zu verurteilen droht und
kein Zusammenahng zwischen gegenwärtiger und künftiger Welt
mehr zu bestehen scheint. Auf der anderen Seite dagegen - der
katholischen und neuprotestantischen - ist man bestrebt, die Schäden

des Sündenfalls einzuschränken. Es geschieht das um der
Anerkennung von Schöpfungsordnungen und einer sogenannten Er-



276 F. Buri, Gott und seine Schöpfung

haltungsgnade willen, um den Menschen nicht zum Objekt eines
Gnadenmechanismus werden zu lassen undum an einerYollendung der
bestehenden Welt festhalten zu können. Aber man setzt dadurch die
Notwendigkeit der Erlösung durch Christus und das Angewiesensein

des Menschen auf Gottes Gnade aufs Spiel.
Angesichts dieser zwiefachen Problematik des Weltverständnisses

des christlichen Glaubens, mit der es jeder, der es durchdenkt, zu
tun bekommt, und die sich denn oft auch katastrophal ausgewirkt
hat, ist es begreiflich, daß man sich je und je von dieser christlichen
Sicht entschieden abgewandt hat, um auf anderem Boden zu einer
Weltanschauung zu gelangen, die nicht an den offensichtlichen
Fragwürdigkeiten jener Systeme des christlichen Glaubens leiden
sollte. Wir denken dabei insbesondere an die verschiedenen
Ausprägungen einer sogenannten wissenschaftlich-philosophischen
Weltanschauung, wie sie in der Neuzeit dem überlieferten Christentum
gegenüber aufgetreten sind. Durch die Denkmethoden und
Forschungsresultate der neuzeitlichen Wissenschaft und Philosophie ist
die Problematik der christlichen Theologie besonders deutlich
geworden - in diesem Kampf der Wissenschaft und Philosophie mit
dem christlichen Glauben aber auch deren eigene nicht weniger
große Fragwürdigkeit.

3. Wenn es Wissenschaft und Philosophie auch gelingt, die
Fragwürdigkeit der Offenbarungsgrundlage der christlichen Dogmatik
und ihres Vernunftgebrauchs aufzudecken, so erweisen sich doch die
Voraussetzungen dieser wissenschaftlichen Kritik und erst recht
ihre angeblich philosophischen Weltanschauungssysteme als nicht
weniger problematisch als der von ihnen als Aberglaube kritisierte
christliche Glaube.

Wohl ist es möglich, den mythologischen Charakter des biblischen
Weltbildes und die historische Bedingtheit des christlichen
Offenbarungsanspruchs wissenschaftlich aufzudecken. Aber schon wenn
Wissenschaft meint, auf solche Weise diese Erscheinungen in ihrem
Wesen erfaßt und erledigt zu haben, macht sie sich damit einer
unwissenschaftlichen Verabsolutierung ihrer Erkenntnisprinzipien
schuldig, weil sie dabei übersieht, daß diese je nur für einen
beschränkten Bereich gültig sind. Erst recht aber wird solche Wissenschaft

zu einem Wissenschaftsaberglauben, wenn sie es unternimmt,
ihre Prinzipien zu einer wissenschaftlich-philosophischen
Weltanschauung auszubauen, die meint, gegenüber einem Glauben, der



F. Buri, Bott und seine Schöpfung 277

sich auf Offenbarung beruft, mit dem Anspruch allgemeiner Beweisbarkeit

und Wahrheit auftreten zu können. Die Vielfalt und
Gegensätzlichkeiten der Weltanschauungssysteme, die sich auf diese
Weise ergeben, widerlegen deren angebliche Voraussetzungslosig-
keit und sind ein Zeichen ihres heimlich theologischen, d. h.
glaubensmäßigen Charakters.

Zu dieser formalen kommt auch hier eine materiale Problematik.
Für Wissenschaft ist die biblische Urgeschichte und die christliche
Heilsgeschichte Mythologie. Philosophisch ist der Schöpfungsgedanke

eine Denkunmöglichkeit. So hat z. B. Fichte erklärt, daß
die Schöpfung sich «gar nicht ordentlich denken lasse». Wunder ist
für den Philosophen, daß - wie Schelling gesagt hat - überhaupt
etwas und nicht nichts ist. Spekuliert der Philosoph an diesem
Punkte weiter, so gelangt er zu einem Pantheismus oder Panentheis-
mus oder zu einer Lehre von einem werdenden Gott, einer
Théogonie, wie eine solche u. a. auch von Schelling entworfen worden ist.

Die Wissenschaft erkennt ganz andere Gesetze und Zusammenhänge

in Natur und Geschichte, als die christlichen Lehren von der
Conservatio und dem Concursus mit ihrem wunderhaften Eingreifen
Gottes in den Geschehensverlauf es wahrhaben wollen. Eine
idealistische Betrachtung, die das Wesentliche im Geistigen sieht, kann
hier zu einem Theismus gelangen, während der Materialismus den
Atheismus predigt - wenn dies nicht um der Freiheit des Menschen
willen auch schon auf idealistischem Boden geschieht (so wiederum
bei Fichte oder in neuerer Zeit bei Nicolai Hartmann). Ebenso gibt
es als Ersatz für die christliche Gubernatio der Welt durch Gott
unendliche einander widersprechende Geschichtsphilosophien und
Theodizeeversuche. Diese schlagen jedoch in Relativismus und
Nihilismus um, wenn die Vermessenheit der Ikarusflüge ihres Geistes

an den Tag kommt.
So erweist sich die formale und materiale Problematik auf dem

Trümmerfeld der wissenschaftlich-philosophischen Weltanschauungen

als nicht geringer als auf demjenigen des Weltverständnisses
des überlieferten christlichen Glaubens. Wissenschaftliches und
philosophisches Denken vermag wohl die Fragwürdigkeit des
überlieferten christlichen Weltverständnisses ans Licht zu bringen. Das
Innewerden dieser Problematik des als Dogma Überlieferten bildete
denn auch einen wesentlichen Anstoß zur Entstehung und Entwicklung

dieses neuzeitlichen Denkens. Aber wenn es sich als Gegenpol



278 F. Buri, Qott und seine Schöpfung

konstituiert und - seiner Absicht und seinem Anspruch gemäß - ein
Äquivalent für das In-Frage-gestellte bieten will, so macht es sich
des gleichen Dogmatismus schuldig wie der von ihm abgelehnte
Glaube.

II.

1. Das Wesen dieses Dogmatismus besteht darin, daß - auf was
immer für Grundlagen - Aussagen gemacht werden über den
Menschen, über die Welt und über Gott, die objektiv gelten sollen. Als
Dogmatismus, d. h. als Aussagen, die ihre Unsachgemäßheit mit
einem zu Unrecht erhobenen Anspruch zu verdecken suchen, sind
theologische Lehrstücke und wissenschaftlich-philosophische
Weltanschauungen zu beurteilen, insofern in ihnen über Größen, die
ihrem Wesen nach nicht objektivierbar sind, Aussagen gemacht
werden, die mit dem Anspruch auf - natürlich oder übernatürlich
begründete - allgemein gültige Objektivität auftreten. Wo das

geschieht, wird Wissenschaft unwissenschaftlich, Philosophie unwahr,
Glaube abergläubisch.

Weder der Mensch noch die Welt noch Gott können als Ganzes
und in ihrem Wesen vergegenständlicht werden. Wohl lassen sich
über den Menschen und die Welt unter einzelnen Aspekten allgemein

nachprüfbare Aussagen machen - aber nie über das Wesen des

Menschen und die Welt als Ganzes. Das Wesen des Menschen besteht
darin, daß er durch die Art und Weise, wie er sich versteht, immer
erst noch darüber entscheidet, was er ist. In diesem Sich-selber-
verstehen kann er sich nicht zuschauen. In seinem Selbst ist er
weder für andere noch für sich selber objektivierbar. Desgleichen
kann auch die Welt nie als Ganzes, sondern nur in einzelnen Teilen
zum Gegenstand unseres Wissens werden. Der Horizont des Welt-
Ganzen, in dem wir uns je schon vorfinden, weicht vor unserem
Zugriff ständig zurück. Entweder verabsolutieren wir einen Teilaspekt
oder unser WeltbegrifF wird leer. Beschränken wir uns nicht auf
unsere Weltaspekte, so fallen wir entweder Täuschungen anheim,
oder es tut sich vor uns das Nichts auf. Dieses Nichts könnte für
unser Wissen die Offenbarung Gottes sein - aber dann läßt sich
darüber eben keine Aussage machen, nicht einmal, daß es sich darin um
die Offenbarung Gottes handle. Dem Innewerden des Nichts auf
dem Grunde aller Dinge entspricht nur Schweigen und Schaudern -



F. Buri, Gott und seine Schöpfung 279

wie Pascal gesagt hat: «Das unendliche Schweigen dieser Räume
macht mich schaudern.»

In ganz anderer Weise kündet sich das Geheimnis des Seins da,
wo ich mir meines Selbstseins in der Unbedingtheit der Übernahme
meiner geschichtlichen Situation als eines verantwortlichen Personseins

innewerde. Hier spricht der Seinsgrund zu mir und kann mir
aufgehen, was Schöpfung ist.

Diesen Vollzug eines Selbstverständnisses in der Bezogenheit auf
den Grund meines und der Welt Daseins, der sich in solchem
Selbstverständnis als die Transzendenz alles Selbst- und Weltseins offenbart,

bezeichnen wir als Glauben.

Die Aussagen dieses Glaubens sind wohl auch gegenständlicher
Natur - wie alles, was zum Bewußtsein kommt. Ohne gegenständliches

Denken ist auch dieses Selbstverständnis nicht zu vollziehen.
Aber es ist eine Gegenständlichkeit anderer Art als die des Wissens
und der angeblichen Offenbarungstheologie. Es ist eine verschwindende,

winkende, anrufende Gegenständlichkeit, die nur im Wagnis
des Einsatzes des ganzen Selbst deutbar wird und kraft solchen

Wagnisses auch ihre Deutekraft für andere empfängt.
2. Wie es zu allen Zeiten in wahrer Philosophie und echter Theologie

solchen Glauben gegeben hat - und heute desgleichen für ihrer
Grenzen bewußte Wissenschaft -, so ist er auch stets Entstellungen
und Verkehrungen anheimgefallen.

In der Gegenwart ist es vor allem Karl Jaspers der die philosophia perennis
als eine Denkbewegung eines philosophischen Glaubens versteht, die sich
aus der Gegenständlichkeit wissenschaftlichen Denkens erhebt und im
Innewerden des Selbstseins auf Transzendenz ausgerichtet ist. Im Subjekt-Objekt-
Schema gegenständlichen Denkens — es festhaltend und es zugleich trans-
zendierend — kann nach Jaspers in der Form von Chiffern für Existenz die
Sprache der Transzendenz, wie sie in Mythologie und Religion, Philosophie
und Theologie eh und je zum Ausdruck gekommen ist, als Anruf zum Selbstsein

vernehmbar werden.
Bei seinem «Beschwören der Transzendenz» spielt für Jaspers die

Offenbarungstheologie sowohl die Rolle eines Gegners als auch eines Verbündeten.
Er lehnt die Offenbarungstheologie ab, weil er in ihr falsche Objektivierungen
des Nichtobjektivierbaren sieht. Gleichzeitig ist er von ihr betroffen, weil er
in ihr wie in religiöser Mythologie und philosophischer Spekulation die
Substanz findet, deren er zu seinem alles «in die Schwebe bringenden» Philosophieren

bedarf.
Angesichts dieser Stellung zur Offenbarungstheologie erhebt sich

allerdings die Frage, ob bei Jaspers dieses Schweben nicht zu einem Selbstzweck



280 F. Buri, Gott und seine Schöpfung

wird und sich bei ihm nur auf Kosten der Substanzhaltigkeit - um die es

ihm doch gerade geht - vollziehen und aufrechterhalten läßt.
Im Vergleich zu dieser von Jaspers selber zugegebenen Schwäche seines

Philosophierens muß Karl Barth als ein machtvoller mythologischer Dichter
erscheinen, auf dessen Theologie allerdings paßt, was Jaspers in seinem
neuesten Werk «Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung» als
«diabolische Methode» beschreibt: «dem Menschen seine Grenzen zu zeigen,
dadurch, daß man ihn intellektuell verwirrt, in den bodenlosen Skeptizismus
und die Verzweiflung am Wissenkönnen führt, um dann als Rettung
anzubieten etwas Absolutes, Hinzunehmendes, Unbegründetes, dem zu gehorchen,
das aber nicht zu befragen ist».

Beiden gegenüber mutet Buttmanns und Gogartens Entmythologisierungs-
programm ausgesprochen schwach an - zumal darin ein - im Gegensatz zu
ihrem Programm - nichtentmythologisierter Rest einer mißverstandenen
paulinischen Rechtfertigungslehre wirksam ist. Aber im Recht ist diese
hermeneutische Theologie, wenn sie ihren Gegnern, die ihr Auflösung der
Objektivität der Heilsgeschichte in Subjektivismus zum Vorwurf machen,
entgegenhält, daß sie sich gerade mit diesem Vorwurf dem Subjekt-Objekt-
Schema ausliefern, weil es Objekte nur für ein Subjekt gibt.

Das nämliche ist zu sagen gegenüber dem von Heidegger seit seiner
«Kehre» geforderten Seinsdenken, von dem er behauptet, daß es als ein
Seinsgeschehen allem sekundären Bewußtseinsdenken im Subjekt-Objekt-
Schema voraufgehe. Das Denken in diesem Schema stelle jenem eigentlichen
Denken gegenüber nur eine Zerfallserscheinung dar. Aber weder Heidegger
noch seine Jünger werden sich über die Tatsache hinwegtäuschen können,
daß sie von diesem Seinsgeschehen - wenn sie verständlich davon reden -
gerade als einem Objekt, das für ein Subjekt da ist, reden, und daß also
nicht das Sein, sondern sie selber das Subjekt dieses Redens sind. So verhält
es sich auch mit dem Reden vom Worte Gottes, das stets ein menschliches
Reden ist. Gottes Wort in Mensohenmund ist immer Menschenwort.

Auch der Symbolbegriff Paul Tillichs, der Aussage und Ausgesagtes als
« Seinsmäehtigkeit » in eins fassen möchte, hilft hier nicht weiter, sondern
verschleiert nur den Sachverhalt, den Jaspers mit seinem Chifferndenken
meint.

Auf seineWeise hat längst vor den angeführten Denkern A Ibert Schweitzer
dieses Problem des Verhältnisses von Selbst- und Weltverständnis in
Philosophie und Theologie zu lösen versucht. Er tat dies durch die Unterscheidung
von ethischer Lebensanschauimg, die sich ihm aus dem denkend gewordenen
Willen zum Leben ergibt, und Weltanschauung als einem untauglichen
Versuch, die Verwirklichung des ethischen Ziels der Lebensanschauung durch
weltanschauliche Konstruktionen sicher zu stellen. Dem weltanschaulichen
Agnostizismus seiner Kulturethik entsprechend hat er auch die eschatolo-
gische Verkündigung Jesu als Ausdruck eines Willens zu absoluter Lebensund

WeltVollendung gedeutet und die Übersetzung der urohristlichen
Reichsgotteserwartung in eine von deren hinfälliger weltanschaulicher Form
befreite Kulturethik der Ehrfurcht vor dem Leben gefordert.

Die Verwirklichung, die Schweitzer dieser theoretischen Problemlösung



F. Buri, Gott und seine Schöpfung 281

in seinem praktischen Lebenswerk gegeben hat, kann uns aber nicht daran
hindern, festzustellen, daß er einerseits - entgegen seiner Absicht - seine
ethische Lebensanschauung doch zu einer angeblich beweisbaren
Weltanschauung ausgebaut hat, und daß er anderseits auf dieser Grundlage dem
Wesen der neutestamentlichen Botschaft von dem entscheidenden
Heilshandeln Gottes in Christus nicht hat gerecht werden können. So gewiß
Schweitzer aller Heilsgeschichtstheologie gegenüber im Recht ist, wenn er
deren Konstruktionen als verfehlte Versuche eines Nicht-wahrhaben-wollens
der ausgebliebenen Parusie erkennen läßt, so gewiß ist der Jesus, von dessen

Autorität er am Schluß seiner «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung»
spricht und dessen Ruf ihn einst nach Lambarene geführt hat, ein anderer
als der enteschatologisierte Jesus. Wer deshalb heute meint, den «protestantischen

Weg des Glaubens» aus der Sicht der Enteschatologisierung heraus
rekonstruieren und für die Zukunft als maßgebend beweisen zu können, der
hat weder die eigentliche Bedeutung des Phänomens Albert Schweitzer
verstanden noch vermag er in bezug auf das Erbe des christlichen Glaubens
etwas anderes als «Totengräberdienste» zu leisten.

3. Ein Weltverständnis des christlichen Glaubens, das der
Christlichkeit entsprechen könnte, wie wir sie in der menschlichen
Größe eines Albert Schweitzer verkörpert sehen, scheint uns nur
möglich zu sein, wenn wir dieses Weltverständnis in einem im Sinne

von Jaspers verstandenen Selbstverständnis begründet sein lassen.
Dieses Seihst- und Weltverständnis müßte dann aber - im Unterschied

zu dem Jaspersschen - sich entscheidend durch die christliche
Heilsbotschaft bestimmen lassen. Nur dadurch vermöchte es - noch
einmal im Unterschied zum Jaspersschen «Schweben» - zu echter
Geschichtlichkeit zu gelangen. Gerade durch ihre formale Art ist
Jaspers' Philosophie geeignet, der christlichen Dogmatik die

erkenntnismäßige Grundlage zu gehen, auf der nicht nur ein Gespräch
mit Wissenschaft und Philosophie möglich ist, sondern auch die
christliche Heilsbotschaft ohne Entmythologisierung, aber auch
ohne zum Gegenstand eines Aberglaubens zu werden, verstanden
und zur Geltung gebracht werden kann.

Als Aussage, die aus dem Vollzug eines gläubigen Selbstverständnisses

hervorgegangen ist und deren Inhalt je von neuem für ein
daraufhin sich vollziehendes derartiges Selbstverständnis Wirklichkeit

werden will, besagt das christliche Kerygma folgendes : Erstens :

Der Mensch ist von Gott in seinem Sohn zu seinem Ebenbild, d. h.

zu verantwortlichem Personsein geschaffen. Zweitens: Dieses gott-
ebenbildliche Personsein ist durch die Sünde, d. h. durch das Wie-
Gott-sein-wollen verkehrt, wie es sich in jeder für den Vollzug des



282 F. Buri, Gott und seine Schöpfung

Selbstverständnisses unerläßlichen Vergenständlichung dieser
göttlichen Bestimmung ereignet. Drittens: Wo es dem Menschen möglich

wird, sich trotz dieses in der Erbsünde gemeinten tragischen
Verhängnisses und der daraus erwachsenden einzelnen Sünden als
verantwortliches Personsein zu verwirklichen, ereignet sich in ihm
das, was in der christlichen Lehre als das dreifache Heilswerk Christi
als des Propheten, Hohenpriesters und Königs zusammengefaßt
wird: das Innewerden der mich persönlich angehenden Verkündigung

als Wahrheit des Wortes Gottes - das ist der Sinn des prophetischen

Heilswerkes Christi -, die Versöhnung des Sünders mit Gott
im Sich-annehmen-können als Sünder und in der Möglichkeit der
Sühne von Schuld - darin vollzieht sich sein hohepriesterliches
Heilswerk - und die Verwirklichung eines neuen Seins unter der
Herrschaft Christi als Auswirkung dieses Selbstverständnisses des

christlichen Glaubens - das ist sein königliches Heilswerk.
Die Darstellung dieses dreifachen Heilswerkes Christi und seiner

Aneignung im Glauben ist Sache der christlichen Erlösungslehre,
der Soteriologie, die als solche zugleich Anthropologie ist, wie denn
auch die theologische Lehre vom Menschen nicht ohne die Soteriologie,

sondern nur in eins mit ihr möglich ist.
In diesem Selbstverständnis des christlichen Glaubens, insbesondere

in dessen Aussagen über das königliche Heilswerk Christi, ist
nun aber auch ein Weltverständnis enthalten, das im Unterschied
sowohl zu sogenannten wissenschaftlich-philosophischen
Weltanschauungen als auch zu den Schöpfungs- und Vorsehungslehren
sogenannter natürlicher oder sogenannter Offenbarungstheologien
sich als Wahrheit eines gläubigen Selbstverständnisses ausweisen
läßt.

III.
1. Aus dem im Glauben angeeigneten christlichen Kerygma von

der Weltherrschaft Christi, dem regnum potentiae Christi, ergibt sich
ein Verständnis der Welt als fortdauernder Schöpfung Gottes, das

sich ebenso von dem staunenden Verstummen vor dem Geheimnis
des Seins in einer theologia naturalis negativa unterscheidet, wie

von einem pantheistischen Zusammenfallen von Gott und Welt, wie

von einer Schöpfungs- und Wundergeschichte, die einem
naturwissenschaftlichen Denken als bloßes mythologisches Weltbild
erscheinen muß.



F. Buri, Gott und seine Schöpfung 283

Es bleibt den Naturwissenschaften vorbehalten, auf Grund ihrer
Forschung Hypothesen aufzustellen über frühere Gestalten der
Welt und über die in der Entwicklungsgeschichte der Welt
herrschenden Gesetze. Auf dem Wege fortschreitender wissenschaftlicher
Welterkenntnis ist es möglich, frühere Weltbilder als überholt zu
erweisen, sie zu korrigieren und durch neue zu ersetzen. Aber ohne
in ein wissenschaftlich nicht tragbares Spekulieren hineinzugeraten,
wird die Naturwissenschaft in keiner ihrer Ausformungen zu
beweisbaren Aussagen über einen Anfang der Welt und über die letzten
Zusammenhänge des Weltgeschehens gelangen. Wissenschaft hat es

stets mit Größen in Raum und Zeit zu tun und sie würde ihre
Zuständigkeit überschreiten, sowohl wenn sie von einer Ewigkeit als
auch wenn sie von einer Setzung von Raum und Zeit sprechen
würde. Die Aporien, in die das Denken bei solchen Unterfangen
gerät, sind Aussagen einer legitimen natürlichen Theologie, die
staunend und schaudernd vor dem Nichts verstummt, wie Kant in der
«Kritik der reinen Vernunft» gesagt hat : «Hier sinkt alles unter uns. »

Aber weder jene Naturwissenschaft noch eine derartige Philosophie
entsprechen dem Weltverständnis, das sich für den Glauben in
seiner Aneignung der Botschaft von der entscheidenden Heilstat Gottes

in Christus im Vollzug seines auf diese Botschaft bezogenen
Selbstverständnisses ergibt. Im Innewerden seines verantwortlichen
Personseins als eines in der befreienden Übernahme seiner Schuld
mit Gott versöhnten Sünders geht dem Glaubenden auf, was creatio
ex nihilo, das Wunder der Schöpfung aus dem Nichts ist. Versucht
er, sich sein Selbstverständnis begrifflich klar zu machen, so gelangt
er vor das Nichts des Geheimnisses des Seins. Aber da der Gläubige
an dieser Grenze seines Erkennens nicht bloß als ein gegenständlich
Erkennender seinem Selbstsein gegenübersteht, sondern dieses
Selbstsein selber ist und sich dessen als eines unerfindlichen
Geschenktseins inne wird, hat er es nicht bloß mit einem schöpferischen

Nichts zu tun, sondern mit der ihn zur Verantwortung rufenden

Stimme des sich ihm in Christus offenbarenden Schöpfers. In
diesem Vollzug seines begnadeten Selbstverständnisses erfährt er,
was Schöpfung ist. Die Personifizierung des Schöpfungsgrundes als
des Schöpfers entspricht dem personalen Charakter des
Selbstverständnisses des Glaubens. Die Verwendung nichtpersonaler
Kategorien zur Bezeichnung dieses Geheimnisses des Bestimmtseins zum
Personsein wäre nicht sachentsprechend. Der Glaube kann zur Aus-



284 F. Buri, Oott und seine Schöpfung

sage über sein Wesen gar nicht andere Formen verwenden als solche,
die von der Wissenschaft als Mythologie und Spekulation beurteilt
werden müssen.

Die sowohl formal als auch inhaltlich sachgemäße Ausdrucksweise
für den Gnadencharakter des Selbstseins ist das christologische
Bekenntnis des Schöpferglaubens im Kolosserbrief : «Er (Christus) ist
das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen
Schöpfung, denn in ihm ist alles, was in den Himmeln und auf Erden
ist, erschaffen worden, das Sichtbare und das Unsichtbare, seien es

Throne oder Hoheiten oder Gestalten oder Mächte. Alles ist durch
ihn und auf ihn hin erschaffen ; und er ist vor allem, und alles hat in
ihm seinen Bestand» (Kol. 1, 15-17).

In diesem solennen Christusbekenntnis ist nicht nur das

ausgesprochen, was die christliche Theologie von jeher unter Berufung auf
Gen. 1 als creatio prima bzw. als creatio ex nihilo gemeint hat - aber

jetzt nicht als fragwürdiges Mythologisieren über eine Erschaffung
der Materie und die hernach erfolgende Gestaltung der Materie in
der creatio secunda, sondern als Aussage des Selbstverständnisses
des auf die Botschaft von der Weltherrschaft Christi ausgerichteten
Glaubens. Für solchen Glauben ist die creatio prima ex nihilo
zugleich die creatio continua : die währende Schöpfung und Erhaltung
alles Seins durch Gott in seinem Sohn, durch die Raum und Zeit
zum Bereich seiner Herrschaft bestimmt sind.

Es ist klar, daß hier jede pantheistische Identifizierung von Gott
und Welt ausgeschlossen ist, denn das würde nicht nur der Fleisch-
werdung Gottes in Christus - was etwas anderes als Weltwerdung
Gottes ist - widersprechen, sondern dadurch würde auch das
menschliche Personsein in Frage gestellt, für das die Welt den
Bereich der Königsherrschaft Christi darstellt. Wohl aber ist zu
sagen, daß die Menschwerdung Gottes nicht auf eine historische
Gestalt eingeschränkt ist, sondern in jenem Einen den Anfang einer
neuen Schöpfung darstellt, von deren Geschichte der christliche
Glaube als der Geschichte des Bundes Gottes mit seiner Schöpfung
spricht und um deren Vollendung willen Gott seine Schöpfung
erhält.

2. Für den christlichen Glauben ist die Geschichte der Welt vor
allem die Geschichte des Menschen, weil es in der biblischen
Heilsgeschichte - trotz ihres kosmischen Ausmaßes - um das Heil des

Menschen geht und diese Heilsgeschichte uns in Form einer Bot-



F. Buri, Gott und seine Schöpfung 285

schaft überliefert ist, die vom Menschen verstanden sein will. Das
darf uns aber weder zur Behauptung einer übernatürlichen
Geschichte noch zu deren Umgestaltung in eine idealistische - oder
auch materialistische - Geschichtsphilosophie Anlaß geben.
Derartige Konstruktionen vermögen in ihrer Gegenständlichkeit weder
dem Wesen des Personseins noch dessen echter Geschichtlichkeit als

Unbedingtheit inmitten der Relativität gerecht zu werden. Auch die
institutionell-soziologischen Auswirkungen und Erscheinungen der
christlichen Verkündigung dürfen nicht mit der Heilsgeschichte
Gottes verwechselt werden. Gegen eine solche Verkirchlichung des

Heils sprechen schon die Mannigfaltigkeit der christlichen Kirche
in der Geschichte und die darin zutage tretenden Gegensätzlichkeiten.

Wohl gilt: «extra ecclesia nulla salus». Aber diese Kirche, in der
sich das Heil ereignet, ist in der Zeit keine sichtbare Einheit. Sie

ereignet sich vielmehr je da, wo auf Grund der in Wort und Sakrament

verkündigten und dargestellten christlichen Heilsbotschaft im
einzelnen - und dann immer auch gemeinschaftsbildend - sich das
Selbstverständnis des Glaubens vollzieht und von ihm aus die Welt
verstanden und gestaltet wird. Heilsgeschichte als das regnum
gratiae Christi ereignet sich, wo das Selbstverständnis des christlichen

Glaubens sich als Formkraft der Geschichte erweist.
In einem solchen Heilsgeschichtsverständnis tritt an die Stelle

von Determinismus und Indeterminismus das Geheimnis der
Prädestination, in dem der Gläubige sich als erwählt weiß und in der
Geschichte sich als Gottes Partner zu bewähren hat, so daß diese zur
Bundesgeschichte Gottes mit seinem Volke wird.

Für den Glauben sind Kirche und Welt gleichermaßen
eingeschlossen in den Bund Gottes : jene als Werkzeug, diese als Schauplatz

der göttlichen Bundesgeschichte.
In dem Aufeinander-bezogen-sein von Verkündigung und

Selbstverständnis des Glaubens ereignet sich der concursus divinus, Gottes
begleitendes Handeln in der Welt. Das Ziel dieses Concursus aber ist
die gubernatio Dei, die Verwirklichung der Weltherrschaft Gottes.

3. Wie verträgt sich das Bekenntnis des christlichen Glaubens

zum Weltregiment Gottes mit der Tatsache des Bösen und des

Übels, d. h. der Gottes gute Schöpfung zerstörenden Mächte?
Christlicher Glaube antwortet auf das Problem der Theodizee weder

so, daß er es agnozistisch als die Kompetenz des Menschen über-



286 F. Buri, Gott und seine Schöpfung

schreitend abweist, wie es am Schluß des Hiobbuches geschieht,
noch so, daß er meint, dieses Problem ein für allemal theoretisch
und dann auch durch ein entsprechendes Verhalten praktisch lösen

zu können.
Wenn das Verstummen die einzige Reaktion auf dieses quälende

Problem sein sollte, so wäre das nicht nur eine unmenschliche,
sondern zugleich ungläubige Haltung. Denn einmal sind wir nicht
stumm, sondern zur Sprache erschaffen : gegenüber dem Bösen zum
Protest und gegenüber dem Übel zur Sehnsucht - und zum andern
ist es die Bibel selber, die uns zu jenem Protest und zu dieser Sehnsucht

aufruft.
Es gibt in dieser Hinsicht allerdings ein unerläßliches Verstummen:

das Verstummen, wenn wir im Begriffe sind, in irgendeiner
objektiv feststellbaren und allgemein beweisbaren Weise eine

Lösung des Welträtsels gefunden zu haben. Alle derartigen Versuche
können für uns rechtmäßigerweise nur die Rolle von Hinweisen auf
die Hoffnung des Glaubens und von Appellen zu einem dem Glauben

entsprechenden Verhalten darstellen.
Allem Gottwidrigen gegenüber wird Gottes Weltherrschaft für

uns Wirklichkeit, wenn wir uns auf die Botschaft von dieser seiner
Weltherrschaft in seinem Sohn hin verstehen, als Geschöpf in seiner

Schöpfung, die durch Christus eine neue Schöpfung werden soll und
an deren Vollendung wir - auch im Leiden - tätigen Anteil haben
sollen. Gottes Regiment heißt für den Glauben: In-Anspruch-ge-
nommen-sein durch Rechtfertigung und Heiligung, Teilhabe an der

Durchsetzung von Gottes Willen im Gebet und in der Hoffnung auf
den neuen Schöpfungstag, der auf dem Grunde jedes unserer Tage
und auch aller unserer Nächte aufleuchten will, wo wir für ihn
bereit sind.

Wie sieht nun die Gotteslehre aus, die sich auf Grund dieses
Weltverständnisses des christlichen Glaubens ergibt?

IV.

1. An sich wäre es auch schon möglich, auf Grund des
Selbstverständnisses des christlichen Glaubens die Gotteslehre zu entfalten.
Aber es würde sich dann um das Bild des Erlösergottes handeln, das

nachträglich noch durch dasjenige des Schöpfergottes ergänzt werden

müßte. Auf Grund des aus dem Selbstverständnis des christli-



F. Buri, Gott und seine Schöpfung 287

chen Glaubens sich ergebenden Weltverständnisses dagegen sind wir
in der Lage, von Gott als dem Erlöser und Schöpfer in einem zu
reden. Damit dürfte dann auch endgültig der Verdacht der Anthro-
pologisierung der Theologie widerlegt sein, der gegenüber einer
Begründung der Dogmatik auf das gläubige Selbstverständnis immer
wieder erhoben zu werden pflegt. Tatsächlich ist es so, daß gerade
eine Theologie, die meint, vor und unabhängig vom Menschen und
der Welt von Gott reden zu können, als unglaubwürdig erscheinen
muß. Aus unserem Weltverständnis dagegen ergibt sich die Möglichkeit

einer Interpretation des alten Trinitätsdogmas als der echten
Aussage über den Transzendenzbezug des christlichen Glaubens.

Während die immanente Trinitätslehre als Spekulation über
innergöttliche Relationen eine künstliche Lösung eines künstlichen
Problems darstellt, ergibt sich aus der im Glauben verstandenen
Schöpfung und Vorsehung ein in sich zusammenhängendes dreige-
staltiges Personsein Gottes. Als der Schöpfer und Erhalter ist Gott
der Vater. Im Sohn ist er der Bundesgott. Der vom Vater und Sohn
ausgehende heilige Geist ist das Prinzip der Weltregierung Gottes
durch seinen Sohn.

Die so verstandene göttliche Dreieinigkeit bildet aber auch den
Gegenpol zu dem Pantheismus, Theismus und Atheismus bzw.
Nihilismus, in deren philosophischen Unhaltbarkeiten, Unzulänglichkeiten

und Widersprüchlichkeiten alles von der christlichen
Heilsbotschaft absehende Selbst- und Weltverständnis notwendig endigen

muß. In der Aussage «Gott, der Vater» bleibt die Transzendenz
gewahrt, ohne daß darüber die Welt zu einer Welt ohne Gott würde.
In der Bundesgeschichte, die in der Menschwerdung des Sohnes
Gottes gründet, fordern göttliches und menschliches Personsein
einander gegenseitig. Der heilige Geist schließlich ist die heiligende
Kraft dieses persönlichen Gottes in unserem personenhaften
Dasein aus dem heraus wir das zu bekennen vermögen, was die alte
Theologie als «die Vollkommenheiten Gottes» gelehrt hat.

2. Der Gott des christlichen Glaubens ist kein eigenschaftsloses
Wesen, das als das höchste Sein für den Menschen zugleich wie ein
Nichts wäre. Er ist ein Gott, über dessen Wesen sich bestimmte
Aussagen machen lassen - nämlich aus der Art und Weise, wie er sich
uns in unserem Selbst- und Weltverständnis offenbart.

Solche Gotteserkenntnis ist nun freilich etwas anderes als die
sogenannten Beweise für das Dasein Gottes und die Ableitung seiner



288 F. Buri, Bott und seine Schöpfung

Eigenschaften auf den berühmten «drei Wegen», den très viae eines
Schließens von dem Wesen des Endlichen auf dasjenige des Unendlichen

sowie eines Überhöhens bzw. Negierens aller Eigenschaften
des Endlichen, um auf diese Weise zu einer Beschreibung des
Unendlichen zu gelangen. Ein bewiesener Gott ist kein Gott, und ein
abgeleitetes oder erschlossenes Unendliches ist immer noch ein
Endliches. Die Vernunft gelangt stets nur an ihre Grenze, aber mit jedem
Überschreiten derselben wird sie zur Unvernunft und verfällt dem
Nichts oder ihren eigenen trügerischen Gebilden. Das ist das Schicksal

aller natürlicher Theologie.
Anders dagegen liegen die Dinge, wenn das Denken es nicht bloß

mit seinen Gegenständen zu tun hat, sondern mit den gegenständlichen

Aussagen des Selbst- und Weltverständnisses des Glaubens.
Hier handelt es sich nicht - wie in allen sogenannten Gottesbeweisen

- um das unmögliche Unterfangen eines Überganges aus dem
Gegenständlichen ins Ungegenständliche oder um eine Ableitung des

Ungegenständlichen aus dem Gegenständlichen. Im Vollzug seines
Selbstverständnisses hat der Glaube es mit dem Nichtobjektivierbaren

der Transzendenzbezogenheit des Selbst und seiner Welt zu
tun. Für das Personsein, das - um alles bisher Ausgeführte nochmals
zusammenzufassen - sich in der Ausrichtung auf die Botschaft von
der Heilstat Gottes in Christus hin vollzieht, ist Erlösung und darin
Schöpfung und Vorsehung Wirklichkeit. Die Aussagen dieses Selbst-
und Weltverständnisses bilden die Gegenständlichkeit des christlichen

Glaubensdenkens. In diesem Glaubensdenken werden jene
Aussagen des christlichen WeltVerständnisses zusammengefaßt in
der Lehre vom dreieinigen Gott. Auf dieser Glaubensgrundlage
entfaltet das theologische Denken seine Aussagen über die
Wesensvollkommenheiten und die Seinsqualitäten Gottes.

3. Auf diese Weise bekommen jene drei Wege der Wesensbestimmung

Gottes (via causalitatis, eminentiae et negationis) sowie die
üblichen Gottesbeweise (ontologischer, kosmologischer und physiko-
theologischer) nunmehr ihren legitimen Platz.

Für solches Denken ergeben sich als Wesensvollkommenheiten
Gottes (attributa immanentia) :

a) Via causalitatis die Unbedingtheit des dreieinigen Gottes
(independents als aseitas, unitas und actus purus) im Gegensatz zu
allem naturhaften Pantheismus ;

b) seine via eminentiae über allen idealistischen Theismus hinaus-



F. Buri, Oott und seine Schöpfung 289

führende Unendlichkeit (infinitas als immutabilitas, aeternitas und
omniapraesentia) ;

c) via negationis seine durch keinen Atheismus und Nihilismus
angreifbare Einfachheit (simplicitas als spiritualitas, incomprehen-
sibilitas und invisihilitas).

Desgleichen folgen aus dem schöpferisch-erhaltenden, begleitenden

und regierenden Handeln des dreieinigen Gottes dessen
Seinsqualitäten (attributa transeuntia) wiederum der Reihe nach - in
Überwindung des Pantheismus, idealistischen Theismus und
atheistischen Nihilismus -

a) die Lebendigkeit des Schöpfers, seine Allmacht in Christus,
seine Allwissenheit im heiligen Geist (ontologischer Gottesbeweis);

b) Gott in seiner Liebe, Gerechtigkeit und Treue (kosmologischer
Gottesbeweis) ;

c) die Weisheit, Heiligkeit und Herrlichkeit Gottes (physiko-
theologischer Gottesbeweis).

Zu diesem aus der Geschichte der Dogmatik in verschiedenen
Ausführungen bekannten Schema sei nur bemerkt, daß darin - im
Unterschied zu der üblichen Verwendung der attributa immanentia
als Seinsqualitäten und der attributa transeuntia als
Wesensbeschreibungen Gottes - die Gott allein zukommenden Eigenschaften

zu dessen Wesensbeschreibung verwendet werden, während das
Sein Gottes durch diejenigen Eigenschaften gekennzeichnet wird,
durch die er - aus seinem Wesen herausgehend - sich mit seiner

Schöpfung verbindet. Damit ist ausgesagt, daß Gottes Sein nicht in
einem An-sich-sein besteht, sondern in seinem Handeln. In seinem
Wesen ist er als der Erlöser, Schöpfer und Erhalter von allem
geschaffenen Sein verschieden. Sein Dasein dagegen wird uns dadurch
offenbar, daß er aus seinem Wesen heraus mit uns im Selbstverständnis

des Glaubens handelt. Gott ist letztlich kein Objekt,
sondern alle gegenständlichen Aussagen, die wir über ihn machen,
haben es nur dann mit Gott zu tun, wenn sie aus dem Innewerden der

Ungegenständlichkeit auf jenen Bereich der wahren Heilsgeschichte
hinweisen, die sich im Selbstverständnis des Glaubens an das Heil
in Christus ereignet, von dem aus allein uns ein Verständnis der Welt
als Schöpfung und ihrer Geschichte als Vorsehung und von hier aus
dann auch eine haltbare christliche Gotteslehre - den listigen
Anläufen aller Widersacher zum Trotz - möglich und geboten ist.

Fritz Buri, Basel

19


	Gott und seine Schöpfung für das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

