Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 4

Artikel: Anselm von Canterbury und die Islamfrage
Autor: Gauss, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anselm von Canterbury und die Islamfrage
1.

Der Grund dafiir, dafl der Glaubensgegensatz zwischen Christen-
tum und Islam im Westen Europas durch lange Jahrhunderte keine
kirchliche Streitliteratur hervorrief, lag zugleich in dessen geo-
graphischer und politischer Situation. Vergegenwirtigen wir uns
diese in summarischem Zug. Bis zur Mitte des 11. Jahrhunderts
stie das Oboedienzgebiet Roms nur in Spanien unmittelbar an
arabische Herrschaft an, und mit dem Beginn der Reconquista
konnten dort die Papste, Alexander II. und Gregor VIIL., wieder
an die alte hierarchische Organisation ankniipfen, besonders an den
Primat des Erzbistums von Toledo. Dagegen handelte es sich in
Sizilien und Unteritalien, wo die Byzantiner seit dem 9. Jahrhun-
dert in der vordern Kampf- und Glaubensfront gegen die Moham-
medaner standen, um griechisches Reichs- und Kirchengebiet. Hier
hatte Rom nur in vereinzelten Aktionen mitgestritten, so am An-
fang des 10. Jahrhunderts Papst Johann X. in der Araberschlacht
am Garigliano, zu Beginn des 11. Jahrhunderts Benedikt VIII.
(1016) im Befreiungskampf um Sardinien, mit Hilfe der Flotten von
Pisa und Genua - beides in ihrer Art gewill Préludien zu den Kreuz-
ziigen. Erst mit der Papstreform aber verband sich deutlicher der
Anspruch Roms, ganz Italien und auch Sizilien in sein Oboedienz-
gebiet einzuschlieBen. So wirkt es wie ein Signal fiir dieses Pro-
gramm, wenn schon ein Leo IX. Humbert von Silva Candida zum
Erzbischof von Sizilien ernennt. Und in den 60er und 70er Jahren
folgten einander dann die Einsetzungen von Bischéfen in calabri-
schen und apulischen Didzesen, alles in allem eine langsam um-
sichtige Angliederung der griechischen Bistiimer an Rom, die sich
auf das Versprechen der petrustreuen Normannenfiithrer stiitzen
konnte, alles Gebiet, das ihr Schwert erobere, der Papstkirche zu
unterstellen.

Unter dem Pontifikat Urbans II. erfubr die kirchliche Restaura-
tion stolze Triumphe. Davon sind die Briefe seiner ersten Amtsjahre
ganz erfiillt!. Sie berichten iiber die Befreiung christlichen Landes

1 Patrol. Lat. 151, Ep. V, VI, VII, VIII, XX, XXIX, LIX, LXIV, XCIII;
col. 164, 238, 242, 263, 287.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 251

aus der sidkularen arabischen Fremdherrschaft, mit Angabe ihrer
Dauer — 350 Jahre fiir Toledo, 200 fiir Sizilien. Sie enthalten die
MaBnahmen fiir die Restitution des spanischen Primatssitzes und
der zugehorigen Sprengel, ebenso fiir die Neuordnung der Bistiimer
von Catania und Agrigent. In der Zeit von 1088 bis 1092, wo Papst
Urban sich notgedrungen ja nicht in Rom, sondern in Siiditalien
aufhielt, unterhandelte er mit Herzog Roger personlich iiber den
kirchlichen Wiederaufbau, 1089 in einer Synode in Melfi und 1092
in Salerno. Auch gleich nach seiner Riickkehr von den Kreuzzugs-
vorbereitungen in Frankreich trat die siiditalienische Frage wieder
hervor, und zwar in akuter Krise, weil der Normannenfiirst den
vom Papst erwahlten Legaten fiir Sizilien abwies, der Papst dafiir
entschlossen war, sich mit dem griechischen Episkopat — auf dem
Konzil von Bari 1098 — zu verstindigen.

Mit dem ganzen Zuwachs an Kirchengebiet erreichte damals die
romische Kirche die Grenzen der islamischen Welt auf breiter
Front, von Spanien iiber Sizilien — und falls der erste Kreuzzug
gelingen sollte — bis Syrien. Daher konnte sich ihr zu keinem histo-
rischen Zeitpunkt so dringlich die Frage stellen, ob es ihr im Streit
mit den Mohammedaern allein auf Kriegswaffen und nicht auch
auf geistige Waffen ankomme.

In den frithmittelalterlichen Glaubenskdmpfen in Spanien war
nie eine Gestalt hervorgetreten, die auf seiten der Christen eine
Polemik grofen Stiles gefiithrt hitte. Ein Alvarez? brachte wohl
eindringlich die Klage vor, dal sich die spanischen Christen allzu
leicht der glanzvollen islamischen Kultur unterwiirfen; zu dog-
matischer Auseinandersetzung gab er aber nur geringe Ansétze.

2,

So fragen wir uns: Vermochte die romische Kirche in den ent-
scheidungsvollen Jahren am Ausgang des 11.Jahrhunderts wie-
derum keinen geistigen Einsatz zu leisten? Wir wagen es, die Frage
dahin zu prézisieren: Gibt es nicht ein apologetisches Werk, das
1098 abgeschlossen und Papst Urban II. iibergeben, nach seiner
Zielsetzung hier seinen geschichtlichen «Sitz im Leben» haben

2 Alvarus de Cordoba (gest. 861), Indiculus luminosus: Patrol. Lat. 121.
Unterlegenheit gegeniiber der islamischen Kultur col. 555.



252 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

kénnte, und den Mann, der damals dazu bereit gewesen wire, in die
welthistorische Kontroverse einzugreifen — Anselm von Canterbury
mit seiner Schrift «Cur Deus homo»?

Fir diese Annahme — mehr als eine Konjektur ist sie ja nicht —
mul} und soll die sachliche Rechtfertigung im Aufbau und in der
Intention von Anselms Werk selber gesucht werden, nach der
klassischen Regel: Anselmus Anselmi interpres. Zuvor aber seien
geschichtliche und biographische Indizien angefiihrt, die, soviel wir
erkennen, unsere Vermutung bestidrken, ihr jedenfalls nicht ent-
gegenstehen. Was den Zeitpunkt betrifft, in welchem der Traktat
entstand, so verfalite Anselm seine Arbeit laut seiner eigenen An-
gabe? auf die Bitten der Klosterbriider in Bec, begann damit aber
erst in England in der Zeit zwischen 1094-97. Zu Ende gefiihrt
wurde das Werk ein Jahr oder ein paar Jahre spiter im Exil in
Kampanien, wihrend des Sommers 1098, eilig und lingst nicht zu
Anselms Zufriedenheit, ausdriicklich als eine Gabe fiir Papst
Urban*.

Nun liegt es iiberaus nahe anzunehmen, dafl die siiditalienischen
und sizilianischen Unternehmungen der Normannenherzoge wie
iberall in der Normandie, so auch in deren Klostern — Jumiéges,
Avranches, Bec oder andern — ein hohes Interesse erweckten, vor
allem natiirlich der Neuaufbau der Kirche in Sizilien unter der
doppelten Leitung des Papstes und Rogers I. Wie einer Urkunde
dieses Herrschers zu entnehmen ist, gab ihm iibrigens Urban II.
miindlich den Befehl, den rechtméfBigen und lobenswerten Brauch
des Gottesdienstes zu férdern und gewaltlos — dulciter — auszubrei-
ten, in seiner Art also einen Missionsauftrags. Dabei mochte in
Sizilien oder in Rom der Wunsch aufkommen nach einem Leit-

3 Anselm, Praefatio zu Cur Deus Homo = CDH, wie alle weiteren Text-
stellen zitiert nach der Ausgabe im Florilegium patristicum 18 von Franciscus
Sales Schmitt (1929).

4 F. S. Schmitt, La lettre de S. Anselme au pape Urbain IT & I’occasion de
la remise de son CDH 1098: Rev. de sc. rel. 16 (1936), 129-144, S. 141.

5 Bestatigung Rogers I. fir Bistum und Stadtherrschaft von Catania 1092,
aus der Narratio: Summus itaque Romanae sedis pontifex Urbanus videlicet
secundus. .. mihi Rogerio Calabriae comiti atque totius Siciliae ore suo sanctis-
simo et venerando praecepit...quoniam ego filius sanctissimae matris ecc-
lesiae... legitimam et laudabilem consuetudinem pietatis manibus enutri-
rem et dulciter proveherem. Nach E. Caspar, Die Griindungsurkunden der
sizilischen Bistiimer und die Kirchenpolitik Graf Rogers, 1 (1902), S. 16.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 253

faden fiir die Diskussion mit den neuen sarazenischen Untertanen.
Sollte dazu Cur Deus homo ersehen worden sein, so wire jedenfalls
erklirlich, dal schon, als kaum der erste Teil fertig war, in Eile
davon Abschriften genommen wurden, so wie spater auch Anselms
Abhandlung gegen die Griechen zu dem Zweck abgeschrieben und
verbreitet worden ist, um andern Personen in der Unterredung mit
Griechen einen autoritativen Riickhalt zu geben®. Nicht naher be-
stimmen laBt sich natiirlich, wer die Anregung oder den Auftrag
an Anselm vermittelt haben kénnte, ob ein Prominenter des Nor-
mannenhofes oder ein kirchlicher Amtstriager?, vielleicht einer der
Reformfreunde wie Erzbischof Hugo von Lyon, der Papstlegat in
Frankreich, mit dem Anselm gerne seine Schriftwerke besprochen
hat.

Ebensowohl wie die Rekuperation Siziliens diirfte aber auch die
Kreuzzugsbewegung den Anstofl zu Anselms Arbeit gegeben haben.
Allerdings ist dann das Datum der Niederschrift frithestens ins Jahr
1095 anzusetzen, wie ja oft geschieht, also in die Zeit der groflen
Versammlungen in Piacenza und Clermont-Ferrand. Wie bekannt,
stand Anselm in einem nahen Freundschaftsverhéltnis mit fiih-
renden Kreuzrittern, so mit Robert von Flandern, mit dem Grafen
Eustachius und besonders der Grifin Ida von Boulogne und durch
diese mit ihren Schnen Gottfried und Balduin von Bouillon. Man
darf gewi3 voraussetzen, daBl die Minner an der Spitze des Heeres
Wert darauf legten, autoritativ informiert zu sein iiber die ent-
scheidende religiose Streitfrage zwischen Christen und Muslim, die
Lehre von der Inkarnation und der Erlosung. Unter diesem Aspekt
erscheint ein Brief Anselms an Gottiried von Bouillon?8, als Antwort
auf dessen Bitte, ihm eine Ketzerwiderlegung zu schicken, nicht

¢ So erzdhlt Eadmer, Historia novorum: Patrol. Lat. 159, col. 415: egre-
gium opus scripsit (Anselm) idque per multa terrarum loca, ubi eiusdem erroris
fama pervenit, ab amicis rogatus direxit.

? In Urbans Gefolge in Clermont-Ferrand befand sich Bruno von Asti,
spéter zur Kirchenvisitation in Sizilien abgesandt, ebenso Erzbischof Dago-
bert von Pisa, der nachmalige lateinische Patriarch von Jerusal-m.

8 D. G. Morin, Lettre inédite d’Anselme de Cantorbéry & Godefroy de
Bouillon: Rev. bénéd. 34 (1922), S. 184f. Das Manuskript in der Zentralbibl.
Ziirich, 108 (Rheinau) trigt die Uberschrift «De Symbolo contra Paganos,
Judaeos et Saracenos». Die Ketzer im verwendeten Tractatus adversus V
haereses, Patrol. Lat. 42, col. 11011{f., sind 1. Heiden, 2. Juden, 3. Manichier,
4, Sabellianer, 5. Arianer.



254 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

allzu unglaubwiirdig. In die Kriegsbegeisterung hingegen stimmte
der Erzbischof von Canterbury nicht ein, warnte er doch einen
Freund mit leidenschaftlichem Ungestiim vor der Teilnahme an
einer Offensive nach dem Osten — nach Konstantinopel und Bagdad
- und nannte dabei die Kriegstaten Blutarbeit®. Auch schlug er,
viele Jahre spiter, ein Gesuch des Erzbischofs Diaz von S. Jago di
Compostella um militdrische Hilfe gegen die Mauren glatt ab?0,
Glaubenskrieg war nun einmal, wie er fithlen mochte, nicht sein
Amt. Viel eher sah er sich dazu berufen, zum Geistesstreit seinen
Beitrag zu leisten.

Die biographischen Voraussetzungen, auf die sich unsere Hypo-
these stiitzt, liegen in Anselms geistiger Entwicklung, seiner Zu-
wendung zur Apologetik. Diese erschien jedenfalls den fiithrenden
Theologen, sei es den Dialektikern oder den Antidialektikern, als die
Forderung ihrer Zeit. So einem Petrus Damiani, der schrieb!!: «Es
ist unehrenhaft, wenn ein Christ, unfihig von Christus Rechen-
schaft zu geben, sich von den hohnenden Gegnern schlagen lif3t
und fassungslos davonlduft» (confusus abscedat). Und von seinem
Widersacher Roscelin zitiert Anselm den Ausspruch: «Die Heiden
verteidigen ihr Gesetz, die Juden verteidigen das ihre, also sollen
auch wir Christen unseren Glauben verteidigen.»? Er selber hat
in einer bescheidenen persénlichen Riickschau dem Papste, Ur-
ban II., beschrieben, wie er in die apologetische Bahn hinein-
getrieben worden sei, ndmlich durch Roscelins Anschuldigung, er
und Lanfrane vertridten mit ihm zusammen die Auffassung, Trini-
titsglauben sei Dreigotterlehre. So habe er zuallererst zur Selbst-
verteidigung und zur Verteidigung seines geliebten verstorbenen
Lehrers den Kampf aufgenommen 3.

AnlaBlich dieses Streitfalles hebt Anselm auch gleich seine Grund-
sdtze fiir Glaubensdiskussionen hervor. Prinzipiell hélt er fest, dal

? Epist. IT, 19 an Wilhelm Crispinus: Patrol. Lat. 158, col. 1167-70.

10 Epist. IV, 19: Patrol. Lat. 159, col. 212.

11 P. Damiani, Antilogus contra Judaeos. Opusculum II: Patrol. Lat. 145,
col. 41. Vgl. E. Fritsch, Islam und Christentum im Mittelalter, Breslauer
Studien (1930), S. 104. Der Riickzug auf den Standpunkt der Offenbarungs-
glaubigkeit gilt als Fluchtversuch.

12 Einleitung zu De incarnatione Verbi, ed. F. S. Schmitt, = Florilegium
patristicum 28 (1931), S. 10.

13 Ebenda, S. 39. Vgl. D. A. Wilmaert, Premier ouvrage de S. Anselme
contre Roscelin: Rech. de théol. anc. et méd. 3 (1931), S. 20-37.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 255

eine dogmatische Wahrheit nie angezweifelt werden diirfe mit einer
Erwigung, quomodo non sit, sondern stets nur zu erdrtern sei,
quomodo sit. «Wenn ein Christ verstehen kann», meint er, «so sage
er Dank, wenn nicht, so stecke er sich keine Horner auf, um Aufruhr
zu stiften, sondern er senke den Kopf, um zu verehren.»¢ Mit aller
Schirfe unterscheidet er die Widerlegung von Ketzern und von
Ungldubigen. «Handelt es sich um einen Getauften, ...so darf man
ihn in keiner Weise anhoren, auch ist keinerlei Begriindung seines
Irrtums von ihm zu fordern, noch ihm die Wahrheit unseres Glau-
bens darzulegen. Vielmehr mufl er... aus aller katholischen Ge-
meinschaft ausgestofen werden, wenn er nicht widerruft... Den
Ungldubigen dagegen mufl man mit Griinden der Vernunft dartun,
daB sie uns aus Unvernunft verwerfen.»'> Um allerdings auf der
verbindlichen dialektischen Basis zusammenzutreffen, verlangt An-
selm von seinem Partner zudem eine philosophische Bildung: er
soll weder reale Ideen fiir bloBe Wortschélle halten noch unfahig
sein, Substanz und Akzidens zu unterscheiden, kurz, er darf kein
Nominalist sein®. Nach Anselms Uberzeugung besteht also das
Hauptanliegen der christlichen Apologetik darin, den diskussions-
fihigen und diskussionswiirdigen Ungldubigen Rede und Antwort
zu stehen, gemifl seiner Formel: rationem postulasti, rationem
accipe”’. Und dieser Aufgabe unterzog er sich nun selber. Ihr diente
wohl schon seine Kampfschrift gegen Roscelin, da dessen Ansicht,
trinitarischer Glaube bedeute Tritheismus, ja nicht einfach das
Gedankenspiel eines ketzerischen Einzelgéingers vorstellte, sondern
eine Idee war, die lingst ihre Hauptrolle spielte in der weltweiten
Polemik mit dem Islam?!%. In ausgesprochener Weise wendete er
sich in Cur Deus homo an die «Ungldubigen, die das Christentum
aus Vernunftsgriinden ablehnen»'® — wir diirften also sagen, an die
Gebildeten unter seinen Veridchtern. Dabei verschlingen sich, ge-
rade im Moment, wo er sein opusculum dem Papst iibergeben sollte,

14 Brief an Bischof Fulco von Beauvais: De incarnatione Verbi (A. 12),
S. 39-40.

15 Wbenda, S. 8.

16 Kbenda, S. 9-10.

17 CDH (A. 3), S. 37.

18 Vgl. M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, 1 (1909),
S. 297: zweifelhaft, «ob der Nominalismus Roscelins sein originelles Werk
1sto.

1» CDH, S. 1.



256 J.Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

die personlichen und die historischen Umstédnde in hochst eigen-
artigem Sinn. Wir entnehmen den entsprechenden Passus aus der
Biographie Anselms von seinem Zeitgenossen Eadmer20:

Nachdem der Erzbischof auf der Berghthe Sclavia in Campanien
im Sommer 1098 sein Werk abgeschlossen hatte, reiste er ins Feld-
lager der Normannenfiirsten vor Capua. Dort war auch schon
Urban 1I. eingetroffen. Wahrend der Papst in seinem Prunkzelt
viele Vornehme zur Audienz empfing, kamen zu Anselm, der ein
verfallenes Kirchlein bewohnte, sowohl die Vornehmen wie die
Geringen. Es kamen eben alle, schreibt Eadmer, auch die Heiden.
Denn der Herzog von Sizilien hatte viele Tausende von Sarazenen
auf seine Kriegsexpedition mitgefiihrt. Und bald brachten diese
Anselm eine so hohe Verehrung entgegen, dal} sie, wenn er ihr ab-
gesondertes Lager durchschritt, in hellen Scharen die Hénde er-
hoben zum Gebet fiir sein Wohl, auch nach ihrer Sitte die eigenen
Hinde kiiften und vor ihm die Knie beugten. Sehr viele unter
ihnen versicherten, sie mochten gerne, wenn der Herzog nicht da-
gegen wire, sich in seiner Lehre unterweisen lassen und durch ihn
den Christenglauben annehmen.

Handelt es sich blol um eine pittoreske Lebensepisode oder um
mehr? Darf uns der Vorgang nicht bewegen mit der Kraft eines
Symbols?

Zur entscheidenden Begriindung unserer Arbeitshypothese treten
wir nunmehr ein auf die Analyse des T'extes.

a) In einem ganz knappen Vorwort, einer Praefatiuncula, gibt
Anselm den Ursprung und Aufrif} seiner Schrift an, ihre Einteilung
in zwei Bilicher. Davon umfallt der erste, in England begonnene
Teil ein Streitgespriach mit den Ungliubigen und zwar denjenigen
unter ihnen, die iiberzeugt sind, aus Verstandesgriinden die christ-
liche Lehre verwerfen zu miissen. In Rede und Gegenrede folgen
sich demnach die Einwiirfe (obiectiones) der Ungldubigen, als deren
Wortfithrer Anselms Freund und Mitbruder in Bec, Boso, auftritt,
und namens der Christen Anselms eigene Antworten. Das zweite

20 Patrol. Lat. 158, col. 101 und speziell 102: «Quorum etiam plurimi se
libenter eius doctrinae instruendos submississent...» Vgl. Fr. R. Hasse, Leben
Anselms von Canterbury, 1 (1843), S. 341f.



J . Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 257

Buch bezeichnet der Verfasser als Demonstratio, also eine Be-
lehrungs- und Bekehrungsschrift.

Fiir beide dieser Biicher gilt nun dieselbe eingreifende Voraus-
setzung, namlich daB jede Uberlieferung und Aussage iiber Christus
ausscheide, laut dem Vermerk zum ersten Teil: «remoto Christo
quasi nunquam aliquid fuerit de illo», und zum zweiten Teil:
«similiter, quasi nihil seciatur de Christo»?!. Mit dieser einen Be-
stimmung fillt aus der Glaubenskontroverse mit einmal hinweg,
was ihr durch Jahrhunderte Gehalt und Gewicht gegeben hatte:
die christologischen Zeugnisse des Neuen und Alten Testaments
wie auch des Korans, die gegenseitige Textkritik und die Anklagen
iiber Schriftverfilschung — wirklich, das sdkulare Ristzeug beider
Kampfparteien.

Von jeher ist aufgefallen, dall Anselm nicht auf jede Offenba-
rungswahrheit verzichtet wie in seinen friitheren Schriften, vor
allem dem Monologion, sondern ausdriicklich nur auf die Chiistus-
Offenbarung. Und so entsteht die Frage, ob er sich nach der gewal-
tigen Reduktion iiberhaupt noch auf eine dogmatische Grundlage
stelle oder nicht, eine von den besten Interpreten des Traktats CDH
ungeldste, umstrittene Frage. Ein katholischer Forscher wie L. Hein-
richs kommt zu Uberzeugung, Anselm wolle seinen auf die Vernunft
pochenden Gegnern ausschliellich Vernunftwahrheiten entgegen-
halten, und wenn er trotzdem einmal auf eine iibernatiirliche Er-
kenntnis greife, so geschehe es aus Inkonsequenz??. Dagegen be-
hauptet der unseres Ermessens einsichtsvollste Kenner des Werks,
Bernhard Funke, dafl das Kernstiick des Dialoges, das gdottliche
Dekret iiber die Beseligung der Menschen, unleugbar dogmatisch
sei?. Er schlieBt indessen gleich weiter, Anselm habe mit einem
Traktat, der sich auf iibernatiirliche Offenbarungséitze stiitze, nie-
mals eine Streitschrift gegen Ungldubige schreiben wollen, und selt-
samerweise hdlt Grabmann diese Frage mit Funke darum fiir «de-
finitiv entschieden»?22.

21 CDH, Praefatio, S. 1.

22 L. Heinrichs, Die Genugtuungslehre des h. Anselm von Canterbury, =
Forsch. zur christl. Lit.- und Dogm.gesch., 9 (1909), speziell 8. 53. Er wirft
Anselm sogar Rationalismus vor im Gegensatz zum Kanon des Vaticanums
4, de fide et ratione cap. 6, Denzinger Nr. 1663.

23 B. Funke, Die Satisfaktionstheorie des h. Anselm von Canterbury, =

Kirch.gesch. Stud. 6 (1903).
24 KEbenda, S. 133. Dazu Grabmann (A. 18), S. 282.

17



258 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Um unsererseits auf das entscheidende Problem einzutreten,
halten wir uns unmittelbar an die eben angefiihrte Textstelle, den
Abschnitt der Diskussion, worin sich die beiden Gespréachfiihrenden
iiber ihren gemeinsamen positiven Standort verstindigen. Nachdem
Anselm nochmals das negative Abkommen, jeden Schriftbeweis fiir
Christus zu vermeiden, geltend gemacht hat, heillt es weiter im
Wortlaut 25: «Zwischen uns stehe fest — Constet inter nos», und wir
nehmen uns das Recht, hier buchstéblich auszulegen : zwischen mir,
dem Gldubigen, und dir, dem Ungldubigen, gelte fiir unbestritten,

dall der Mensch zur Seligkeit erschaffen worden sei,

die er in diesem Leben nicht zu besitzen vermag,

daB niemand sie erlangen kénne ohne Siindenvergebung,
und kein Mensch siindlos durchs Leben geht...

Zur Bestitigung erkliart darauf Boso: ¢sic omnes tenemus». Mit
anderen Worten: das gemeinsame Fundament ist also ein gemein-
sames Glaubensgut, die Lehren von der Erschaffung des Menschen,
seiner gottgewollten Bestimmung zur Seligkeit nach dem Tode, der
unausweichlichen Siindenschuld aller Menschen und der Notwendig-
keit einer Siindenvergebung. Was bedeuten aber diese vier Dok-
trinen anderes als diejenigen Offenbarungslehren, in denen die Be-
kenner des Christentums und des Islams miteinander libereinstim-
men? Auf einer groBartig einfachen Linie vollzieht hier Anselm eine
Gleichsetzung. Zunichst erscheint der jiidisch-christliche und der
mohammedanische Schopfergott als ein und derselbe, was, sehr
im Unterschied zu byzantinischer Polemik, einen eindeutigen Ent-
scheid des westlichen Kirchenlehrers darstellt. Ebenso gilt Gottes
Werk fiir identisch, die Erschaffung der Engel, der Welt und der
Menschen. Nicht anders der gottliche Beschlull, das vernunft-
begabte Geschopf nach dem Verlauf des natiirlichen Lebens zum
Heil zu fiihren, fiir die Muslim das zweite Zentraldogma neben dem
Monotheismus 26,

% CDH I, cap. 10, S. 18.

26 Ubrigens ist zu betonen, daB3 Anselm sein Buch gleichzeitig fiir die Dis-
kussion mit Juden wie mit Mohammedanern abfassen konnte. Vgl. P. G. v. d.
Plaas, Des h. Anselm Cur Deus homo auf dem Boden der jidisch-christlichen
Polemik des Mittelalters: Divus Thomas 7 (1929), S. 446ff.; 8 (1930), S. 18ff.
v. d. Plaas betrachtet die vier angefuhrten Lehren als «Gemeingut» von
Juden und Christen, S. 27. Natiirlich ist zuzugeben, daf3 die Verteidigung der



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 259

In allgemeinster Form und mit bewultem Abstand von der
christlichen Idee der Erbschuld formuliert Anselm dagegen die
Lehre von der Siinde: kein Menschenleben ohne Verfehlung. Denn
zum Begriff des Siindenfalls bietet der Islam kein Aquivalent, lehrt
doch der Koran ausdriicklich (Sure 11, 35), daBl Gott sich dem un-
gehorsamen Adam bald wieder verzeihend zugewendet habe?’. So
macht sich auch Anselm am Abschluf} seiner Schrift den Vorwurf,
er hitte, gegen seinen Vorsatz, zuviel auf Adams Fall hingewiesen,
allerdings nicht so, daf3 der vernunftgemdfle Beweisgang dadurch
zerstort worden sei28. In ganz dhnlicher Weise vermeidet er es, den
Glauben an eine Siindenvergebung in bestimmteren Ausdruck zu
fassen. Es geniigt ihm auszusprechen, daBl die tiberirdische Seligkeit
nur dem reinen, entsithnten Menschen zuteil werde. Wie es also
scheint, 148t sich selbst in den gewéhlten Formulierungen noch die
Intention erahnen, fiir das Streitgesprich eine mit der islamischen
Religion zusammenstimmende Basis zu umschreiben.

b) Am Eingang der Diskussion im ersten Buch, der wir uns nun
zuwenden, weist der Autor rasch hin auf einige Schwierigkeiten

Trinitdts- und der Erlésungslehre von jeher bei den Juden wie bei den
Mohammedanern auf gleichartige Einwendungen gestoflen ist. Deshalb liefen
sich in der Tat die Argumentationen aus der Judenpolemik, wie sie v. d. Plaas
vom 9.-11. Jahrhundert vorlegt, in die Kontroverse mit dem Islam tiber-
nehmen. Sonst aber stiitzte sich die zeitgendssische Polemik gegen die Juden
grundlegend auf das Alte Testament, d.h. auf die Messiasweissagungen, so
Petrus Damiani: Antilogus contra Judaeos, Gislebert Crispinus: Disputatio
de fide christiana contra Judaeos, Guibert von Nogent: Tractatus de incar-
natione contra Judaeos. Sie argumentierten sowohl «testimonio auctoritatis»
als «ope rationis» nach Gislebert, Patrol. Lat. 159, col. 1007. Selbst der
Anselm-Schiiler Odo v. Cambrai, der die rationale Dialektik ganz getreu auf-
nimmt, zitiert in seinem Tractatus de adventu Christi gelegentlich ein Psalm-
wort. Fulbert von Chartres findet sogar ausdriicklich, den Juden sollten die
Schriftzeugnisse geniigen: sunt vaticinia... de Christi divinitate sic aperta,
ut in eorum tractatu non sit opus uti ratiocinatione: Patrol. Lat. 141, col. 314.

Unbhaltbar ist v. d. Plaas’ Behauptung, 7, S. 450, im Sprachgebrauch des
9.—-11. Jahrhunderts sei «infidelis» gleichzusetzen mit Judaeus. Infidelis be-
deutet in vollem Umfang «nicht katholisch». Darunter fallen die Juden als
eine Gattung, vgl. etwa Fulbert von Chartres: contra errores infidelium aliqua
necessaria dicere volentes, mox a Judaeis incipimus, Patrol. Lat. 141, col.
308. Wer nur einen Blick in die Zeitliteratur wirft, findet uberall die Bezeich-
nung infideles verwendet fiir pagani, saraceni, agareni.

2?7 Erbsiinde ist schriftwidrig; vgl. Fritsch (A. 11), S. 128.

% CDH, S. 65.



260 J . Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

seiner hohen Aufgabe: in obligater Demut auf seine eigene Un-
zulédnglichkeit, ebenso auf die ungeniigende, weil nur stiickweise
Abklarung von Grundbegriffen wie Notwendigkeit oder Macht und
Wille Gottes. Besonders macht er es sich aber zur Pflicht, vorerst
mit seinem Partner ein regelrechtes Abkommen iiber die Tragweite
und Form ihrer Argumentation zu treffen, und zwar mit der Be-
griindung, es handle sich ja nicht um ein Unterweisen (ostendere),
sondern um ein gemeinsames Untersuchen (tecum quaerere). Diese
Abmachung heiBt in genauer Wiedergabe: «Was ich sage, ohne dal}
dafiir eine groflere Autoritéit einsteht, soll auch dann, wenn ich an-
scheinend den Beweis dazu liefere, nur soweit fiir richtig gelten wie
sonst eine Ansicht, die ich vorliufig gelten lasse, bis mir Gott
dariiber besseren Aufschlufl gibt. Falls ich deine Frage zufrieden-
stellend beantworte, soll die Aussage fiir gewill gelten, obwohl es
moglich ist, dall ein Weiserer eine vollgiiltigere Erwiderung finde.
Soviel ein Mensch eben auch sagen mag, werden doch hdohere
Griinde verborgen bleiben.»2® Mit dieser Bewertung der rationalen
Diskussionsmethode in theologicis steht Anselm auf dem iiberlie-
ferten Standpunkt, dafl die Vernunft nie zu letztlich adédquaten
und erschépfenden Bestimmungen der offenbarten Mysterien vor-
dringen konne. Trotzdem erwartet er aber, dafl die Vernunft sowohl
dem Gldubigen wie dem Ungldubigen diene, wihrend sie diesem
niamlich erlaube, dank rationaler Argumente iiberhaupt auf einen
Glaubensinhalt einzutreten, helfe sie jenem dazu, die geglaubte
Wahrheit als vernunftgeméll zu verstehen, so daBl beider Be-
mithungen zusammentreffen, «unum idemque est tamen quod
quaerimus».

Der Sinn einer solchen Vereinbarung tritt im Gang des Dialoges
sehr bald hervor. Da Anselm, gleichsam zur Probe, den Versuch
wagt, sich auf die altchristlichen Typologien zu stiitzen, — auf das
Schema vom Ungehorsam Adams und vom Gehorsam Christi, vom
Baum der Erkenntnis und vom Kreuzesholz — weist ihn Boso sofort
zurecht. Ein solches Verfahren, erklirt er, heile ja Bilder ins Wasser
oder in die Luft malen und fiihre geradewegs den Ungldubigen zur
Uberzeugung, der christliche Glaube sei nur Erdichtung (figmen-
tum) 30,

% CDH, S. 7. Ebenso das folgende Zitat.
30 CDH, S. 8.



J.Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 261

Zum Objekt der Widerlegung werden vor allem dreierlei grofle
Einwiirfe der Unglaubigen gegen das Inkarnationsdogma. Sie be-
ziehen sich in der Folge auf Gottes Weisheit, Gottes Allmacht und
auf seine Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. So entspringt aus der
anscheinenden Unvereinbarkeit des christlichen Erlésungsgedan-
kens mit dem Begriff einer hochsten gottlichen Weisheit die erste
Frage: Warum sollte die Menschheit durch einen Gottmenschen er-
rettet werden und nicht durch einen Engel oder einen reinen Men-
schen? Dem Verstdndnis des Nichtchristen fiele es eben unsagbar
viel leichter anzunehmen, Gott héitte einen Himmelsboten ausge-
schickt oder aber die Erschaffung Adams, eines siindlosen Men-
schen, wiederholt, als auf das paradoxe Heilsdogma einzugehen.
Diesem tiefen Bedenken tritt Anselm mit dem schon der Patristik
geldufigen Hinweis entgegen, wer einen andern befreie, den mache
er sich untertan3l. Und damit gibt er seinem Gegner zu verstehen,
daf} die von ihm bezeichneten Heilswege ungangbar gewesen seien,
da die erretteten Menschen sonst Engelsknechte oder gar Men-
schenknechte hétten werden miissen und nicht, was sie urspriing-
lich waren und als Erléste wieder werden sollten — Gottesknechte 32,
Die Folgerung ist evident: Gott konnte in seiner Weisheit nicht
derart das Ziel verfehlen. Er brauchte daher einen géttlichen Er-
I6ser.

Zu einem weit schirferen Widerstreit fiihrt die anschlieBende
zweite Einwendung: Warum konnte Gott die Menschen nicht allein
durch einen Befehl befreien? (solo iussu). Von vorneherein kiindet
Boso an, dall auf den Antwortenden eine Aporie lauere. Wer nim-
lich erklire, Gott habe die Erlosung nicht befehlen kénnen, trete in
Widerspruch zur Idee seiner Allmacht, wer dagegen sage, er hitte
dies zwar vermocht, aber nicht gewollt, verstofle gegen seine Weis-
heit. Denn offenbar sei ein Machtwort ein schlichteres und deshalb
kliigeres Mittel zum erstrebten Ziel als die Verwandlung und der
Tod eines gottlichen Wesens. Jedem Verniinftigen leuchte iibrigens
ein, daB3 alles auf den Willen Gottes ankame: habe er erst die ab-
gefallene Menschheit strafen wollen, so brauche er nur seinen Straf-
willen aufzuheben. Noch schwerere Angriffe jedoch drohen dem
Vorkdmpfer der Christen, falls er auf die altiiberlieferte Doktrin

31 Rém. 6, 6. Dieses Argument braucht die Patristik gern, vgl. auch Abu
Qurra: Patrol. Graeca 97, col. 1462,
32 CDH, 8. 8/9.



262 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

rekurriere, daf3 Gott seinen Machtwillen nicht einfach habe durch-
setzen konnen, ohne dem Teufel genugzutun, d. h. dall er diesem
seinen Rechtsanspruch auf das Menschengeschlecht auf legalem
Weg, iure, non violentia, durch den Tod Christi habe entziehen
miissen. Diese Lehre, ein Hauptstiick der patristischen Apologetik
seit Gregor von Nyssa und Augustin — und Anselm gesteht selbst
ein, «quod dicere solemus» — fithre geradewegs ins Dilemma zwi-
schen Monotheismus und Dualismus. Damit stehe den Ungldubigen
dann das Recht zu, vom monotheistischen Standpunkt her Schlag
um Schlag anzugreifen und zu fragen: In wessen Macht befinde sich
denn Hoélle und Teufel? Ob nicht in der Macht dessen, der alles ge-
schaffen habe? Wer kénnte Gott widerstehen oder nur aulBlerhalb
seiner Macht existieren? Wie sollte Gott nicht verfiigen kénnen
cum suo, de suo, in suo? Und weiter: wenn der Teufel den Menschen
zu Fall gebracht habe, weshalb sei er dann nicht ebenso abtriinnig
wie der Mensch, ebenso schuldig und strafbar? Koénnte ihm iiber-
haupt neben dem Richter aller eine berechtigte Strafgewalt zu-
kommen? Schliefllich gebe es dem Bosen gegentiber gar kein Un-
recht, und so liege auch am Teufel nichts, was Gott hindere, gegen
ihn seine Macht zu brauchen 32,

Es kennzeichnet Anselms ganze Haltung und intellektuelle Pro-
bitdt, dal er sich diesem — hypothetischen — Ansturm gegeniiber
nicht auf Gegenargumente einld3t. Ohne weitere Worte gibt er die
Erlosungsallegorie vom Rechtshandel zwischen Gott und Teufel
preis34 Gewill enthebt er sich dadurch dem Vorwurf des Dualismus.
Doch bleibt ihm vorerst zur Antwort auf die gestellte Frage, wieso
Gott die Erlosung nicht durch einen Befehl erwirkt hétte, nichts
iibrig als die erschiitternd karge Aussage: Gott habe das Heil eben
so — durch Inkarnation — und nicht anders gewollt ®.

33 CDH, 8. 9/10. Der alte Einwand der Muslims, wenn ein Kampf erfordert
sei, dann wire Gottes Allmacht diskreditiert, bei Fritsch (A. 11), S. 129.

34 Anselm verwirft das Teufelsdrama auch laut seiner Meditatio XI de
redemptione humana: Patrol. Lat. 158, col. 762f., besonders die Stelle: Cur
tantam virtutem operuisti tanta humilitate? An ut falleres diabolum...? Sed
utique veritas nullum fallit... Sed certe diabolo nec Deus debebat aliquid
nisi poenam, nec homo nisi vicem.

35 An dieser Stelle wird unbedingt klar, daf3 Anselm einen begriindbaren
Entscheid Gottes und nicht eine zwingende Ursache sucht zur Lésung seiner
Frage: qua scilicet ratione vel necessitate deus homo factus sit. CDH, S. 5.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 263

Eine dritte, letzte Fragengruppe kreist um die gottlichen Eigen-
schaften der Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, die an sich na-
tirlich weder von der einen noch andern Partei — Muslims noch
Christen - in Zweifel gezogen werden. Der Einwand des Nicht-
christen trifft den Widersinn des Dogmas, dall der hochste Richter
einen Schuldlosen verurteile, um Schuldige freizugeben, «non con-
venire tali patri de tali filio»3%. An dieser Stelle, wo Anselm erkennt,
daf sich sein Partner nicht auf einen schrankenlosen Willkiirgott
bezieht, sondern den Konvenienzbeweis zulafit, nimmt er, durch
eine weitere Vereinbarung, die Begriffe «angemessen» und «ver-
niinftig begriindet» in den Beweisgang auf. Er erklirt, es diirfe nur
eine Annahme erwogen werden, die Gott nichts oder minim Un-
angemessenes zuschreibe: fiihre sie zur Inkonvenienz, so scheide sie
aus; dagegen solle jedes rationale Argument, dem kein stirkeres
entgegenstehe, Notwendigkeit begriinden.

Nach dem eben verabredeten Verfahren erldutert nun Anselm
die iiberwiltigende Bedeutung der Siinde: sie wiege schwerer als
die Vernichtung der ganzen Welt, denn sie verletze zugleich Gottes
Ehre und stére die Ordnung der Welt. Vergebens spricht Boso von
seiner Zuversicht auf die gottliche Barmherzigkeit, die Bereit-
schaft, Siindenschuld zu vergeben wie ein Mensch seinem Mit-
menschen. Denn der christliche Apologet folgert aus der Straf-
losigkeit der Siinde eine Inkonvenienz. So ndmlich wiirde der Ge-
rechte mit dem Ungerechten gleichgestellt, die Ungerechtigkeit
selbst iiber das Gesetz erhoben, ja Gott ebenbiirtig erklirt. Uber-
dies gebe es kein Heilsgeschehen ohne die totale Wiederherstellung
der Menschennatur. Wenn daher selige Menschen in den Himmel
an Stelle der gefallenen Engel aufgenommen werden sollten, so er-
fordere dies ihren voéllig reinen, engelgleichen Stand, wie ein solcher
nicht aus einem Straferlafl, sondern nur aus einer genugtuenden
Leistung hervorgehe — gerade so, wie man eine in den Kot gefallene

Ausgerechnet Roscelin hat gegen Anselm den falschen Vorwurf (contumelias)
erhoben, er erklire «in libro suo CDH aliter Deum non posse homines salvare
nisi sicut fecit, id est nisi homo fieret et omnia illa, quae passus est, pateretur»,
nach der Aussage von Abaelard, Patrol. Lat. 178, col. 357/8. Vgl. Beda Fr.
Adelhoch, Roscelin und St. Anselm: Philos. Jahrb. 20 (1907), S. 444-45,
Ahnlich van Weddingen, Essai critique sur la philosophie de S. Anselme:
Mém. couronnés par I’Ac. roy., Bruxelles (1875), S. 388f.
3¢ CDH, 8. 17.



264 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Perle, bevor man sie zu den iibrigen in die Schatztruhe lege, zuerst
rein waschen miisse 7.

Je mehr im Gang der Unterredung sich die Unumgénglichkeit
einer Satisfaktion herausstellt, um so mehr steigt Bosos Ver-
wirrung. Verzweifelnd sieht er schlieflich ein, daB weder Reue,
Demut, Askese, noch Gehorsam die Entehrung Gottes gutmachen
und die Menschen von Schuld befreien konne, ja daBl die geforderte
Siihneleistung die menschliche Siihnefihigkeit unendlich iibersteige.
Zum Schlul kann darum Anselm das Frageverfahren umkehren,
und er fordert von den Unglaubigen, sie sollten, statt die Christen
zu verlachen, entweder ihrerseits iber die heilbringende Siihne
Rede stehen oder sich beugen, nach seinen Worten: «aut extra
fidem christianam invenienda est peccati satisfactio ...aut indu-
bitanter... illa esse credenda est»3%. Angesichts dieser Forderung
erkldrt sich der Ungldubige nunmehr bereit, eine positive Dar-
legung der Inkarnationslehre anzuhdren. Der christliche Lehrer ist
an seinem ersten Ziel.

Betrachten wir riickblickend die wesentlichen Objectiones der
Religionsdebatte, so erkennen wir darunter in historischer Sicht die
altbekannten Frageschablonen aus der islamischen Streitliteratur.
Daf} solche einem Theologen vom Range Anselms vertraut waren,
laBt sich ohne weiteres annehmen, um so eher, als sich diese ja weit-
gehend mit den Einwiirfen der Juden decken??. Vielleicht hat An-
selm auf ein Textstiick der englischen Kirchenliteratur zuriick-
gegriffen, das bei Pseudo-Beda eingereiht ist, eine Sammlung von
quaestiones de humana redemptione?®, sind doch die dort ver-
zeichneten Fragen so gut wie identisch mit denjenigen, die Boso im
Namen der Infideles aufwirft. Allerdings weichen dafiir die Ant-
worten bei Pseudo-Beda ab — ndmlich damit, daf} sie sich durchweg
auf die satanozentrische Loskaufslehre griinden. Uns scheint aber,
gerade dieser Sachverhalt konnte den Zusammenhang erhirten.

% CDH, 8. 30.

% CDH, 8. 38.

8 Uber die Glaubensdisputationen mit Juden orientiert aufs beste v. d.
Plaas (A. 26). Anselm selber erhielt von seinem jungen Freund Abt Gislebert
von Westminster ein solches Streitgesprich zur Einsicht, das eine authen-
tische Unterredung in London zwischen Gislebert und einem gelehrten Juden
aus Mainz wiedergibt: Patrol. Lat. 159, col. 1007-1036.

10 Pseudo-Beda: Patrol. Lat. 93, col. 471f., quaestio 15.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 265

Denn wenn Anselm Antworten vorfand, die seines Wissens die
Kritik, ja den Spott der Gegner provozierten, so mullte er es sich
um so eher zur Aufgabe machen, die Fragen neu aufzunehmen, um
sie anders — besser — zu beantworten. Diesem Ziel galt ja tiberhaupt
seine ganze Schrift, und so richtete er denn seine Interpretation des
Dogmas nicht nach dem Matthius-Wort (20, 28) vom «Losegeld
fir viele», sondern nach der Idee des hohenpriesterlichen Opfers im
Hebraerbrief. Wéhrend sein fingierter Gespréchspartner den Ge-
danken an Gottes Einheit und Barmherzigkeit iiber alles stellte,
hob er die Begriffe der Siinde und Genugtuung hervor, vollzog also
den Schritt, der in der Dogmengeschichte eine Epoche bedeutet.

¢) In seinem zweiten Buche unternimmt Anselm den positiven
Beweisgang, den er im Vorwort versprochen hat. Er geht vor nach
dem Grundsatz, zuerst an die beiderseits anerkannten Anschauungen
anzukniipfen, um daraus folgerichtig «hiniiberzuleiten zu dem, was
der andere Teil bisher noch verwirft»" — ein Prinzip, das er am deut-
lichsten ausgesprochen hat in seiner Abhandlung gegen die Irr-
tiimer der Griechen, so wie es ihm eben fiir seinen belehrenden und
— wir vermeiden das Wort nicht — missionarischen Zweck dient.
Demnach bezeichnet er zu Beginn ein «firmum fundamentumy», «an
dem sich nicht zweifeln ldaBt und das jedes verniinftige Herz an-
nimmt»: es ist dies die allestragende Anschauung vom Verhéltnis
zwischen Gott und Mensch, Schopfer und Geschépf, das vernunft-
begabt und siindlos erschaffen, zum Genul} der Seligkeit in Gott be-
stimmt ist.

Diesem Dekret der Beseligung ordnet sich, als dem obersten
Zweck, eine ganze Stufenfolge von Zwecken ein. Fiir diese sucht
Anselm nach Begriindungen, und zwar deduziert er sie aus der
Sinnlosigkeit des Gegenteils: Gott hitte den Menschen umsonst als
Vernunftwesen erschaffen, falls er ihn nicht zum Heil fithrt; denn
als verniinftig unterscheidet er gut und bose, weniger gut und besser.
Er hédtte ihm umsonst dieses Unterscheidungsvermogen gegeben,
wenn der Mensch nicht dementsprechend das Gute lieben und das
Bose hassen sollte. Umsonst wiren die Menschen nicht bloB3 ver-
niinftig, sondern auch siindlos erschaffen, wenn sie das héchste Gut
nicht erwihlten, umsonst wiirden sie es lieben und erwihlen, wenn
sie nicht einst dazu gelangen dirften, sondern sich danach nur

41 De processione spiritus sancti: Patrol. Lat. 158, col. 285f.



266 J.Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

sehnen, nie aber es besitzen konnten. Durch die ganze Gedanken-
fiithrung, die im Monologion in Kap. 68-70 ausfiihrlich vorgebildet
ist, lauft das Argument : Gott schuf nicht sinnlos, in vanum, frustra.
Im Gegenteil, so wie er der Welt eine Zweckbestimmung setzte, so
erst recht dem kostbarsten Wesen, dem Menschen 2.

Aus dem Schopfungs- und Heilsplan ergibt sich ebenso die Folge-
rung, dafl der urspriinglich schuldlose Mensch nicht sollte sterben
miissen. Da er aber durch die Siinde den Tod auf sich geladen hat,
mulf} er, falls der Beschlul} seiner Beseligung festbleibt, durch eine
Auferstehung vom Tode voéllig wiederhergestellt werden. So finden
sich also zum tragenden Fundament wiederum vier sowohl biblische
wie koranische Offenbarungslehren beieinander, Erschaffung des
Menschen, himmlische Seligkeit, Siindenfall und Auferstehung, und
zwar ausdriicklich in einen konsequenten Zusammenhang gestellt.
Bei Anselm liegt aller Nachdruck auf der Kongruenz von Schop-
fungswille und Heilswille, mit anderem Wort, auf der UnumstéBlich-
keit oder Unwandelbarkeit des gottlichen Willens. «Es ist not-
wendig», sagt er, und sein Partner wiederholt es, «dal Gott mit der
menschlichen Natur durchfiihrt, was er begonnen hat»*3. Dabei
sind im Grunde nicht zwei Beschliisse, ein fritherer und ein spéterer,
aufeinander auszurichten, vielmehr, da Gott von jeher den Abfall
der Menschen voraus wissen mull und er iiberhaupt nicht in Zeit-
abstdnden handelt, sind Schépfung und Heil Ausdruck fiir eine
und dieselbe Intention, anders gesagt, der Schopfungsratschlufl hat
Ewigkeitscharakter.

Man konnte versucht sein, Anselm vorzuwerfen, er habe die volle
Heilsordnung schon in die Priamisse gesteckt, um nur den Weg der
Heilsverwirklichung - die Menschwerdung eines Erlsers — daraus
abzuleiten. Dann aber iibersieht man, dal er gar nicht von einer
glaubenslosen Basis ausgehen will, sondern nach dem Verfahren
vorgeht: «Luce ratione, praevia tamen divinae revelationis luce»*4, so

42 CDH, 8. 39. Dazu Funke (A. 23), besonders S. 142.

43 CDH, 8. 40. Vgl. dazu Augustins berithmten Ausspruch: vocans tempo-
rales, faciens aeternos, Enarratio in Psalm 101: Patrol. Lat. 37, col. 1311, und
ebenso Koran, Sure 33, Vers 62; Sure 35, Vers 41.

4 So beschreibt Richard von St. Viktor die Bekehrung von Mohammeda-
nern: Patrol. Lat. 196, col. 1002: ... duce itaque ratione praevia tamen divi-
nae revelationis luce intellexerunt, quia si homo non pecasset, ad supernam
beatitudinem mediate iustitia ascendere potuisset; post lapsum..., ut ergo
posset homo resurgere... opus erat satisfactionis.



J.Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 267

wie nach ihm Thomas von Aquin in seiner Polemik gegen den Islam,
in der Summa contra Gentiles, ebenfalls gehandelt hat. Denn auch
Thomas stiitzt sich zunédchst auf vier Grundlehren — Schépfung,
Gesetz, Schuld, Seligkeit in der Gottesschau —, deren Wahrheits-
charakter keiner eigenen Begriindung bediirfe, «quam veritatem
fides profitetur et ratio investigat»4®. Es ist dies, historisch gesehen,
jedenfalls eine Ubereinstimmung von eminentem Sinn.

An der Stelle nun, wo Anselm von der angenommenen festen
Grundlage aus ein zwingendes Beweisverfahren aufnimmt, dringt
sich ihm das metaphysische Problem aller theologischen Dialektik
auf: wie kann tuberhaupt ein Handeln Gottes durch notwendige
Griinde gefolgert werden? Er greift die Frage nur kurz auf und geht
spater nochmals auf sie ein; im iibrigen gesteht er in der Einleitung
schon zu, er hétte gerne die metaphysischen Prinzipien, die er auf
Gott beziehe, wie Notwendigkeit, Wille oder Macht, mit mehr Ernst
und Prézision dargelegt ¢¢. Es steht ihm fest, dal} bei der souverdnen
Unabhingigkeit Gottes nur improprie — in uneigentlichem Sinn -
von Notwendigkeit die Rede sein konne. Denn da nichts Gott zu
zwingen oder zu hindern vermdoge, etwas zu tun, da er die freie Ur-
sache dessen sei, was er eh und je will, so fallen in ihm Wille und
Notwendigkeit in eins zusammen, in seiner ewigen Unwandelbar-
keit. Deshalb erklirt Anselm: Sagen wir, Gott handle notwendig,
so miissen wir darunter verstehen, er handle aus der Notwendigkeit,
seine Ehre zu wahren, einer Notwendigkeit, die selber nichts an-
deres ist als die Unveridnderlichkeit seiner Ehre. So bleibt jedenfalls
zu beachten, daf3 die Vernunftschliisse fiir die Inkarnation auf Kon-
venienzgriinden beruhen, nahezu im Sinne eines Postulates der
sittlichen Vernunft+’.

Die Ableitung des Glaubensinhaltes vollzieht sich in &dulerst
knapper Form, einfach als Konstruktion des gottmenschlichen Er-
l6sers aus den Heilsbedingungen. Nochmals verkiirzt heil3t sie: Da
derjenige, der fiir die Menschensiinde Genugtuung leistet, alles

45 Thomas, Summa contra gentiles I, 4.

46 CDH, S. 41: Denique deus nihil facit necessitate ete.; S. 57, cap. XVII:
Quod in deo non sit necessitas vel impossibilitas; S. 47 : quia improprie dicitur
necessitas, ubi nec coactio ulla est nec prohibitio.

47 Dies sei festgehalten im Gegensatz zu F. Stentrup, Die Lehre des h.
Anselm iiber die Notwendigkeit der Erlésung und der Menschwerdung:
Zeitschr. fiir kath. Theol. 16 (1892), S. 6563-91.



268 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

iiberragen soll, ergibt sich, dal er Gott sein miisse. Sofern er aber
zugleich fiir die Menschen einsteht, um aus ihnen die Himmels-
scharen zu erginzen, folgt, dall er Mensch sein miisse. Nur als Gott
kann und nur als Mensch soll er die Satisfaktion und Restauration
vollbringen, also als ein Gottmensch®. Es scheint u. E. hier nicht
abwegig, zum Vergleich hinzuweisen auf eine analoge Konstruktion
von Person und Amt des Propheten bei Avicenna.

Sobald der Glaubenssatz damit vor dem Forum der nichtchrist-
lichen Vernunft fiir erwiesen gilt, wenden sich die Fragen einer
anderen Richtung zu, ndmlich der Art und Weise des iibernatiir-
lichen Geschehens. Diesen Einschnitt markiert Anselm mit dem
Ausspruch: «investigandum nunec est, quomodo possit esse Deus
homo»%?; also ganz im Sinne der fides quaerens intellectum. Von
nun an tritt der Christ als Lehrer auf, mit dem Auftrag zu zeigen
(ostendere) oder auch mit Allegoresen zu schildern (pingere), wéah-
rend der Nichtchrist sondiert, priift und allenfalls zustimmt. So
werden der Reihe nach die christologischen Dogmen durchgespro-
chen, die Zweinaturenlehre, die jungfriduliche Geburt, die Drei-
faltigkeit, die Siindlosigkeit und Sterblichkeit Christi, alles mit
Scharfsinn und oft mehr mit Spitzfindigkeit. Boso kommt dabei
zum Resultat: «Ich sehe ein, jener Mensch... mull so beschaffen
sein, daf} er nicht notwendig stirbt, weil er allméchtig ist, aber auch
nicht aus Pflichtschuld stirbt, weil er nie siindigt. Er kann aus
freiem Willen sterben, weil dies notwendig ist.»5 Noch wirft er als
Wortfiihrer der Unglaubigen weitere Zweifel auf an der Unmaoglich-
keit und Unziemlichkeit der Erlésungslehre, bis ihm schliellich
Anselm entgegenhilt, mancher unter diesen Einwiirfen erforderte
neuerdings eine Abhandlung und iiberhaupt lasse sich in den Ge-
heimnissen einer so grofen Sache nicht alles erforschen. Es bleibt
ihm zum SchluBl noch die Wirkung von Christi Lebenshingabe an-
zudeuten, und so lehrt er: aus der Freiwilligkeit des Opfers erwachse
ein Verdienst, das belohnt werden solle. Da Christus aber selber
als Gott nichts bediirfe, konne er andern den Lohn zugut kommen
lassen, eben seinen Briidern in der Tiefe der Schuld und des Elends.
In dieser wunderbaren Weise werde dann auch der Anspruch der

48 CDH, S. 42. Vgl. Pseudo-Beda Patrol. Lat. 93, col. 475: sicut nisi Deus
esset, non ferret remedium, ita nisi verus homo esset, non daret exemplum.

4 CDH, S. 42.

50 CDH, S. 49; ahnlich S. 56.



J. Gauss, Ansdlm von Canterbury und die Islamfrage 269

gottlichen Gerechtigkeit und der gottlichen Barmherzigkeit mit-
einander erfiillt5l. Die Summe der ganzen Diskussion zieht der
Unglédubige mit der Feststellung, daB3 die groBe Frage, warum Gott
Mensch werden muflte, ausschlieSlich mit verniinftigen Argumenten,
mit der dialektisch-deduktiven Methode - sola ratione — geldst
worden sei. Weil nun die neue zusitzliche Lehre die gemeinsam an-
genommene Glaubensgrundlage fortgebildet hat, nicht im Sinne
einer Korrektur, sondern einer Erginzung, darf es folgerichtig
heilen, mit der Beantwortung der einen Frage sei zugleich die
Wahrheit des Alten und Neuen Testaments erwiesen’?: Islam -+
Erlésungslehre = Christentum.

4.

Erlauben wir uns in Kiirze einige Schlugedanken zur Beurteilung
Anselms in der Geistes- und Dogmengeschichte. Es ist durchweg
iiblich, ihn mit der Vergangenheit, der Patristik, zu verkniipfen,
vor allem natiirlich mit Augustin?3. Doch kommt gerade bei Cur
Deus homo die Forschung zum Resultat, daB}, so viele einzelne Aus-
sagen sich auch auf das Augustinische Geisteserbe zuriickfiihren
lassen, die Grundkonzeption eigen und neu sei, dafl man also ebenso-
gut sagen konne, der Vater der Scholastik stehe hierin zu Augustin
in Kontrast als in Abhéingigkeit. Wir glauben, dies ausreichend er-
kliaren zu koénnen: durch die religionshistorische Lage, die fiir An-
selm entscheidend war, die Konfrontation mit dem Islam. So tritt
er als ein Anfangsglied in die Reihe der mittelalterlichen lateini-
schen Theologen, die sich mit Mohammeds Lehre auseinander-

51 CDH, S. 64.

52 CDH, S. 65. Im Widerspruch zu dieser Ansicht steht F. Loofs, Leitfaden
der Dogmengeschichte, 4. Aufl. (1906), S. 507: Seine libri duo Cur Deus homo
sind ein genialer Versuch, alle kirchlichen Dogmen in einen zentralen Ge-
danken zusammenzufassen. Dagegen stimmt sie iiberein mit E. Gilson, L’es-
prit de la philosophie médiévale, 2. édit. (1944), S. 31: Si I'on part d’une
croyance pour en déduire le contenu, on n’obtiendra jamais que de la croy-
ance. Lorsqu’on reproche & ceux qui définissent la méthode de la philosophie
chrétienne par le fides quarens intellectum de confondre théologie et philo-
sophie, on montre simplement que ’on entend aucunement leur position, et
I’ondonne méme & penser quel’on n’entend pas bien ce que ¢’est que lathéologie.

8 Vgl. J. Riviére, Contribution au Cur Deus homo de S. Augustin: Mis-
cellanea Agostiniana, = Testi e Studii, 2 (1931).



270 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

setzten, eines Petrus Venerabilis, eines Thomas, eines Raimundus
Lullus. Und nicht erst das 13. Jahrhundert mit seinem Streit gegen
Averroes bedeutete dann den Einsatz der Glaubensdiskussion, son-
dern wir miilten deren Beginn um 100-150 Jahre friiher legen in
die Epoche des ersten Kreuzzuges.

Auch das Urteil tiber Anselms dogmatisches Werk wire erneut
zu priifen. So sehr es durch die Jahrhunderte hochgehalten worden
ist, als erste systematische Darstellung der Erlosungslehre, so sehr
ist es auch wegen seines rational juridischen Charakters angegriffen
worden, denken wir nur an die liberalen Protestanten, an die
scharfen Verdikte von Baur, Ritschl oder gar Harnack. Wenn
Harnack z. B. den Vorwurf erhebt 5%, Cur Deus homo sei ein «At-
tentat gegen das Evangelium» und darin alles Wesentliche vermifit,
Leben, Predigt, Leiden Jesu, so beweist dies nur, dall Anselm das-
jenige, was der moderne Theologe fordert, eine Entfaltung des Dog-
mas nach biblischen Quellen, eben gar nicht hat geben wollen.
Ebenso mull es befremdlich scheinen, dafl Anselm die Idee der
Kirche hier wegldf3t — im Unterschied zu seiner Meditation iiber die
Erlosung — obwohl er von der Verbundenheit Christi mit der
Menschheit redet 35. Aber in einer Unterredung mit Nicht-Christen,
in einer elementaren Katechese, liele sich dieser Wegfall unschwer
begreifen als eine bewullte padagogische Riicksicht. Ja wenn unsere
Annahme zu recht besteht, diirfte iiberhaupt der vordringliche Ra-
tionalismus nicht mit Anselms innerem Wesen gleichgesetzt wer-
den, dem eines groflen mystischen Denkers, der er ja war — sondern
hitte zu gelten fiir eine zweckgebundene missionarische Haltung 6.
Und dariiber hinaus koénnten wir iiberhaupt einen der geschicht-
mnack, Dogmengeschichte, 3 (1922), S. 388ff., besonders S. 401
und 403.

% Dazu dient der Begriff des verdienstlichen Erlosertodes: CDH, S. 63:
necesse esse video, ut pater filio retribuat... Quibus conventius fructum et
retributionem suae mortis attribuet quam illis, propter quos salvandos... se
hominem fecit? Vgl. dazu die Kritik bei A. Ritschl, Die christliche Lehre von
der Rgchtfertigung und Verséhnung, 1 (1870), S. 45.

56 Uber den Zusammenhang von «Rationalismus» und Missionsaufgabe
handelt der Aufsatz von M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis
und der Missionsbefehl: Theol. Zeitschr. 8 (1952), S. 88-101: iiber Anselm
S. 88f., jedoch eingeschrinkt auf das Proslogion. Erst mit dem Monologium
(de trinitate) und Cur Deus homo (de incarnatione) unternimmt Anselm aber

den Versuch, die zentralen christlichen Glaubensmysterien der rationalen
Diskussion zugénglich zu machen.



J. Gauss, Anselm von Canterburg und die Islamfrage 271

lichen Faktoren erkennen, aus der das «konstitutive Element der
Scholastik, das Interesse am Denken» entstand. —

Die Hypothese, Cur Deus homo sei eine Lehr- und Streitschrift
Anselms gegen die Mohammedaner, wird also gestiitzt:

1. Auf die Intention Anselms, wie sich diese im Vorwort und im
Werk selber ausspricht. Die beiden Gesprichspartner, der Christ
und der Nicht-Christ, stellen sich einander gleich durch den grund-
sdtzlichen Verzicht auf christologische Schriftzeugnisse (negative
Voraussetzung). Sie stimmen sodann einer gemeinsamen Glaubens-
basis zu, den Lehren von Gott als Schopfer der Engel, des Teufels
und der Menschen, von der Versuchung der Menschen, ihrer Schuld
und ihrer Heilsbestimmung im Jenseits (positive Voraussetzung).
Das Ziel des Christen (Anselms) liegt darin, auf dem Weg einer ra-
tionalen Gedankenfiihrung, die Juden wie Heiden fiir beweiskréftig
gilt, die erstangenommene, unvollstindige Glaubensgrundlage aus-
zuweiten bis zum vollstédndigen biblischen Gehalt Alten und Neuen
Testaments. Am Schlufl wird beiderseits erklirt, dieses Resultat sei
erreicht.

2. Auf die Einwendungen oder Fragestellung der Ungldubigen.
Diese finden sich inhaltlich iibereinstimmend seit Jahrhunderten in
den Kontroversschriften zwischen den Byzantinern und Arabern.
Ebenso tritt dort in steigendem Maf} die formale Forderung hervor,
mit Vernunftbeweisen und nicht mit Schriftzeugnissen zu argu-
mentieren.

3. Auf die biographischen und zeitgeschichtlichen Umsténde. Die
romische Kirche sah sich, schon vor dem Beginn der Kreuzziige, vor
der Aufgabe, in Gebieten einer soeben beseitigten Araberherrschaft
den Neuaufbau der Kirchen zu leiten. Diesem Missionsauftrag
fithlte sich Papst Urban II. besonders verpflichtet. Mit ihm stand
Anselm in engster Beziehung und iibergab ihm auch personlich in
Siiditalien seine Schrift.

Es sei in Gestalt eines Nachirags die Frage aufgeworfen, ob sich nicht
Anselms Einflul} in der Korrespondenz der Pédpste mit Vertretern des Islams
finden koénnte. So geht z.B. Innozenz 111 in einem Schreiben an den Sultan
von Alapia (Ep. 69) auf die Inkarnationslehre ein und schreibt, er hoffe, der
Sultan gelange bald «ad cultum aeterni et veri Dei qui pro salute temporaliter
verus homo». Einen auBlerordentlichen Fall stellt das grofle Sendschreiben
Pius I an Sultan Mehmed II dar, zwei Jahre nach dessen Eroberung von
Konstantinopel, an sich ein fragwiirdiger Versuch, den groBen Sieger zum
Christentum zu tiberreden. Statt sich auf seinen berithmten Islam-Experten



272 J.Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Nikolaus Cusanus zu stiitzen, bespricht Pius in freier Form die Lehre der
Trinitéit und der Inkarnation. Uber diese schreibt er wortlich57:

Tu vero, si sapias, de tenebris emerges et candida luce perfusus sacra-
tissimam Trinitatem et cognoscendo coles et colendo cognosces. Nec adver-
saberis sacrosancto Evangelio in quo legitur:: «Verbum caro factum est.»
Negat tuus legifer incarnationem Verbi, nam «Cur»-inquit-«factus est Deus
homo et in ligno crucis passus, qui alio modo humanum genus redimere po-
terat ?» Negat tua lex Christi necem et alium suo loco interfectum existimat,
nec Deum incarnatum cognoscit, neque crucifixum aut mortuum. Nos utrum-
que praedicamus, quia factus est Deus homo et passus est et propter salutem
hominis haec facta esse testamur...

Constabat primi parentis errato omnes homines culpa teneri... Decebat
summam Dei bonitatem hominem qui ceciderat reparare nec miserum esse per-
petuo sinere qui ad beatitudinem perfruendam creatus fuerat; sed obstabat
iustitia Dei quae pro peccato satisfactionem exigebat. Dignus erat infinita
poena qui majestatem offenderat infinitam ; nec homo tanti erat ut infinitam
posset redimere culpam. Stabat hinc divina iustitia ultionem petens, illinc
divina bonitas miserendum esse contendens.

Audienda fuit utraque vox quia universae viae Domini misericordia et veri-
tas. Quare etsi poterat Deus aliter humanae imbecillitati consulere (est enim
omnipotens), hic tamen convenientissimus fuit modus quem elegit, ut as-
sumpta humana natura ipse poenas solveret. Factus est Deus homo ut homo
fieret Deus... Fuit hic modus salvandi humani generis divinae bonitati con-
veniens, satisfactum est iustitiae simul et misericordiae, satisfactum est
amori et odio. Placuit hoe divinae potentiae quae omnen defectum nostrum
sua virtute superat, placuit et sapientiae quae nihil frustra, nihil non decenter
ac convenientissime facit. Et licet necessitate absoluta (qua necessarium
dicimus sine quo aliud esse non potest) incarnatio Verbi necessaria non
fuerit, eo tamen modo quo necessarium accipitur id quod convenientius et
congruentius pervenitur ad finem, dicere non pudet ad reparationem hominis
incarnationem filii Dei necessariam fuisse.

...Nisi enim esset verus Deus non afferet remedium, nisi esset verus homo
non praeberet exemplum. Intelligis quam convenienter filius Dei carnem
assumpserit ut Deus et mortem obierit ut homo.s8

Julta Gauss, Basel

57 G. Toffani: Lettera a Maometta 1I di Pio II. Collezione umanistica
VIII, Napoli, S. 142.

58 Wahrend der Drucklegung dieser Arbeit erschien in den Sources chréti-
ennes, 91: Anselme de Cantorbéry, Pourquoi Dieu s’est fait homme, hrsg.
von René Roques, Direktor an der Ecole pratique des Hautes Etudes (1963).
In der Einleitung spricht der Autor die Vermutung aus, S. 72: dans la pen-
sée d’Anselme, les Pagani représentent plutét les Musulmans. Wir freuen uns
an dieser Ubereinstimmung der Gedanken.



	Anselm von Canterbury und die Islamfrage

