
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 4

Artikel: Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Autor: Gauss, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anselm von Canterbury und die Islamfrage

l.

Der Grund dafür, daß der Glaubensgegensatz zwischen Christentum

und Islam im Westen Europas durch lange Jahrhunderte keine
kirchliche Streitliteratur hervorrief, lag zugleich in dessen

geographischer und politischer Situation. Vergegenwärtigen wir uns
diese in summarischem Zug. Bis zur Mitte des 11. Jahrhunderts
stieß das Oboedienzgebiet Roms nur in Spanien unmittelbar an
arabische Herrschaft an, und mit dem Beginn der Reconquista
konnten dort die Päpste, Alexander II. und Gregor VII., wieder
an die alte hierarchische Organisation anknüpfen, besonders an den
Primat des Erzbistums von Toledo. Dagegen handelte es sich in
Sizilien und Unteritalien, wo die Byzantiner seit dem 9. Jahrhundert

in der vordem Kampf- und Glaubensfront gegen die
Mohammedaner standen, um griechisches Reichs- und Kirchengebiet. Hier
hatte Rom nur in vereinzelten Aktionen mitgestritten, so am
Anfang des 10. Jahrhunderts Papst Johann X. in der Araberschlacht
am Garigliano, zu Beginn des 11. Jahrhunderts Benedikt VIII.
(1016) im Befreiungskampf um Sardinien, mit Hilfe der Flotten von
Pisa und Genua - beides in ihrer Art gewiß Präludien zu den Kreuzzügen.

Erst mit der Papstreform aber verband sich deutlicher der
Anspruch Roms, ganz Italien und auch Sizilien in sein Oboedienzgebiet

einzuschließen. So wirkt es wie ein Signal für dieses

Programm, wenn schon ein Leo IX. Humbert von Silva Candida zum
Erzbischof von Sizilien ernennt. Und in den 60er und 70er Jahren
folgten einander dann die Einsetzungen von Bischöfen in calabri-
schen und apulischen Diözesen, alles in allem eine langsam
umsichtige Angliederung der griechischen Bistümer an Rom, die sich
auf das Versprechen der petrustreuen Normannenführer stützen
konnte, alles Gebiet, das ihr Schwert erobere, der Papstkirche zu
unterstellen.

Unter dem Pontifikat Urbans II. erfuhr die kirchliche Restauration

stolze Triumphe. Davon sind die Briefe seiner ersten Amtsjähre
ganz erfüllt1. Sie berichten über die Befreiung christlichen Landes

1 Patrol. Lat. 151, Ep. V, VI, VII, VIII, XX, XXIX, LIX, LXIV, XCIII;
col. 164, 238, 242, 263, 287.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 251

aus der säkularen arabischen Fremdherrschaft, mit Angabe ihrer
Dauer - 350 Jahre für Toledo, 200 für Sizilien. Sie enthalten die
Maßnahmen für die Restitution des spanischen Primatssitzes und
der zugehörigen Sprengel, ebenso für die Neuordnung der Bistümer
von Catania und Agrigent. In der Zeit von 1088 bis 1092, wo Papst
Urban sich notgedrungen ja nicht in Rom, sondern in Süditalien
aufhielt, unterhandelte er mit Herzog Roger persönlich über den
kirchlichen Wiederaufbau, 1089 in einer Synode in Melfi und 1092

in Salerno. Auch gleich nach seiner Rückkehr von den
Kreuzzugsvorbereitungen in Frankreich trat die süditalienische Frage wieder
hervor, und zwar in akuter Krise, weil der Normannenfürst den
vom Papst erwählten Legaten für Sizilien abwies, der Papst dafür
entschlossen war, sich mit dem griechischen Episkopat - auf dem
Konzil von Bari 1098 - zu verständigen.

Mit dem ganzen Zuwachs an Kirchengebiet erreichte damals die
römische Kirche die Grenzen der islamischen Welt auf breiter
Front, von Spanien über Sizilien - und falls der erste Kreuzzug
gelingen sollte - bis Syrien. Daher konnte sich ihr zu keinem
historischen Zeitpunkt so dringlich die Frage stellen, ob es ihr im Streit
mit den Mohammedaern allein auf Kriegswaffen und nicht auch
auf geistige Waffen ankomme.

In den frühmittelalterlichen Glaubenskämpfen in Spanien war
nie eine Gestalt hervorgetreten, die auf Seiten der Christen eine
Polemik großen Stiles geführt hätte. Ein Alvarez2 brachte wohl
eindringlich die Klage vor, daß sich die spanischen Christen allzu
leicht der glanzvollen islamischen Kultur unterwürfen; zu
dogmatischer Auseinandersetzung gab er aber nur geringe Ansätze.

2.

So fragen wir uns: Vermochte die römische Kirche in den
entscheidungsvollen Jahren am Ausgang des 11. Jahrhunderts
wiederum keinen geistigen Einsatz zu leisten? Wir wagen es, die Frage
dahin zu präzisieren: Gibt es nicht ein apologetisches Werk, das
1098 abgeschlossen und Papst Urban II. übergeben, nach seiner
Zielsetzung hier seinen geschichtlichen «Sitz im Leben» haben

2 Alvarus de Cordoba (gest. 861), Indiculus luminosus: Patrol. Lat. 121.

Unterlegenheit gegenüber der islamischen Kultur col. 555.



252 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

könnte, und den Mann, der damals dazu bereit gewesen wäre, in die
welthistorische Kontroverse einzugreifen - Anselm von Canterbury
mit seiner Schrift «Cur Deus homo»?

Für diese Annahme - mehr als eine Konjektur ist sie ja nicht -
muß und soll die sachliche Rechtfertigung im Aufbau und in der
Intention von Anselms Werk selber gesucht werden, nach der
klassischen Regel: Anseimus Anselmi interpres. Zuvor aher seien

geschichtliche und biographische Indizien angeführt, die, soviel wir
erkennen, unsere Vermutung bestärken, ihr jedenfalls nicht
entgegenstehen. Was den Zeitpunkt betrifft, in welchem der Traktat
entstand, so verfaßte Anselm seine Arbeit laut seiner eigenen
Angabe3 auf die Bitten der Klosterbrüder in Bec, begann damit aber
erst in England in der Zeit zwischen 1094-97. Zu Ende geführt
wurde das Werk ein Jahr oder ein paar Jahre später im Exil in
Kampanien, während des Sommers 1098, eilig und längst nicht zu
Anselms Zufriedenheit, ausdrücklich als eine Gabe für Papst
Urban4.

Nun liegt es überaus nahe anzunehmen, daß die süditalienischen
und sizilianischen Unternehmungen der Normannenherzöge wie
überall in der Normandie, so auch in deren Klöstern - Jumièges,
Avranches, Bec oder andern - ein hohes Interesse erweckten, vor
allem natürlich der Neuaufbau der Kirche in Sizilien unter der
doppelten Leitung des Papstes und Rogers I. Wie einer Urkunde
dieses Herrschers zu entnehmen ist, gab ihm übrigens Urban II.
mündlich den Befehl, den rechtmäßigen und lobenswerten Brauch
des Gottesdienstes zu fördern und gewaltlos - dulciter - auszubreiten,

in seiner Art also einen Missionsauftrag5. Dabei mochte in
Sizilien oder in Rom der Wunsch aufkommen nach einem Leit-

3 Anselm, Praefatio zu Cur Deus Homo CDH, wie alle weiteren
Textstellen zitiert nach der Ausgabe im Florilegium patristicum 18 von Franciscus
Sales Schmitt (1929).

4 F. S. Schmitt, La lettre de S. Anselme au pape Urbain II à l'occasion de
la remise de son CDH 1098: Rev. de se. rel. 16 (1936), 129-144, S. 141.

6 Bestätigung Rogers I. für Bistum und Stadtherrschaft von Catania 1092,
aus der Narratio: Summus itaque Romanae sedis pontifex Urbanus videlicet
secundus... mihi Rogerio Calabriae comiti atque totius Siciliae ore suo sanetis-
simo et venerando praeeepit... quoniam ego filius sanetissimae matris ecc-
lesiae... legitimam et laudabilem consuetudinem pietatis manibus enutri-
rem et dulciter proveherem. Nach E. Caspar, Die Gründungsurkunden der
sizilischen Bistümer und die Kirchenpolitik Graf Rogers, 1 (1902), S. 16.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 253

faden für die Diskussion mit den neuen sarazenischen Untertanen.
Sollte dazu Cur Deus homo ersehen worden sein, so wäre jedenfalls
erklärlich, daß schon, als kaum der erste Teil fertig war, in Eile
davon Abschriften genommen wurden, so wie später auch Anselms

Abhandlung gegen die Griechen zu dem Zweck abgeschrieben und
verbreitet worden ist, um andern Personen in der Unterredung mit
Griechen einen autoritativen Rückhalt zu geben6. Nicht näher
bestimmen läßt sich natürlich, wer die Anregung oder den Auftrag
an Anselm vermittelt haben könnte, ob ein Prominenter des

Normannenhofes oder ein kirchlicher Amtsträger7, vielleicht einer der
Reformfreunde wie Erzbischof Hugo von Lyon, der Papstlegat in
Frankreich, mit dem Anselm gerne seine Schriftwerke besprochen
hat.

Ebensowohl wie die Rekuperation Siziliens dürfte aber auch die

Kreuzzugsbewegung den Anstoß zu Anselms Arbeit gegeben haben.

Allerdings ist dann das Datum der Niederschrift frühestens ins Jahr
1095 anzusetzen, wie ja oft geschieht, also in die Zeit der großen
Versammlungen in Piacenza und Clermont-Ferrand. Wie bekannt,
stand Anselm in einem nahen Freundschaftsverhältnis mit
führenden Kreuzrittern, so mit Robert von Flandern, mit dem Grafen
Eustachius und besonders der Gräfin Ida von Boulogne und durch
diese mit ihren Söhnen Gottfried und Balduin von Bouillon. Man
darf gewiß voraussetzen, daß die Männer an der Spitze des Heeres

Wert darauf legten, autoritativ informiert zu sein über die
entscheidende religiöse Streitfrage zwischen Christen und Muslim, die
Lehre von der Inkarnation und der Erlösung. Unter diesem Aspekt
erscheint ein Brief Anselms an Gottfried von Bouillon8, als Antwort
auf dessen Bitte, ihm eine Ketzerwiderlegung zu schicken, nicht

6 So erzählt Eadmer, Historia novorum: Patrol. Lat. 159, col. 415: egre-
gium opus scripsit (Anselm) idque per multa terrarum loca, ubi eiusdem erroris
fama pervenit, ab amicis rogatus direxit.

7 In Urbans Gefolge in Clermont-Ferrand befand sich Bruno von Asti,
später zur Kirchenvisitation in Sizilien abgesandt, ebenso Erzbischof Dagobert

von Pisa, der nachmalige lateinische Patriarch von Jerusabm.
8 D. G. Morin, Lettre inédite d'Anselme de Cantorbéry à Godefroy de

Bouillon: Rev. bénéd. 34 (1922), S. 184f. Das Manuskript in der Zentralbibl.
Zürich, 108 (Rheinau) trägt die Überschrift «De Symbjlo contra Paganos,
Judaeos et Saracenos». Die Ketzer im verwendeten Tractatus adversusV
haereses, Patrol. Lat. 42, col. 1101 ff., sind 1. Heiden, 2. Juden, 3. Manichäer,
4. Sabellianer, 5. Arianer.



254 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

allzu unglaubwürdig. In die Kriegsbegeisterung hingegen stimmte
der Erzbischof von Canterbury nicht ein, warnte er doch einen
Freund mit leidenschaftlichem Ungestüm vor der Teilnahme an
einer Offensive nach dem Osten - nach Konstantinopel und Bagdad
- und nannte dabei die Kriegstaten Blutarbeit9. Auch schlug er,
viele Jahre später, ein Gesuch des Erzbischofs Diaz von S. Jago di
Compostella um militärische Hilfe gegen die Mauren glatt ab10.

Glaubenskrieg war nun einmal, wie er fühlen mochte, nicht sein
Amt. Viel eher sah er sich dazu berufen, zum Geistesstreit seinen

Beitrag zu leisten.
Die biographischen Voraussetzungen, auf die sich unsere Hypothese

stützt, liegen in Anselms geistiger Entwicklung, seiner
Zuwendung zur Apologetik. Diese erschien jedenfalls den führenden
Theologen, sei es den Dialektikern oder den Antidialektikern, als die

Forderung ihrer Zeit. So einem Petrus Damiani, der schrieb11: «Es

ist unehrenhaft, wenn ein Christ, unfähig von Christus Rechenschaft

zu geben, sich von den höhnenden Gegnern schlagen läßt
und fassungslos davonläuft» (confusus abscedat). Und von seinem
Widersacher Roscelin zitiert Anselm den Ausspruch: «Die Heiden
verteidigen ihr Gesetz, die Juden verteidigen das ihre, also sollen
auch wir Christen unseren Glauben verteidigen.»12 Er selber hat
in einer bescheidenen persönlichen Rückschau dem Papste,
Urban II., beschrieben, wie er in die apologetische Bahn
hineingetrieben worden sei, nämlich durch Roscelins Anschuldigung, er
und Lanfranc verträten mit ihm zusammen die Auffassung, Trini-
tätsglauben sei Dreigötterlehre. So habe er zuallererst zur
Selbstverteidigung und zur Verteidigung seines geliebten verstorbenen
Lehrers den Kampf aufgenommen13.

Anläßlich dieses Streitfalles hebt Anselm auch gleich seine Grundsätze

für Glaubensdiskussionen hervor. Prinzipiell hält er fest, daß

9 Epist. II, 19 an Wilhelm Crispinus: Patrol. Lat. 158, col. 1167-70.
10 Epist. IV, 19: Patrol. Lat. 159, col. 212.
11 P. Damiani, Antilogus contra Judaeos. Opusculum II: Patrol. Lat. 145,

col. 41. Vgl. E. Eritsch, Islam und Christentum im Mittelalter, Breslauer
Studien (1930), S. 104. Der Rückzug auf den Standpunkt der Offenbarungsgläubigkeit

gilt als Fluchtversuch.
12 Einleitung zu De incarnatione Verbi, ed. F. S. Schmitt, Florilegium

patristicum 28 (1931), S. 10.
13 Ebenda, S. 39. Vgl. D. A. Wilmaert, Premier ouvrage de S. Anselme

contre Roscelin: Rech, de théol. anc. et méd. 3 (1931), S. 20-37.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 255

eine dogmatische Wahrheit nie angezweifelt werden dürfe mit einer
Erwägung, quomodo non sit, sondern stets nur zu erörtern sei,

quomodo sit. «Wenn ein Christ verstehen kann», meint er, «so sage
er Dank, wenn nicht, so stecke er sich keine Hörner auf, um Aufruhr
zu stiften, sondern er senke den Kopf, um zu verehren.»14 Mit aller
Schärfe unterscheidet er die Widerlegung von Ketzern und von
Ungläubigen. «Handelt es sich um einen Getauften, ...so darf man
ihn in keiner Weise anhören, auch ist keinerlei Begründung seines

Irrtums von ihm zu fordern, noch ihm die Wahrheit unseres Glaubens

darzulegen. Vielmehr muß er... aus aller katholischen
Gemeinschaft ausgestoßen werden, wenn er nicht widerruft... Den
Ungläubigen dagegen muß man mit Gründen der Vernunft dartun,
daß sie uns aus Unvernunft verwerfen.»15 Um allerdings auf der
verbindlichen dialektischen Basis zusammenzutreffen, verlangt
Anselm von seinem Partner zudem eine philosophische Bildung: er
soll weder reale Ideen für bloße Wortschälle halten noch unfähig
sein, Substanz und Akzidens zu unterscheiden, kurz, er darf kein
Nominalist sein16. Nach Anselms Überzeugung besteht also das

Hauptanliegen der christlichen Apologetik darin, den diskussionsfähigen

und diskussionswürdigen Ungläubigen Rede und Antwort
zu stehen, gemäß seiner Formel: rationem postulasti, rationem
accipe17. Und dieser Aufgabe unterzog er sich nun selber. Ihr diente
wohl schon seine Kampfschrift gegen Roscelin, da dessen Ansicht,
trinitarischer Glaube bedeute Tritheismus, ja nicht einfach das

Gedankenspiel eines ketzerischen Einzelgängers vorstellte, sondern
eine Idee war, die längst ihre Hauptrolle spielte in der weltweiten
Polemik mit dem Islam18. In ausgesprochener Weise wendete er
sich in Cur Deus homo an die «Ungläubigen, die das Christentum
aus Vernunftsgründen ablehnen»19 - wir dürften also sagen, an die
Gebildeten unter seinen Verächtern. Dabei verschlingen sich,
gerade im Moment, wo er sein opusculum dem Papst übergehen sollte,

14 Brief an Bischof Fulco von Beauvais: De incarnatione Verbi (A. 12),
S. 39-40.

15 Ebenda, S. 8.
16 Ebenda, S. 9-10.
17 CDH (A. 3), S. 37.
18 Vgl. M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, 1 (1909),

S. 297: zweifelhaft, «ob der Nominalismus Roscelins sein originelles Werk
ist».

19 CDH, S. 1.



256 J. Oauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

die persönlichen und die historischen Umstände in höchst
eigenartigem Sinn. Wir entnehmen den entsprechenden Passus aus der

Biographie Anselms von seinem Zeitgenossen Eadmer20:
Nachdem der Erzbischof auf der Berghöhe Sclavia in Campanien

im Sommer 1098 sein Werk abgeschlossen hatte, reiste er ins Feldlager

der Normannenfürsten vor Capua. Dort war auch schon
Urban II. eingetroffen. Während der Papst in seinem Prunkzelt
viele Vornehme zur Audienz empfing, kamen zu Anselm, der ein
verfallenes Kirchlein bewohnte, sowohl die Vornehmen wie die

Geringen. Es kamen eben alle, schreibt Eadmer, auch die Heiden.
Denn der Herzog von Sizilien hatte viele Tausende von Sarazenen
auf seine Kriegsexpedition mitgeführt. Und bald brachten diese
Anselm eine so hohe Verehrung entgegen, daß sie, wenn er ihr
abgesondertes Lager durchschritt, in hellen Scharen die Hände
erhoben zum Gebet für sein Wohl, auch nach ihrer Sitte die eigenen
Hände küßten und vor ihm die Knie beugten. Sehr viele unter
ihnen versicherten, sie möchten gerne, wenn der Herzog nicht
dagegen wäre, sich in seiner Lehre unterweisen lassen und durch ihn
den Christenglauben annehmen.

Handelt es sich bloß um eine pittoreske Lebensepisode oder um
mehr? Darf uns der Vorgang nicht bewegen mit der Kraft eines

Symbols

3.

Zur entscheidenden Begründung unserer Arbeitshypothese treten
wir nunmehr ein auf die Analyse des Textes.

a) In einem ganz knappen Vorwort, einer Praefatiuncula, gibt
Anselm den Ursprung und Aufriß seiner Schrift an, ihre Einteilung
in zwei Bücher. Davon umfaßt der erste, in England begonnene
Teil ein Streitgespräch mit den Ungläubigen und zwar denjenigen
unter ihnen, die überzeugt sind, aus Verstandesgründen die christliche

Lehre verwerfen zu müssen. In Rede und Gegenrede folgen
sich demnach die Einwürfe (obiectiones) der Ungläubigen, als deren
Wortführer Anselms Freund und Mitbruder in Bec, Boso, auftritt,
und namens der Christen Anselms eigene Antworten. Das zweite

20 Patrol. Lat. 158, col. 101 und speziell 102: «Quorum etiam plurimi se

libenter eius doctrinae instruendos submississent...» Vgl. Fr. R. Hasse, Leben
Anselms von Canterbury, 1 (1843), S. 341 f.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 257

Buch bezeichnet der Verfasser als Demonstratio, also eine Be-
lehrungs- und Bekehrungsschrift.

Für beide dieser Bücher gilt nun dieselbe eingreifende
Voraussetzung, nämlich daß jede Überlieferung und Aussage über Christus
ausscheide, laut dem Vermerk zum ersten Teil: «remoto Christo
quasi nunquam aliquid fuerit de illo», und zum zweiten Teil:
«similiter, quasi nihil sciatur de Christo»21. Mit dieser einen
Bestimmung fällt aus der Glaubenskontroverse mit einmal hinweg,
was ihr durch Jahrhunderte Gehalt und Gewicht gegeben hatte:
die christologischen Zeugnisse des Neuen und Alten Testaments
wie auch des Korans, die gegenseitige Textkritik und die Anklagen
über Schriftverfälschung - wirklich, das säkulare Rüstzeug beider
Kampfparteien.

Von jeher ist aufgefallen, daß Anselm nicht auf jede Offenba-
rungswahrheit verzichtet wie in seinen früheren Schriften, vor
allem dem Monologion, sondern ausdrücklich nur auf die Chiistus-
Offenbarung. Und so entsteht die Frage, ob er sich nach der gewaltigen

Reduktion überhaupt noch auf eine dogmatische Grundlage
stelle oder nicht, eine von den besten Interpreten des Traktats CDH
ungelöste, umstrittene Frage. Ein katholischer Forscher wie L. Heinrichs

kommt zu Überzeugung, Anselm wolle seinen auf die Vernunft
pochenden Gegnern ausschließlich Vernunftwahrheiten entgegenhalten,

und wenn er trotzdem einmal auf eine übernatürliche
Erkenntnis greife, so geschehe es aus Inkonsequenz22. Dagegen
behauptet der unseres Ermessens einsichtsvollste Kenner des Werks,
Bernhard Funke, daß das Kernstück des Dialoges, das göttliche
Dekret über die Beseligung der Menschen, unleugbar dogmatisch
sei23. Er schließt indessen gleich weiter, Anselm habe mit einem
Traktat, der sich auf übernatürliche Offenbarungsätze stütze,
niemals eine Streitschrift gegen Ungläubige schreiben wollen, und
seltsamerweise hält Grabmann diese Frage mit Funke darum für
«definitiv entschieden»24.

21 CDH, Praefatio, S. 1.
22 L. Heinrichs, Die Genugtuungslehre des h. Anselm von Canterbury,

Forsch, zur christl. Lit.- und Dogm.gesch., 9 (1909), speziell S. 53. Er wirft
Anselm sogar Rationalismus vor im Gegensatz zum Kanon des Vaticanums
4, de fide et ratione cap. 6, Denzinger Nr. 1663.

23 B. Funke, Die Satisfaktionstheorie des h. Anselm von Canterbury,
Kireh.gesch. Stud. 6 (1903).

24 Ebenda, S. 133. Dazu Grabmann (A. 18), S. 282.

17



258 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Um unsererseits auf das entscheidende Problem einzutreten,
halten wir uns unmittelbar an die eben angeführte Textstelle, den
Abschnitt der Diskussion, worin sich die beiden Gesprächführenden
über ihren gemeinsamen positiven Standort verständigen. Nachdem
Anselm nochmals das negative Abkommen, jeden Schriftbeweis für
Christus zu vermeiden, geltend gemacht hat, heißt es weiter im
Wortlaut25: «Zwischen uns stehe fest - Constet inter nos», und wir
nehmen uns das Recht, hier buchstäblich auszulegen: zwischen mir,
dem Gläubigen, und dir, dem Ungläubigen, gelte für unbestritten,

daß der Mensch zur Seligkeit erschaffen worden sei,
die er in diesem Leben nicht zu besitzen vermag,
daß niemand sie erlangen könne ohne Sündenvergebung,
und kein Mensch sündlos durchs Leben geht...

Zur Bestätigung erklärt darauf Boso: «sie omnes tenemus». Mit
anderen Worten: das gemeinsame Fundament ist also ein gemeinsames

Glaubensgut, die Lehren von der Erschaffung des Menschen,
seiner gottgewollten Bestimmung zur Seligkeit nach dem Tode, der
unausweichlichen Sündenschuld aller Menschen und der Notwendigkeit

einer Sündenvergebung. Was bedeuten aber diese vier
Doktrinen anderes als diejenigen Offenbarungslehren, in denen die
Bekenner des Christentums und des Islams miteinander übereinstimmen

Auf einer großartig einfachen Linie vollzieht hier Anselm eine

Gleichsetzung. Zunächst erscheint der jüdisch-christliche und der
mohammedanische Schöpfergott als ein und derselbe, was, sehr
im Unterschied zu byzantinischer Polemik, einen eindeutigen
Entscheid des westlichen Kirchenlehrers darstellt. Ebenso gilt Gottes
Werk für identisch, die Erschaffung der Engel, der Welt und der
Menschen. Nicht anders der göttliche Beschluß, das vernunftbegabte

Geschöpf nach dem Verlauf des natürlichen Lebens zum
Heil zu führen, für die Muslim das zweite Zentraldogma neben dem
Monotheismus26.

25 CDH I, cap. 10, S. 18.
26 Übrigens ist zu betonen, daß Anselm sein Buch gleichzeitig für die

Diskussion mit Juden wie mit Mohammedanern abfassen konnte. Vgl. P. G. v. d.
Plaas, Des h. Anselm Cur Deus homo auf dem Boden der jüdisch-christlichen
Polemik des Mittelalters: Divus Thomas 7 (1929), S. 446ff. ; 8 (1930), S. 18ff.
v. d. Plaas betrachtet die vier angeführten Lehren als «Gemeingut» von
Juden und Christen, S. 27. Natürlich ist zuzugeben, daß die Verteidigung der



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 259

In allgemeinster Form und mit bewußtem Abstand von der
christlichen Idee der Erbschuld formuliert Anselm dagegen die
Lehre von der Sünde: kein Menschenleben ohne Verfehlung. Denn
zum Begriff des Sündenfalls bietet der Islam kein Äquivalent, lehrt
doch der Koran ausdrücklich (Sure II, 35), daß Gott sich dem
ungehorsamen Adam bald wieder verzeihend zugewendet habe27. So

macht sich auch Anselm am Abschluß seiner Schrift den Vorwurf,
er hätte, gegen seinen Vorsatz, zuviel auf Adams Fall hingewiesen,
allerdings nicht so, daß der vernunftgemäße Beweisgang dadurch
zerstört worden sei28. In ganz ähnlicher Weise vermeidet er es, den
Glauben an eine Sündenvergebung in bestimmteren Ausdruck zu
fassen. Es genügt ihm auszusprechen, daß die überirdische Seligkeit
nur dem reinen, entsühnten Menschen zuteil werde. Wie es also

scheint, läßt sich selbst in den gewählten Formulierungen noch die
Intention erahnen, für das Streitgespräch eine mit der islamischen
Religion zusammenstimmende Basis zu umschreiben.

b) Am Eingang der Diskussion im ersten Buch, der wir uns nun
zuwenden, weist der Autor rasch hin auf einige Schwierigkeiten

Trinitäts- und der Erlösungslehre von jeher bei den Juden wie bei den
Mohammedanern auf gleichartige Einwendungen gestoßen ist. Deshalb ließen
sich in der Tat die Argumentationen aus der Judenpolemik, wie sie v. d. Plaas
vom 9.-11. Jahrhundert vorlegt, in die Kontroverse mit dem Islam
übernehmen. Sonst aber stützte sich die zeitgenössische Polemik gegen die Juden
grundlegend auf das Alte Testament, d.h. auf die MessiasWeissagungen, so
Petrus Damiani : Antilogus contra Judaeos, Gislebert Crispinus : Disputatio
de fide Christiana contra Judaeos, Guibert von Nogent: Tractatus de incar-
natione contra Judaeos. Sie argumentierten sowohl «testimonio auctoritatis »

als «ope rationis» nach Gislebert, Patrol. Lat. 159, col. 1007. Selbst der
Anselm-Schüler Odo v. Cambrai, der die rationale Dialektik ganz getreu
aufnimmt, zitiert in seinem Tractatus de adventu Christi gelegentlich ein Psalmwort.

Fulbert von Chartres findet sogar ausdrücklich, den Juden sollten die
Schriftzeugnisse genügen : sunt vaticinia... de Christi divinitate sie aperta,
ut in eorum tractatu non sit opus uti ratiocinatione : Patrol. Lat. 141, col. 314.

Unhaltbar ist v. d. Plaas' Behauptimg, 7, S. 450, im Sprachgebrauch des
9.-11. Jahrhunderts sei «infidelis» gleichzusetzen mit Judaeus. Infidelis
bedeutet in vollem Umfang «nicht katholisch». Darunter fallen die Juden als
eine Gattung, vgl. etwa Fulbert von Chartres : contra errores infidelium aliqua
necessaria dicere volentes, mox a Judaeis ineipimus, Patrol. Lat. 141, col.
308. Wer nur einen Blick in die Zeitliteratur wirft, findet überall die Bezeichnung

infideles verwendet für pagani, saraceni, agareni.
27 Erbsünde ist schriftwidrig; vgl. Fritsch (A. 11), S. 128.
28 CDH, S. 65.



260 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

seiner hohen Aufgabe: in obligater Demut auf seine eigene
Unzulänglichkeit, ebenso auf die ungenügende, weil nur stückweise
Abklärung von Grundbegriffen wie Notwendigkeit oder Macht und
Wille Gottes. Besonders macht er es sich aber zur Pflicht, vorerst
mit seinem Partner ein regelrechtes Abkommen über die Tragweite
und Form ihrer Argumentation zu treffen, und zwar mit der
Begründung, es handle sich ja nicht um ein Unterweisen (ostendere),
sondern um ein gemeinsames Untersuchen (tecum quaerere). Diese

Abmachung heißt in genauer Wiedergabe: «Was ich sage, ohne daß
dafür eine größere Autorität einsteht, soll auch dann, wenn ich
anscheinend den Beweis dazu liefere, nur soweit für richtig gelten wie
sonst eine Ansicht, die ich vorläufig gelten lasse, bis mir Gott
darüber besseren Aufschluß gibt. Falls ich deine Frage zufriedenstellend

beantworte, soll die Aussage für gewiß gelten, obwohl es

möglich ist, daß ein Weiserer eine vollgültigere Erwiderung fände.
Soviel ein Mensch eben auch sagen mag, werden doch höhere
Gründe verborgen bleiben.»29 Mit dieser Bewertung der rationalen
Diskussionsmethode in theologicis steht Anselm auf dem überlieferten

Standpunkt, daß die Vernunft nie zu letztlich adäquaten
und erschöpfenden Bestimmungen der offenbarten Mysterien
vordringen könne. Trotzdem erwartet er aber, daß die Vernunft sowohl
dem Gläubigen wie dem Ungläubigen diene, während sie diesem
nämlich erlaube, dank rationaler Argumente überhaupt auf einen
Glaubensinhalt einzutreten, helfe sie jenem dazu, die geglaubte
Wahrheit als vernunftgemäß zu verstehen, so daß beider
Bemühungen zusammentreffen, «unum idemque est tarnen quod
quaerimus ».

Der Sinn einer solchen Vereinbarung tritt im Gang des Dialoges
sehr bald hervor. Da Anselm, gleichsam zur Probe, den Versuch

wagt, sich auf die altchristlichen Typologien zu stützen, - auf das
Schema vom Ungehorsam Adams und vom Gehorsam Christi, vom
Baum der Erkenntnis und vom Kreuzesholz - weist ihn Boso sofort
zurecht. Ein solches Verfahren, erklärt er, heiße ja Bilder ins Wasser
oder in die Luft malen und führe geradewegs den Ungläubigen zur
Überzeugung, der christliche Glaube sei nur Erdichtung (figmen-
tum)30.

29 CDH, S. 7. Ebenso das folgende Zitat.
30 CDH, S. 8.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 261

Zum Objekt der Widerlegung werden vor allem dreierlei große
Einwürfe der Ungläubigen gegen das Inkarnationsdogma. Sie
beziehen sich in der Folge auf Gottes Weisheit, Gottes Allmacht und
auf seine Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. So entspringt aus der
anscheinenden Unvereinbarkeit des christlichen Erlösungsgedankens

mit dem Begriff einer höchsten göttlichen Weisheit die erste

Frage : Warum sollte die Menschheit durch einen Gottmenschen
errettet werden und nicht durch einen Engel oder einen reinen
Menschen? Dem Verständnis des Nichtchristen fiele es eben unsagbar
viel leichter anzunehmen, Gott hätte einen Himmelsboten
ausgeschickt oder aber die Erschaffung Adams, eines sündlosen
Menschen, wiederholt, als auf das paradoxe Heilsdogma einzugehen.
Diesem tiefen Bedenken tritt Anselm mit dem schon der Patristik
geläufigen Hinweis entgegen, wer einen andern befreie, den mache

er sich Untertan31. Und damit gibt er seinem Gegner zu verstehen,
daß die von ihm bezeichneten Heilswege ungangbar gewesen seien,
da die erretteten Menschen sonst Engelsknechte oder gar
Menschenknechte hätten werden müssen und nicht, was sie ursprünglich

waren und als Erlöste wieder werden sollten - Gottesknechte32.
Die Folgerung ist evident: Gott konnte in seiner Weisheit nicht
derart das Ziel verfehlen. Er brauchte daher einen göttlichen
Erlöser.

Zu einem weit schärferen Widerstreit führt die anschließende
zweite Einwendung : Warum konnte Gott die Menschen nicht allein
durch einen Befehl befreien? (solo iussu). Von vorneherein kündet
Boso an, daß auf den Antwortenden eine Aporie lauere. Wer nämlich

erkläre, Gott habe die Erlösung nicht befehlen können, trete in
Widerspruch zur Idee seiner Allmacht, wer dagegen sage, er hätte
dies zwar vermocht, aber nicht gewollt, verstoße gegen seine Weisheit.

Denn offenbar sei ein Machtwort ein schlichteres und deshalb
klügeres Mittel zum erstrebten Ziel als die Verwandlung und der
Tod eines göttlichen Wesens. Jedem Vernünftigen leuchte übrigens
ein, daß alles auf den Willen Gottes ankäme: habe er erst die
abgefallene Menschheit strafen wollen, so brauche er nur seinen
Strafwillen aufzuheben. Noch schwerere Angriffe jedoch drohen dem

Vorkämpfer der Christen, falls er auf die altüberlieferte Doktrin
31 Rom. 6, 6. Dieses Argument braucht die Patristik gern, vgl. auch Abu

Qurra: Patrol. Graeca 97, col. 1462.
32 CDH, S. 8/9.



262 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

rekurriere, daß Gott seinen Machtwillen nicht einfach habe durchsetzen

können, ohne dem Teufel genugzutun, d. h. daß er diesem
seinen Rechtsanspruch auf das Menschengeschlecht auf legalem
Weg, iure, non violentia, durch den Tod Christi habe entziehen
müssen. Diese Lehre, ein Hauptstück der patristischen Apologetik
seit Gregor von Nyssa und Augustin - und Anselm gesteht selbst
ein, «quod dicere solemus» - führe geradewegs ins Dilemma
zwischen Monotheismus und Dualismus. Damit stehe den Ungläubigen
dann das Recht zu, vom monotheistischen Standpunkt her Schlag
um Schlag anzugreifen und zu fragen : In wessen Macht befinde sich
denn Hölle und Teufel Ob nicht in der Macht dessen, der alles
geschaffen habe? Wer könnte Gott widerstehen oder nur außerhalb
seiner Macht existieren? Wie sollte Gott nicht verfügen können
cum suo, de suo, in suo? Und weiter: wenn der Teufel den Menschen

zu Fall gebracht habe, weshalb sei er dann nicht ebenso abtrünnig
wie der Mensch, ebenso schuldig und strafbar? Könnte ihm
überhaupt neben dem Richter aller eine berechtigte Strafgewalt
zukommen? Schließlich gebe es dem Bösen gegenüber gar kein
Unrecht, und so liege auch am Teufel nichts, was Gott hindere, gegen
ihn seine Macht zu brauchen33.

Es kennzeichnet Anselms ganze Haltung und intellektuelle Pro-
bität, daß er sich diesem - hypothetischen - Ansturm gegenüber
nicht auf Gegenargumente einläßt. Ohne weitere Worte gibt er die

Erlösungsallegorie vom Rechtshandel zwischen Gott und Teufel
preis34. Gewiß enthebt er sich dadurch dem Vorwurf des Dualismus.
Doch bleibt ihm vorerst zur Antwort auf die gestellte Frage, wieso
Gott die Erlösung nicht durch einen Befehl erwirkt hätte, nichts
übrig als die erschütternd karge Aussage: Gott habe das Heil eben

so - durch Inkarnation - und nicht anders gewollt35.

33 CDH, S. 9/10. Der alte Einwand der Muslims, wenn ein Kampf erfordert
sei, dann wäre Gottes Allmacht diskreditiert, bei Fritsch (A. 11), S. 129.

34 Anselm verwirft das Teufelsdrama auch laut seiner Meditatio XI de

redemptione humana: Patrol. Lat. 158, col. 762f., besonders die Stelle: Cur
tantam virtutem operuisti tanta humilitate An ut falleres diabolum... Sed

utique Veritas nullum fallit... Sed certe diabolo nec Deus debebat aliquid
nisi poenam, nec homo nisi vicem.

35 An dieser Stelle wird unbedingt klar, daß Anselm einen begründbaren
Entscheid Gottes und nicht eine zwingende Ursache sucht zur Lösung seiner
Frage: qua scilicet ratione vel necessitate deus homo factus sit. CDH, S. 5.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 263

Eine dritte, letzte Eragengruppe kreist um die göttlichen
Eigenschaften der Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, die an sich
natürlich weder von der einen noch andern Partei - Muslims noch
Christen - in Zweifel gezogen werden. Der Einwand des Nicht-
christen trifft den Widersinn des Dogmas, daß der höchste Richter
einen Schuldlosen verurteile, um Schuldige freizugeben, «non con-
venire tali patri de tali ûlio »36. An dieser Stelle, wo Anselm erkennt,
daß sich sein Partner nicht auf einen schrankenlosen Willkürgott
bezieht, sondern den Konvenienzbeweis zuläßt, nimmt er, durch
eine weitere Vereinbarung, die Begriffe «angemessen» und
«vernünftig begründet» in den Beweisgang auf. Er erklärt, es dürfe nur
eine Annahme erwogen werden, die Gott nichts oder minim
Unangemessenes zuschreibe : führe sie zur Inkonvenienz, so scheide sie

aus; dagegen solle jedes rationale Argument, dem kein stärkeres
entgegenstehe, Notwendigkeit begründen.

Nach dem eben verabredeten Verfahren erläutert nun Anselm
die überwältigende Bedeutung der Sünde: sie wiege schwerer als
die Vernichtung der ganzen Welt, denn sie verletze zugleich Gottes
Ehre und störe die Ordnung der Welt. Vergebens spricht Boso von
seiner Zuversicht auf die göttliche Barmherzigkeit, die Bereitschaft,

Sündenschuld zu vergeben wie ein Mensch seinem
Mitmenschen. Denn der christliche Apologet folgert aus der
Straflosigkeit der Sünde eine Inkonvenienz. So nämlich würde der
Gerechte mit dem Ungerechten gleichgestellt, die Ungerechtigkeit
selbst über das Gesetz erhoben, ja Gott ebenbürtig erklärt. Überdies

gebe es kein Heilsgeschehen ohne die totale Wiederherstellung
der Menschennatur. Wenn daher selige Menschen in den Himmel
an Stelle der gefallenen Engel aufgenommen werden sollten, so
erfordere dies ihren völlig reinen, engelgleichen Stand, wie ein solcher
nicht aus einem Straferlaß, sondern nur aus einer genugtuenden
Leistung hervorgehe - gerade so, wie man eine in den Kot gefallene

Ausgerechnet Roscelin hat gegen Anselm den falschen Vorwurf (contumelias)
erhoben, er erkläre « in libro suo CDH aliter Deum non posse homines salvare
nisi sicut fecit, id est nisi homo fieret et omnia ilia, quae passus est, pateretur»,
nach der Aussage von Abaelard, Patrol. Lat. 178, col. 357/8. Vgl. Beda Fr.
Adelhoch, Roscelin und St. Anselm: Philos. Jahrb. 20 (1907), S. 444-45.
Ähnlich van Weddingen, Essai critique sur la philosophie de S. Anselme:
Mém. couronnés par l'Ac. roy., Bruxelles (1875), S. 388f.

36 CDH, S. 17.



264 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Perle, bevor man sie zu den übrigen in die Schatztruhe lege, zuerst
rein waschen müsse37.

Je mehr im Gang der Unterredung sich die Unumgänglichkeit
einer Satisfaktion herausstellt, um so mehr steigt Bosos
Verwirrung. Verzweifelnd sieht er schließlich ein, daß weder Reue,
Demut, Askese, noch Gehorsam die Entehrung Gottes gutmachen
und die Menschen von Schuld befreien könne, ja daß die geforderte
Sühneleistung die menschliche Sühnefähigkeit unendlich übersteige.
Zum Schluß kann darum Anselm das Frageverfahren umkehren,
und er fordert von den Ungläubigen, sie sollten, statt die Christen
zu verlachen, entweder ihrerseits über die heilbringende Sühne
Rede stehen oder sich beugen, nach seinen Worten: «aut extra
fidem christianam invenienda est peccati satisfactio aut indu-
bitanter... illa esse credenda est»38. Angesichts dieser Forderung
erklärt sich der Ungläubige nunmehr bereit, eine positive
Darlegung der Inkarnationslehre anzuhören. Der christliche Lehrer ist
an seinem ersten Ziel.

Betrachten wir rückblickend die wesentlichen Objectiones der

Religionsdebatte, so erkennen wir darunter in historischer Sicht die
altbekannten Frageschablonen aus der islamischen Streitliteratur.
Daß solche einem Theologen vom Range Anselms vertraut waren,
läßt sich ohne weiteres annehmen, um so eher, als sich diese ja
weitgehend mit den Einwürfen der Juden decken39. Vielleicht hat
Anselm auf ein Textstück der englischen Kirchenliteratur
zurückgegriffen, das bei Pseudo-Beda eingereiht ist, eine Sammlung von
quaestiones de humana redemptione40, sind doch die dort
verzeichneten Fragen so gut wie identisch mit denjenigen, die Boso im
Namen der Infideles aufwirft. Allerdings weichen dafür die
Antworten bei Pseudo-Beda ab - nämlich damit, daß sie sich durchweg
auf die satanozentrische Loskaufslehre gründen. Uns scheint aber,
gerade dieser Sachverhalt könnte den Zusammenhang erhärten.

37 CDH, S. 30.
38 CDH, S. 38.
39 Über die Glaubensdisputationen mit Juden orientiert aufs beste v. d.

Plaas (A. 26). Anselm selber erhielt von seinem jungen Freund Abt Gislebert
von Westminster ein solches Streitgespräch zur Einsicht, das eine authentische

Unterredung in London zwischen Gislebert und einem gelehrten Juden
aus Mainz wiedergibt: Patrol. Lat. 159, col. 1007-1036.

40 Pseudo-Beda: Patrol. Lat. 93, col. 471 f., quaestio 15.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 265

Denn wenn Anselm Antworten vorfand, die seines Wissens die

Kritik, ja den Spott der Gegner provozierten, so mußte er es sich

um so eher zur Aufgabe machen, die Fragen neu aufzunehmen, um
sie anders - besser - zu beantworten. Diesem Ziel galt ja überhaupt
seine ganze Schrift, und so richtete er denn seine Interpretation des

Dogmas nicht nach dem Matthäus-Wort (20, 28) vom «Lösegeld
für viele», sondern nach der Idee des hohenpriesterlichen Opfers im
Hebräerbrief. Während sein fingierter Gesprächspartner den
Gedanken an Gottes Einheit und Barmherzigkeit über alles stellte,
hob er die Begriffe der Sünde und Genugtuung hervor, vollzog also
den Schritt, der in der Dogmengeschichte eine Epoche bedeutet.

c) In seinem zweiten Buche unternimmt Anselm den positiven
Beweisgang, den er im Vorwort versprochen hat. Er geht vor nach
dem Grundsatz, zuerst an die beiderseits anerkannten Anschauungen
anzuknüpfen, um daraus folgerichtig «hinüberziüeiten zu dem, was
der andere Teil bisher noch verwirft»41 - ein Prinzip, das er am
deutlichsten ausgesprochen hat in seiner Abhandlung gegen die
Irrtümer der Griechen, so wie es ihm eben für seinen belehrenden und

- wir vermeiden das Wort nicht - missionarischen Zweck dient.
Demnach bezeichnet er zu Beginn ein «firmum fundamentum», «an
dem sich nicht zweifeln läßt und das jedes vernünftige Herz
annimmt»: es ist dies die allestragende Anschauung vom Verhältnis
zwischen Gott und Mensch, Schöpfer und Geschöpf, das vernunftbegabt

und sündlos erschaffen, zum Genuß der Seligkeit in Gott
bestimmt ist.

Diesem Dekret der Beseligung ordnet sich, als dem obersten
Zweck, eine ganze Stufenfolge von Zwecken ein. Für diese sucht
Anselm nach Begründungen, und zwar deduziert er sie aus der
Sinnlosigkeit des Gegenteils : Gott hätte den Menschen umsonst als
Vernunftwesen erschaffen, falls er ihn nicht zum Heil führt; denn
als vernünftig unterscheidet er gut und böse, weniger gut und besser.

Er hätte ihm umsonst dieses Unterscheidungsvermögen gegeben,
wenn der Mensch nicht dementsprechend das Gute lieben und das
Böse hassen sollte. Umsonst wären die Menschen nicht bloß
vernünftig, sondern auch sündlos erschaffen, wenn sie das höchste Gut
nicht erwählten, umsonst würden sie es lieben und erwählen, wenn
sie nicht einst dazu gelangen dürften, sondern sich danach nur

41 De processione spiritus sancti: Patrol. Lat. 158, col. 285 f.



266 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

sehnen, nie aber es besitzen könnten. Durch die ganze Gedankenführung,

die im Monologion in Kap. 68-70 ausführlich vorgebildet
ist, läuft das Argument : Gott schuf nicht sinnlos, in vanum, frustra.
Im Gegenteil, so wie er der Welt eine Zweckbestimmung setzte, so

erst recht dem kostbarsten Wesen, dem Menschen42.

Aus dem Schöpfungs- und Heilsplan ergibt sich ebenso die Folgerung,

daß der ursprünglich schuldlose Mensch nicht sollte sterben
müssen. Da er aber durch die Sünde den Tod auf sich geladen hat,
muß er, falls der Beschluß seiner Beseligung festbleibt, durch eine

Auferstehung vom Tode völlig wiederhergestellt werden. So finden
sich also zum tragenden Fundament wiederum vier sowohl biblische
wie koranische Offenbarungslehren beieinander, Erschaffung des

Menschen, himmlische Seligkeit, Sündenfall und Auferstehung, und
zwar ausdrücklich in einen konsequenten Zusammenhang gestellt.
Bei Anselm liegt aller Nachdruck auf der Kongruenz von
Schöpfungswille und Heilswille, mit anderem Wort, auf der Unumstößlichkeit

oder Unwandelbarkeit des göttlichen Willens. «Es ist
notwendig», sagt er, und sein Partner wiederholt es, «daß Gott mit der
menschlichen Natur durchführt, was er begonnen hat»43. Dabei
sind im Grunde nicht zwei Beschlüsse, ein früherer und ein späterer,
aufeinander auszurichten, vielmehr, da Gott von jeher den Abfall
der Menschen voraus wissen muß und er überhaupt nicht in
Zeitabständen handelt, sind Schöpfung und Heil Ausdruck für eine
und dieselbe Intention, anders gesagt, der Schöpfungsratschluß hat
Ewigkeitscharakter.

Man könnte versucht sein, Anselm vorzuwerfen, er habe die volle
Heilsordnung schon in die Prämisse gesteckt, um nur den Weg der
Heilsverwirklichung - die Menschwerdung eines Erlösers - daraus
abzuleiten. Dann aber übersieht man, daß er gar nicht von einer
glaubenslosen Basis ausgehen will, sondern nach dem Verfahren
vorgeht : «Luce ratione, praevia tarnen divinae revelationis luce»44, so

42 CDH, S. 39. Dazu Funke (A. 23), besonders S. 142.
43 CDH, S. 40. Vgl. dazu Augustins berühmten Ausspruch: vocans temporales,

faciens aeternos, Enarratio in Psalm 101 : Patrol. Lat. 37, eol. 1311, und
ebenso Koran, Sure 33, Vers 62; Sure 35, Vers 41.

44 So beschreibt Richard von St. Viktor die Bekehrung von Mohammedanern:

Patrol. Lat. 196, col. 1002: duce itaque ratione praevia tarnen divinae

revelationis luce intellexerunt, quia si homo non pecasset, ad supernam
beatitudinem mediate iustitia asoendere potuisset; post lapsum..., ut ergo
posset homo resurgere... opus erat satisfactionis.



J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage 267

wie nach ihm Thomas von Aquin in seiner Polemik gegen den Islam,
in der Summa contra Gentiles, ebenfalls gehandelt hat. Denn auch
Thomas stützt sich zunächst auf vier Grundlehren - Schöpfung,
Gesetz, Schuld, Seligkeit in der Gottesschau -, deren Wahrheitscharakter

keiner eigenen Begründung bedürfe, «quam veritatem
fides profitetur et ratio investigat»45. Es ist dies, historisch gesehen,

jedenfalls eine Übereinstimmung von eminentem Sinn.
An der Stelle nun, wo Anselm von der angenommenen festen

Grundlage aus ein zwingendes Beweisverfahren aufnimmt, drängt
sich ihm das metaphysische Problem aller theologischen Dialektik
auf: wie kann überhaupt ein Handeln Gottes durch notwendige
Gründe gefolgert werden Er greift die Erage nur kurz auf und geht
später nochmals auf sie ein ; im übrigen gesteht er in der Einleitung
schon zu, er hätte gerne die metaphysischen Prinzipien, die er auf
Gott beziehe, wie Notwendigkeit, Wille oder Macht, mit mehr Ernst
und Präzision dargelegt46. Es steht ihm fest, daß bei der souveränen
Unabhängigkeit Gottes nur improprie - in uneigentlichem Sinn -
von Notwendigkeit die Rede sein könne. Denn da nichts Gott zu
zwingen oder zu hindern vermöge, etwas zu tun, da er die freie
Ursache dessen sei, was er eh und je will, so fallen in ihm Wille und
Notwendigkeit in eins zusammen, in seiner ewigen Unwandelbarkeit.

Deshalb erklärt Anselm: Sagen wir, Gott handle notwendig,
so müssen wir darunter verstehen, er handle aus der Notwendigkeit,
seine Ehre zu wahren, einer Notwendigkeit, die selber nichts
anderes ist als die Unveränderlichkeit seiner Ehre. So bleibt jedenfalls
zu beachten, daß die Vernunftschlüsse für die Inkarnation auf Kon-
venienzgründen beruhen, nahezu im Sinne eines Postulates der
sittlichen Vernunft47.

Die Ableitung des Glaubensinhaltes vollzieht sich in äußerst
knapper Eorm, einfach als Konstruktion des gottmenschlichen
Erlösers aus den Heilsbedingungen. Nochmals verkürzt heißt sie: Da
derjenige, der für die Menschensünde Genugtuung leistet, alles

45 Thomas, Summa contra gentiles I, 4.
46 CDH, S. 41 : Denique deus nihil facit necessitate etc.; S. 57, cap. XVII:

Quod in deo non sit nécessitas vel impossibilitas ; S. 47 : quia improprie dicitur
nécessitas, ubi nec coactio ulla est nec prohibitio.

47 Dies sei festgehalten im Gegensatz zu F. Stentrup, Die Lehre des h.
Anselm über die Notwendigkeit der Erlösung und der Menschwerdung;
Zeitschr. für kath. Theol. 16 (1892), S. 653-91.



268 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

überragen soll, ergibt sich, daß er Gott sein müsse. Sofern er aber
zugleich für die Menschen einsteht, um aus ihnen die Himmelsscharen

zu ergänzen, folgt, daß er Mensch sein müsse. Nur als Gott
kann und nur als Mensch soll er die Satisfaktion und Restauration
vollbringen, also als ein Gottmensch48. Es scheint u. E. hier nicht
abwegig, zum Vergleich hinzuweisen auf eine analoge Konstruktion
von Person und Amt des Propheten bei Avicenna.

Sobald der Glaubenssatz damit vor dem Forum der nichtchristlichen

Vernunft für erwiesen gilt, wenden sich die Fragen einer
anderen Richtung zu, nämlich der Art und Weise des übernatürlichen

Geschehens. Diesen Einschnitt markiert Anselm mit dem
Ausspruch: «investigandum nunc est, quomodo possit esse Deus
homo»49; also ganz im Sinne der fides quaerens intellectum. Von
nun an tritt der Christ als Lehrer auf, mit dem Auftrag zu zeigen
(ostendere) oder auch mit Allegoresen zu schildern (pingere), während

der Nichtchrist sondiert, prüft und allenfalls zustimmt. So

werden der Reihe nach die christologischen Dogmen durchgesprochen,

die Zweinaturenlehre, die jungfräuliche Geburt, die
Dreifaltigkeit, die Sündlosigkeit und Sterblichkeit Christi, alles mit
Scharfsinn und oft mehr mit Spitzfindigkeit. Boso kommt dabei
zum Resultat: «Ich sehe ein, jener Mensch... muß so beschaffen
sein, daß er nicht notwendig stirbt, weil er allmächtig ist, aber auch
nicht aus Pflichtschuld stirbt, weil er nie sündigt. Er kann aus
freiem Willen sterben, weil dies notwendig ist.»50 Noch wirft er als
Wortführer der Ungläubigen weitere Zweifel auf an der Unmöglichkeit

und Unziemlichkeit der Erlösungslehre, bis ihm schließlich
Anselm entgegenhält, mancher unter diesen Einwürfen erforderte
neuerdings eine Abhandlung und überhaupt lasse sich in den
Geheimnissen einer so großen Sache nicht alles erforschen. Es bleibt
ihm zum Schluß noch die Wirkung von Christi Lebenshingabe
anzudeuten, und so lehrt er: aus der Freiwilligkeit des Opfers erwachse
ein Verdienst, das belohnt werden solle. Da Christus aber selber
als Gott nichts bedürfe, könne er andern den Lohn zugut kommen
lassen, eben seinen Brüdern in der Tiefe der Schuld und des Elends.
In dieser wunderbaren Weise werde dann auch der Anspruch der

48 CDH, S. 42. Vgl. Pseudo-Beda Patrol. Lat. 93, col. 475: sicut nisi Deus
esset, non ferret remedium, ita nisi verus homo esset, non daret exemplum.

49 CDH, S. 42.
60 CDH, S. 49; ähnlich S. 56.



J. Gauss, Ansdlm von Canterbury und, die Islamfrage 269

göttlichen Gerechtigkeit und der göttlichen Barmherzigkeit
miteinander erfüllt51. Die Summe der ganzen Diskussion zieht der
Ungläubige mit der Feststellung, daß die große Frage, warum Gott
Mensch werden mußte, ausschließlich mit vernünftigen Argumenten,
mit der dialektisch-deduktiven Methode - sola ratione - gelöst
worden sei. Weil nun die neue zusätzliche Lehre die gemeinsam
angenommene Glaubensgrundlage fortgebildet hat, nicht im Sinne
einer Korrektur, sondern einer Ergänzung, darf es folgerichtig
heißen, mit der Beantwortung der einen Frage sei zugleich die
Wahrheit des Alten und Neuen Testaments erwiesen52: Islam +
Erlösungslehre Christentum.

4.

Erlauben wir uns in Kürze einige Schlußgedanken zur Beurteilung
Anselms in der Geistes- und Dogmengeschichte. Es ist durchweg
üblich, ihn mit der Vergangenheit, der Patristik, zu verknüpfen,
vor allem natürlich mit Augustin63. Doch kommt gerade bei Cur
Deus homo die Forschung zum Resultat, daß, so viele einzelne

Aussagen sich auch auf das Augustinische Geisteserbe zurückführen
lassen, die Grundkonzeption eigen und neu sei, daß man also ebensogut

sagen könne, der Vater der Scholastik stehe hierin zu Augustin
in Kontrast als in Abhängigkeit. Wir glauben, dies ausreichend
erklären zu können: durch die religionsliistorische Lage, die für
Anselm entscheidend war, die Konfrontation mit dem Islam. So tritt
er als ein Anfangsglied in die Reihe der mittelalterlichen lateinischen

Theologen, die sich mit Mohammeds Lehre auseinander-

61 CDH, S. 64.
52 CDH, S. 65. Im Widerspruch zu dieser Ansicht steht F. Loofs, Leitfaden

der Dogmengeschichte, 4. Aufl. (1906), S. 507 : Seine libri duo Cur Deus homo
sind ein genialer Versuch, alle kirchlichen Dogmen in einen zentralen
Gedanken zusammenzufassen. Dagegen stimmt sie überein mit E. Gilson, L'esprit

de la philosophie médiévale, 2. édit. (1944), S. 31: Si l'on part d'une
croyance pour en déduire le contenu, on n'obtiendra jamais que de la
croyance. Lorsqu'on reproche à ceux qui définissent la méthode de la philosophie
chrétienne par le fides quarens intellectum de confondre théologie et
philosophie, on montre simplement que l'on entend aucunement leur position, et
l'on donne mêmeàpenser que l'on n'entendpas bien ce que c'est que la théologie.

63 Vgl. J. Rivière, Contribution au Cur Deus homo de S. Augustin:
Miscellanea Agostiniana, Testi e Studii, 2 (1931).



270 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

setzten, eines Petrus Venerabiiis, eines Thomas, eines Raimundus
Lullus. Und nicht erst das 13. Jahrhundert mit seinem Streit gegen
Averroes bedeutete dann den Einsatz der Glaubensdiskussion,
sondern wir müßten deren Beginn um 100-150 Jahre früher legen in
die Epoche des ersten Kreuzzuges.

Auch das Urteil über Anselms dogmatisches Werk wäre erneut
zu prüfen. So sehr es durch die Jahrhunderte hochgehalten worden
ist, als erste systematische Darstellung der Erlösungslehre, so sehr
ist es auch wegen seines rational juridischen Charakters angegriffen
worden, denken wir nur an die liberalen Protestanten, an die
scharfen Verdikte von Baur, Ritsehl oder gar Harnack. Wenn
Harnack z. B. den Vorwurf erhebt54, Cur Deus homo sei ein
«Attentat gegen das Evangelium» und darin alles Wesentliche vermißt,
Leben, Predigt, Leiden Jesu, so beweist dies nur, daß Anselm
dasjenige, was der moderne Theologe fordert, eine Entfaltung des Dogmas

nach biblischen Quellen, eben gar nicht hat geben wollen.
Ebenso muß es befremdlich scheinen, daß Anselm die Idee der
Kirche hier wegläßt - im Unterschied zu seiner Meditation über die
Erlösung - obwohl er von der Verbundenheit Christi mit der
Menschheit redet55. Aber in einer Unterredung mit Nicht-Christen,
in einer elementaren Katechese, ließe sich dieser Wegfall unschwer
begreifen als eine bewußte pädagogische Rücksicht. Ja wenn unsere
Annahme zu recht besteht, dürfte überhaupt der vordringliche
Rationalismus nicht mit Anselms innerem Wesen gleichgesetzt werden,

dem eines großen mystischen Denkers, der er ja war - sondern
hätte zu gelten für eine zweckgebundene missionarische Haltung56.
Und darüber hinaus könnten wir überhaupt einen der geschicht-

54 A. Harnack, Dogmengeschichte, 3 (1922), S. 388ff., besonders S. 401

und 403.
55 Dazu dient der Begriff des verdienstlichen Erlösertodes: CDH, S. 63:

necesse esse video, ut pater Alio rétribuât... Quibus conventius fructum et
retributionem suae mortis attribuet quam illis, propter quos salvandos... se
hominem fecit? Vgl. dazu die Kritik bei A. Ritsehl, Die christliche Lehre von
der Rechtfertigung und Versöhnung, 1 (1870), S. 45.

56 Über den Zusammenhang von «Rationalismus» und Missionsaufgabe
handelt der Aufsatz von M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis
und der Missionsbefehl: Theol. Zeitsohr. 8 (1952), S. 88-101: über Anselm
S. 88f., jedoch eingeschränkt auf das Proslogion. Erst mit dem Monologium
(de trinitate) und Cur Deus homo (de incarnatione) unternimmt Anselm aber
den Versuch, die zentralen christlichen Glaubensmysterien der rationalen
Diskussion zugänglich zu machen.



J. Gauss, Anselm von Canterburg und die Islam/rage 271

lichen Faktoren erkennen, aus der das «konstitutive Element der
Scholastik, das Interesse am Denken» entstand. —

Die Hypothese, Cur Deus homo sei eine Lehr- und Streitschrift
Anselms gegen die Mohammedaner, wird also gestützt :

1. Auf die Intention Anselms, wie sich diese im Vorwort und im
Werk selber ausspricht. Die beiden Gesprächspartner, der Christ
und der Nicht-Christ, stellen sich einander gleich durch den
grundsätzlichen Verzicht auf christologische Schriftzeugnisse (negative
Voraussetzung). Sie stimmen sodann einer gemeinsamen Glaubensbasis

zu, den Lehren von Gott als Schöpfer der Engel, des Teufels
und der Menschen, von der Versuchung der Menschen, ihrer Schuld
und ihrer Heilsbestimmung im Jenseits (positive Voraussetzung).
Das Ziel des Christen (Anselms) liegt darin, auf dem Weg einer
rationalen Gedankenführung, die Juden wie Heiden für beweiskräftig
gilt, die erstangenommene, unvollständige Glaubensgrundlage
auszuweiten bis zum vollständigen biblischen Gehalt Alten und Neuen
Testaments. Am Schluß wird beiderseits erklärt, dieses Resultat sei

erreicht.
2. Auf die Einwendungen oder Fragestellung der Ungläubigen.

Diese finden sich inhaltlich übereinstimmend seit Jahrhunderten in
den Kontroversschriften zwischen den Byzantinern und Arabern.
Ebenso tritt dort in steigendem Maß die formale Forderung hervor,
mit Vernunftbeweisen und nicht mit Schriftzeugnissen zu
argumentieren.

3. Auf die biographischen und zeitgeschichtlichen Umstände. Die
römische Kirche sah sich, schon vor dem Beginn der Kreuzzüge, vor
der Aufgabe, in Gebieten einer soeben beseitigten Araberherrschaft
den Neuaufbau der Kirchen zu leiten. Diesem Missionsauftrag
fühlte sich Papst Urban II. besonders verpflichtet. Mit ihm stand
Anselm in engster Beziehung und übergab ihm auch persönlich in
Süditalien seine Schrift.

Es sei in Gestalt eines Nachtrags die Frage aufgeworfen, ob sich nicht
Anselms Einfluß in der Korrespondenz der Päpste mit Vertretern des Islams
finden könnte. So geht z.B. Innozenz III in einem Schreiben an den Sultan
von Alapia (Ep. 69) auf die Inkarnationslehre ein und schreibt, er hoffe, der
Sultan gelange bald «ad cultum aeterni et veri Dei qui pro salute temporaliter
verus homo». Einen außerordentlichen Fall stellt das große Sendschreiben
Pius II an Sultan Mehmed II dar, zwei Jahre nach dessen Eroberung von
Konstantinopel, an sich ein fragwürdiger Versuch, den großen Sieger zum
Christentum zu überreden. Statt sich auf seinen berühmten Islam-Experten



272 J. Gauss, Anselm von Canterbury und die Islamfrage

Nikolaus Cusanus zu stützen, bespricht Pius in freier Form die Lehre der
Trinität und der Inkarnation. Über diese schreibt er wörtlich57:

Tu vero, si sapias, de tenebris emerges et Candida luce perfusus sacra-
tissimam Trinitatem et cognoscendo coles et colendo cognosces. Nec adver -

saberis sacrosancto Evangelio in quo legitur:: «Verbum caro factum est.»
Negat tuus legifer incarnationem Verbi, nam «Cur»-inquit-«factus est Deus
homo et in ligno crucis passus, qui alio modo humanum genus redimere po-
terat?» Negat tua lex Christi necem et alium suo loco interfectum existimat,
nec Deum incarnatum cognoscit, neque crucifixum aut mortuum. Nos utrum-
que praedicamus, quia factus est Deus homo et passus est et propter salutem
hominis haec facta esse testamur...

Constabat primi parentis errato omnes homines culpa teneri... Decebat
summam Dei bonitatem hominem qui ceciderat reparare nec miserum esse per-
petuo sinere qui ad beatitudinem perfruendam creatus fuerat; sed obstabat
iustitia Dei quae pro peccato satisfactionem exigebat. Dignus erat inflnita
poena qui majestatem offenderat infinitam; nec homo tanti erat ut infinitam
posset redimere culpam. Stabat hinc divina iustitia ultionem petens, illinc
divina bonitas miserendum esse contendens.

Audienda fuit utraque vox quia universae viae Domini misericordia et Veritas.

Quare etsi poterat Deus aliter humanae imbecillitati consulere (est enim
omnipotens), hic tarnen convenientissimus fuit modus quem elegit, ut as-
sumpta humana natura ipse poenas solveret. Factus est Deus homo ut homo
fieret Deus... Fuit hic modus salvandi humani generis divinae bonitati
conveniens, satisfactum est iustitiae simul et misericordiae, satisfactum est
amori et odio. Placuit hoc divinae potentiae quae omnen defectum nostrum
sua virtute superat, placuit et sapientiae quae nihil frustra, nihil non decenter
ac convenientissime facit. Et licet necessitate absoluta (qua necessarium
dicimus sine quo aliud esse non potest) incarnatio Verbi necessaria non
fuerit, eo tarnen modo quo necessarium accipitur id quod convenientius et
congruentius pervenitur ad flnem, dicere non pudet ad reparationem hominis
incarnationem filii Dei necessariam fuisse.

.Nisi enim esset verus Deus non afferet remedium, nisi esset verus homo
non praeberet exemplum. Intelligis quam convenienter filius Dei carnem
assumpserit ut Deus et mortem obierit ut homo.58

Julia Gauss, Basel

67 G. Toffani : Lettera a Maometta II di Pio II. Collezione umanistica
VIII, Napoli, S. 142.

68 Während der Drucklegung dieser Arbeit erschien in den Sources chrétiennes,

91: Anselme de Cantorbéry, Pourquoi Dieu s'est fait homme, hrsg.
von René Roques, Direktor an der École pratique des Hautes Études (1963).
In der Einleitung spricht der Autor die Vermutung aus, S. 72: dans la pensée

d'Anselme, les Pagani représentent plutôt les Musulmans. Wir freuen uns
an dieser Übereinstimmung der Gedanken.


	Anselm von Canterbury und die Islamfrage

