
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

S. H. Hooke, Babylonian and Assyrian Religion. Oxford, Blackwell, 1962.

XII + 128 S. 14/-.
Vor zehn Jahren ist die erste, im letzten Jahr die zweite unveränderte

Auflage dieses Buches «Über die babylonische und assyrische Religion» vom
bekannten Religionsgeschichtler S. H. Hooke, ehem. Professor an der
Universität London, herausgekommen. In zehn Kapiteln beschreibt der
Verfasser die assyrisch-babylonische Religion in trefflicher Weise, wie es nur
auf so knappem Raum möglich ist: 1. Sources of our Knowledge, 2. Cultural
Background of the Religion, 3. the Pantheon, 4. Temple Buildings and
Personal, 5. the Rituals, 6. Babylonian and Assyrian Mythology, 7. Religion
and Daily Life, 8. Divination and its Technique, 9. Divination and Astrology,

10. the Gods and the Moral Government of the World. Am Schluß werden
ausgewählte, hauptsächlich Ritualtexte in englischer Übersetzung publiziert.
Bibliographie und Index beschließen das Buch.

Für eine spätere Auflage möchte ich vorschlagen, daß die Schreibung des

sumerischen Namens der Göttin Ischtar vereinheitlicht würde: Innina (z. B.
S. 20, 39) gegenüber Inanna (z. B. S. 69); zum Problem siehe Journ. of Near
East Stud. 19 (1960), 72ff. Seite 27, 1. Zeile lies if anstatt it.

Benedikt Hartmann, Basel und Zürich

John Gray, The Archaeology and the Old Testament World. Edinburgh,
Thomas Nelson and Sons Ltd., 1962. 256 S. 30.—.

Der Verfasser ist durch zahlreiche eingehende Veröffentlichungen, vor
allem zur Literatur von Ugarit und zu den Einwirkungen dieser kanaanäi-
schen Kultur auf die Vorstellungswelt Israels und ihre Ausdrucksformen,
wohl bekannt. Es mag an dieser Stelle genügen, auf die zusammenfassende
Darstellung dieser Forschungen in dem Buche «The Legacy of Canaan»
(1957) zu erinnern, vielleicht auch auf eine der letzten Veröffentlichungen,
«The Kingship of God in the Prophets and Psalms»: Vet. Test. 10 (1961)
hinzuweisen. Damit ist es gegeben, daß auch in dem vorliegenden Werk
«Archaeology and Old Testament World» der eigentliche Schwerpunkt bei
den literarischen Texten des alten Nahost liegt, bei den vielfältigen
Beziehungen, die sie zu Ereignissen, Institutionen, Bräuchen und
Glaubensvorstellungen haben, die das Israel des Alten Testaments charakterisieren.
Die Darbietung dessen, was der Verfasser die materialen Ergebnisse der
Erforschung des alten Nahost nennt, tritt dahinter nicht eigentlich zurück,
doch ist sie immer der Zielsetzung der Darstellung eingeordnet: zum Geiste
Altisraels in seiner geschichtlichen und kulturellen Umwelt hinzuführen.
Dabei ist Umwelt in weitestem Sinne gefaßt ; es gehört dazu auch die
Schilderung moderner Verhältnisse und Strukturen, soweit sich darin alte Lebensformen

bis in die Gegenwart erhalten haben.
Das Buch ist dabei so angelegt, daß in einem ersten Teil, «Die fruchtbare

Mondsichel» (S. 3-120, The Fertile Crescent) der Umweltrahmen in ganzer
Weite abgesteckt wird. Dieser Teil gliedert sich in fünf Kapitel, von denen



214 Rezensionen

das erste die geographisch-klimatischen Verhältnisse, vor allem des syrisch-
palästinensisch-arabischen Raumes schildert, wobei allerdings schon ein
großer Teil von geschichtlichen Folgerungen und Daten dargeboten wird.
Das zweite und dritte Kapitel beschäftigt sich mit dem Zweistromland und
mit Ägypten; das vierte («Die Bevölkerung des Landes») und fünfte Kapitel
wendet sich den ethnologischen und kulturellen Verhältnissen Kanaans zu.
Im zweiten und eigentlichen Hauptteil wird in acht Kapiteln ein Abriß der
Geschichte Israels dargeboten. Er setzt ein bei den Tagen der Richter und
führt hinunter bis in die Zeiten der Hasmonäer und des Neuen Testamentes.
Die einzelnen Kapitelüberschriften lauten: Die Tage der Richter — Der
Thron Davids — Das Haus Josephs - Der Niedergang des Hauses Davids -
Tägliches Leben im Alten Israel - Zerstreuimg und Wiederherstellung -
Die Verteidigung des Glaubens - Der Punkt der Erfüllung. In dieser Weite
des Bogens, der hier geschlagen wird (das Buch unterscheidet sich darin z. B.
von C. Gordon: Introduction to Old Testament Times, zeigt dagegen
gewisse Berührungen mit W. F. Albright : From the Stone Age to Christianity),

wird bereits das theologische Anliegen erkennbar.
Bei diesem Aufbau sind allerdings Wiederholungen nicht vermieden. Ich

verweise, um etwas zu nennen, auf die Darstellung der israelitischen
Königsvorstellungen in ihrem Verhältnis zur orientalischen Königsideologie (S. 51 ff.
und 138f.), wobei durchaus zuzugeben ist, daß angesichts der vielfältigen
Diskussion über das sakrale Königtum die nachdrückliche, Linien Frankforts
ausziehende Betonung, daß man im Zweistromland von einer Divinität des

Königs nicht sprechen könne, rechte Bedeutung hat, gerade für den Leser,
der mit diesem Fragenkomplex nicht vertraut ist. Oder in einem späteren
Zusammenhang die Erwähnung von Qumran in zwei nebeneinanderstehenden,
aber inhaltlich doch getrennten Kapiteln (S. 201ff. und 222ff.). Solche

Wiederholungen mögen unvermeidlich sein, weil geschichtliche Abläufe
unbeschadet dessen, daß sie eine Einheit sind, sich in verschiedenen
Verklammerungen darstellen. Damit scheint es auch gegeben, daß die vom
Verfasser gewählte Einteilung nicht immer konsequent durchgeführt ist. So

werden z. B. im ersten, allgemeineren Teil (besonders deutlich in dem
Kapitel: Die Bevölkerung des Landes) Fragen behandelt, die man eher in der
Darstellung der Geschichte Israels erwartet, während auf der anderen Seite
in diesem Teil das erste Kapitel (Die Tage der Richter) vornehmlich
allgemeine kulturelle Probleme (Eisenzeit) bespricht. Beobachtungen dieser
Art mögen manchmal überraschen, sie wirken aber eigentlich nicht störend,
berühren jedenfalls nicht das Hauptanliegen, eine in sich geschlossene, in
den Linien zusammenhängende und, soweit es der relativ kurze Raum
erlaubt, leidlich ausführliche Darstellung der Geschichte Israels in seiner Umwelt

zu geben.
Nach der Einleitung denkt das Buch an Studenten, Geistliche und

gebildete Laien als Leser. Das heißt also, an Kreise der Gemeinde, die mit
Fragen und Ergebnissen moderner wissenschaftlicher Arbeit auf dem Gebiet
der Bibelwissenschaft vertraut gemacht werden sollen. Unwillkürlich
vergegenwärtigt man sich die Schwierigkeiten, die dabei für die Darstellung
bestehen derart, daß entweder Einzelzüge durch archäologische Bestätigung



Rezensionen 215

ein zu großes Gewicht bekommen, oder aber die Aufzeigimg außeralttesta-
mentlicher Parallelen und Analogien in ihrer Fülle verwirrt, auf jeden Fall
der Blick für das theologische Gewicht dieser Geschichte, für ihr Einmaliges
und Besonderes, getrübt wird.

Beide Gefahren scheinen gut vermieden, dadurch vermieden, daß die
Geschichte Israels als eine Einheit dargestellt wird, die als Gottesgeschichte
sich zwar in einem geschichtlichen Raum vollziehen, aber die sich aus der
Umwelt ergebenden Fragen und Einflüsse auf eigene Art lösen und
verarbeiten muß. Dieser jeweilige Hinweis auf das Besondere, gegenüber der
Umwelt Eigene, durchzieht als roter Faden die Darstellung. Ich nenne nur
Einzelnes: die Charakterisierung israelitischer Geschichtsschreibung (S. 39;
wobei freilich die Formulierung: «Das Interesse des Israeliten an der
Geschichte ist das eines Geschichtsphilosophen » nicht sehr glücklich zu sein
scheint, richtiger spricht S. 63 von einer theologischen Interpretation der
Ereignisse im Sinne einer Heilsgeschichte); das Urteil über die großen
Propheten (S. 53) im Zusammenhang der viel diskutierten Frage der Kult-
prophetie; die Betonung, daß wohl Thema und Bildsprache außeralttesta-
mentlicher Parallelen übernommen, aber selbständig aus dem
Jahweglauben heraus verarbeitet wurden (S. 107); die Unterstreichung der
Besonderheit israelitischen Königtums (S. 59 ff. hinsichtlich seiner Entstehung,
im Anschluß an Alt; S. 139 hinsichtlich der Bindung an Gottes Gebot).
Schließlich sei auf den Abschluß des Buches hingewiesen: «All that was the
best in Judaism, all that the saints of Qumran legitimately valued was
brought to fulfillment in Christian faith, but in such a manner that all
things were made new. »

Gewiß sind das alles nicht neue Erkenntnisse, es sind Fragen, die viel
durchdacht sind, Ergebnisse, die eigentlich opinio communis bei allen sind,
die sich wissenschaftlich mit diesen Fragen auseinanderzusetzen haben.
Dennoch aber verdient hervorgehoben zu werden, daß dies die Linie ist, in
der die eingehende, reichhaltige und interessante Darstellung durchgeführt
ist. Der Leser wird dieses gut und verständlich geschriebene, durch Bilder
und Kartenbeigaben ergänzte Buch mit Spannung, Freude und wirklichem
Gewinn lesen.

Angesichts der Fülle des dargebotenen Materials, der Vielfalt der
diskutierten Probleme ist es selbstverständlich, daß der Leser entsprechend seiner
eigenen Arbeit manchen Akzent anders setzen, manche Linie anders ziehen
würde. Ich denke etwa an die berühmte Frage des Thronbesteigungsfestes.
Aber bei der Zustimmung zum Ganzen kann das Einzelne zurücktreten, weil
es nur untergeordnete Bedeutung hätte. Nur soll gefragt werden, ob S. 137

anläßlich der Nennung des dawidum in den Texten von Mari als Titel eines
Führers oder Distriktsgouverneurs in Mesopotamien nicht wenigstens auf
die Problematik dieser Deutung hätte hingewiesen werden sollen1. Und zum
Schluß noch eine andere Erwägung, die nur noch in lockerem Zusammenhang
mit dem Vorhergehenden steht. S. 15 wird der Ursprung der Exodustradition

1 J. R. Kupper, Les nomades en Mésopotamie au temps des rois de Mari
(1957), S. 62.



216 Rezensionen

von der Feuersäule bei Nacht und der Rauchsäule bei Tag darauf
zurückgeführt, daß die Keniter, deren Gott Jahwe war, wandernde Schmiede

waren, «es wäre nur angemessen, daß die Theophanie ihres Gottes Rauch und
Feuer war». Das ist durchaus eine Möglichkeit. Sie scheint mir mehr
Wahrscheinlichkeit für sich zu haben, als die Zuriickführung auf Naturvorgänge.
Aber auch sie kann eigentlich nicht erklären, warum mit Rauch und Feuer
eine ausgesprochene Wegleitung gegeben ist. Ich möchte es darum nicht für
ausgeschlossen halten, daß wir hierin ein Einwirken nomadischer
Benachrichtigungsformen zu sehen haben, wie sie etwa auch aus den Maritexten
bekannt sind2. Hans-Joachim Stoebe, Basel

A. Gonzâlez-Nûnez, Projetas, sacerdotes y reyes en el antiguo Israel. Pro-
blemas de adaptacion del Yahvismo en Canaan. Institute espanol de
estudios eclesiâsticos, Monografia, 1. Madrid, 1962. XVI + 406 S.

Die vorliegende Arbeit wurde 1959 als Dissertation an der theologischen
Fakultät des Institut Catholique in Paris eingereicht und anfangs 1960 an
den Verlag übergeben. Sie berücksichtigt also die bis 1958/59 erschienene
Literatur, und zwar in erstaunlich hohem Maße, einschließlich der skandinavischen

und der israelischen Werke (vgl. S. 365-384 ; der Rezensent hat nur
einen Aufsatz vermißt: M. Buber, Das Volksbegehren, In Memoriam E.
Lohmeyer, 1951, S. 54-66). Die Arbeit erschien aber erst 1962 und befindet sich
seit dem Winter 1962/63 im Handel. Es erklärt sich also, daß einige wichtige
inzwischen erschienene Bücher und Aufsätze nicht mehr berücksichtigt
werden konnten. Von den Transkriptionen semitischer Wörter erkennt man,
daß die Druckerei wenig Erfahrung mit der Herstellung wissenschaftlicher
Werke auf semitistischem Gebiet hat, so daß manchmal, bei den notwendigen
Vereinfachungen, man doch eine gewisse Kohärenz, besonders in der
Umschrift der Vokale und der Gutturallaute vermißt. Dies sind jedoch rein
äußerliche Merkmale, die die Arbeit nicht beeinträchtigen und bei denen
wir uns nicht unnötig aufhalten wollen.

Zweck der Arbeit ist, das Prophetentum und das Priestertum in ihren
Beziehungen zueinander, zu dem aufkommenden Königtum und besonders des

ersteren zum Kultus zu untersuchen und, wo möglich, zu definieren (S. 16ff.,
281ff.). Unten wollen wir kurz den Inhalt des Buches nach seinen Hauptlinien

darzustellen versuchen, wobei leider vieles zu kurz kommen wird, sich
aber immerhin eine Gesamtübersicht für den Leser ergeben sollte.

Der Verfasser verwirft in seiner methodischen Einleitung zwei extreme
Positionen, die der historisch-kritischen und die der mythisch-kultischen
Schule, und geht meistens eigene Wege; darin liegt eine sehr interessante
und anregende Seite dieser Arbeit. Mit den beiden Schulen setzt er sich
ständig, besonders aber in der Einleitung, auseinander (S. 7-42, vgl. 131ff.),
was aber immer wieder nüchtern und achtungsvoll geschieht (z. B. auf S. 19).

2 Vgl. etwa G. Dossin, Signaux lumineux au pays de Mari : Rev. d'Ass. 35

(1938) ; Küpper (A. 1), S. 57 ; Ch. F. Jean, Archives royales de Mari, 2 (1941),
Lettres diverses, S. 217.



Rezensionen 217

Dabei ergibt sieh, daß die Alternative: kultische - antikultische Prophétie,
falsch gestellt wird, da es Beispiele beider Gattungen und unentschiedene
Fälle gibt (S. 30ff. und 272ff.). Die Gründe dieser Spaltung widerspiegeln
nur die größere, in Israel seit der Einführung des nach kananäischem Muster
geordneten Königtums existierende Kluft, wobei mancher estatisch-kultische
Prophet die Seite des Königtums wählte.

Zu all diesem werden die verschiedenen Traditionskomplexe, besonders
die in den Büchern Richter, Samuel und auch Könige, ausgewertet. Ihre
Behandlung erfolgt nach einer konservativen, doch nie unkritischen
Einstellung (der Verfasser nimmt z. B. «J» und «E», vom «dtr.» überarbeiteten
Unterlagen an, S. 40ff.), deren Schlüsse, wenn auch nicht immer annehmbar,
doch Beachtung verdienen. Bei allen späteren Überarbeitungen der
Überliefertingen sollte ihre grundsätzliche Geschichtlichkeit feststehen. Auf diese
Art erscheint Samuel als Richter, Seher und Prophet. Im ersten Amt bahnt
er den Übergang von dem schon unzulänglich gewordenen Richtertum zum
neuen monarchischen Amte (S. 34ff.), zu dem Israel nicht durch natürliche
Entwicklung, sondern durch eine Notwendigkeit gelangt. Letztere ergibt
sich auch auf religiösem Gebiet, gegenüber der synkretistischen Gefahr, in
einer Zeit, wo «Offenbarungen des Herren» selten (1. Sam. 3, 1) und das
Priestertum korrupt waren. Als Seher erscheint Samuel nicht als Wahrsager,
Augur, Haruspex oder Leberschauer, sondern als «Hellseher», im Sinne des
Wächteramtes (vgl. den Gebrauch der Wurzel çph), das auch die späteren
«klassischen» Propheten innehaben werden, deren rechtsmäßiger Vorgänger
er also ist (S. I64ff., 182ff.). Sein prophetisches Amt hängt mit dem
Vorhergehenden eng zusammen, und äußert sich in der Übermittlung von
Gottesworten. Als Priester scheint sich Samuel nicht betätigt zu haben, wenn er
auch manchmal priesterliche Funktionen ausübt (S. 129ff., 134ff., 176ff.).
Der Konflikt zwischen Saul und Samuel, beide so komplizierte Persönlichkeiten,

ergab sich dadurch, daß der erste König die auf sein Amt gesetzten
Hoffnungen enttäuschte (S. 154ff.). Bei all diesen Untersuchungen bilden
die genannten Ämter den Gegenstand wichtiger Einzelforschungen (S. 43ff.
die älteren Propheten, S. lOOff. das Priestertum, S. 106ff. das Levitentum
usw.). Dabei ergibt sich, daß die Quellen uns nie genau über die Betätigung
der Propheten im Kultus belehren und die Bezeichnung «kultische Propheten»

sich als ungenügend erweist (S. 8Iff. und 95ff.).
Mit dem Aufkommen des institutionell gefestigten Königtums nach

kananäischem Muster, mußten auch die alten Institutionen neu organisiert
werden: sie wurden der Monarchie untergeordnet (S. 203ff.) und ihrer Freiheit
z. T. beraubt, wenn auch die neue Staatsform es versuchte, sich dem
altüberlieferten Glauben anzupassen. Durch die königlichen Heiligtümer, wo
königliche Beamte walteten, wurde der durch die Übernahme kananäischen
hämöt schon begonnene synkretistische Prozeß beschleunigt, wenn es auch
schwierig ist, den Inhalt dieses Synkretismus a priori zu umschreiben
(S. 291ff.). Das rief natürlich von Seiten der traditionstreuen, besonders
prophetischen Kreise eine Reaktion hervor, wobei der König als
«Verantwortlicher» für das Volk zur Rechenschaft herangezogen wurde (S. 218ff.).
Dies brachte zur Spaltung innerhalb des Prophetentums, und manche seiner



218 Rezensionen

Vertreter gesellten sich zum König und verwandelten ihr Charisma in ein
Staatsamt, nach kananäischem Beispiel, das alsbald zur höfischen Institution
wurde (S. 244ff., 293ff.). Seitdem gab es eine «wahre» und eine «falsche»

Prophétie.
Gonzalez' Buch gesellt sich in würdiger Weise zu den inzwischen

erschienenen Werken von K. H. Bernhardt und J. Lindblom, indem es aber
die historisch-kritische Seite des Gegenstandes eher betont ; in Zukunft wird
es für die Forschung zu den unentbehrlichen Arbeiten gehören.

J. Alberto Soggin, Rom

Paul Lamabche, Zacharie IX-XIV. Structure littéraire et messianisme.
Paris, Librairie Lecoffre, J. Cabalda & Cie., 1961. 168 S.

Die vorliegende Untersuchung beabsichtigt, den sog. Deuterosacharja
erneut zu erforschen. Der Verfasser ist sich der damit verbundenen Schwierigkeiten

wohl bewußt und kennt die Schranken, die seinem Unternehmen
gesetzt sind. Deswegen ist seine Behandlung immer nüchtern, stark an den
Text gebunden, nie ins Phantastische hinausschweifend. So erfahren wir
z. B. nicht, wer der «gute Hirt» von Sach. 11, 4ff. und 13, 7ff., der «König»
von 9, 9ff. oder die «drei Hirten» von 11, 7 sind; nur eines steht für den
Verfasser fest, daß der gute Hirt und der König dieselbe historische Person
sind (S. 153), wenn auch ihre Identität nicht festzustellen ist. Es handelt
sich ferner um eine messianische Figur (S. 148ff.).

Ein besonders interessantes Verfahren ist die Methode der Analyse der
literarischen Strukturen jeder Einheit (S. 8ff.). Sie besteht darin, daß der
Verfasser, auf Grund eines häufigen Brauches in der hebräischen Literatur,
auch die literarischen Einheiten des Dtsach. nach eventuellen schematischen
und organisatorischen Besonderheiten untersucht. Es ergibt sich daraus,
daß die meisten Einheiten sich als nach mehr oder weniger komplizierten
Aufbauschemen zusammengesetzt zeigen, die sich nicht, wie öfters
angenommen, als Mosaike, sondern eher als «un chiasme harmonieux, parfois un
peu compliqué, mais très expressif» erweisen. So finden wir z. B. in 14, 1-15
eine aus vier Stücken bestehende Reihe von Unheilsdrohungen, begleitet von
einer zweiten, auch aus vier Stücken bestehenden Reihe von
Siegesverheißungen (a bis d : : d' bis a'), wovon ein jedes seinem Entgegengesetzten
genau entspricht. Dadurch erweisen sich oft auch früher als widerspruchsvoll

empfundene Texte als harmonisch aufgebaut.
Was den Text betrifft, ist der Verfasser eher konservativ; die Fehler im

M. T. sind seines Erachtens verhältnismäßig wenige (z. B. 14, 6), wenn
verglichen mit den vielen fehlerhaften Übersetzungen (S. 27). Die Schwierigkeit
mit dem fem. sing. h3kämä in 9, 2 b, das sich nicht zu den drei vorhergehenden
Städten fügen läßt, wird (m. E. richtig) dadurch gelöst, daß es zu 9, 3a
gezählt wird («Da sie sehr klug ist, hat Tyros sich...» usw., S. 37ff.); zu
9, 16b-17a (S. 48ff.) übersetzt der Verfasser die zwei ki mit «denn»;
vielleicht wäre aber hier ein Fall, wo der emphatische Sinn (nach W. F. Albright :

Mélanges A. Robert, 1957, S. 24) «wie!» vorzuziehen wäre; zu 12, 5 (S. 74)
wird lejôsebêj als Textkorrektur angenommen, zu 13, 5 (S. 88ff.) '"därnä
qinjänü, während zu 12, 10 und 14, 5 der M. T. beibehalten wird (S. 80 und



Rezensionen 219

94 ff.), obwohl im letzten Fall dem Verfasser die Problematik des Textes klar
ist («en attendant des conjectures plus satisfaisantes...»).

Deuterosacharja scheint Lamarche von einem einzigen Verfasser zu sein
(S. 105f.) ; seine Abhängigkeit von Dtjes. (besonders von den Ebed-Jahweh-
Liedern) ist sehr wahrscheinlich (S. 131 ff.), wenn es sich auch nie um eine
Nachahmung handelt. Die Zeit der Abfassung wird eher früh angesetzt : Ende
6. bis Anfang 5. Jahrhundert, und in dieser Zeit wird auch der Hirtenkönig
als historische Person zu suchen sein (S. 148ff.).

Des Verfassers Arbeit ist besonders fleißig: erstaunlich viel Literatur ist
von ihm bearbeitet und in ständiger Auseinandersetzung herbeigezogen worden.

Das Werk sollte deswegen, auch dort wo man seinen Äußerungen
kritisch gegenübersteht, von nun an immer wieder verwendet werden.

J. Alberto Soggin, Rom

T. W. Manson, Studies in the Gospels and Epistles. Ed. by M. Black. With
a Memoir of T. W. Manson by H. H. Rowley. Manchester, University
Press, 1962. XVI + 293 S. 30/-.
Als Thomas Walter Manson, Professor für N. T. an der Universität

Manchester, am 1. Mai 1958 unerwartet starb, ist das Andenken an diesen
bedeutenden Vertreter seines Faches alsbald dadurch in eindrucksvoller
Weise geehrt worden, daß die ursprünglich als Festschrift zu seinem 65.

Geburtstag am 22. Juli 1958 geplanten «New Testament Essays» 1959 als
Gedächtnisband veröffentlicht wurden (vgl. die Besprechung in dieser
Zeitschrift 16, 1960, S. 220f.). Jetzt erscheint als weitere Ehrung des

Heimgegangenen, betreut von Prof. Matthew Black in St. Andrews als Herausgeber,

die vorliegende Auswahl der Festvorträge, die Manson über viele
Jahre hinweg regelmäßig bei Veranstaltungen der John Rylands Library in
Manchester zu halten pflegte und die ihn als einen Gelehrten zeigen, der seine
Hörer durch geschickte Darbietung des Stoffes und stets selbständige Urteile
zu fesseln vermochte. Es handelt sich um Wiederabdrucke, insofern alle diese
Vorlesungen seinerzeit jeweils im Bulletin der John Rylands Library
erschienen sind. Es wird daher genügen, ihre Titel (und die Jahre, in denen sie

gehalten worden sind) aufzuführen.
Der Band zerfällt in 2 Teile. Der erste mit der Überschrift «Materials for

a life of Jesus» (S. 1-145) enthält folgende Ryland lectures: The life of
Jesus: a study of the available materials (1943); The foundation of the
synoptic tradition: the Gospel of Mark (1944); The work of St. Luke (1944);
The Gospel according to St. Matthew (1946); The fourth Gospel (1947);
The Son of Man in Daniel, Enoch and the Gospels (1950). Im zweiten Teil
«The Epistles of St. Paul» (S. 147-278) sind folgende Vorlesungen vereinigt:
The date of the Epistle to the Philippians (1939) ; The problem of the Epistle
to the Galatians (1940); The Corinthian correspondence 1 (1941) und 2

(1942); St. Paul's letter to the Romans—and others (1948); The problem
of the Epistle to the Hebrews (1949); The letters to the Thessalonians
(1953).

Es darf als eine Bereicherung des ersten Teils angesehen werden, daß an
seine Spitze eine bisher nicht veröffentlichte Commemoration Day address



220 Rezensionen

mit dem Titel «The Quest of the Historical Jesus—Continued» gestellt worden

ist (S. 3-12), die Manson 1949 am Westminster College in Cambridge
gehalten hat und die anschaulich zeigt, wie lebhaft er den Gang der Forschung
durch Jahrzehnte begleitet hat und wie er hinsichtlich der Frage, wieweit
die Materialien für ein Leben Jesu ausreichen, sich «a reasoned and tempered
optimism» (Black im Vorwort S. IV) bewahrt hat. Eine weitere Bereicherung
stellt es dar, daß der langjährige Kollege und Freund Mansons, Prof. H. H.
Rowley, eine eingehende und liebevolle Würdigung des Verstorbenen
beigesteuert hat (S. VII-XVI). Sie gibt ein Bild von Mansons Wirken in den
verschiedenen akademischen und außerakademischen Ämtern, in denen der
rührige und pflichtbewußte Mann sich bewährt hat. Die Beigabe von
Registern (S. 279-293) wird dem Leser sehr willkommen sein.

Wilhelm, Michaelis, Bern

C. F. D. Moxjlb, The Birth of the New Testament. Black's New Testament
Commentaries. Companion Volume, 1, London, Adam & Charles Black,
1962. XII + 252 S.

Autor und Verlag erübrigen jede Empfehlung. Ihre hervorragenden
Dienste sind auch im deutschen Sprachraum der gelehrten Welt längst
bekannt. In ihrem innern Gehalt und in ihrer äußeren Fertigimg stellt sich die
vorliegende Veröffentlichung würdig neben die früheren. In der von Henry
Chadwick herausgegebenen Kommentarreihe erscheint als Ergänzung der
Bände zu Matthäus (von F. V. Filson), zu Markus (von Sh. E. Johnson) und
zu Lukas (von A. R. C. Leanay) eine in glänzendem Englisch geschriebene,
vielseitig orientierende, maßvoll abwägende und dennoch munter anregende
Einführung in die Probleme der ersten Christenheit, wie sie sich der modernen
Forschimg stellen.

Der Aufriß der Arbeit ist originell. Das einführende Kapitel grenzt von
den üblichen Einführungen ins N. T. ab und bestimmt die eigene Aufgabe
in einer Darlegung des vorliterarischen und literarischen Werdegangs des

neutestamentlichen Schrifttums. Der literarische Werdeprozeß kennzeichnet
sich als ein eigenständiges Phänomen, als ein im strengen Sinne neues
Datum. Er wurzelt im kirchlichen Gottesdienst, im Eigenverständnis der
Gemeinde als eschatologische Existenz des Volkes Gottes, im entsprechend
besonderen Gebrauch der alttestamentlichen Schriften, im Sendlings- und
Gestaltungsauftrag der Apostelzeit und endlich im Ernstnehmen der
geglaubten und der erhofften Königsherrschaft des Christus. Die harte
Auseinandersetzung der Gemeinde mit ihrer Umwelt bestimmt nicht ihr Wesen,
aber doch ihre Formwerdung. Sie charakterisiert auch den literarischen
Niederschlag der Gemeinde. In den Kapiteln über die polemische,
apologetisch-missionarische und irenische Formung des Schrifttums widmet sich
der Verfasser dem Nachweis dieser Zusammenhänge. Die abschließenden
Kapitel bestimmen das Verhältnis der literarischen Vielfalt zur Einheitlichkeit

der Botschaft. Im Anhang interessieren einige sprachliche Miszellen
und vielleicht auch ein Aufsatz von G. M. Styler über die Markuspriorität.
Diese Auseinandersetzung mit B. C. Butler's «The Originality of St. Mat-



Rezensionen 221

thew» (1951) zielt vor allem auf die immer noch breite konservativ-reaktionäre

Front in der angelsächsischen Welt, dürfte aber auch auf dem
Kontinent bei der herrschenden, leicht forcierten Schlatter-Renaissance eine
gewisse Beachtung verdienen.

Auch der mit der Methode und mit den Resultaten der form- und
traditionsgeschichtlichen Forschung vertraute Leser wird lebhaft berührt von
der Gründlichkeit und Umsicht, mit denen er in die sich stellenden
Einzelprobleme eingeführt wird. Auch problemgeschichtliche Zusammenhänge, für
die im deutschen Sprachraum Kümmels Werk die großen Uberblicke
gewährt, finden Beachtung. Die analysierenden Erwägungen machen oft in
überraschender Weise mit Tatsachen und Möglichkeiten der Beziehungen
bekannt, die man bisweilen gerne übersieht oder als erledigt beiseitegelegt hat.
Der negative Radikalismus der ursprünglichen Bultmannschule ist gründlich
überwunden, die reiche Fruchtbarkeit der ausgereiften Methode aber positiv
dargestellt. Die Skepsis des nur historisch-kritisch arbeitenden Exegeten
wird darum überwunden, aber auch der konservativ gebundene staunt über
den Reichtum einer substantiellen Erfassung. Besonders trefflich zeichnet
der Autor den Grundcharakter der jungen Kirche als Aufbruch und Vollzug
einer eschatologischen Existenz, die er - ohne die pftngstliche Aktualität des

Heiligen Geistes zu leugnen — vom Enthusiasmus des apokalyptischen Fiebers
abgrenzt. Freilich ist man gelegentlich versucht, dem allzu großen Eifer in
dieser Hinsicht etwas Mäßigung anzubefehlen. Dieser Vorbehalt gilt vorerst
dem durchgehenden Versuch, die innere Einheit der neutestamentlichen
Literatur in der «devotion to the person of Jesus Christ», dem «historic
Jesus acknowledged as Messiah and Lord» oder noch deutlicher im «common
confession of the incarnate Lord» finden zu wollen. Bei allem Respekt
gegenüber dieser religiösen Interpretation analysierter Texte muß nun doch
eine leicht verzeichnende, harmonisierende Tendenz festgestellt werden. Um
der gewünschten Einheitlichkeit des Schriftzeugnisseswillenwerden die echten
Gegensätze und die tatsächlich vorhandenen Spannungen bisweilen leichthin
übergangen. Hieher gehört die entsprechend durchgeführte Beurteilung der
lukanischen Geschichtsschreibung und die nivellierende Einordnung des
Jakobusbriefes. Entschieden zu weit prellt auch die Vermutung einer
einheitlichen «tradition of Jesus» vor, die recht unangenehm den Anschein eines
auf den historischen Jesus zurückgehenden Uberlieferungsgutes erweckt, aus
der sich dann eine «authentische» Evangelienliteratur entwickelt hätte.

Diese Bemerkungen aber verkennen durchaus nicht den Reichtum des

Gebotenen, die Sorgfalt der sonst im ganzen sachlich abwägenden pro und
contra und auch nicht die oft erfrischende Selbständigkeit des Urteils. Das
vorliegende Werk wird sich vielmehr bald als ein wertvolles Werkzeug in der
Hand eines sich ernsthaft um die neutestamentliche Botschaft Bemühenden
finden. Leider liegt dem Index kein zusammenfassendes, exaktes
Literaturverzeichnis bei. Gerade die zahlreichen und wichtigen Hinweise auf die
englische Literatur verdienten eine bequemere Zugänglichkeit.

Victor Hasler, Goldach



222 Rezensionen

Edward D. O'Connor, Faith in the Synoptic Gospels. A Problem in
Correlation of Scripture and Theology. Notre Dame, Indiana, University of
Notre Dame Press, 1961. XX + 164 S. $ 4.-.

Die Absieht des (katholischen) Verfassers ist es, ein kontroversielles
Thema exegetisch und theologisch zu behandeln. Er präsentiert dabei die
protestantische Theologie als mehr biblisch, die katholische als mehr spekulativ.

Aber letztere sucht nunmehr diesem Mangel abzuhelfen (S. X). O'Connor

kann dabei auf die lebhafte katholische Bibelforschung hinweisen. Er
hätte auch auf eine Wandlung des heutigen Protestantismus zeigen können,
der von seiner Seite her sich den scholastischen Problemlösungen nähert.
Damit sollte von beiden Ufern eine Brücke geschlagen werden.

Das Buch zerfällt in zwei Hauptteile. Der erste behandelt 37 Perikopen
des N. T., wo Pistis und verwandte Worte vorkommen, der andere will das
Verhältnis zwischen dem synoptischen und dem scholastischen Glaubens -

begriff bestimmen. Nach einer wertvollen Erklärung der englischen
Terminologie (Belief, Trust, Faith) untersucht der Verfasser den Glauben im
A. T. (vom Wortstamm 'amn aus) und alttestamentliche Nachklänge im
N. T. (S. 3-18). Neutestamentlichen Glauben an die Erfüllung findet er als
«Glauben an das Evangelium» u. a. in der lukanischen Vorgeschichte, im
Gleichnis vom Sämann und im unechten Markusschlufl (S. 19-30). Zwei
Kapitel behandeln den Glauben an Christus, wobei die meisten
Mirakelerzählungen vom «Vertrauen an Jesus als Erlöser» zeugen, während die
übrigen Textstellen «Glauben an Jesus als Christus, Sohn Gottes», «Glauben
an die Auferstehung» und «Glauben als Verstehen» beleuchten (S. 31-80).

Der zweite Hauptteil behandelt den synoptischen Glaubensbegriff, wo
der Verfasser, wie er sagt, zu einem für ihn selbst überraschenden Ergebnis
kommt, daß nämlich der synoptische Glaube ersterhand nicht Fiducia,
sondern Assensus ist (S. 81-113). Das Vertrauen ist, wie Thomas richtig
gesehen hat, die Frucht des die Glaubenssätze im Gehorsam bejahenden Ver-
stehens. Wenn die protestantische Theologie wirklich biblisch wäre, wäre sie
dann auch in Harmonie mit der Scholastik? Aber die Synopse ist ja nicht
die genügende Basis für ein theologisches Gespräch.

Wenn der Verfasser formgeschichtliche Gesichtspunkte beiseite schiebt,
handelt er wohl als Sohn seiner Kirche. Aber es wäre doch fruchtbar
gewesen, die verschiedenen Schichten der Evangelientradition abzugrenzen.
Nun wird der zusammenhaltende Begriff «synoptisch» vielleicht allzu komplex.

Eine ernsthafte Einwendung ist auch, daß der Verfasser in seinem
Literaturverzeichnis (mit mehreren Fehlern und Inkonsequenzen) fast nur
exegetische Arbeiten verzeichnet. Die protestantische Auffassung zeichnet
und bezeichnet er als «traditionell». Richtig ist dabei, daß die Protestanten
mehr Gewicht auf Fiducia gelegt haben als die Scholastik. Aber damit ist
nicht die Eigenart der protestantischen Glaubensauffassung erschöpfend
bestimmt. Man kann nicht den biblischen Begriff klar interpretieren nur
dadurch, daß man Textstelle nach Textstelle atomistisch untersucht. Das für
Luther eigenartige war doch, daß er den biblischen Begriff aus der Mitte der
Erlösungslehre erlebnismäßig herausarbeitete.



Rezensionen 223

Man kann also das Ergebnis des Verfassers kaum verstehen, wenn man
nicht mit seinen theologischen Voraussetzungen rechnet.

Erik Esking, Örebro (Schweden)

Webneb Biedeb, Die Berufung im Neuen Testament. Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
O. Cullmann, 38. Zürich, Zwingli Verlag, 1961, 110 S. Fr./DM 15.50.

Da es bisher keine ausführliche Monographie über die Berufung im Neuen
Testament gab, ist man dem Verfasser der Abhandlung zu Dank verpflichtet,
das bisher nur kurz (vgl. O. Michel, Die Rel. Gesch. Geg., 31, Sp. 1086ff.)
oder nur gelegentlich (vgl. z. B. H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit, 41962,
S. 144f.) anklingende Thema systematisch behandelt zu haben. Der besondere

Charakter der Arbeit ergibt sich aus Anregungen Karl Barths (Die
kirchl. Dogmatik, IV, 3, S. 553ff.) und aus der Problematik, die speziell auf
der missionarischen Berufung lastet. Das hat zur Folge, daß moderne
Fragestellungen immer wieder anklingen und die neutestamentlichen Aussagen
mit persönlicher, innerer Teilnahme entfaltet werden.

Die Stärke und der Vorteil dieses methodischen Verfahrens liegen darin,
daß sich dem Leser ein breites und reichhaltiges Bild von neutestamentlichen
Aussagen bietet, das auch nicht andeutend an dieser Stelle dargestellt werden
kann. Einen nur sehr groben Eindruck von der Mannigfaltigkeit der erzielten
Ergebnisse mögen die herausgearbeiteten Ziele der Berufung vermitteln : Die
Berufung führt zur Fremdlingschaft in der Welt (§ 10), zur gemeinsamen
Freude mit Gott (§ 11), zur neidlosen Arbeit in der Erwartung der Güte
Gottes (§ 12), zum Frieden (§ 13), zur Gemeinschaft (§ 14), zur Gnade (§ 15),
zur Freiheit (§ 16), zur Heiligung (§ 17), zur Herrlichkeit, zum Licht und zum
Leben (§ 18), die Berufung ist eschatologisch ausgerichtet (§ 19).

Daß sich die Untersuchimg in Methode und Ergebnissen von bestimmten
Richtungen moderner Exegese löst, ist dem Verfasser bewußt (S. 5f. 17. 36).
Es fehlt aus diesem Grunde wohl der Aufweis des religionsgeschichtlichen
Hintergrundes als gewisser Voraussetzung bestimmter Aussagen und die
Darstellung differenzierter Schichten, mit denen die moderne neutestament-
liche Wissenschaft rechnet, so daß die Einteilung des Buches in zwei Teile
(Einzelne — Gemeinde) eher von praktischer als von grundsätzlicher Bedeutung

ist. Die Untersuchung beschränkt sich auch nicht streng auf das Thema
der Berufung, sondern bringt wiederholt Motive zur Sprache, die zwar zu
diesem Themenkreis gehören, mindestens aber in einigen Schichten die Folge
der Berufung sind (z. B. Nachfolge, Mission). Gegen das oft sehr eigenständige
Behandeln der Problematik läßt sich wohl an sich nichts einwenden.

Bedenklich erscheint uns die angewandte Methode jedoch dann, wenn
bestimmte Ergebnisse der Exegese nicht ausführlich diskutiert, sondern nur
generell abgelehnt werden, so daß die S. 8 genannten Arbeiten von G.
Bornkamm, G. Barth, H. J. Held oder der oben angeführte Artikel «Berufung»
von O. Michel ohne tragendes Gewicht bleiben, obwohl bestimmte
Vorarbeiten neutestamentlicher Forschung gewisse Anregungen vermitteln
könnten, die sich ebenfalls bis in die praktische Missionsarbeit auswirken
würden.



224 Rezensionen

Wer keinen historisch-kritischen Durchblick erwartet, der das Problem
von den religionsgeschichtlichen Voraussetzungen her über den
«historischen» Jesus, die palästinische Urgemeinde, Paulus, das hellenistische
Christentum bis hin zur synoptischen Tradition und den recht verschiedenen
Ausprägungen in der Redaktion der Evangelien darstellen würde, wird die
in mancher Hinsicht anregende Abhandlung auf Grund ihres meditierenden
biblischen Ernstes und ihrer konservativen Haltung mit Gewinn lesen.

Oeorg Braumann, Waldeck am Edersee

Edvin Larsson, Christus als Vorbild. Eine Untersuchung zu den paulinischen
Tauf- und Eikontexten. Diss. Uppsala. Acta Seminarii Neotestamentici
Upsaliensis, 23. Lund, C. W. K. Gleerup, E. Munksgaard, 1962. 361 p.
Skr. 30.-.
The author defines this hook as an attempt to present a «realistic-exegetical

study» of important passages in the Pauline Epistles which have suffered
from the damaging influence of both the Protestant and the Catholic positions
on the ambiguous and much debated concept Nachfolge Christi. What is
meant by this German term Nachfolge is usually described with the help
of the so called Nachfolgeverben, ÛKoXouôeîv and pipeîaOai. Larsson, however,
defines the term so as to include all forms of union with Christ in which
Christ and the Christ-events serve as a model. Directing his argument
primarily against the Protestant side, which he accuses of neutralizing the
ideas of "imitation" and "example" contained in these passages, Larsson
seeks to explain the degree and sense in which Paul viewed Christ Himself,
His way of life, and the saving events surrounding His life, as a general
example or model for the life of all Christians.

In the first main part of this lengthy study the author deals with the
idea of "Christ as model" in the central Pauline baptism-texts (Rom. 6:1-11 ;

Col. 2: 11-3: 4; Gal. 2: 19f.; Eph. 2: 4-7). In these passages Christ's
crucifixion, death, and burial, appear as models for man's sacramental-ethical
death to sin, the Law, and "the powers of the world", while Christ's resurrection

and ascension correspond similarly to the resurrection and exaltation
which take place in baptism and which are manifested in the life of the "new
creature". In the second main part the author presents a penetrating discussion

of the concept of Cottesebenbildlichkeit in the Old Testament and late
Judaism and then proceeds to a detailed exegesis of the Pauline eikon-texts
(Col. 1: 15; 3: 10; Eph. 4: 24; Phil. 2: 5-11 ; 2 Cor. 3: 18; 4: 4; Rom. 8: 28-30;
1 Cor. 15: 44-49). In these verses Christ appears as the model for the actual
process through which man is changed into His God's) likeness. This
process begins at baptism, continues in an ethical-religious transformation
as well as in a physical experience of suffering, and finally leads to escha-

tological glorification. Thus, the Pauline writings represent the entire life
of the Christian, from baptism to the final resurrection, as a communion with
Christ, as a participation in the saving Christ-events, and, therefore, as an
act of Nachfolge.

Larsson's tacit affirmation that Paul was influenced by important elements
of the pre-Pauline gospel tradition, and the author's insistence that the Son



Rezensionen 225

of Man concept first acquired Messianic significance in the Old Testament
Königsideologie, place his study firmly within the "Scandinavian School" of
Biblical interpretation. Though Christus als Vorbild is sure to draw the fire
of some critics precisely at these contested points, its stimulating and
refreshing thesis is of lasting merit. The value of the dissertation is further
increased by a remarkably up-to-date and comprehensive bibliography.

David B. Pedersen, Basel

Edwin D. Roels, Cod's Mission. The Epistle to the Ephesians in Mission
Perspective. Franeker, 1962. 303 p.

Man kann den Epheserbrief von verschiedenen Gesichtspunkten aus
studieren. Roels interessiert nicht die Frage des religionsgeschichtlichen
Zusammenhangs, sondern die missionarische Bedeutung des Briefs. Dabei versteht
der Verfasser, wie der Titel zeigt, unter Mission Gottes Werk, das in der
Christusversöhnung den Menschen zuteil wird, die aufgerufen werden, in
sittlicher Bewährung die reale Änderung ihres Lebens in der Welt leuchten
zu lassen und so für ihren Erneuerer Zeugnis abzulegen. Das Schwergewicht
liegt auf der gehorsamen Existenz der einzelnen Christen, die von Gott in
seiner Mission als Instrument in der Welt benützt werden. Ein heute oft
vernachlässigter Punkt wird deutlich unterstrichen: wie wichtig jedes
einzelne Glied der christlichen Gemeinde in seinem Gehorsam für das Leuchten
der Kirche in der Welt ist. Jede organisierte Missionsarbeit ist unfruchtbar
und alle ökumenischen Zusammenschlüsse sind unwirksam, wenn nicht die
hier tätigen Menschen in der geistlichen Einheitsverbindung mit ihrem
Erlöser Christus stehen.

Die Dissertation zerfällt in vier Teile: die theologische Basis der Mission,
die Kirche als Ziel der Mission, die Kirche als Instrument der Mission, die
esehatologische «Fülle» der Mission. Es ist bemerkenswert, daß der Verfasser,
auch wenn eine geheime Systematik ihn leitet, doch streng exegetisch vorgeht
und bemüht ist, unter sorgfältiger Beachtung des jeweiligen Kontextes seine

Aussagen zu machen. Er wehrt sich mit Recht gegen die exegetische Unsitte,
die jeweiligen Kontexte, in denen z. B. -irXripujpa vorkommt, durch eine
bestimmte Bedeutung so beherrschen zu lassen, daß die Umgebungsaussagen
des in Frage stehenden Begriffs gar nicht mehr ins Gewicht fallen dürfen.
Die geheime Systematik, die jeder Exeget mehr oder weniger mitbringt, hat
sich in der Öffnung gegenüber dem jeweiligen Kontext zur Sache rufen zu
lassen.

Missionswissenschaftlich ist es von besonderer Wichtigkeit zu sehen, daß
Paulus nach Roels die Kirche sowohl Ziel als auch Instrument der Mission
sein läßt. Entgegen der besonders von holländischen Missiologen ins Feld
geführten Meinung, daß die Kirche nur «unterwegs» sei auf das Reich Gottes
zu, betont Roels, daß das Ziel jeder missionierenden Tätigkeit in dem Sinn
die Kirche zu sein hat (plantatio ecclesiae!), als die Getauften am
Versöhnungsleben des Christus teilbekommen und in die gemeinschaftliche
Realität der Gläubigen hineingenommen werden. Auch wenn der Organismusgedanke

mitbeachtet werden muß, so ist doch der Begriff des Leibes Christi

15



226 Rezensionen

damit nicht ganz erfaßt: die Kirche ist als Objekt der Versöhnung Leib des

Christus, in den andere Menschen als Gläubige inkorporiert werden sollen.
Gegenüber der ökumenischen Bewegung zeigt sich der Verfasser insofern

kritisch, als er die soteriologische Einheit mit Christus durch eine organisatorische

Einheit u. U. bedroht sieht. Wird durch Vereinigung von Kirchen das
klare Zeugnis verwässert und geht der offiziellen Einigung zum Trotz die
Gegensätzlichkeit christlicher Zeugnisse weiter, so wird die Welt unfähig
sein, die geistliche Einheitsbotschaft des Evangeliums wirklich zu hören.
So wäre die Ökumene missionarisch untüchtig geworden. Auch wenn der
Verfasser die Ökumene mehr von außen als von innen her kennen gelernt zu
haben scheint, wird doch die zur ökumenischen Verantwortung aufgerufene
Gemeinde gut tun, gerade diese Kritik sich gefallen zu lassen. Auch wenn der
heilige Geist kein grundsätzlicher Feind von Organisationen und
Dokumenten ist, so will er doch in erster Linie die zum Glauben gerufenen
Personen in ihrem persönlichsten Leben heiligen. Wäre die Ökumene nicht dann
echte Ökumene, wenn sie ihre kritischen Außenseiter hören und besser
verstehen wollte, als sie sich selber verstehen

Eine Unklarheit bleibt: das Verhältnis zwischen der Missio Dei und den
menschlichen Missionen wird nicht deutlich. Missio Dei und missiones
hominum müssen unterschieden werden. Die göttliche Mission will die ganze
Kirche in allen ihren Gliedern zum Zeugnis in der Welt erwecken und
brauchen. Die menschlichen Missionen haben es mit deutlichen geographischen

Grenzüberschreitungen in fremde Kulturbereiche zu tun. Viel Unklarheit

in der gegenwärtigen Missionslage rührt daher, daß man göttliche und
menschliche Mission stets durcheinandermengt. Man kann dann z. B. mit
hohen Worten die Missio Dei verfechten und sie im schier unausrottbaren
Glauben an die grundsätzliche Organisationsfeindlichkeit des Heiligen Geistes

gegen die menschlichen Missionsbemühungen auszuspielen suchen. Es ist
modern heute davon zu sprechen, daß jeder Christ ein Missionar sei und
überall auf der Welt missionarische Situation herrsche. Man verwechselt
dabei aber Evangelisation und Mission. Roels betont die sog. «missionarische»
Dimension der christlichen Gemeinde in der gläubigen Existenz jedes
einzelnen Gliedes. Richtiger müßte man sagen: er betont, daß die Gemeinde
in der Welt eine entscheidende Zeugnisfunktion hat. Ob dieses Zeugnis
evangelistisch oder missionarisch sei, ist dann wieder eine Frage für sich.
In der Tat kann die zeugniskräftige Gemeinde für Gottes Mission in der Welt
gebraucht werden. Dies schließt aber nicht aus, daß der spezielle Missionsdienst

innerhalb der ganzen Kirche Christi im missionarischen Auftrag
Einzelner ernst genommen wird. Werner Bieder, Basel

Wilhelm Hanke, Kunst und Geist. Das philosophische und theologische
Gedankengut der Schrift «De Diversis Artibus» des Priesters und Mönches
Theophilus Rugerus. (Pontifica Universitas Gregoriana.) Bonn, Hofbauer-
Verlag, 1962. XVI + 192 S.

Während die Schrift «De diversis artibus» des Theophilus Rugerus bisher
mehr von der Kunstwissenschaft betrachtet worden ist, versucht die
vorliegende Studie, von philosophischer und theologischer Seite neue Einblicke



Rezensionen 227

zu eröffnen. Dabei liegt auf der umsichtigen und mit vielen Belegen
vollzogenen historischen Klärung der Sache das Hauptgewicht, während die
entscheidenden Fragen nach der Kunst und dem Schöpferischen eher in den
Hintergrund treten. Zwar liegt dies nicht imbedingt in der Absicht des
Autors, wohl aber an seinem wissenschaftlich traditionellen Vorgehen, das mehr
und mehr ungeeignet scheint, zu einer wesenhaften Erfahrimg des Kunstwerkes

zu führen. Ein konkretes Beispiel kann hier vermutlich am besten
verdeutlichen: wo die Schriftauslegung des Theophilus mit der ihm
zeitgenössischen Exegese verglichen wird, ist zwar stets eine aufschlußreiche
Abweichung des Künstlers von den Theologen festgestellt und diese
Abweichimg auch in ihrer Bedeutung für die Frage nach der Kunst wenigstens
inhaltlich bewertet. Dagegen wird die Eigenheit der Auslegung bei
Theophilus in ihrem Unterschied zur herkömmlichen Methode nie eigens bedacht :

und damit tritt der Hinweis auf die schöpferische Entsprechung im Schrift-
Verständnis des Theophilus nie in jenes Licht, da der Schaffende sich in
gebührendem Sinn vom Wissenschafter abhebt und in seinem Bemühen
um das Vollkommene in die befremdende Nähe des Heiligen rückt. Dem
nicht enden wollenden Prozeß aus vielfältigen Vorstellungen dort — träte
hier die klar gebaute Gestalt aus einem einzigen Gedanken gegenüber und
eröffnete derwege die Möglichkeit, gerade auch das, was gewöhnlich die
theologische Eigenart des Theophilus heißt, aus der Verwandtschaft mit
dem Kunstwerk in ihrer nicht nur für Einzelheiten abweichenden, sondern
grundsätzlich andern Verfassung klarer zu umreißen. Damit wäre freilich
nichts Geringeres gewonnen als ein möglicher Ausgangspunkt zur Ver-
windung der herkömmlichen metaphysisch bestimmten Theologie in Richtung

auf ein schlichteres Sagen des Glaubens.
Da es sich im vorliegenden Werk jedoch um eine Dissertation handelt,

greift diese Auseinandersetzung gewiß zu weit. Indessen mag man sich beim
heutigen Wissenschaftsbetrieb füglich fragen, ob denn alle jene zum für
diesen Fall unerläßlichen Drum und Dran gehörenden Referate, Zusammenfassungen

usw. in extenso veröffentlicht werden sollen, oder ob es nicht viel
wünschenswerter wäre, nur noch das herauszugeben, was ein Autor an
eigenem Beitrag zur Sache erarbeitet hat. In der vorliegenden Studie wären
dies noch eine hinlängliche Zahl historischer Einzelerhellungen gewesen,
welche die fragelose Stärke der Untersuchimg ausmachen.

Walter Frei, Basel und Bern

Thomas von Aquin, Compendium theologiae, Grundriß der Glaubenslehre
(deutsch-lateinisch). Übersetzt von Hans Louis Fäh, herausgegeben von
Rudolf Tannhof. Heidelberg, F. H. Kerle Verlag, 1963. 598 S. Fr. 29.85.

Die « compendiosa doctrina de christiana religione... quam semper prae
oculis possis habere» wird hier in einer Neuausgabe mit Übersetzung
vorgelegt, deren Vorbild die Deutsche Thomas-Ausgabe ist. Der lateinische
Text dürfte, wie das Vorwort versichert, durch die in Arbeit befindliche
kritische Edition keine wesentlichen Änderungen mehr erfahren. Die
Übersetzung bemüht sich bei guter Lesbarkeit um möglichst exakte Wiedergabe
des Originalen, wobei, soweit Stichproben zeigen, mehr auf die traditionelle



228 Rezensionen

Begrifflichkeit Rücksicht genommen, als daß ein grundlegend neues zur-
Sprache-Bringen der Sache erstrebt wird. Besonders hilfreich sind die vielen
konkordanten Verweise auf andere Werke des heiligen Thomas. Ein reicher
Anhang von Anmerkungen, übrigens eine Gemeinschaftsarbeit mehrerer
Gelehrter, erleichtert zumal das historische Verständnis des Textes. Daß
dieses Werk immer wieder zur Einführung in das Denken des Fürsten unter
den Scholastikern besonders empfohlen worden ist, sei statt vieler Hinweise
als ein schlichtes Wort alter Erfahrung gleichsam zur Einladung
weitergegeben. Walter Frei, Basel und Bern

Guido Kisch, Zasius und Reuchlin. Eine rechtsgeschichtlich-vergleichende
Studie zum Toleranzproblem im 16. Jahrhundert. Pforzheimer Reuchlin-
schriften, 1. Konstanz-Stuttgart, Jan Thorbecke Verlag, 1961. 104 S.

Au début du 16e siècle, deux grands juristes allemands définissent contra-
dictoirement la situation juridique des Juifs dans l'Empire.

Zasius, de Fribourg en Brisgau, disciple de Duns Scot, s'appuie sur le
droit canonique et le droit civil pour les dire esclaves des princes chrétiens.
Par humanité, les princes leur laissent une certaine liberté de fait, mais ce
fait ne constitue pas un droit. En tous temps, le prince peut les traiter en
esclaves, c'est-à-dire les priver de leurs biens, saisir et brûler leurs livres,
par exemple, ou leur enlever leurs enfants pour les baptiser de force.

Le célèbre hébraïsant, Jean Reuchlin, qui est juriste de métier, conseiller
juridique du duc de Wurtemberg et de l'empereur, est d'un autre avis.
Appuyé sur Thomas d'Aquin et Grégoire le Grand, il estime que les Juifs sont
sujets de l'Empire ; comme tels, ils sont sous la protection des lois. Leurs
livres n'ont pas été régulièrement condamnés par les tribunaux ecclésiastiques
ou civils, ce serait une injustice de les saisir et de les brûler.

Ces avis de droit ne sont pas théorie pure. Comme on sait, le Juif converti
Pfefferkorn et les dominicains de Cologne prétendent détruire toute la
littérature juive qui est blasphématoire. Au cours d'une lutte qui dure douze
ans (1510-1522) et qui passionne l'Allemagne, Reuchlin se fait le défenseur
du droit des Juifs, appuyé par le groupe des humanistés. Ceux-ci publient,
entre autres, les Epistulae obscurorum virorum; or, dans l'une d'elles, Zasius
est compté au nombre des défenseurs des livres juifs, ce qui paraît nettement
contraire aux convictions qu'il a publiées.

L'auteur résout l'énigme en citant Pirckheimer, un ami de Reuchlin.
Dans son Epistula apologetica pro Reuchlino, Pirckheimer avoue qu'il met
au nombre de ses partisans même des adversaires notoires; c'est une façon
de les compromettre, de les induire à reviser leur position et d'invoquer le

prestige du nombre en faveur de la bonne cause. Les auteurs des Epistulae
obscurorum virorum ont employé la même ruse. Ne nous laissons pas abuser :

l'illustre Zasius est resté l'adversaire des Juifs. — L'ouvrage de M. G. Kisch
témoigne d'une érudition minutieuse. Les historiens du procès Reuchlin-Pfeffer-
korn devront en prendre connaissance. Malheureusement, ils n'y trouveront
pas le texte même des avis de droit de Zasius et de Reuchlin mais un exposé
très détaillé de leur contenu et un commentaire qui aurait pu gagner en
force ce qu'il aurait perdu en étendue. Jean-Daniel Burger, Neuchâtel



Rezensionen 229

J. V. Pollet, O. P., Martin Bucer. Etudes sur la correspondance, 2. Paris,
Presses Universitaires de France, 1962, X + 616 S. Nfr. 80.-.
Dem ersten in dieser Zeitschrift (15, 1959, S. 386) besprochenen Band

folgt nunmehr der fast zur doppelten Stärke angewachsene Schlußband. Er
enthält 40 erstveröffentlichte Dokumente, Briefe von, an und über Butzer ;

diese werden durch ausführliche Einleitungen und Hunderte von Fußnoten
kommentiert. So sind kleine Reformationsgeschichten oberdeutscher
Territorien entstanden, Basel, Bern und Zürich, Biberach, Augsburg, Eßlingen,
Konstanz, Reutlingen und vor allem Ulm werden liebevoll geschildert und
auch reformatorische Persönlichkeiten wie die Ulmer Bürgermeister Besserer
oder auch Schwenkfeld kommen nicht zu kurz. Die Kenntnis des Dominikaners

über die intimsten Züge dieser so sehr verwickelten
Territorialkirchengeschichte ist erstaunlich. Interessenten solcher Arbeit werden wertvolle

Entdeckungen machen, zumal auch dieser zweite Band durch gute
Register erschlossen ist.

Allerdings sind den Bearbeitern dieser Register einige Irrtümer
unterlaufen. So sind «Pforzen» und «Pforzheim» natürlich identisch; Wolfach ist
auch heute ein selbständiges Kreisstädtchen und daher nicht im Kreis
Offenburg gelegen, «Mosbar» (S. 561) ist natürlich durch «Mosbach» zu
ersetzen. Daß Butzer mit Jakob Ottelinus in Lahr und mit Dr. Joh. Wolfgang
Egen in Freiburg korrespondiert hat, ist neu, diese reformatorisch gesinnten
Männer der Frühzeit verzeichnet man dankbar. Jakob Otter ist nicht in
Udenheim, dem späteren Philippsburg, sondern in Lauterburg geboren, seine

Tätigkeit in Wolfenweiler bei Freiburg wird nicht erwähnt. Bei den
Kurzbiographien von Jacob Strauß, Franz Kolb und Eberlin von Günzburg wird
jeweils deren reformatorische Tätigkeit in Wertheim übergangen, obwohl
der sonst fast vergessene Tag von Wertheim (24. Aug. 1524) erwähnt wird.

Pollet schildert zunächst Butzers Anteil an der deutschen, dann an der
schweizerischen Reform, um sich dann seiner Einflußnahme in England,
Italien und Frankreich zuzuwenden. Das Werk ist mit 16 ganzseitigen
Bildtafeln ausgestattet sowie einigen Gravüren im Text, es werden viele der
erwähnten Persönlichkeiten möglichst in zeitgenössischen Bildern vorgestellt.

Im ganzen ein Werk von erstaunlicher Gelehrsamkeit, die sogar in schwer
zugängliche Blätter der Lokalkirchengeschichte eingedrungen ist. Der
konfessionelle Standpunkt des Verfassers macht sich kaum bemerkbar: welch
erstaunlicher Wandel seit den Tagen seines militanten Ordensbruders De-
nifle! Dieses Werk wartet nunmehr darauf, daß die in ihm dargebotenen
Schätze gehoben und ausgewertet werden.

Wilhelm, August Schulze, Freiburg i. Br.

Ebnst-Wilhelm Kohls, Die Schule hei Martin Bucer in ihrem Verhältnis
zu Kirche und Ohriglceit. Pädagog. Forschungen, 22. Heidelberg, Quelle
& Meyer, 1963. 244 S. DM 12.-.

Die vorliegende Dissertation stellt wohl erstmalig die Bedeutung Martin
Bucers für die Entwicklung des Straßburger Schulwesens und darüber hinaus
für die reformatorische Bewegung ins rechte Licht. Bisher wurde meist die
Bedeutung Jakob Stirrms für die Entstehung des Gymnasiums hervorge-



230 Rezensionen

hoben, während Bucer als Schulgründer dagegen zurücktrat. Auf Grund
eines ausgedehnten Quellenstudiums, bei dem nicht nur gedrucktes, sondern
auch bisher unveröffentlichtes handschriftliches Archivmaterial aus Augsburg,

Basel, Bern, Braunschweig, Konstanz, Marburg und vor allem Straßburg

ausgewertet wurde, ist es dem Verfasser gelungen, ein Gesamtbild der
Anfänge der Straßburger Schulgeschichte zu entwerfen. Welche Mühe damit
verbunden ist, zeigen die dem Buch beigefügten Faksimiledrucke von
Handschriftenproben Bucers Dessen Schulplan fügt sich in den Rahmen seines

von Wimpfeling und Erasmus geprägten Humanismus und der von Luther
her inspirierten reformatorischen Erkenntnis. Er gipfelt in der Idee einer
res publica Christiana, in der die Potenzen Staat und Kirche gleichermaßen
am Schulwesen beteiligt sind. Im Gegensatz zu Zwingli, der in Zürich nach
dem Modell der Neuordnung eines einzelnen Stiftes vorgeht, faßt Bucer von
vornherein die Umgestaltung des Schulwesens einer ganzen Stadt ins Auge.
Mit dem Gedanken, nicht nur Lateinschulen für den künftigen Pfarrstand
zu schaffen, sondern Lehrhäuser für Knaben und Mädchen der ganzen Stadt,
ist bei Bucer der Gedanke einer allgemeinen Volksbildung zum erstenmal
konzipiert. Die Taufe ist ihm nicht nur Begründung für die christliche
Unterweisung, sondern für die Erziehung überhaupt; hinzu kommt die Idee des

«gemeinen Nutzens», der als Staatszweck nicht nur naturrechtlich, sondern
vom Gebot der Nächstenliebe her zu verstehen ist. Wohl hat ähnlich wie
bei Luther auch in Straßburg der Staat die Aufgabe, für die Schule zu
sorgen, doch kann dabei von einer Säkularisierung insofern nicht die Rede
sein, als der Staat gehalten ist, Hilfe zu leisten bei der sichtbaren
Verwirklichung des Regnum Christi. Kohls sieht gerade in der hiermit insti-
tuierten engen Bindung von Kirche und Schule den Keim zu dem nach
Bucers Tode ausbrechenden Streit, in dem die Männer der Schule um ihre
Selbständigkeit gegenüber der Kirche kämpfen. Die Untersuchung von Kohls
zeichnet sich durch große Gelehrsamkeit aus und schließt nicht nur eine
Lücke in der Biographie Bucers, dessen Bedeutung für die Entwicklung des

Straßburger Schulwesens bisher viel zu wenig gewürdigt worden war,
sondern stellt auch einen sehr beachtlichen Beitrag zur Erforschimg der
deutschen Schulgeschichte des 16. Jahrhunderts dar.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Pierre Pidotjx, Le Psautier Huguenot du XVIe siècle. Mélodies et
Documents. Basel, Bärenreiter-Verlag, 1962. 1. Les Mélodies. XXII und 271 S.

2. Documents et Bibliographie. XIII und 203 S., 8 Kunstdrucktafeln.

Noch hat — wie P. Pidoux betont — die Stunde für eine zusammenfassende
Darstellung der Geschichte des Hugenottenpsalters nicht geschlagen, obwohl
die hymnologische Forschung in den 80 Jahren seit der ersten grundlegenden
Arbeit von O. Douen, «Clément Marot et le Psautier huguenot» (Paris
1878—79), sich immer wieder mit dem Psalter der reformierten Kirche
beschäftigt und dabei viele Einzelheiten zutage gefördert hat. Allzu oft wurden
aber in diesen Untersuchungen Aussagen Douens von den Nachfolgern als
«verba magistri» ungeprüft übernommen, und so stellte sich als vordring-



Rezensionen 231

liohste Aufgabe die möglichst vollständige und exakte Sammlung aller noch
auffindbaren Dokumente in einem Arbeitsbuch heraus, mit dessen Hilfe
dann die Geschichte des Hugenottenpsalters geschrieben werden kann. Diese
Sammlung legt nun P. Pidoux als Frucht langjähriger gewissenhaftester und
ausgedehntester Forschungsarbeit in den beiden Bänden für die Melodien
des Hugenottenpsalters vor ; die Behandlung der Texte soll in zwei weiteren
Bänden folgen.

Im 1. Band (Les Mélodies) sind alle erhaltenen Melodien der 150 Psalmen
und einiger weiterer liturgischer Gesänge zusammengestellt, und zwar so wie
sie in der Zeit von 1539 (erste Straßburger Psalmenausgabe) bis 1562
(endgültige Genfer Redaktion des ganzen Psalters) entstanden sind. Beigefügt
sind - und gerade dadurch wird der Charakter des Buches als Arbeitsbuch
unterstrichen - Melodien von bekannten Komponisten der damaligen Zeit,
die einen Vergleich der anonym erschienenen Psalmenmelodien und ihre
eventuelle Zuweisung an bestimmte Melodienschöpfer ermöglichen (S. 153ff.).
Ebenso dient der fruchtbaren Weiterarbeit die Anführung aller Incipit-
Formeln (S. 243ff.). Einige Faksimile lassen außerdem die Gesangbücher
jener Zeit auch in ihrer äußeren Gestalt greifbar werden.

Im 2. Band (Documents et Bibliographie) wird eine chronologisch
angeordnete Aufstellung und Beschreibung der wichtigsten erhaltenen Psalmenbücher

des 16. Jahrhunderts gegeben. Beigefügt sind Ratsprotokolle,
Briefausschnitte und archivalische Notizen, die sich in irgendeiner Weise auf
musikalische Fragen (Psalmengesang, Kantoren von Genf usw.) beziehen.
Systematisch angelegte Register ermöglichen es, auch den 2. Band als eigentliches

Nachschlagewerk zu benützen.
Besondere Aufmerksamkeit schenkt Pidoux außerdem in der Einleitung

zum 1. Band der umstrittenen Frage der Herkunft der Hugenottenmelodien.
Er kommt dabei zur Ablehnung der These Douens, welcher die Psalmen vor
allem aus weltlichen Liedern herleiten wollte. Gerade Calvin hat ja den
Unterschied zwischen weltlicher Musik und Kirchengesang besonders stark
betont (Bd. II, S. 17), und so scheint sich eine solche Übernahme weltlicher
Lieder in den Gottesdienst schon aus theologischen Gründen auszuschließen.
Stichhaltiger ist dagegen jene andere These, nach welcher viele Psalmen auf
vorreformatorische liturgische Melodien zurückgehen. Pidoux ist überzeugt,
daß hier mit Hilfe vortridentinischer katholischer Quellen noch viele
Neuentdeckungen gemacht werden könnten. Im übrigen behandelt Pidoux vor
allem auch die Frage der eigentlichen Melodienschöpfer — es ist hier in erster
Linie an die Genfer Kantoren zu denken - und er kommt dabei zum Schluß,
daß entgegen bisheriger Ansichten die Genfer Kantoren nicht nur
mittelmäßige, sondern zum Teil hervorragende Musiker waren, obgleich freilich
ihr Anteil an der Schaffung der Melodien nur schwer festzustellen ist.

Das Werk von Pidoux, das von nun an die Grundlage für alle weitern
Untersuchungen bilden wird, ist um so bedeutungsvoller, als ja die
Hugenottenpsalmen nicht auf die französisch sprechende reformierte Kirche
beschränkt blieben, sondern schon im 16. Jahrhundert auch in anderssprachige
Kirchen Eingang fanden. Hugenottenmelodien sind daher bis zum heutigen
Tag zum Beispiel auch im Kirchengesangbuch der deutschsprachigen Schweiz



232 Rezensionen

enthalten (vor allem unter den Nrn. 2-40), so daß Pidoux' Werk von
unmittelbarem Wert auch für die Praxis bei uns sein wird.

Helene Wertheinann, Basel

Fbitz Lieb, Valentin Weigels Kommentar zur Schöpfungsgeschichte und das
Schrifttum seines Schülers Benedikt Biedermann. Eine literarkritische
Untersuchung zur mystischen Theologie des 16. Jahrhunderts. Zürich, EVZ-
Verlag. 188 S. 10 Figuren.
V. Weigel und vor allem B. Biedermann gehören zu den Gestalten des

Reformations]ahrhunderts, die nur von wenigen bisher in ihrer Bedeutung
erkannt sind. Sie stehen in der sogenannten 3. Front, die sich zwischen
Reformation und Gegenreformation bildete. In dieser kämpften sie im Gefolge
Seb. Francks um eine kirchenfreie Frömmigkeit, abhängig von der
mittelalterlichen Mystik, vor allem der «Theologia Deutsch», die Bibel nur aus
dem Geist und dem inneren Licht interpretierend. Durch die Arbeiten Winfried

Zellers ist die Frage der chronologischen Einordnung der echten
Schriften Weigels weithin geklärt. Der Basler Ordinarius für systematische
Theologie Fritz Lieb hat sich seit Jahrzehnten - mit einer kriegsbedingten
längeren Unterbrechung — der schwierigen Aufgabe gewidmet, die
Verfasserschaft der Weigel zu Unrecht zugeschriebenen Traktate und deren
zeitliche Ordnung zu klären.

Die jetzt vorgelegte Untersuchung zeigt, auf welchen unwahrscheinlichen
Wegen die Klärung der Verfasserfrage der «Viererley Auslegung Über Das
Erste Capitel Mosis / von der Schöpffung aller Dinge» gelungen ist.
Verzeichnisse westeuropäischer, vor allem deutscher Literatur, die durch die
russischen Freimaurer und Rosenkreuzer ins Russische übersetzt wurden,
führten auf eine Spur, die bis zum Ende des 18. Jahrhunderts bekannt, dann
jedoch verloren war, Weigel aber eindeutig als Verfasser der «Viererley
Auslegung», d. h. eines Kommentars zur Schöpfungsgeschichte nachweist. Ihre
Kosmologie und Anthropologie entspricht ganz der alchemistischen
Naturauffassung des Paracelsus, der auch mehrmals angeführt wird. Die Klärung
der Verfasserfrage war dadurch sehr erschwert, daß die drei ersten
Auslegungen in einem anonymen Sammelband 1701 unter dem Titel «Das Ge-
heimnüss der Schöpfung» vermutlich von FranciscusMercurian vanHelmont
herausgegeben worden sind. Dabei wurde eine Paracelsus zugeschriebene
Schrift von 1575 an die Stelle einer im Manuskript (noch) fehlenden «vierten
Auslegung» Weigels offenbar mit Hinzufügungen Biedermanns gedruckt, die
selber noch vor der Entstehung der in der SUB Hamburg als Handschrift
erhaltenen, wohl 1577-1578 geschriebenen echten 4. Weigelschen Auslegung
entstanden sein dürfte.

Die « dornenvolle Kreuzfahrt » auf den Spuren pseudoweigelianischer
Schriften führte weiter zur Klärung, daß eine «5. Auslegung über das erste
Capitel Geneseos» schon 1580 bekannt war. Sorgfältige Untersuchungen
Liebs weisen als deren Verfasser Biedermann nach.

Biedermann war seit 1571 zweiter Geistlicher in Zschopau, wo Weigel von
1567 bis 1588 als Hauptpastor wirkte. Beide kannten sich wohl seit ihrer
Studienzeit. Nach dem Tode des älteren Weigel rückte Biedermann in dessen



Rezensionen 233

Amt auf, wurde aber 1599 - auf Grund bei ihm gefundener inkriminierter
Niederschriften Weigels kusanischer Geistesart - strafweise nach Neckanitz
bei Meißen versetzt. Dort starb er hochbetagt wohl 1621. Lieb weist ihn als
Verfasser der meisten, fälschlich Weigel zugeschriebenen Traktate nach. Wie
völlig neue Wege der Verfasser geht, wird sichtbar, wenn man bedenkt, daß
selbst Zeller in seinem Aufsatz «Meister Eckhart bei Valentin Weigel»
(Ztsch. f. KG 1938, S. 334) sagen kann: «Der anonyme Verfasser» der in
der Sammlung «Facilis Methodus» enthaltenen elf Schriften «erstrebe... eine

Verbindung Weigels mit der Theosophie des beginnenden siebzehnten
Jahrhunderts» (von mir gesperrt), während Lieb auf Grund der in den
Schriften selbst angegebenen Datierungen aus den Jahren 1582/83 für diese
Zeit Biedermann als Verfasser nachweist.

Weiterhin zeigt Lieb, daß Biedermann sich weiter und weiter von den
Weigelschen Ansätzen entfernt und sich einer ausgesprochen trinitarischen,
an Nikolaus Kusanus orientierten Spekulation zugewendet hat. Er geht vom
Neuplatonismus aus, baut ein diesen zu überwinden suchendes, eigenes
System auf, das eine im Kreuze Christi zentrierte «coincidentia contrari-
rorum» darstellt. Alles geschah noch zu Lebzeiten Weigels, der in seinen

späteren Jahren ganz andere Wege einschlug. Nach dessen Tod erlahmte
dann offensichtlich Biedermanns Freudigkeit zu schreiben.

In der Frage nach der von Biedermann oft gebrauchten Wendung «unser
Informatorium» bzw. «mein Informatorium» sieht Lieb den «Knoten der
gesamten, hier vorgelegten literarkritischen und zugleich chronologischen
Untersuchungen». Unter Verwertung Breslauer, Hallenser, Hamburger und
vor allem Münchener und Wolfenbütteler Handschriften und ihrer
sorgfältigen Vergleiche kommt Lieb zu dem Ergebnis: Das «Informatorium»
Weigels aus dem Jahre 1576 wurde von Biedermann durch einen eigenen
Traktat «Informatorium Theologicum tribus partibus comprehensum»
1578-1580 weithin kommentiert, ist aber im Unterschied zu Weigels Buch
in einer stark mystischen Terminologie abgefaßt.

Biedermann trennte sich mehr und mehr von seinem Lehrer. Während
jener in den Gedankengängen einer Paracelsischen Naturphilosophie blieb,
in seinen Abhandlungen klar durchschaubar, machen Biedermanns Werke
den Eindruck eines wilden Durcheinander oft tagebuchartig datierter, von
plötzlichen Einfällen diktierter Ausführungen. «Seine Schriften hinterlassen
so den Eindruck eines im Grunde zusammenhanglosen, an ein futuristisches
Gemälde mahnenden, phantastischen Mosaiks, das oft aus lose aufeinander
bezogenen, isolierten Partikeln besteht. Darunter findet man dann aber auch
ganz bemerkenswerte Lichtblicke.» Unter dem Einfluß des Nürnbergers Paul
Lautensack geriet Biedermann durch dessen Spielereien mit Zahlen und
Buchstaben über Soteriologie, Christologie und Trinitätslehre - in dessen

Auslegung der Apokalypse - auf Abwege wilder Fantastik. Biedermanns
Schriftstellerei wird schließlich zusehends konfuser und zugleich ungenießbarer.

Es ist dem Verfasser zu danken, daß er sich der mühseligen Arbeit unterzog

und wie ein Wünschelrutengänger in dem Dunkel der oft verwirrenden
Gedankengänge dem inneren Zusammenhang und der zeitlichen Folge der



234 Rezensionen

rund 30 Traktate Biedermanns nachspürte. Eine ausführliche Analyse aller
Schriften, die in vier zeitlich verschiedene Gruppen aufgeteilt werden können,
soll später erfolgen. So geht es in dieser Untersuchung zunächst mehr um
die literarkritischen Fragen und die Klärung der Verfasser. Zehn Figuren,
d. h. Wiedergaben von Titeln und erläuternden Zeichnungen aus den Schriften

Weigels, Biedermanns und Lautensacks ergänzen den Text. Die 395
ausführlichen, 33 Seiten in Kleindruck umfassenden wissenschaftlichen Quellen -

Anmerkungen geben einen tiefen Eindruck von der Fülle des aus vielen Fundorten

zusammengetragenen und ordnend bearbeiteten Materials. In einer
Neuauflage wäre der Hinweis, wo sich die seltenen Drucke in Bibliotheken
finden, sehr willkommen, ein Druckfehler zu verbessern: S. 170, Anm. 177,
statt 1858/59 muß es 1558/59 heißen. Auf die interessante Frage, wieweit
Weigel und Biedermann auf der «Theologia Deutsch» fußen und eventuelle
Zusammenhänge mit Karlstadt und Münster in der radikalen Ablehnung
alles Wissenschaftswesens kann leider nicht weiter eingegangen werden.
Das hier vorgelegte Material wartet der Auswertimg in vieler Beziehung und
läßt nur hoffen, daß es dem Verfasser möglich ist, verschiedene angekündigte
Spezialuntersuchungen, wie die über das Verhältnis Weigels zu Boethius,
zu vollenden. Oeorg Baring, Osnabrück

Matthäus Gabathuler und Ernst Stähelin, Die Korrespondenz Franz
Overbecks. Verzeichnisse, Regesten und Texte. Studien zur Geschichte
der Wissenschaften in Basel, 12. Overbeckiana. Übersicht über den Franz
Overbeck-Nachlaß der Universitätsbibliothek Basel, 1. Basel, Helbing &
Lichtenhahn, 1962. 233 S. Fr. 18.-.

Martin Tetz, Der wissenschaftliche Nachlaß Franz Overbecks. — Studien...,
13. Overbeckiana, 2. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1962. 192 S.Fr. 18.—.

Angesichts seiner nicht sehr zahlreichen Veröffentlichungen ist es zu
begrüßen, daß mit den noch zur Verfügung stehenden Mitteln der «Franz-
Overbeck-Stiftung » dieser zweibändige Versuch unternommen wurde, den
im Besitz der Universitätsbibliothek Basel befindlichen Nachlaß Franz
Overbecks so zu ordnen, daß er sowohl weiterer Auswertung zugänglicher
gemacht, als auch durch charakteristische Auszüge das Profil dieses Mannes
verdeutlicht wird, dem sich seit Karl Barths «Unerledigten Anfragen...»
von 1920 immer wieder das theologische Interesse zuwendet. M. Tetz, der
Bearbeiter des II. Teils, stellt in seinem Vorwort fest, daß der wissenschaftliche

Nachlaß «dieses publikationsscheuen Gelehrten» fast das «Lebenswerk
selbst» ist. Diese Ansicht belegen sowohl der in der Einleitung zum II. Teil
veröffentlichte Briefwechsel mit C. A. Bernoulli betreffend den diesem von
Overbeck schon zu seinen Lebzeiten übergebenen Nachlaß, wie vor allem der
Nachlaß selber. Dadurch, daß sich die Publikation im wesentlichen auf sein
Verzeichnis beschränken muß und nur in Auszügen Texte bieten kann,
unterliegt der Eindruck allerdings sehr bestimmten Einschränkungen. Doch
bestätigen beide Teile nicht nur ein reiches wissenschaftliches Lebenswerk,
sie machen auch aufs neue das erregend Aktuelle der Fragen, die Overbeck
gestellt hat, bewußt. Darüber hinaus bieten die Briefauszüge zum Teil reiz-



Rezensionen 235

volle Einblicke in die geistige Welt des 19. Jahrhunderts, in die Weite seiner
Bildung, die Enge seines (deutschen) Nationalismus, sein liberales Christentum.

Die angesprochenen Themenkreise sind im wesentlichen die gleichen, die
aus den schon veröffentlichten Arbeiten Overbecks bekannt wurden. Das
«moderne» Christentum und seine theologische Ausprägimg, das Christentum

also der Anpassung des Glaubens an Kultur oder Fortschritt, die, wie
Overbeck in seiner für ihn typischen Ironie sie nennt, «moderne - oder
modernde — Theologie» (II, 14), greift er mit einer Schärfe an, die damit
Ernst macht, daß das ursprüngliche Christentum eschatologisch und d. h.
für ihn weltverneinend orientiert war. Gestalt gewinnt sie für ihn vor allen
anderen in A. v. Harnack, gegen den er eine wachsende «Animosität»
entwickelt (so treffend J. Kaftan I, 192). Mag sein Urteil belastet sein von
persönlichen Gefühlen angesichts des Erfolges des berühmten Fachkollegen,
so rückt es Harnack doch in eine sehr aufschlußreiche Beleuchtung (II, 20ff. ;

98 ff. In Verbindung mit einer wahrscheinlichen psychischen Anlage (vgl.
die Urteile Biedermanns I, 116, Jülichers I, 207, seiner Frau II, 103) ist es

dieser grundsätzliche sachliche Gegensatz, der Overbeck, und dafür bietet
der Nachlaß aufschlußreiche Belege, in eine selbstgewählte Isolierung und
in eine schon skrupulöse Publikationsscheu hineintreibt. Es ist dieses escha-

tologische Verständnis zusammen mit seiner Entdeckung der Bedeutung der
«Formen» für das Verstehen frühchristlicher Literatur (II, 93ff.), mit seinen
Erkenntnissen über die Lebendigkeit der Evangelien «in prähistorischer
Zeit» (II, 90), die vortasten in Richtung ihres Verstehens als Predigten ihrer
Zeit, mit seinem unbedingten Anschluß an die Ansicht, daß sich in der Bibel
mythische und sagenhafte Elemente und zwar an den entscheidenden Stellen
finden, das die Problemlage der Theologie der kommenden Zeit
vorwegnehmend umschreibt. Overbeck ist, das unterstreicht der Nachlaß ebenfalls,
als Christ an diesen Problemen gescheitert - auch er bleibt 1. E. im Historismus

s. Z. stecken -, aber sein Scheitern hebt die Probleme nicht auf, sondern
bestätigt sie gerade als eine ernsthaftem theologischem Denken unausweichlich

vorgelegte Aufgabe. Darum ist auch sein Scheitern zukunftsträchtiger
geworden als die von ihm bekämpfte, auf ihre Weise ja kirchliche,
neuprotestantische Theologie, die er einmal in einem Porträt ihres «Kirchenvaters»
(Barth) Schleiermacher geradezu klassisch definiert (II, 132).

Daß Nietzsche nicht zu kurz kommt, ergibt sich notwendig aus der Freundschaft,

die Overbeck mit ihm verband. In den Briefauszügen findet sich der
Brief Nietzsches an Overbeck direkt nach Ausbruch des Wahnsinns (I, 152).
Auch auf die bekanntlich sehr folgenreiche, verfälschende Art, in der die
Schwester, Frau Förster-Nietzsche, ihren Bruder der Nachwelt zu repräsentieren

versuchte, läßt der Nachlaß klärendes Licht fallen. So ist die Publikation

recht vielseitig und interessant.
Zum Schluß möchte ich noch auf eine technische Kleinigkeit aufmerksam

machen: im I. Teil wird auf S. 50 zwar angekündigt, daß Heinrich Köselitz
auch nach der Übernahme seines Künstlernamens Peter Gast unter einem
bürgerlichen Namen registriert bleibt, aber das ist nicht der Fall (ab S. 198:
Peter Gast). Eberhard Hübner, Dortmund-Aplerbeck


	Rezensionen

