Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 19 (1963)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

S. H. HookEe, Babylonian and Assyrian Religion. Oxford, Blackwell, 1962.
XII + 128 S. 14/-.

Vor zehn Jahren ist die erste, im letzten Jahr die zweite unverinderte
Auflage dieses Buches « Uber die babylonische und assyrische Religion» vom
bekannten Religionsgeschichtler S. H. Hooke, ehem. Professor an der Uni-
versitit London, herausgekommen. In zehn Kapiteln beschreibt der Ver-
fasser die assyrisch-babylonische Religion in trefflicher Weise, wie es nur
auf so knappem Raum moéglich ist: 1. Sources of our Knowledge, 2. Cultural
Background of the Religion, 3. the Pantheon, 4. Temple Buildings and
Personal, 5. the Rituals, 6. Babylonian and Assyrian Mythology, 7. Religion
and Daily Life, 8. Divination and its Technique, 9. Divination and Astrolo-
gy, 10. the Gods and the Moral Government of the World. Am Schluf3 werden
ausgewdhlte, hauptsichlich Ritualtexte in englischer Ubersetzung publiziert.
Bibliographie und Index beschlielen das Buch.

Fir eine spiitere Auflage méchte ich vorschlagen, daB3 die Schreibung des
sumerischen Namens der Gottin Ischtar vereinheitlicht wiurde: Innina (z. B.
S. 20, 39) gegeniiber Inanna (z. B. S. 69); zum Problem siehe Journ. of Near
East Stud. 19 (1960), 72ff. Seite 27, 1. Zeile lies if anstatt it.

Benedikt Hartmann, Basel und Ziirich

JoHN Gray, The Archaeology and the Old Testament World. Edinburgh,
Thomas Nelson and Sons Ltd., 1962. 256 S. 30.—.

Der Verfasser ist durch zahlreiche eingehende Verdffentlichungen, vor
allem zur Literatur von Ugarit und zu den Einwirkungen dieser kanaandi-
schen Kultur auf die Vorstellungswelt Israels und ihre Ausdrucksformen,
wohl bekannt. Es mag an dieser Stelle geniigen, auf die zusammenfassende
Darstellung dieser Forschungen in dem Buche «The Legacy of Canaan»
(1957) zu erinnern, vielleicht auch auf eine der letzten Verdffentlichungen,
«The Kingship of God in the Prophets and Psalms»: Vet. Test. 10 (1961)
hinzuweisen. Damit ist es gegeben, dal auch in dem vorliegenden Werk
«Archaeology and Old Testament World» der eigentliche Schwerpunkt bei
den literarischen Texten des alten Nahost liegt, bei den vielfidltigen Bezie-
hungen, die sie zu Ereignissen, Institutionen, Briuchen und Glaubens-
vorstellungen haben, die das Israel des Alten Testaments charakterisieren.
Die Darbietung dessen, was der Verfasser die materialen Ergebnisse der Er-
forschung des alten Nahost nennt, tritt dahinter nicht eigentlich zuriick,
doch ist sie immer der Zielsetzung der Darstellung eingeordnet: zum Geiste
Altisraels in seiner geschichtlichen und kulturellen Umwelt hinzufiithren.
Dabei ist Umwelt in weitestem Sinne gefaBt; es gehort dazu auch die Schil-
derung moderner Verhiltnisse und Strukturen, soweit sich darin alte Lebens-
formen bis in die Gegenwart erhalten haben.

Das Buch ist dabei so angelegt, daf3 in einem ersten Teil, «Die fruchtbare
Mondsichel» (8. 3-120, The Fertile Crescent) der Umweltrahmen in ganzer
Weite abgesteckt wird. Dieser Teil gliedert sich in fiinf Kapitel, von denen



214 Rezensionen

das erste die geographisch-klimatischen Verhiltnisse, vor allem des syrisch-
paldstinensisch-arabischen Raumes schildert, wobei allerdings schon ein
grofler Teil von geschichtlichen Folgerungen und Daten dargeboten wird.
Das zweite und dritte Kapitel beschéftigt sich mit dem Zweistromland und
mit Agypten; das vierte («Die Bevolkerung des Landes») und fiinfte Kapitel
wendet sich den ethnologischen und kulturellen Verhéltnissen Kanaans zu.
Im zweiten und eigentlichen Hauptteil wird in acht Kapiteln ein Abrif3 der
Geschichte Israels dargeboten. Er setzt ein bei den Tagen der Richter und
fithrt hinunter bis in die Zeiten der Hasmonéer und des Neuen Testamentes.
Die einzelnen Kapiteliiberschriften lauten: Die Tage der Richter — Der
Thron Davids — Das Haus Josephs — Der Niedergang des Hauses Davids —
Tégliches Leben im Alten Israel — Zerstreuwung und Wiederherstellung —
Die Verteidigung des Glaubens — Der Punkt der Erfullung. In dieser Weite
des Bogens, der hier geschlagen wird (das Buch unterscheidet sich darin z. B.
von C. Gordon: Introduction to Old Testament Times, zeigt dagegen ge-
wisse Beriihrungen mit W. F. Albright: From the Stone Age to Christian-
ity), wird bereits das theologische Anliegen erkennbar.

Bei diesem Aufbau sind allerdings Wiederholungen nicht vermieden. Ich
verweise, um etwas zu nennen, auf die Darstellung der israelitischen Konigs-
vorstellungen in ihrem Verhéltnis zur orientalischen Koénigsideologie (S.511f.
und 138f.), wobei durchaus zuzugeben ist, dalB angesichts der vielfaltigen
Diskussion uber das sakrale Koénigtum die nachdriickliche, Linien Frankforts
ausziehende Betonung, dafl man im Zweistromland von einer Divinitét des
Konigs nicht sprechen kdénne, rechte Bedeutung hat, gerade fiir den Leser,
der mit diesem Fragenkomplex nicht vertraut ist. Oder in einem spéteren
Zusammenhang die Erwdhnung von Qumran in zwei nebeneinanderstehenden,
aber inhaltlich doch getrennten Kapiteln (S. 201ff. und 222ff.). Solche
Wiederholungen mégen unvermeidlich sein, weil geschichtliche Abldufe un-
beschadet dessen, daB sie eine Einheit sind, sich in verschiedenen Ver-
klammerungen darstellen. Damit scheint es auch gegeben, daf3 die vom Ver-
fasser gewihlte Einteilung nicht immer konsequent durchgefiihrt ist. So
werden z. B. im ersten, allgemeineren Teil (besonders deutlich in dem Ka-
pitel: Die Bevélkerung des Landes) Fragen behandelt, die man eher in der
Darstellung der Geschichte Israels erwartet, wihrend auf der anderen Seite
in diesem Teil das erste Kapitel (Die Tage der Richter) vornehmlich all-
gemeine kulturelle Probleme (Eisenzeit) bespricht. Beobachtungen dieser
Art moégen manchmal iiberraschen, sie wirken aber eigentlich nicht stérend,
beriithren jedenfalls nicht das Hauptanliegen, eine in sich geschlossene, in
den Linien zusammenhiingende und, soweit es der relativ kurze Raum er-
laubt, leidlich ausfiihrliche Darstellung der Geschichte Israels in seiner Um-
welt zu geben.

Nach der Einleitung denkt das Buch an Studenten, Geistliche und ge-
bildete Laien als Leser. Das heillt also, an Kreise der Gemeinde, die mit
Fragen und Ergebnissen moderner wissenschaftlicher Arbeit auf dem Gebiet
der Bibelwissenschaft vertraut gemacht werden sollen. Unwillkiirlich ver-
gegenwiirtigt man sich die Schwierigkeiten, die dabei fiir die Darstellung
bestehen derart, daf} entweder Einzelziige durch archéologische Bestéatigung



Rezensionen 215

ein zu groBes Gewicht bekommen, oder aber die Aufzeigung aulleralttesta-
mentlicher Parallelen und Analogien in ihrer Fiille verwirrt, auf jeden Fall
der Blick fiir das theologische Gewicht dieser Geschichte, fiir ihr Einmaliges
und Besonderes, getriibt wird.

Beide Gefahren scheinen gut vermieden, dadurch vermieden, daf3 die Ge-
schichte Israels als eine Einheit dargestellt wird, die als Gottesgeschichte
sich zwar in einem geschichtlichen Raum vollziehen, aber die sich aus der
Umwelt ergebenden Fragen und Einfliisse auf eigene Art lésen und ver-
arbeiten muBl. Dieser jeweilige Hinweis auf das Besondere, gegeniiber der
Umwelt Eigene, durchzieht als roter Faden die Darstellung. Ich nenne nur
Einzelnes: die Charakterisierung israelitischer Geschichtsschreibung (S. 39;
wobei freilich die Formulierung: «Das Interesse des Israeliten an der Ge-
schichte ist das eines Geschichtsphilosophen» nicht sehr gliicklich zu sein
scheint, richtiger spricht S. 63 von einer theologischen Interpretation der
Ereignisse im Sinne einer Heilsgeschichte); das Urteil tiber die groflen Pro-
pheten (8. 53) im Zusammenhang der viel diskutierten Frage der Kult-
prophetie; die Betonung, da3 wohl Thema und Bildsprache aulleralttesta-
mentlicher Parallelen iibernommen, aber selbstéindig aus dem Jahwe-
glauben heraus verarbeitet wurden (S. 107); die Unterstreichung der Be-
sonderheit israelitischen Kénigtums (S. 59ff. hinsichtlich seiner Entstehung,
im AnschluBl an Alt; S. 139 hinsichtlich der Bindung an Gottes Gebot).
SchlieBlich sei auf den Abschlufl des Buches hingewiesen: «All that was the
best in Judaism, all that the saints of Qumran legitimately valued was
brought to fulfillment in Christian faith, but in such a manner that all
things were made new.»

Gewil3 sind das alles nicht neue Erkenntnisse, es sind Fragen, die viel
durchdacht sind, Ergebnisse, die eigentlich opinio communis bei allen sind,
die sich wissenschaftlich mit diesen Fragen auseinanderzusetzen haben.
Dennoch aber verdient hervorgehoben zu werden, dall dies die Linie ist, in
der die eingehende, reichhaltige und interessante Darstellung durchgefiihrt
ist. Der Leser wird dieses gut und verstindlich geschriebene, durch Bilder
und Kartenbeigaben erginzte Buch mit Spannung, Freude und wirklichem
Gewinn lesen.

Angesichts der Fille des dargebotenen Materials, der Vielfalt der disku-
tierten Probleme ist es selbstversténdlich, dall der Leser entsprechend seiner
eigenen Arbeit manchen Akzent anders setzen, manche Linie anders ziehen
wiirde. Ich denke etwa an die berithmte Frage des Thronbesteigungsfestes.
Aber bei der Zustimmung zum Ganzen kann das Einzelne zuriicktreten, weil
es nur untergeordnete Bedeutung hétte. Nur soll gefragt werden, ob S. 137
anldBlich der Nennung des dawidum in den Texten von Mari als Titel eines
Fiihrers oder Distriktsgouverneurs in Mesopotamien nicht wenigstens auf
die Problematik dieser Deutung hétte hingewiesen werden sollen!. Und zum
SchluB noch eine andere Erwégung, die nur noch in lockerem Zusammenhang
mit dem Vorhergehenden steht. S. 15 wird der Ursprung der Exodustradition

1 J. R. Kupper, Les nomades en Mésopotamie au temps des rois de Mari
(1957), S. 62.



216 Rezensionen

von der Feuersdule bei Nacht und der Rauchsdule bei Tag darauf zuriick-
gefiihrt, dall die Keniter, deren Gott Jahwe war, wandernde Schmiede
waren, «es wére nur angemessen, dal3 die Theophanie ihres Gottes Rauch und
Feuer war». Das ist durchaus eine Moglichkeit. Sie scheint mir mehr Wahr-
scheinlichkeit fur sich zu haben, als die Zuriickfithrung auf Naturvorgéinge.
Aber auch sie kann eigentlich nicht erkliren, warum mit Rauch und Feuer
eine ausgesprochene Wegleitung gegeben ist. Ich méchte es darum nicht fiir
ausgeschlossen halten, dafl wir hierin ein Einwirken nomadischer Benach-
richtigungsformen zu sehen haben, wie sie etwa auch aus den Maritexten
bekannt sind 2. Hans-Joachvim Stoebe, Basel

A. GoNzALEZ-NURNEZ, Profetas, sacerdotes y reyes en el antiguo Israel. Pro-
blemas de adaptacién del Yahvismo en Canadn. = Instituto espanol de
estudios eclesidsticos, Monografia, 1. Madrid, 1962. XVI + 406 S.

Die vorliegende Arbeit wurde 1959 als Dissertation an der theologischen
Fakultéat des Institut Catholique in Paris eingereicht und anfangs 1960 an
den Verlag iibergeben. Sie beriicksichtigt also die bis 1958/59 erschienene
Literatur, und zwar in erstaunlich hohem Mafle, einschlielich der skandina-
vischen und der israelischen Werke (vgl. S. 365-384; der Rezensent hat nur
einen Aufsatz vermif3t: M. Buber, Das Volksbegehren, In Memoriam E. Loh-
meyer, 1951, S. 54-66). Die Arbeit erschien aber erst 1962 und befindet sich
seit dem Winter 1962/63 im Handel. Es erklart sich also, daf3 einige wichtige
inzwischen erschienene Biicher und Aufsédtze nicht mehr beriicksichtigt
werden konnten. Von den Transkriptionen semitischer Worter erkennt man,
daBl die Druckerei wenig Erfahrung mit der Herstellung wissenschaftlicher
Werke auf semitistischem Gebiet hat, so dal manchmal, bei den notwendigen
Vereinfachungen, man doch eine gewisse Kohirenz, besonders in der Um-
schrift der Vokale und der Gutturallaute vermifB3t. Dies sind jedoch rein
dullerliche Merkmale, die die Arbeit nicht beeintridchtigen und bei denen
wir uns nicht unnétig aufhalten wollen.

Zweck der Arbeit ist, das Prophetentum und das Priestertum in ihren Be-
ziehungen zueinander, zu dem aufkommenden Konigtum und besonders des
ersteren zum Kultus zu untersuchen und, wo méglich, zu definieren (S. 16ff.,
281ff.). Unten wollen wir kurz den Inhalt des Buches nach seinen Haupt-
linien darzustellen versuchen, wobei leider vieles zu kurz kommen wird, sich
aber immerhin eine Gesamtiibersicht fiir den Leser ergeben sollte.

Der Verfasser verwirft in seiner methodischen Einleitung zwei extreme
Positionen, die der historisch-kritischen und die der mythisch-kultischen
Schule, und geht meistens eigene Wege; darin liegt eine sehr interessante
und anregende Seite dieser Arbeit. Mit den beiden Schulen setzt er sich
stindig, besonders aber in der Einleitung, auseinander (S. 7-42, vgl. 1311f.),
was aber immer wieder niichtern und achtungsvoll geschieht (z. B. auf S. 19).

2 Vgl. etwa G. Dossin, Signaux lumineux au pays de Mari: Rev. d’Ass. 35
(1938); Kupper (A. 1), 8. 57; Ch. F. Jean, Archives royales de Mari, 2 (1941),
Lettres diverses, S. 217.



Rezensionen 217

Dabei ergibt sich, da3 die Alternative: kultische — antikultische Prophetie,
falsch gestellt wird, da es Beispiele beider Gattungen und unentschiedene
Fille gibt (S. 30ff. und 272ff.). Die Griinde dieser Spaltung widerspiegeln
nur die gréBere, in Israel seit der Einfithrung des nach kanandischem Muster
geordneten Koénigtums existierende Kluft, wobei mancher estatisch-kultische
Prophet die Seite des Koénigtums wihlte.

Zu all diesem werden die verschiedenen Traditionskomplexe, besonders
die in den Biichern Richter, Samuel und auch Konige, ausgewertet. Ihre
Behandlung erfolgt nach einer konservativen, doch nie unkritischen Ein-
stellung (der Verfasser nimmt z. B. «J» und «E», vom «dtr.» tiberarbeiteten
Unterlagen an, S. 40ff.), deren Schliisse, wenn auch nicht immer annehmbar,
doch Beachtung verdienen. Bei allen spiteren Uberarbeitungen der Uber-
lieferungen sollte ihre grundsétzliche Geschichtlichkeit feststehen. Auf diese
Art erscheint Samuel als Richter, Seher und Prophet. Im ersten Amt bahnt
er den Ubergang von dem schon unzulidnglich gewordenen Richtertum zum
neuen monarchischen Amte (S. 34ff.), zu dem Israel nicht durch natiirliche
Entwicklung, sondern durch eine Notwendigkeit gelangt. Letztere ergibt
sich auch auf religiésem Gebiet, gegeniiber der synkretistischen Gefahr, in
einer Zeit, wo «Offenbarungen des Herren» selten (1. Sam. 3, 1) und das
Priestertum korrupt waren. Als Seher erscheint Samuel nicht als Wahrsager,
Augur, Haruspex oder Leberschauer, sondern als «Hellseher», im Sinne des
Wichteramtes (vgl. den Gebrauch der Wurzel ¢ph), das auch die spiteren
«klassischen» Propheten innehaben werden, deren rechtsméfliger Vorginger
er also ist (S. 1641f., 182ff.). Sein prophetisches Amt hingt mit dem Vorher-
gehenden eng zusammen, und #uBert sich in der Ubermittlung von Gottes-
worten. Als Preiester scheint sich Samuel nicht betétigt zu haben, wenn er
auch manchmal priesterliche Funktionen ausiibt (S. 129ff., 134ff., 176{f.).
Der Konflikt zwischen Saul und Samuel, beide so komplizierte Personlich-
keiten, ergab sich dadurch, dafl der erste Konig die auf sein Amt gesetzten
Hoffnungen enttéduschte (S. 154ff.). Bei all diesen Untersuchungen bilden
die genannten Amter den Gegenstand wichtiger Einzelforschungen (S. 43ff.
die élteren Propheten, S. 100ff. das Priestertum, S. 106ff. das Levitentum
usw.). Dabei ergibt sich, dafl die Quellen uns nie genau tber die Betéatigung
der Propheten im Kultus belehren und die Bezeichnung «kultische Prophe-
ten» sich als ungeniigend erweist (S. 81ff. und 95ff.).

Mit dem Aufkommen des institutionell gefestigten Kénigtums nach kana-
nédischem Muster, muBlten auch die alten Institutionen neu organisiert wer-
den: sie wurden der Monarchie untergeordnet (S. 203ff.) und ihrer Freiheit
z. T. beraubt, wenn auch die neue Staatsform es versuchte, sich dem alt-
iiberlieferten Glauben anzupassen. Durch die kéniglichen Heiligtiimer, wo
kénigliche Beamte walteten, wurde der durch die Ubernahme kananéischen
bamét schon begonnene synkretistische ProzeB beschleunigt, wenn es auch
schwierig ist, den Inhalt dieses Synkretismus a priori zu umschreiben
(S. 2911ff.). Das rief natiirlich von seiten der traditionstreuen, besonders
prophetischen Kreise eine Reaktion hervor, wobei der Konig als «Verant-
wortlicher» fiir das Volk zur Rechenschaft herangezogen wurde (S. 2181f.).
Dies brachte zur Spaltung innerhalb des Prophetentums, und manche seiner



218 Rezensionen

Vertreter gesellten sich zum Koénig und verwandelten ihr Charisma in ein
Staatsamt, nach kananéischem Beispiel, das alsbald zur héfischen Institution
wurde (S. 244ff., 293ff.). Seitdem gab es eine «wahre» und eine «falsche»
Prophetie.

Gonzélez’” Buch gesellt sich in wiirdiger Weise zu den inzwischen er-
schienenen Werken von K. H. Bernhardt und J. Lindblom, indem es aber
die historisch-kritische Seite des Gegenstandes eher betont; in Zukunft wird
es fiir die Forschung zu den unentbehrlichen Arbeiten gehéren.

J. Alberto Soggin, Rom

Pavr LAMARCHE, Zacharie IX-XIV. Structure littéraire et messianisme.
Paris, Librairie Lecoffre, J. Cabalda & Cie., 1961. 168 S.

Die vorliegende Untersuchung beabsichtigt, den sog. Deuterosacharja er-
neut zu erforschen. Der Verfasser ist sich der damit verbundenen Schwierig-
keiten wohl bewuf3t und kennt die Schranken, die seinem Unternehmen ge-
setzt sind. Deswegen ist seine Behandlung immer nichtern, stark an den
Text gebunden, nie ins Phantastische hinausschweifend. So erfahren wir
z. B. nicht, wer der «gute Hirt» von Sach. 11, 4ff. und 13, 7{f., der «Konig»
von 9, 9ff. oder die «drei Hirten» von 11, 7 sind; nur eines steht fiir den
Verfasser fest, daB der gute Hirt und der Konig dieselbe historische Person
sind (S. 153), wenn auch ihre Identitédt nicht festzustellen ist. Es handelt
sich ferner um eine messianische Figur (S. 148ff.).

Ein besonders interessantes Verfahren ist die Methode der Analyse der
literarischen Strukturen jeder Einheit (S. 81ff.). Sie besteht darin, da} der
Verfasser, auf Grund eines hiufigen Brauches in der hebriischen Literatur,
auch die literarischen Einheiten des Dtsach. nach eventuellen schematischen
und organisatorischen Besonderheiten untersucht. Es ergibt sich daraus,
daB die meisten Einheiten sich als nach mehr oder weniger komplizierten
Aufbauschemen zusammengesetzt zeigen, die sich nicht, wie ofters ange-
nommen, als Mosaike, sondern eher als «un chiasme harmonieux, parfois un
peu compliqué, mais trés expressif» erweisen. So finden wir z. B. in 14, 1-15
eine aus vier Stiicken bestehende Reihe von Unheilsdrohungen, begleitet von
einer zweiten, auch aus vier Stiicken bestehenden Reihe von Siegesver-
heiBungen (a bis d :: d’ bis a’), wovon ein jedes seinem Entgegengesetzten
genau entspricht. Dadurch erweisen sich oft auch frither als widerspruchs-
voll empfundene Texte als harmonisch aufgebaut.

Was den Text betrifft, ist der Verfasser eher konservativ; die Fehler im
M. T. sind seines Erachtens verhéiltnisméBig wenige (z. B. 14, 6), wenn ver-
glichen mit den vielen fehlerhaften Ubersetzungen (S. 27). Die Schwierigkeit
mit dem fem. sing. hakama in 9, 2b, das sich nicht zu den drei vorhergehenden
Stadten fugen 1lat, wird (m. E. richtig) dadurch geldst, dal3 es zu 9, 3a
gezihlt wird («Da sie sehr klug ist, hat Tyros sich...» usw., S. 37ff.); zu
9, 16b-17a (8. 48ff.) tibersetzt der Verfasser die zwei ki mit «denn»y; viel-
leicht wére aber hier ein Fall, wo der emphatische Sinn (nach W. F. Albright:
Mélanges A. Robert, 1957, S. 24) «wie!» vorzuziehen wére; zu 12, 5 (S. 74)
wird 1ej6sebéj als Textkorrektur angenommen, zu 13, 5 (S. 88ff.) ’2dama
ginjand, wihrend zu 12, 10 und 14, 5 der M, T. beibehalten wird (S. 80 und



Rezensionen 219

941f.), obwohl im letzten Fall dem Verfasser die Problematik des Textes klar
ist («en attendant des conjectures plus satisfaisantes...»).

Deuterosacharja scheint Lamarche von einem einzigen Verfasser zu sein
(S. 105f.); seine Abhéngigkeit von Dtjes. (besonders von den Ebed-Jahweh-
Liedern) ist sehr wahrscheinlich (S. 131ff.), wenn es sich auch nie um eine
Nachahmung handelt. Die Zeit der Abfassung wird eher frith angesetzt: Ende
6. bis Anfang 5. Jahrhundert, und in dieser Zeit wird auch der Hirtenkénig
als historische Person zu suchen sein (S. 148ff.).

Des Verfassers Arbeit ist besonders fleiflig: erstaunlich viel Literatur ist
von ihm bearbeitet und in sténdiger Auseinandersetzung herbeigezogen wor-
den. Das Werk sollte deswegen, auch dort wo man seinen AufBerungen kri-
tisch gegeniibersteht, von nun an immer wieder verwendet werden.

J. Alberto Soggin, Rom

T. W. MaNsoN, Studies in the Gospels and Epistles. Ed. by M. Black. With
a Memoir of T.W. Manson by H. H. Rowley. Manchester, University
Press, 1962. XVI + 293 8. 30/-.

Als Thomas Walter Manson, Professor fur N.T. an der Universitit
Manchester, am 1. Mai 1958 unerwartet starb, ist das Andenken an diesen
bedeutenden Vertreter seines Faches alsbald dadurch in eindrucksvoller
Weise geehrt worden, dall die urspriinglich als Festschrift zu seinem 65.
Geburtstag am 22. Juli 1958 geplanten «New Testament Essays» 1959 als
Gedédchtnisband veréffentlicht wurden (vgl. die Besprechung in dieser Zeit-
schrift 16, 1960, S. 220f.). Jetzt erscheint als weitere Ehrung des Heim-
gegangenen, betreut von Prof. Matthew Black in St. Andrews als Heraus-
geber, die vorliegende Auswahl der Festvortrige, die Manson tiber viele
Jahre hinweg regelméBig bei Veranstaltungen der John Rylands Library in
Manchester zu halten pflegte und die ihn als einen Gelehrten zeigen, der seine
Hoérer durch geschickte Darbietung des Stoffes und stets selbstindige Urteile
zu fesseln vermochte. Es handelt sich um Wiederabdrucke, insofern alle diese
Vorlesungen seinerzeit jeweils im Bulletin der John Rylands Library er-
schienen sind. Es wird daher geniigen, ihre Titel (und die Jahre, in denen sie
gehalten worden sind) aufzufiihren.

Der Band zerfillt in 2 Teile. Der erste mit der Uberschrift «Materials for
a life of Jesus» (S.1-145) enthalt folgende Ryland lectures: The life of
Jesus: a study of the available materials (1943); The foundation of the
synoptic tradition: the Gospel of Mark (1944); The work of St. Luke (1944);
The Gospel according to St. Matthew (1946); The fourth Gospel (1947);
The Son of Man in Daniel, Enoch and the Gospels (1950). Im zweiten Teil
«The Epistles of St. Paul» (S. 147-278) sind folgende Vorlesungen vereinigt:
The date of the Epistle to the Philippians (1939); The problem of the Epistle
to the Galatians (1940); The Corinthian correspondence 1 (1941) und 2
(1942); St. Paul’s letter to the Romans—and others (1948); The problem
of the Epistle to the Hebrews (1949); The letters to the Thessalonians
(1953).

Es darf als eine Bereicherung des ersten Teils angesehen werden, dal3 an
seine Spitze eine bisher nicht verdffentlichte Commemoration Day address



220 Rezensionen

mit dem Titel «The Quest of the Historical Jesus—Continued» gestellt wor-
den ist (S.3-12), die Manson 1949 am Westminster College in Cambridge
gehalten hat und die anschaulich zeigt, wie lebhaft er den Gang der Forschung
durch Jahrzehnte begleitet hat und wie er hinsichtlich der Frage, wieweit
die Materialien fiir ein Leben Jesu ausreichen, sich «a reasoned and tempered
optimism» (Black im Vorwort S. IV) bewahrt hat. Eine weitere Bereicherung
stellt es dar, daf3 der langjihrige Kollege und Freund Mansons, Prof. H. H.
Rowley, eine eingehende und liebevolle Wirdigung des Verstorbenen bei-
gesteuert hat (S. VII-XV1I). Sie gibt ein Bild von Mansons Wirken in den
verschiedenen akademischen und auBerakademischen Amtern, in denen der
rithrige und pflichtbewulte Mann sich bewidhrt hat. Die Beigabe von Re-
gistern (S. 279-293) wird dem Leser sehr willkommen sein.

Wilkhelm Michaelis, Bern

C. F. D. MouLg, The Birth of the New Testament, = Black’s New Testament
Commentaries. Companion Volume, 1, London, Adam & Charles Black,
1962. XII 4 252 S.

Autor und Verlag eriibrigen jede Empfehlung. Thre hervorragenden
Dienste sind auch im deutschen Sprachraum der gelehrten Welt langst be-
kannt. In ihrem innern Gehalt und in ihrer &uBleren Fertigung stellt sich die
vorliegende Veréffentlichung wiirdig neben die fritheren. In der von Henry
Chadwick herausgegebenen Kommentarreihe erscheint als Erginzung der
Binde zu Matthéus (von F. V. Filson), zu Markus (von Sh. E. Johnson) und
zu Lukas (von A. R. C. Leanay) eine in glinzendem Englisch geschriebene,
vielgeitig orientierende, maf3voll abwigende und dennoch munter anregende
Einfihrung in die Probleme der ersten Christenheit, wie sie sich der modernen
Forschung stellen.

Der Aufri3 der Arbeit ist originell. Das einfiihrende Kapitel grenzt von
den iiblichen Einfithrungen ins N. T. ab und bestimmt die eigene Aufgabe
in einer Darlegung des vorliterarischen und literarischen Werdegangs des
neutestamentlichen Schrifttums. Der literarische Werdeprozel3 kennzeichnet
sich als ein eigenstindiges Phéanomen, als ein im strengen Sinne neues
Datum. Er wurzelt im kirchlichen Gottesdienst, im Eigenverstdndnis der
Gemeinde als eschatologische Existenz des Volkes Gottes, im entsprechend
besonderen Gebrauch der alttestamentlichen Schriften, im Sendungs- und
Gestaltungsauftrag der Apostelzeit und endlich im Ernstnehmen der ge-
glaubten und der erhofften Konigsherrschaft des Christus. Die harte Aus-
einandersetzung der Gemeinde mit ithrer Umwelt bestimmt nicht ihr Wesen,
aber doch ihre Formwerdung. Sie charakterisiert auch den literarischen
Niederschlag der Gemeinde. In den Kapiteln tiber die polemische, apologe-
tisch-missionarische und irenische Formung des Schrifttums widmet sich
der Verfasser dem Nachweis dieser Zusammenhinge. Die abschlielenden
Kapitel bestimmen das Verhiltnis der literarischen Vielfalt zur Einheitlich-
keit der Botschaft. Im Anhang interessieren einige sprachliche Miszellen
und vielleicht auch ein Aufsatz von G. M. Styler iiber die Markusprioritét.
Diese Auseinandersetzung mit B. C. Butler’s «The Originality of St. Mat-



Rezensionen 221

thew» (1951) zielt vor allem auf die immer noch breite konservativ-reak-
tiondire Front in der angelsichsischen Welt, diirfte aber auch auf dem
Kontinent bei der herrschenden, leicht forcierten Schlatter-Renaissance eine
gewisse Beachtung verdienen.

Auch der mit der Methode und mit den Resultaten der form- und tra-
ditionsgeschichtlichen Forschung vertraute Leser wird lebhaft beriihrt von
der Griindlichkeit und Umsicht, mit denen er in die sich stellenden Einzel-
probleme eingefithrt wird. Auch problemgeschichtliche Zusammenhénge, fiir
die im deutschen Sprachraum Kiimmels Werk die groBen Uberblicke ge-
wihrt, finden Beachtung. Die analysierenden Erwigungen machen oft in
uberraschender Weise mit Tatsachen und Moglichkeiten der Beziehungen
bekannt, die man bisweilen gerne iibersieht oder als erledigt beiseitegelegt hat.
Der negative Radikalismus der urspriinglichen Bultmannschule ist griindlich
iiberwunden, die reiche Fruchtbarkeit der ausgereiften Methode aber positiv
dargestellt. Die Skepsis des nur historisch-kritisch arbeitenden Exegeten
wird darum tiberwunden, aber auch der konservativ gebundene staunt iiber
den Reichtum einer substantiellen Erfassung. Besonders trefflich zeichnet
der Autor den Grundcharakter der jungen Kirche als Aufbruch und Vollzug
einer eschatologischen Existenz, die er — ohne die pfingstliche Aktualitdt des
Heiligen Geistes zu leugnen — vom Enthusiasmus des apokalyptischen Fiebers
abgrenzt. Freilich ist man gelegentlich versucht, dem allzu groflen Eifer in
dieser Hinsicht etwas MaBigung anzubefehlen. Dieser Vorbehalt gilt vorerst
dem durchgehenden Versuch, die innere Einheit der neutestamentlichen
Literatur in der «devotion to the person of Jesus Christ», dem «historic
Jesus acknowledged as Messiah and Lord» oder noch deutlicher im «common
confession of the incarnate Lord» finden zu wollen. Bei allem Respekt
gegeniiber dieser religiésen Interpretation analysierter Texte muf3 nun doch
eine leicht verzeichnende, harmonisierende Tendenz festgestellt werden. Um
der gewiinschten Einheitlichkeit des Schriftzeugnisses willen werden die echten
Gegensétze und die tatsdchlich vorhandenen Spannungen bisweilen leichthin
ubergangen. Hieher gehort die entsprechend durchgefithrte Beurteilung der
lukanischen Geschichtsschreibung und die nivellierende Einordnung des
Jakobusbriefes. Entschieden zu weit prellt auch die Vermutung einer ein-
heitlichen «tradition of Jesus» vor, die recht unangenehm den Anschein eines
auf den historischen Jesus zuriickgehenden Uberlieferungsgutes erweckt, aus
der sich dann eine «authentische» Evangelienliteratur entwickelt héatte.

Diese Bemerkungen aber verkennen durchaus nicht den Reichtum des
Gebotenen, die Sorgfalt der sonst im ganzen sachlich abwégenden pro und
contra und auch nicht die oft erfrischende Selbsténdigkeit des Urteils. Das
vorliegende Werk wird sich vielmehr bald als ein wertvolles Werkzeug in der
Hand eines sich ernsthaft um die neutestamentliche Botschaft Bemiihenden
finden. Leider liegt dem Index kein zusammenfassendes, exaktes Literatur-
verzeichnis bei. Gerade die zahlreichen und wichtigen Hinweise auf die
englische Literatur verdienten eine bequemere Zuginglichkeit.

Victor Hasler, Goldach



222 Rezenstonen

Epwarp D. O’ConNnNoRr, Faith in the Synoptic Gospels, A Problem in Cor-
relation of Scripture and Theology. Notre Dame, Indiana, University of
Notre Dame Press, 1961. XX 4 164 S. $ 4.—.

Die Absicht des (katholischen) Verfassers ist es, ein kontroversielles
Thema exegetisch und theologisch zu behandeln. Er présentiert dabei die
protestantische Theologie als mehr biblisch, die katholische als mehr speku-
lativ. Aber letztere sucht nunmehr diesem Mangel abzuhelfen (8. X). O’Con-
nor kann dabei auf die lebhafte katholische Bibelforschung hinweisen. Er
hatte auch auf eine Wandlung des heutigen Protestantismus zeigen kénnen,
der von seiner Seite her sich den scholastischen Problemlésungen nihert.
Damit sollte von beiden Ufern eine Briicke geschlagen werden.

Das Buch zerfillt in zwei Hauptteile. Der erste behandelt 37 Perikopen
des N.T., wo Pistis und verwandte Worte vorkommen, der andere will das
Verhiltnis zwischen dem synoptischen und dem scholastischen Glaubens-
begriff bestimmen. Nach einer wertvollen Erklarung der englischen Ter-
minologie (Belief, Trust, Faith) untersucht der Verfasser den Glauben im
A.T. (vom Wortstamm ’amn aus) und alttestamentliche Nachklinge im
N. T. (8. 3-18). Neutestamentlichen Glauben an die Erfillung findet er als
«Glauben an das Evangelium» u. a. in der lukanischen Vorgeschichte, im
Gleichnis vom Sdmann und im unechten Markusschluff (S. 19-30). Zwei
Kapitel behandeln den Glauben an Christus, wobei die meisten Mirakel-
erziahlungen vom «Vertrauen an Jesus als Erléser» zeugen, wihrend die
ubrigen Textstellen «Glauben an Jesus als Christus, Sohn Gottes», « Glauben
an die Auferstehung» und «Glauben als Verstehen» beleuchten (S. 31-80).

Der zweite Hauptteil behandelt den synoptischen Glaubensbegriff, wo
der Verfasser, wie er sagt, zu einem fiir ihn selbst iiberraschenden Ergebnis
kommt, daf3 ndmlich der synoptische Glaube ersterhand nicht Fiducia, son-
dern Assensus ist (S. 81-113). Das Vertrauen ist, wie Thomas richtig ge-
sehen hat, die Frucht des die Glaubenssitze im Gehorsam bejahenden Ver-
stehens. Wenn die protestantische Theologie wirklich biblisch wire, wére sie
dann auch in Harmonie mit der Scholastik? Aber die Synopse ist ja nicht
die geniigende Basis fur ein theologisches Gesprich.

Wenn der Verfasser formgeschichtliche Gesichtspunkte beiseite schiebt,
handelt er wohl als Sohn seiner Kirche. Aber es wére doch fruchtbar ge-
wesen, die verschiedenen Schichten der Evangelientradition abzugrenzen.
Nun wird der zusammenhaltende Begriff «synoptisch» vielleicht allzu kom-
plex. Eine ernsthafte Einwendung ist auch, da3 der Verfasser in seinem
Literaturverzeichnis (mit mehreren Fehlern und Inkonsequenzen) fast nur
exegetische Arbeiten verzeichnet. Die protestantische Auffassung zeichnet
und bezeichnet er als «traditionell». Richtig ist dabei, daB die Protestanten
mehr Gewicht auf Fiducia gelegt haben als die Scholastik. Aber damit ist
nicht die Eigenart der protestantischen Glaubensauffassung erschépfend be-
stimmt. Man kann nicht den biblischen Begriff klar interpretieren nur da-
durch, daB3 man Textstelle nach Textstelle atomistisch untersucht. Das fur
Luther eigenartige war doch, da er den biblischen Begriff aus der Mitte der
Erlosungslehre erlebnismiBig herausarbeitete.



Rezensionen 223

Man kann also das Ergebnis des Verfassers kaum verstehen, wenn man
nicht mit seinen theologischen Voraussetzungen rechnet.
Erik Esking, Orebro (Schweden)

‘WERNER BIEDER, Die Berufung tm Neuen Testament. = Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
O. Cullmann, 38. Zirich, Zwingli Verlag, 1961, 110 S. Fr./DM 15.50.

Da es bisher keine ausfiihrliche Monographie iiber die Berufung im Neuen
Testament gab, ist man dem Verfasser der Abhandlung zu Dank verpflichtet,
das bisher nur kurz (vgl. O. Michel, Die Rel. Gesch. Geg., 21, Sp. 10861f.)
oder nur gelegentlich (vgl. z. B. H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit, 1962,
S. 144f.) anklingende Thema systematisch behandelt zu haben. Der beson-
dere Charakter der Arbeit ergibt sich aus Anregungen Karl Barths (Die
kirchl. Dogmatik, IV, 3, S. 553ff.) und aus der Problematik, die speziell auf
der missionarischen Berufung lastet. Das hat zur Folge, dafl moderne Frage-
stellungen immer wieder anklingen und die neutestamentlichen Aussagen
mit personlicher, innerer Teilnahme entfaltet werden.

Die Starke und der Vorteil dieses methodischen Verfahrens liegen darin,
daB sich dem Leser ein breites und reichhaltiges Bild von neutestamentlichen
Aussagen bietet, das auch nicht andeutend an dieser Stelle dargestellt werden
kann. Einen nur sehr groben Eindruck von der Mannigfaltigkeit der erzielten
Ergebnisse mdgen die herausgearbeiteten Ziele der Berufung vermitteln: Die
Berufung fithrt zur Fremdlingschaft in der Welt (§ 10), zur gemeinsamen
Freude mit Gott (§ 11), zur neidlosen Arbeit in der Erwartung der Giite
Gottes (§ 12), zum Frieden (§ 13), zur Gemeinschaft (§ 14), zur Gnade (§ 15),
zur Freiheit (§ 16), zur Heiligung (§ 17), zur Herrlichkeit, zum Licht und zum
Leben (§ 18), die Berufung ist eschatologisch ausgerichtet (§ 19).

Daf sich die Untersuchung in Methode und Ergebnissen von bestimmten
Richtungen moderner Exegese 16st, ist dem Verfasser bewul3t (S. 5f. 17. 36).
Es fehlt aus diesem Grunde wohl der Aufweis des religionsgeschichtlichen
Hintergrundes als gewisser Voraussetzung bestimmter Aussagen und die
Darstellung differenzierter Schichten, mit denen die moderne neutestament-
liche Wissenschaft rechnet, so da3 die Einteilung des Buches in zwei Teile
(Einzelne — Gemeinde) eher von praktischer als von grundsétzlicher Bedeu-
tung ist. Die Untersuchung beschréankt sich auch nicht streng auf das Thema
der Berufung, sondern bringt wiederholt Motive zur Sprache, die zwar zu
diesem Themenkreis gehoren, mindestens aber in einigen Schichten die Folge
der Berufung sind (z. B. Nachfolge, Mission). Gegen das oft sehr eigensténdige
Behandeln der Problematik 148t sich wohl an sich nichts einwenden.

Bedenklich erscheint uns die angewandte Methode jedoch dann, wenn be-
stimmte Ergebnisse der Exegese nicht ausfiihrlich diskutiert, sondern nur
generell abgelehnt werden, so dall die S. 8 genannten Arbeiten von G. Born-
kamm, G. Barth, H. J. Held oder der oben angefiihrte Artikel «Berufung»
von O. Michel ohne tragendes Gewicht bleiben, obwohl bestimmte Vor-
arbeiten neutestamentlicher Forschung gewisse Anregungen vermitteln
konnten, die sich ebenfalls bis in die praktische Missionsarbeit auswirken
wiirden.



224 Rezensionen

Wer keinen historisch-kritischen Durchblick erwartet, der das Problem
von den religionsgeschichtlichen Voraussetzungen her {iiber den <¢histo-
rischen» Jesus, die paldstinische Urgemeinde, Paulus, das hellenistische
Christentum bis hin zur synoptischen Tradition und den recht verschiedenen
Ausprigungen in der Redaktion der Evangelien darstellen wiirde, wird die
in mancher Hinsicht anregende Abhandlung auf Grund ihres meditierenden
biblischen Ernstes und ihrer konservativen Haltung mit Gewinn lesen,

Georg Brauwmann, Waldeck am Edersee

EpviN LArssoN, Christus als Vorbild. Eine Untersuchung zu den paulinischen
Tauf- und Fikontexten. Diss. Uppsala. = Acta Seminarii Neotestamentici
Upsaliensis, 23. Lund, C. W. K. Gleerup, E. Munksgaard, 1962. 361 p.
Skr. 30.—.

The author defines this book ag an attempt to present a «realistic-exegetical
study» of important passages in the Pauline Epistles which have suffered
from the damaging influence of both the Protestant and the Catholic positions
on the ambiguous and much debated concept Nachfolge Christi. What is
meant by this German term Nachfolge is usually described with the help
of the so called Nachfolgeverben, dxolouvdelv and wueiodor. Larsson, however,
defines the term so as to include all forms of union with Christ in which
Christ and the Christ-events serve as a model. Directing his argument
primarily against the Protestant side, which he accuses of neutralizing the
ideas of “imitation’ and “‘example’” contained in these passages, Larsson
seeks to explain the degree and sense in which Paul viewed Christ Himself,
His way of life, and the saving events surrounding His life, as a general
example or model for the life of all Christians.

In the first main part of this lengthy study the author deals with the
idea of ‘‘Christ as model’ in the central Pauline baptism-texts (Rom. 6:1-11;
Col. 2: 11-3: 4; Gal. 2: 19f.; Eph. 2: 4-7). In these passages Christ’s cruci-
fixion, death, and burial, appear as models for man’s sacramental-ethical
death to sin, the Law, and ‘“‘the powers of the world”’, while Christ’s resurrec-
tion and ascension correspond similarly to the resurrection and exaltation
which take place in baptism and which are manifested in the life of the “‘new
creature”. In the second main part the author presents a penetrating discus-
sion of the concept of Gottesebenbildlichkeit in the Old Testament and late
Judaism and then proceeds to a detailed exegesis of the Pauline eikén-texts
(Col. 1:15; 3:10; Eph. 4: 24; Phil. 2: 5-11; 2 Cor. 3: 18;4: 4; Rom. 8: 28-30;
1 Cor. 15: 44-49). In these verses Christ appears as the model for the actual
process through which man is changed into His (= God’s) likeness. This
process begins at baptism, continues in an ethical-religious transformation
as well as in a physical experience of suffering, and finally leads to escha-
tological glorification. Thus, the Pauline writings represent the entire life
of the Christian, from baptisin to the final resurrection, as a communion with
Christ, as a participation in the saving Christ-events, and, therefore, as an
act of Nachfolge.

Larsson’s tacit affirmation that Paul was influenced by important elements
of the pre-Pauline gospel tradition, and the author’s insistence that the Son



Rezensionen 225

of Man concept first acquired Messianic significance in the Old Testament
Konagsideologie, place his study firmly within the “‘Scandinavian School’” of
Biblical interpretation. Though Christus als Vorbild is sure to draw the fire
of some critics precisely at these contested points, its stimulating and re-
freshing thesis is of lasting merit. The value of the dissertation is further
increased by a remarkably up-to-date and comprehensive bibliography.

David B. Pedersen, Basel

Eowin D. Roers, God’s Mission. The Epistle to the Ephesians in Mission
Perspective. Franeker, 1962. 303 p.

Man kann den Epheserbrief von verschiedenen Gesichtspunkten aus stu-
dieren. Roels interessiert nicht die Frage des religionsgeschichtlichen Zusam-
menhangs, sondern die missionarische Bedeutung des Briefs. Dabei versteht
der Verfasser, wie der Titel zeigt, unter Mission Gottes Werk, das in der
Christusvers6hnung den Menschen zuteil wird, die aufgerufen werden, in
sittlicher Bew#hrung die reale Anderung ihres Lebens in der Welt leuchten
zu lassen und so fur ihren Erneuerer Zeugnis abzulegen. Das Schwergewicht
liegt auf der gehorsamen Existenz der einzelnen Christen, die von Gott in
seiner Mission als Instrument in der Welt beniitzt werden. Ein heute oft
vernachlidssigter Punkt wird deutlich unterstrichen: wie wichtig jedes ein-
zelne Glied der christlichen Gemeinde in seinem Gehorsam fir das Leuchten
der Kirche in der Welt ist. Jede organisierte Missionsarbeit ist unfruchtbar
und alle 6kumenischen Zusammenschliisse sind unwirksam, wenn nicht die
hier tiétigen Menschen in der geistlichen Einheitsverbindung mit ihrem Er-
léser Christus stehen.

Die Dissertation zerfallt in vier Teile: die theologische Basis der Mission,
die Kirche als Ziel der Mission, die Kirche als Instrument der Mission, die
eschatologische «Fiille» der Mission. Es ist bemerkenswert, dal3 der Verfasser,
auch wenn eine geheime Systematik ihn leitet, doch streng exegetisch vorgeht
und bemiiht ist, unter sorgfiltiger Beachtung des jeweiligen Kontextes seine
Aussagen zu machen. Er wehrt sich mit Recht gegen die exegetische Unsitte,
die jeweiligen Kontexte, in denen z. B. m\fjpwua vorkommt, durch eine be-
stimmte Bedeutung so beherrschen zu lassen, dafl die Umgebungsaussagen
des in Frage stehenden Begriffs gar nicht mehr ins Gewicht fallen diirfen.
Die geheime Systematik, die jeder Exeget mehr oder weniger mitbringt, hat
sich in der Offnung gegeniiber dem jeweiligen Kontext zur Sache rufen zu
lassen.

Missionswissenschaftlich ist es von besonderer Wichtigkeit zu sehen, daB
Paulus nach Roels die Kirche sowohl Ziel als auch Instrument der Mission
sein lift. Entgegen der besonders von hollindischen Missiologen ins Feld
gefiihrten Meinung, daB3 die Kirche nur «unterwegs» sei auf das Reich Gottes
zu, betont Roels, daf3 das Ziel jeder missionierenden Tétigkeit in dem Sinn
die Kirche zu sein hat (plantatio ecclesiae!), als die Getauften am Ver-
sohnungsleben des Christus teilbekommen und in die gemeinschaftliche
Realitéat der Glaubigen hineingenommen werden. Auch wenn der Organismus-
gedanke mitbeachtet werden muB, so ist doch der Begriff des Leibes Christi

15



226 Rezensionen

damit nicht ganz erfat: die Kirche ist als Objekt der Verséhnung Leib des
Christus, in den andere Menschen als Glaubige inkorporiert werden sollen.

Gegeniiber der skumenischen Bewegung zeigt sich der Verfasser insofern
kritisch, als er die soteriologische Einheit mit Christus durch eine organisato-
rische Einheit u. U. bedroht sieht. Wird durch Vereinigung von Kirchen das
klare Zeugnis verwissert und geht der offiziellen Einigung zum Trotz die
Gegensatzlichkeit christlicher Zeugnisse weiter, so wird die Welt unfahig
sein, die geistliche Einheitsbotschaft des Evangeliums wirklich zu hoéren.
So wire die Okumene missionarisch untiichtig geworden. Auch wenn der
Verfasser die Okumene mehr von auBen als von innen her kennen gelernt zu
haben scheint, wird doch die zur 6kumenischen Verantwortung aufgerufene
Gemeinde gut tun, gerade diese Kritik sich gefallen zu lassen. Auch wenn der
heilige Geist kein grundsitzlicher Feind von Organisationen und Doku-
menten ist, so will er doch in erster Linie die zum Glauben gerufenen Per-
sonen in ihrem persénlichsten Leben heiligen. Wire die Okumene nicht dann
echte Okumene, wenn sie ihre kritischen AuBenseiter héren und besser ver-
stehen wollte, als sie sich selber verstehen ?

Eine Unklarheit bleibt: das Verhéltnis zwischen der Missio Dei und den
menschlichen Missionen wird nicht deutlich. Missio Dei und missiones
hominum miissen unterschieden werden. Die gottliche Mission will die ganze
Kirche in allen ihren Gliedern zum Zeugnis in der Welt erwecken und
brauchen. Die menschlichen Missionen haben es mit deutlichen geographi-
schen Grenziiberschreitungen in fremde Kulturbereiche zu tun. Viel Unklar-
heit in der gegenwiirtigen Missionslage rithrt daher, dal man gottliche und
menschliche Mission stets durcheinandermengt. Man kann dann z. B. mit
hohen Worten die Missio Dei verfechten und sie im schier unausrottbaren
Glauben an die grundsétzliche Organisationsfeindlichkeit des Heiligen Geistes
gegen die menschlichen Missionsbemiihungen auszuspielen suchen. Es ist
modern heute davon zu sprechen, daBl jeder Christ ein Missionar sei und
uberall auf der Welt missionarische Situation herrsche. Man verwechselt
dabei aber Evangelisation und Mission. Roels betont die sog. «missionarische»
Dimension der christlichen Gemeinde in der gliéubigen Existenz jedes ein-
zelnen Gliedes. Richtiger miite man sagen: er betont, dal3 die Gemeinde
in der Welt eine entscheidende Zeugnisfunktion hat. Ob dieses Zeugnis
evangelistisch oder missionarisch sei, ist dann wieder eine Frage fur sich.
In der Tat kann die zeugniskriiftige Gemeinde fiir Gottes Mission in der Welt
gebraucht werden. Dies schlieBt aber nicht aus, dal3 der spezielle Missions-
dienst innerhalb der ganzen Kirche Christi im missionarischen Auftrag Ein-
zelner ernst genommen wird. Werner Bieder, Basel

WirtsELM HANKE, Kunst und Geist. Das philosophische und theologische Ge-
dankengut der Schrift «De Diversis Artibusy des Priesters und Monches
Theophilus Rugerus. (Pontifica Universitas Gregoriana.) Bonn, Hofbauer-
Verlag, 1962. XVI + 192 S.

Wihrend die Schrift «De diversis artibus» des Theophilus Rugerus bisher
mehr von der Kunstwissenschaft betrachtet worden ist, versucht die vor-
liegende Studie, von philosophischer und theologischer Seite neue Einblicke



Rezensionen 227

zu erdffnen. Dabei liegt auf der umsichtigen und mit vielen Belegen voll-
zogenen historischen Kliarung der Sache das Hauptgewicht, wiahrend die
entscheidenden Fragen nach der Kunst und dem Schépferischen eher in den
Hintergrund treten. Zwar liegt dies nicht unbedingt in der Absicht des Au-
tors, wohl aber an seinem wissenschaftlich traditionellen Vorgehen, das mehr
und mehr ungeeignet scheint, zu einer wesenhaften Erfahrung des Kunst-
werkes zu fithren. Ein konkretes Beispiel kann hier vermutlich am besten
verdeutlichen: wo die Schriftauslegung des Theophilus mit der ihm zeit-
genossischen Exegese verglichen wird, ist zwar stets eine aufschluBreiche
Abweichung des Kiinstlers von den Theologen festgestellt und diese Ab-
weichung auch in ihrer Bedeutung fiir die Frage nach der Kunst wenigstens
inhaltlich bewertet. Dagegen wird die Eigenheit der Auslegung bei Theo-
philus in ihrem Unterschied zur herkémmlichen Methode nie eigens bedacht:
und damit tritt der Hinweis auf die schépferische Entsprechung im Schrift-
verstdndnis des Theophilus nie in jenes Licht, da der Schaffende sich in
gebliihrendem Sinn vom Wissenschafter abhebt und in seinem Bemihen
um das Vollkommene in die befremdende Néhe des Heiligen riickt. Dem
nicht enden wollenden Prozell aus vielfdltigen Vorstellungen dort — trite
hier die klar gebaute Gestalt aus einem einzigen Gedanken gegeniiber und
eroffnete derwege die Moglichkeit, gerade auch das, was gewohnlich die
theologische Eigenart des Theophilus hei3t, aus der Verwandtschaft mit
dem Kunstwerk in ihrer nicht nur fur Einzelheiten abweichenden, sondern
grundsitzlich andern Verfassung klarer zu umreilen. Damit wire freilich
nichts Geringeres gewonnen als ein mdglicher Ausgangspunkt zur Ver-
windung der herkémmlichen metaphysisch bestimmten Theologie in Rich-
tung auf ein schlichteres Sagen des Glaubens.

Da es sich im vorliegenden Werk jedoch um eine Dissertation handelt,
greift diese Auseinandersetzung gewill zu weit. Indessen mag man sich beim
heutigen Wissenschaftsbetrieb fiiglich fragen, ob denn alle jene zum fiir
diesen Fall unerldfllichen Drum und Dran gehdrenden Referate, Zusammen-
fassungen usw. in extenso verodffentlicht werden sollen, oder ob es nicht viel
wunschenswerter wire, nur noch das herauszugeben, was ein Autor an
eigenem Beitrag zur Sache erarbeitet hat. In der vorliegenden Studie waren
dies noch eine hinlidngliche Zahl historischer Einzelerhellungen gewesen,
welche die fragelose Stérke der Untersuchung ausmachen.

Walter Frei, Basel und Bern

TrHOMAS VON AQUIN, Compendium theologiae, Grundrif3 der Glaubenslehre
(deutsch-lateinisch). Ubersetzt von Hans Louis Fih, herausgegeben von
Rudolf Tannhof. Heidelberg, F. H. Kerle Verlag, 1963. 598 S. Fr. 29.85.

Die «compendiosa doctrina de christiana religione... quam semper prae
oculis possis habere» wird hier in einer Neuausgabe mit Ubersetzung vor-
gelegt, deren Vorbild die Deutsche Thomas-Ausgabe ist. Der lateinische
Text durfte, wie das Vorwort versichert, durch die in Arbeit befindliche
kritische Edition keine wesentlichen Anderungen mehr erfahren. Die Uber-
setzung bemiiht sich bei guter Lesbarkeit um mdglichst exakte Wiedergabe
des Originalen, wobei, soweit Stichproben zeigen, mehr auf die traditionelle



228 Rezensionen

Begrifflichkeit Riicksicht genommen, als daB ein grundlegend neues zur-
Sprache-Bringen der Sache erstrebt wird. Besonders hilfreich sind die vielen
konkordanten Verweise auf andere Werke des heiligen Thomas. Ein reicher
Anhang von Anmerkungen, ibrigens eine Gemeinschaftsarbeit mehrerer
Gelehrter, erleichtert zumal das historische Verstédndnis des Textes. DalB
dieses Werk immer wieder zur Einfiihrung in das Denken des Fiirsten unter
den Scholastikern besonders empfohlen worden ist, sei statt vieler Hinweise
als ein schlichtes Wort alter Erfahrung gleichsam zur Einladung weiter-
gegeben. Walter I'rei, Basel und Bern

Guipo KiscH, Zasius und Reuchlin. Eine rechisgeschichtlich-vergleichende
Studie zum Toleranzproblem vm 16. Jahrhundert. = Pforzheimer Reuchlin-
schriften, 1. Konstanz-Stuttgart, Jan Thorbecke Verlag, 1961. 104 S,

Au début du 16e siécle, deux grands juristes allemands définissent, contra.-
dictoirement la situation juridique des Juifs dans I"'Empire.

Zasius, de Fribourg en Brisgau, disciple de Duns Scot, s’appuie sur le
droit canonique et le droit civil pour les dire esclaves des princes chrétiens.
Par humanité, les princes leur laissent une certaine liberté de fait, mais ce
fait ne constitue pas un droit. En tous temps, le prince peut les traiter en
esclaves, c’est-a-dire les priver de leurs biens, saisir et briler leurs livres,
par exemple, ou leur enlever leurs enfants pour les baptiser de force.

Le célébre hébraisant, Jean Reuchlin, qui est juriste de métier, conseiller
juridique du duc de Wurtemberg et de l’empereur, est d’'un autre avis.
Appuyé sur Thomas d’Aquin et Grégoire le Grand, il estime que les Juifs sont
sujets de 'Empire; comme tels, ils sont sous la protection des lois. Leurs
livres n’ont pas été réguliérement condamnés par les tribunaux ecclésiastiques
ou civils, ce serait une injustice de les saisir et de les briler.

Ces avis de droit ne sont pas théorie pure. Comme on sait, le Juif converti
Pfefferkorn et les dominicains de Cologne prétendent détruire toute la lit-
térature juive qui est blasphématoire. Au cours d’une lutte qui dure douze
ans (1510-1522) et qui passionne 1’Allemagne, Reuchlin se fait le défenseur
du droit des Juifs, appuyé par le groupe des humanistés. Ceux-ci publient,
entre autres, les Epistulae obscurorum virorum; or, dans I'une d’elles, Zasius
est compté au nombre des défenseurs des livres juifs, ce qui parait nettement
contraire aux convictions qu'’il a publiées.

L’auteur résout l’énigme en citant Pirckheimer, un ami de Reuchlin.
Dans son Epistula apologetica pro Reuchlino, Pirckheimer avoue qu’il met
au nombre de ses partisans méme des adversaires notoires; ¢’est une fagon
de les compromettre, de les induire & reviser leur position et d’invoquer le
prestige du nombre en faveur de la bonne cause. Les auteurs des Epistulae
obscurorum virorum ont employé la méme ruse. Ne nous laissons pas abuser:
I'illustre Zasius est resté 1’adversaire des Juifs. — L’ouvrage de M. G. Kisch té-
moigne d’une érudition minutieuse. Les historiens du procés Reuchlin-Pfeffer-
korn devront en prendre connaissance. Malheureusement, ils n’y trouveront
pas le texte méme des avis de droit de Zasius et de Reuchlin mais un exposé
trés détaillé de leur contenu et un commentaire qui aurait pu gagner en
force ce qu’il aurait perdu en étendue. Jean-Dantel Burger, Neuchatel



Rezenstonen 229

J.V.PorLer, O. P., Martin Bucer. Etudes sur la correspondance, 2. Paris,
Presses Universitaires de France, 1962, X 4 616 S. Nfr. 80.—.

Dem ersten in dieser Zeitschrift (15, 1959, S. 386) besprochenen Band
folgt nunmehr der fast zur doppelten Stérke angewachsene Schlulband. Er
enthilt 40 erstvertffentlichte Dokumente, Briefe von, an und iiber Butzer;
diese werden durch ausfiihrliche Einleitungen und Hunderte von FuBlnoten
kommentiert. So sind kleine Reformationsgeschichten oberdeutscher Terri-
torien entstanden, Basel, Bern und Ziirich, Biberach, Augsburg, EBlingen,
Konstanz, Reutlingen und vor allem Ulm werden liebevoll geschildert und
auch reformatorische Persoénlichkeiten wie die Ulmer Burgermeister Besserer
oder auch Schwenkfeld kommen nicht zu kurz. Die Kenntnis des Domini-
kaners uUber die intimsten Ziige dieser so sehr verwickelten Territorial-
kirchengeschichte ist erstaunlich. Interessenten solcher Arbeit werden wert-
volle Entdeckungen machen, zumal auch dieser zweite Band durch gute
Register erschlossen ist.

Allerdings sind den Bearbeitern dieser Register einige Irrtiimer unter-
laufen. So sind «Pforzen» und «Pforzheim» naturlich identisch; Wolfach ist
auch heute ein selbstidndiges Kreisstddtchen und daher nicht im Kreis
Offenburg gelegen, «Mosbar» (S. 561) ist natiirlich durch «Mosbach» zu er-
setzen. Dafl Butzer mit Jakob Ottelinus in Lahr und mit Dr. Joh. Wolfgang
Egen in Freiburg korrespondiert hat, ist neu, diese reformatorisch gesinnten
Ménner der Friihzeit verzeichnet man dankbar. Jakob Otter ist nicht in
Udenheim, dem spateren Philippsburg, sondern in Lauterburg geboren, seine
Tatigkeit in Wolfenweiler bei Freiburg wird nicht erwiahnt. Bei den Kurz-
biographien von Jacob Strauf3, Franz Kolb und Eberlin von Ginzburg wird
jeweils deren reformatorische Tétigkeit in Wertheim tibergangen, obwohl
der sonst fast vergessene Tag von Wertheim (24. Aug. 1524) erwdhnt wird.

Pollet, schildert zunichst Butzers Anteil an der deutschen, dann an der
schweizerischen Reform, um sich dann seiner EinfluBnahme in England,
Italien und Frankreich zuzuwenden. Das Werk ist mit 16 ganzseitigen Bild-
tafeln ausgestattet sowie einigen Graviiren im Text, es werden viele der er-
wiahnten Persoénlichkeiten moglichst in zeitgendssischen Bildern vorgestellt.

Im ganzen ein Werk von erstaunlicher Gelehrsamkeit, die sogar in schwer
zugingliche Blétter der Lokalkirchengeschichte eingedrungen ist. Der kon-
fessionelle Standpunkt des Verfassers macht sich kaum bemerkbar: welch
erstaunlicher Wandel seit den Tagen seines militanten Ordensbruders De-
nifle! Dieses Werk wartet nunmehr darauf, dal die in ihm dargebotenen
Schitze gehoben und ausgewertet werden.

Wilthelm August Schulze, Freiburg i. Br.

ErnsT-WiLHELM KoHLS, Die Schule bei Martin Bucer in threm Verhilinis
zu Kirche und Obrigkeit. = Padagog. Forschungen, 22. Heidelberg, Quelle
& Meyer, 1963. 244 S. DM 12.—.

Die vorliegende Dissertation stellt wohl erstmalig die Bedsutung Martin
Bucers fur die Entwicklung des StraBburger Schulwesens und dariber hinaus
fur die reformatorische Bewegung ins rechte Licht. Bisher wurde meist die
Bedeutung Jakob Sturms fiir die Entstehung des Gymnasiums hervorge-



230 Rezensionen

hoben, wahrend Bucer als Schulgriinder dagegen zuriicktrat. Auf Grund
eines ausgedehnten Quellenstudiums, bei dem nicht nur gedrucktes, sondern
auch bisher unverdffentlichtes handschriftliches Archivmaterial aus Augs-
burg, Basel, Bern, Braunschweig, Konstanz, Marburg und vor allem Stra@-
burg ausgewertet wurde, ist es dem Verfasser gelungen, ein Gesamtbild der
Anfinge der StraBburger Schulgeschichte zu entwerfen. Welche Mithe damit
verbunden ist, zeigen die dem Buch beigefiigten Faksimiledrucke von Hand-
schriftenproben Bucers! Dessen Schulplan fiigt sich in den Rahmen seines
von Wimpfeling und Erasmus gepriagten Humanismus und der von Luther
her inspirierten reformatorischen Erkenntnis. Er gipfelt in der Idee einer
res publica Christiana, in der die Potenzen Staat und Kirche gleichermafen
am Schulwesen beteiligt sind. Im Gegensatz zu Zwingli, der in Ziirich nach
dem Modell der Neuordnung eines einzelnen Stiftes vorgeht, fat Bucer von
vornherein die Umgestaltung des Schulwesens einer ganzen Stadt ins Auge.
Mit dem Gedanken, nicht nur Lateinschulen fiir den kiinftigen Pfarrstand
zu schaffen, sondern Lehrhéuser fiir Knaben und Méddchen der ganzen Stadt,
ist bei Bucer der Gedanke einer allgemeinen Volksbildung zum erstenmal
konzipiert. Die Taufe ist ihm nicht nur Begrindung fiir die christliche Unter-
weisung, sondern fiir die Erziehung iiberhaupt; hinzu kommt die Idee des
«gemeinen Nutzens», der als Staatszweck nicht nur naturrechtlich, sondern
vom Gebot der Nichstenliebe her zu verstehen ist. Wohl hat &hnlich wie
bei Luther auch in Strafburg der Staat die Aufgabe, fiir die Schule zu
sorgen, doch kann dabei von einer Sékularisierung insofern nicht die Rede
sein, als der Staat gehalten ist, Hilfe zu leisten bei der sichtbaren Ver-
wirklichung des Regnum Christi. Kohls sieht gerade in der hiermit insti-
tuierten engen Bindung von Kirche und Schule den Keim zu dem nach
Bucers Tode ausbrechenden Streit, in dem die Minner der Schule um ihre
Selbsténdigkeit gegeniiber der Kirche kiimpfen. Die Untersuchung von Kohls
zeichnet sich durch grole Gelehrsamkeit aus und schlieBt nicht nur eine
Liicke in der Biographie Bucers, dessen Bedeutung fiir die Entwicklung des
StraBburger Schulwesens bisher viel zu wenig gewiirdigt worden war, son-
dern stellt auch einen sehr beachtlichen Beitrag zur Erforschung der deut-
schen Schulgeschichte des 16. Jahrhunderts dar.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

PierrRE Pipoux, Le Psautier Huguenot du X VIe siécle. Mélodies et Docu-
ments. Basel, Bérenreiter-Verlag, 1962. 1. Les Mélodies. XXII und 271 S.
2. Documents et Bibliographie. XIIT und 203 S., 8 Kunstdrucktafeln.

Noch hat — wie P. Pidoux betont — die Stunde fiir eine zusammenfassende
Darstellung der Geschichte des Hugenottenpsalters nicht geschlagen, obwohl
die hymnologische Forschung in den 80 Jahren seit der ersten grundlegenden
Arbeit von O. Douen, «Clément Marot et le Psautier huguenot» (Paris
1878-79), sich immer wieder mit dem Psalter der reformierten Kirche be-
schéaftigt und dabei viele Einzelheiten zutage geférdert hat. Allzu oft wurden
aber in diesen Untersuchungen Aussagen Douens von den Nachfolgern als
«verba magistri» ungepriift {ibernommen, und so stellte sich als vordring-



Rezensionen 231

lichste Aufgabe die méoglichst vollstéindige und exakte Sammlung aller noch
auffindbaren Dokumente in einem Arbeitsbuch heraus, mit dessen Hilfe
dann die Geschichte des Hugenottenpsalters geschrieben werden kann. Diese
Sammlung legt nun P. Pidoux als Frucht langjéhriger gewissenhaftester und
ausgedehntester Forschungsarbeit in den beiden Bénden fiir die Melodien
des Hugenottenpsalters vor; die Behandlung der Texte soll in zwei weiteren
Béanden folgen.

Im 1. Band (Les Mélodies) sind alle erhaltenen Melodien der 150 Psalmen
und einiger weiterer liturgischer Geséinge zusammengestellt, und zwar so wie
gie in der Zeit von 1539 (erste StraBburger Psalmenausgabe) bis 1562 (end-
giltige Genfer Redaktion des ganzen Psalters) entstanden sind. Beigefiigt
gind — und gerade dadurch wird der Charakter des Buches als Arbeitsbuch
unterstrichen — Melodien von bekannten Komponisten der damaligen Zeit,
die einen Vergleich der anonym erschienenen Psalmenmelodien und ihre
eventuelle Zuweisung an bestimmte Melodienschopfer erméglichen (S. 153 ff.).
Ebenso dient der fruchtbaren Weiterarbeit die Anfithrung aller Incipit-
Formeln (S. 243ff.). Einige Faksimile lassen aullerdem die Gesangbiicher
jener Zeit auch in ihrer dulleren Gestalt greifbar werden.

Im 2. Band (Documents et Bibliographie) wird eine chronologisch an-
geordnete Aufstellung und Beschreibung der wichtigsten erhaltenen Psalmen-
biicher des 16. Jahrhunderts gegeben. Beigefiigt sind Ratsprotokolle, Brief-
ausschnitte und archivalische Notizen, die sich in irgendeiner Weise auf
musikalische Fragen (Psalmengesang, Kantoren von Genf usw.) beziehen.
Systematisch angelegte Register ermdglichen es, auch den 2. Band als eigent-
liches Nachschlagewerk zu beniitzen.

Besondere Aufmerksamkeit schenkt Pidoux auBlerdem in der Einleitung
zum 1. Band der umstrittenen Frage der Herkunft der Hugenottenmelodien.
Er kommt dabei zur Ablehnung der These Douens, welcher die Psalmen vor
allemm aus weltlichen Liedern herleiten wollte. Gerade Calvin hat ja den
Unterschied zwischen weltlicher Musik und Kirchengesang besonders stark
betont (Bd. II, S. 17), und so scheint sich eine solche Ubernahme weltlicher
Lieder in den Gottesdienst schon aus theologischen Griinden auszuschlief3en.
Stichhaltiger ist dagegen jene andere These, nach welcher viele Psalmen auf
vorreformatorische liturgische Melodien zuriickgehen. Pidoux ist tiberzeugt,
dafB3 hier mit Hilfe vortridentinischer katholischer Quellen noch viele Neu-
entdeckungen gemacht werden kénnten. Im iibrigen behandelt Pidoux vor
allem auch die Frage der eigentlichen Melodienschépfer — es ist hier in erster
Linie an die Genfer Kantoren zu denken — und er kommt dabei zum Schluf,
daf3 entgegen bisheriger Ansichten die Genfer Kantoren nicht nur mittel-
miéBige, sondern zum Teil hervorragende Musiker waren, obgleich freilich
ihr Anteil an der Schaffung der Melodien nur schwer festzustellen ist,

Das Werk von Pidoux, das von nun an die Grundlage fiir alle weitern
Untersuchungen bilden wird, ist um so bedeutungsvoller, als ja die Hugenot-
tenpsalmen nicht auf die franzésisch sprechende reformierte Kirche be-
schriankt blieben, sondern schon im 16. Jahrhundert auch in anderssprachige
Kirchen Eingang fanden. Hugenottenmelodien sind daher bis zum heutigen
Tag zum Beispiel auch im Kirchengesangbuch der deutschsprachigen Schweiz



232 Rezensionen

enthalten (vor allem unter den Nrn. 2-40), so daBl Pidoux’ Werk von un-
mittelbarem Wert auch fur die Praxis bei uns sein wird.

Helene Werthemann, Basel

Fritz L1EB, Valentin Weigels Kommentar zur Schipfungsgeschichte und das
Schrifttum seines Schiilers Benedikt Biedermann. Eine literarkritische Un-
tersuchung zur mystischen Theologie des 16. Jahrhunderts. Ziirich, EVZ-
Verlag. 188 S. 10 Figuren.

V. Weigel und vor allemm B. Biedermann gehoren zu den Gestalten des
Reformationsjahrhunderts, die nur von wenigen bisher in ihrer Bedeutung
erkannt sind. Sie stehen in der sogenannten 3. Front, die sich zwischen Re-
formation und Gegenreformation bildete. In dieser kdmpften sie im Gefolge
Seb. Francks um eine kirchenfreie Frommigkeit, abhingig von der mittel-
alterlichen Mystik, vor allem der «Theologia Deutsch», die Bibel nur aus
dem Geist und dem inneren Licht interpretierend. Durch die Arbeiten Win-
fried Zellers ist die Frage der chronologischen Einordnung der echten
Schriften Weigels weithin geklart. Der Basler Ordinarius fir systematische
Theologie Fritz Lieb hat sich seit Jahrzehnten — mit einer kriegsbedingten
langeren Unterbrechung — der schwierigen Aufgabe gewidmet, die Ver-
fasserschaft der Weigel zu Unrecht zugeschriebenen Traktate und deren zeit-
liche Ordnung zu kléren.

Die jetzt vorgelegte Untersuchung zeigt, auf welchen unwahrscheinlichen
Wegen die Klidrung der Verfasserfrage der «Viererley Auslegung Uber Das
Erste Capitel Mosis /| von der Schopffung aller Dinge» gelungen ist. Ver-
zeichnisse westeuropéischer, vor allem deutscher Literatur, die durch die
russischen Freimaurer und Rosenkreuzer ins Russische tbersetzt wurden,
fiihrten auf eine Spur, die bis zum Ende des 18. Jahrhunderts bekannt, dann
jedoch verloren war, Weigel aber eindeutig als Verfasser der «Viererley Aus-
legung», d. h. eines Kommentars zur Schépfungsgeschichte nachweist. Thre
Kosmologie und Anthropologie entspricht ganz der alchemistischen Natur-
auffassung des Paracelsus, der auch mehrmals angefithrt wird. Die Kldrung
der Verfasserfrage war dadurch sehr erschwert, daB die drei ersten Aus-
legungen in einem anonymen Sammelband 1701 unter dem Titel «Das Ge-
heimniiss der Schépfung» vermutlich von Franciscus Mercurian van Helmont
herausgegeben worden sind. Dabei wurde eine Paracelsus zugeschriebene
Schrift von 1575 an die Stelle einer im Manuskript (noch) fehlenden «vierten
Auslegung» Weigels offenbar mit Hinzufiigungen Biedermanns gedruckt, die
selber noch vor der Entstehung der in der SUB Hamburg als Handschrift
erhaltenen, wohl 1577-1578 geschriebenen echten 4. Weigelschen Auslegung
entstanden sein dirfte.

Die «dornenvolle Kreuzfahrt» auf den Spuren pseudoweigelianischer
Schriften fithrte weiter zur Klérung, daf} eine «5. Auslegung tber das erste
Capitel Geneseos» schon 1580 bekannt war. Sorgfiltige Untersuchungen
Liebs weisen als deren Verfasser Biedermann nach.

Biedermann war seit 1571 zweiter Geistlicher in Zschopau, wo Weigel von
1567 bis 1588 als Hauptpastor wirkte. Beide kannten sich wohl seit ihrer
Studienzeit. Nach dem Tode des élteren Weigel riickte Biedermann in dessen



Rezensionen 233

Amt auf, wurde aber 1599 — auf Grund bei ihm gefundener inkriminierter
Niederschriften Weigels kusanischer Geistesart — strafweise nach Neckanitz
bei Meiflen versetzt. Dort starb er hochbetagt wohl 1621. Lieb weist ihn als
Verfasser der meisten, filschlich Weigel zugeschriebenen Traktate nach. Wie
vollig neue Wege der Verfasser geht, wird sichtbar, wenn man bedenkt, da3
selbst Zeller in seinem Aufsatz «Meister Eckhart bei Valentin Weigel»
(Ztsch. f. KG 1938, S. 334) sagen kann: «Der anonyme Verfasser» der in
der Sammlung «Facilis Methodus» enthaltenen elf Schriften «erstrebe... eine
Verbindung Weigels mit der Theosophie des beginnenden siebzehnten
Jahrhunderts» (von mir gesperrt), wiahrend Lieb auf Grund der in den
Schriften selbst angegebenen Datierungen aus den Jahren 1582/83 fiir diese
Zeit Biedermann als Verfasser nachweist.

Weiterhin zeigt Lieb, daB Biedermann sich weiter und weiter von den
Weigelschen Ansétzen entfernt und sich einer ausgesprochen trinitarischen,
an Nikolaus Kusanus orientierten Spekulation zugewendet hat. Er geht vom
Neuplatonismus aus, baut ein diesen zu iiberwinden suchendes, eigenes
System auf, das eine im Kreuze Christi zentrierte «coincidentia contrari-
rorum» darstellt. Alles geschah noch zu Lebzeiten Weigels, der in seinen
spateren Jahren ganz andere Wege einschlug. Nach dessen Tod erlahmte
dann offensichtlich Biedermanns Freudigkeit zu schreiben.

In der Frage nach der von Biedermann oft gebrauchten Wendung «unser
Informatorium» bzw. «mein Informatorium» sieht Lieb den «Knoten der
gesamten, hier vorgelegten literarkritischen und zugleich chronologischen
Untersuchungen». Unter Verwertung Breslauer, Hallenser, Hamburger und
vor allem Miinchener und Wolfenbiitteler Handschriften und ihrer sorg-
fialtigen Vergleiche kommt Lieb zu dem Ergebnis: Das «Informatorium»
Weigels aus dem Jahre 1576 wurde von Biedermann durch einen eigenen
Traktat «Informatorium Theologicum tribus partibus comprehensum»
1578-1580 weithin kommentiert, ist aber im Unterschied zu Weigels Buch
in einer stark mystischen Terminologie abgefaf3t.

Biedermann trennte sich mehr und mehr von seinem Lehrer. Wihrend
jener in den Gedankengéngen einer Paracelsischen Naturphilosophie blieb,
in seinen Abhandlungen klar durchschaubar, machen Biedermanns Werke
den Eindruck eines wilden Durcheinander oft tagebuchartig datierter, von
plétzlichen Einféllen diktierter Ausfiihrungen. «Seine Schriften hinterlassen
so den Eindruck eines im Grunde zusammenhanglosen, an ein futuristisches
Gemilde mahnenden, phantastischen Mosaiks, das oft aus lose aufeinander
bezogenen, isolierten Partikeln besteht. Darunter findet man dann aber auch
ganz bemerkenswerte Lichtblicke.» Unter dem Einflul des Niirnbergers Paul
Lautensack geriet Biedermann durch dessen Spielereien mit Zahlen und
Buchstaben iiber Soteriologie, Christologie und Trinitétslehre — in dessen
Auslegung der Apokalypse — auf Abwege wilder Fantastik. Biedermanns
Schriftstellerei wird schlieflich zusehends konfuser und zugleich ungenief3-
barer.

Es ist dem Verfasser zu danken, daB er sich der miihseligen Arbeit unter-
zog und wie ein Wiinschelrutengénger in dem Dunkel der oft verwirrenden
Gedankengiinge dem inneren Zusammenhang und der zeitlichen Folge der



234 Rezensionen

rund 30 Traktate Biedermanns nachspiirte. Eine ausfiihrliche Analyse aller
Schriften, die in vier zeitlich verschiedene Gruppen aufgeteilt werden kénnen,
soll spiiter erfolgen. So geht es in dieser Untersuchung zunédchst mehr um
die literarkritischen Fragen und die Klérung der Verfasser. Zehn Figuren,
d. h. Wiedergaben von Titeln und erlduternden Zeichnungen aus den Schrif-
ten Weigels, Biedermanns und Lautensacks erginzen den Text. Die 395 aus-
fithrlichen, 33 Seiten in Kleindruck umfassenden wissenschaftlichen Quellen-
Anmerkungen geben einen tiefen Eindruck von der Fiille des aus vielen Fund-
orten zusammengetragenen und ordnend bearbeiteten Materials. In einer
Neuauflage wire der Hinweis, wo sich die seltenen Drucke in Bibliotheken
finden, sehr willkommen, ein Druckfehler zu verbessern: S. 170, Anm. 177,
statt 1858/59 mull es 1558/59 heiBlen. Auf die interessante Frage, wieweit
Weigel und Biedermann auf der «Theologia Deutsch» fuflen und eventuelle
Zusammenhénge mit Karlstadt und Mimnster in der radikalen Ablehnung
alles Wissenschaftswesens kann leider nicht weiter eingegangen werden.
Das hier vorgelegte Material wartet der Auswertung in vieler Beziehung und
1Bt nur hoffen, dal es dem Verfasser méglich ist, verschiedene angekiindigte
Spezialuntersuchungen, wie die iiber das Verhédltnis Weigels zu Boethius,
zu vollenden. Georg Baring, Osnabrick

MATTHAUS GABATHULER und ERNST STAHELIN, Die Korrespondenz Franz
Overbecks. Verzeichnisse, Regesten und Texte. = Studien zur Geschichte
der Wissenschaften in Basel, 12. Overbeckiana. Ubersicht iiber den Franz
Overbeck-Nachla3 der Universitiatsbibliothek Basel, 1. Basel, Helbing &
Lichtenhahn, 1962. 233 S. Fr. 18.—.

MaRrTIN TETZ, Der wissenschaftliche Nachlaf Franz Overbecks. = Studien...,
13. Overbeckiana, 2. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1962. 192 S. Fr. 18.—.

Angesichts seiner nicht sehr zahlreichen Veroffentlichungen ist es zu be-
grien, daBl mit den noch zur Verfiigung stehenden Mitteln der «Franz-
Overbeck-Stiftung» dieser zweibindige Versuch unternommen wurde, den
im Besitz der Universitdtsbibliothek Basel befindlichen Nachla Franz
Overbecks so zu ordnen, dafl er sowohl weiterer Auswertung zuginglicher
gemacht, als auch durch charakteristische Ausziige das Profil dieses Mannes
verdeutlicht wird, dem sich seit Karl Barths «Unerledigten Anfragen...»
von 1920 immer wieder das theologische Interesse zuwendet. M. Tetz, der
Bearbeiter des II. Teils, stellt in seinem Vorwort fest, dal3 der wissenschaft-
liche Nachla «dieses publikationsscheuen Gelehrten» fast das «Lebenswerk
selbst» ist. Diese Ansicht belegen sowohl der in der Einleitung zum II. Teil
veroffentlichte Briefwechsel mit C. A. Bernoulli betreffend den diesem von
Overbeck schon zu seinen Lebzeiten iibergebenen NachlaB, wie vor allem der
Nachla3 selber. Dadurch, daf sich die Publikation im wesentlichen auf sein
Verzeichnis beschridnken muf und nur in Ausziigen Texte bieten kann,
unterliegt der Eindruck allerdings sehr bestimmten Einschrankungen. Doch
bestdtigen beide Teile nicht nur ein reiches wissenschaftliches Lebenswerk,
sie machen auch aufs neue das erregend Aktuelle der Fragen, die Overbeck
gestellt hat, bewul3t. Dariuber hinaus bieten die Briefausziige zum Teil reiz-



Rezensionen 235

volle Einblicke in die geistige Welt des 19. Jahrhunderts, in die Weite seiner
Bildung, die Enge seines (deutschen) Nationalismus, sein liberales Christen-
tum,

Die angesprochenen Themenkreise sind im wesentlichen die gleichen, die
aus den schon verdffentlichten Arbeiten Overbecks bekannt wurden. Das
e¢moderne» Christentum und seine theologische Ausprigung, das Christen-
tum also der Anpassung des Glaubens an Kultur oder Fortschritt, die, wie
Overbeck in seiner fiir ihn typischen Ironie sie nennt, «moderne — oder
modernde — Theologie» (11, 14), greift er mit einer Schirfe an, die damit
Ernst macht, dal3 das urspriingliche Christentum eschatologisch und d. h.
fir ihn weltverneinend orientiert war. Gestalt gewinnt sie fiir ihn vor allen
anderen in A, v. Harnack, gegen den er eine wachsende «Animositét» ent-
wickelt (so treffend J. Kaftan I, 192). Mag sein Urteil belastet sein von
personlichen Gefiihlen angesichts des Erfolges des beriithmten Fachkollegen,
so riickt es Harnack doch in eine sehr aufschlullireiche Beleuchtung (II, 20ff.;
98ff.). In Verbindung mit einer wahrscheinlichen psychischen Anlage (vgl.
die Urteile Biedermanns I, 116, Jiilichers I, 207, seiner Frau II, 103) ist es
dieser grundsitzliche sachliche Gegensatz, der Overbeck, und dafiir bietet
der Nachla8 aufschluBreiche Belege, in eine selbstgewéhlte Isolierung und
in eine schon skrupulése Publikationsscheu hineintreibt. Es ist dieses escha-
tologische Verstédndnis zusammen mit seiner Entdeckung der Bedeutung der
«Formen» fiir das Verstehen frithchristlicher Literatur (11, 93ff.), mit seinen
Erkenntnissen iiber die Lebendigkeit der Evangelien «in préhistorischer
Zeit» (IT, 90), die vortasten in Richtung ihres Verstehens als Predigten ihrer
Zeit, mit seinem unbedingten Anschlull an die Ansicht, daf3 sich in der Bibel
mythische und sagenhafte Elemente und zwar an den entscheidenden Stellen
finden, das die Problemlage der Theologie der kommenden Zeit vorweg-
nehmend umschreibt. Overbeck ist, das unterstreicht der Nachlal3 ebenfalls,
als Christ an diesen Problemen gescheitert — auch er bleibt 1. E. im Historis-
mus s. Z. stecken —, aber sein Scheitern hebt die Probleme nicht auf, sondern
bestétigt sie gerade als eine ernsthaftem theologischem Denken unausweich-
lich vorgelegte Aufgabe. Darum ist auch sein Scheitern zukunftstriachtiger
geworden als die von ihm bekédmpfte, auf ihre Weise ja kirchliche, neupro-
testantische Theologie, die er einmal in einem Portrét ihres «Kirchenvaters»
(Barth) Schleiermacher geradezu klassisch definiert (IT, 132).

Dal Nietzsche nicht zu kurz kommt, ergibt sich notwendig aus der Freund-
schaft, die Overbeck mit ihm verband. In den Briefausziigen findet sich der
Brief Nietzsches an Overbeck direkt nach Ausbruch des Wahnsinns (I, 152).
Auch auf die bekanntlich sehr folgenreiche, verfalschende Art, in der die
Schwester, Frau Forster-Nietzsche, ihren Bruder der Nachwelt zu représen-
tieren versuchte, 1Bt der Nachla3 kldarendes Licht fallen. So i1st die Publika-
tion recht vielseitig und interessant.

Zum Schlull méchte ich noch auf eine technische Kleinigkeit aufmerksam
machen: im I. Teil wird auf S. 50 zwar angekiindigt, da3 Heinrich Koselitz
auch nach der Ubernahme seines Kiinstlernamens Peter Gast unter einem
biirgerlichen Namen registriert bleibt, aber das ist nicht der Fall (ab S. 198:
Peter Gast). Eberhard Hibner, Dortmund-Aplerbeck



	Rezensionen

