
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 3

Artikel: Vinet, Bonhoeffer et leur souci d'actualisation du message biblique

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yinet, Bonhoeffer
et leur souci d'actualisation du message biblique

Au premier abord le rapprochement d'Alexandre Vinet et de

Dietrich Bonhoeßer peut surprendre. Comment comparer équitable-
ment le moraliste lausannois, cet «aventurier en théologie» comme
il le disait lui-même, au bénéfice d'une préparation universitaire bien
brève dans l'Académie d'une petite ville de Suisse romande au début
du XIXe siècle, et le pasteur berlinois, théologien de métier, formé

par de longues et solides études dans les grandes facultés de

l'Allemagne d'entre les deux guerres mondiales Ici celui qu'on a parfois
dénommé, à tort ou à raison, le Schleiermacher de langue française ;

là celui qui, après avoir entendu divers grands maîtres sans
s'inféoder à aucun d'eux, a subi fortement l'influence d'un Karl Barth.
Ici une âme douloureuse, tourmentée de façon très romande par les
hésitations et les scrupules; là un être débordant de santé et de vie.
Et que de différences, aussi, entre les circonstances dans lesquelles
ces deux hommes ont vécu, et témoigné de leur foi

Et pourtant, à les lire, on éprouve l'impression très nette de se

trouver devant deux personnalités de la même trempe. Ils sont l'un
et l'autre pasteur dans l'âme, alors même que Vinet n'a jamais dirigé
de paroisse ; l'un et l'autre témoins, intransigeants dans leur fidélité.
Au bénéfice, tous les deux, de ce charisme difficile à définir qui fait
d'un chrétien un «spirituel».

Il faudrait une longue étude pour comparer en détail ces deux
croyants d'élite. Il nous suffira de les confronter sur un point, de

capitale importance toujours : leur commun désir de mettre le message

dont ils sont chargés à la portée de leurs contemporains.

I. Alexandre Vinet

En un certain sens le souci d'actualiser le message biblique est
constant chez le penseur vaudois. Nous nous bornerons à le relever
dans son Discours d'installation à l'Académie de Lausanne (1837)1,
dans la Théologie pastorale et dans l'Homilétique.

1 Nous nous référons au texte du Discours d'installation, publié en
appendice d'A. Vinet, Homilétique (1853), pp. 575-613.



196 E. Grin, Vinet, Borihoeffer et leur souci

A l'occasion de sa nomination à la chaire de théologie pratique,
Vinet choisit comme sujet de son exposé la prédication. Pourquoi?
Par delà son auditoire occasionnel : représentants du Gouvernement,
membres du Conseil de l'Instruction publique, dirigeants de
l'Académie, étudiants et public cultivé de sa ville natale, il vise le peuple
vaudois.

La prédication, pour lui, n'est pas seulement un art, régi par
certains principes. Elle est bien davantage: une action, une «œuvre
chrétienne». Fait public, elle ne peut autrement que recevoir
l'empreinte d'une époque et d'un milieu particuliers. Cette empreinte
concerne évidemment sa forme. A ce propos Vinet s'élève avec
vigueur contre les formes traditionnelles du sermon. On ne doit pas
laisser penser «par l'uniformité de son accent,... par la fuite affectée
de certains détails et de certaines allusions... qu'il habite fort loin...
dans le vide, et que commencer d'être chrétien, c'est cesser d'être
homme» (604). Au contraire: le prédicateur doit «compatir davantage

à tous les caractères de l'humanité». Comme la religion paraîtrait

plus réelle et prochaine, si on lavoyait palpiterpartout dans la vie.
La marque de notre âge, c'est un esprit positif qui veut que toute

parole soit un fait et «tout discours une action». On est las d'un
cérémonial arbitraire ou inintelligible. Invoquera-t-on, pour le justifier,

l'intérêt de la dignité de la chaire? Mais la Parole évangélique
peut être familière sans cesser un instant d'être auguste! «A une
époque où le respect s'en va», Vinet ne préconise aucunement un
laisser aller qui ne sera jamais de mise dans le culte. Il désire

simplement que, «dans un siècle positif», le christianisme se montre
plus positif et plus réel que tout le reste.

Mais le langage n'est pas tout. Il faut aller plus profond, jusqu'au
contenu du message lui-même : c'est cela qui constitue sa véritable
actualité.

La prédication une action. Pour cette raison même, elle dépend
du temps et du lieu où elle est prêchée. Car toute époque a ses

caractères particuliers. Celle de Vinet est fortement marquée par le
«mouvement religieux», autrement dit le Réveil.

Laissant de côté ce qui concerne l'évolution des sentiments de
Vinet relativement au Réveil, notons qu'il pose deux questions:
Quelle a été l'action de ce mouvement sur la prédication? Comment
la prédication réagira-t-elle d'heureuse façon sur le mouvement du
Réveil



d'actualisation du message biblique 197

Le Réveil a valu à la prédication un triple enrichissement : retour
à la source même de l'Evangile, compréhension plus large des vérités
apportées par Jésus-Christ, application plus rigoureuse des «principes

chrétiens» à toute l'existence humaine. S'agirait-il là d'un
donné entièrement nouveau? Non, dans la perspective de l'Evangile,
c'est proprement impossible. Jésus-Christ n'a-t-il pas promis à son
Eglise d'être avec elle jusqu'à la fin du monde? Or le Christ n'est pas
divisé. Les formules intellectuelles peuvent vieillir, voire faillir ; elles

ne sont pas la vie. La vie va de pair, toujours, avec la vérité. «Si
donc la vie a toujours coulé dans l'Eglise, ou à larges flots ou en
minces filets», c'est qu'il y a eu «continuité de vérité aussi bien que
continuité de vie». C'est pourquoi les époques dites de réveil sont les

filles des époques antérieures (581).
Ne parlons donc pas de nouveauté, mais de redécouverte. Grâce

au Réveil, le christianisme s'est de nouveau imposé à l'attention
d'un grand nombre. Et cela, dit Vinet, par un retour au dogme de

la Trinité: «Relevant un côté tombé du triangle mystérieux par
lequel le christianisme est l'exacte image de Dieu même, le Réveil a
réhabilité la doctrine du Saint-Esprit, et par là redonné une
substance à ces mots, depuis longtemps vides et morts, de régénération
et de conversion» (585). Et ces mots, porteurs d'une vérité puissante,
en ont ranimé et éclairci plusieurs autres; si bien que «le christianisme

a formé une chaîne dans la pensée, une chaîne dans la vie, et
s'est montré impérieux... à l'égard de l'une et de l'autre». Par cette
réhabilitation de la Parole divine, la prédication est devenue ce

qu'elle doit être aujourd'hui pour atteindre l'âme humaine: plus
biblique, c'est-à-dire plus soucieuse d'expliquer l'Ecriture par elle-
même; mieux liée, c'est-à-dire faite de vérités non juxtaposées, mais
qui s'appellent les unes les autres et s'enchaînent ; plus évangélique :

on a de nouveau compris que l'Evangile fidèlement annoncé partage
nécessairement l'humanité en deux camps: l'homme naturel -
l'homme nouveau, «le règne de la chair et le règne de l'esprit» (590).
Et dès lors le terme conversion a retrouvé son véritable sens: non
point une réforme partielle de la conduite, mais «une résurrection
de tout l'homme». Surprise, frayeur même dans les temples, à l'ouïe
de ce langage plus incisif ; rumeur dans la société, déchirement dans
les familles parce que Jésus-Christ était de nouveau pris au sérieux.
Etonnement à constater que le pasteur était désormais un missionnaire,

venu «de plus loin que le chef-lieu voisin», si bien que, selon



198 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

la parole du psalmiste «son lieu ne le reconnaissait plus» (Ps. CIII:
16).

Quant à servir la cause du Réveil, la chaire le peut en ceci: la
prédication actuelle doit faire comprendre au mouvement religieux
que, s'il veut s'étendre, il doit s'épurer, et pour cela imiter plus
nettement Jésus-Christ. «De fait comme de nature» le Sauveur a
été parfaitement homme. Nous devons donc consentir à l'être. Et
pour cela, tout comme lui, accommoder notre parole et notre action
aux circonstances du milieu au sein duquel nous entendons agir.
Ainsi seulement le Réveil entrera «dans le domaine de l'actuel»
(597). Il insistera sur la cohérence interne des données de l'Evangile.
Et il répondra au désir du monde d'aujourd'hui en insistant sur
l'importance de la morale; car on a trop longtemps oublié «que la
morale est tout dogme et que le dogme est tout morale» (601). Alors
seulement, comme il se doit, l'une fera abonder l'autre.

On le voit, il s'agit dans un certain sens d'un effort d'actualisation
du message biblique. Et par la façon fouillée dont Yinet a «pesé»
la valeur du Réveil, il a clairement indiqué ce que devait être, à ses

yeux, l'annonce de l'Evangile en terre vaudoise il y a 125 ans.

*

De quelle façon le professeur, face à ses étudiants, s'est-il attaché
à réaliser ce programme? La Théologie pastorale et l'Homilétique
nous le diront. Par la force des choses, nous passerons sous silence,
à regret, bien des éléments2.

1. Place de la prédication dans le ministère pastoral (T.P. 3-5;
H. 1-12). Dans l'office du ministère évangélique, la parole domine

parce que Jésus-Christ, «auteur et objet du christianisme», est la
Parole. Il a parlé par sa vie et par sa mort, mais il a aussi prêché.
Et les pasteurs sont envoyés par lui comme il a été envoyé; non
seulement pour répéter les paroles qu'il a prononcées, mais pour
communiquer par elles une vie. Car la Parole n'a pas parlé une fois

pour toutes; elle parle sans cesse. L'existence du ministère chrétien
ne s'explique que de cette façon-là. «Le ministre est ministre de la
Parole de Dieu.»

2 Références : Vinet, Théologie pastorale (T. P.), édition 1942 ; Homilétique
(H.), édition 1853.



d'actualisation du message biblique 199

Le ministre parle des hommes à Dieu, et c'est la prière. Il parle
de Dieu aux hommes, et c'est la prédication. Il prêche aux individus,
et aussi à la communauté rassemblée afin de «préparer dans le

temple l'Eglise invisible qu'aucun temple ne peut contenir».
2. Définition et but de la prédication (T.P. 197-211; H. 12-147).

La prédication est «une parole sur une parole». Une parole réelle, et
non une simple imitation. C'est la Parole de Dieu qui retentit dans
la bouche du prédicateur; c'est pourquoi elle ne retourne jamais à

Dieu sans effet. Il y a un grand mystère dans le mode d'action de la
parole qui descend de la chaire. Souvent nous voyons les

conséquences les plus grandes attachées aux causes les plus petites, mais
aussi les résultats les plus petits aux causes les plus grandes. S'il y a

des lois dans l'ordre spirituel, tout est pourtant subordonné à la
liberté de l'Esprit, qui souffle où il veut.

Toutefois la souveraineté de Dieu n'exclut en rien la responsabilité

de l'homme. Aussi le prédicateur doit-il se préparer avec le plus
grand soin: intellectuellement et spirituellement. Il ne l'oubliera
jamais, le sermon dont il est chargé est destiné «à conduire à la
vérité chrétienne celui qui n'y croit pas encore, et à l'expliquer et à

l'appliquer à ceux qui l'admettent». (Le futur champion de la cause
d'une Eglise de professants croit encore à la valeur d'une Eglise
multitudiniste.) Supposer le temple rempli de croyants seulement,

pure fiction Il y a là, au contraire, des croyants et des non-croyants,
et le pasteur doit se garder de partager son sermon entre ces deux
«classes» d'auditeurs. «Ce qui s'adresse aux infidèles peut profiter
aux croyants»; n'ont-ils pas, en un sens, toujours besoin d'être
convertis Et «ce qui s'adresse aux croyants peut profiter aux infidèles. »

Le but du sermon: agir sur la volonté et instruire. Convertir, Dieu
seul le peut, mais il le fait par le moyen d'un homme. Dès lors,
«dans un sens, tout l'ensemble de la prédication est de l'apologétique».

«En religion, montrer, c'est démontrer.» Aussi faut-il absolument

«prendre chacun sur son terrain», et secouant le joug des

habitudes pastorales, se transporter au point de vue d'un homme
qui n'a point entendu prêcher. (Individualisation de la vérité
évangélique, dit Vinet. Nous disons aujourd'hui: actualisation du

message biblique.)
3. Objet de la prédication (T.P. 212-214; H. passim). L'objet de

toute prédication ne doit être que Jésus-Christ crucifié. Celui qui,
selon l'apôtre Paul «nous a été fait, de la part de Dieu, sagesse,



200 E. Orin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

justice, sanctification et rédemption» (I Cor. 1:30). Vinet entend
qu'il faut toujours ou partir de Jésus-Christ, ou aboutir à lui. Dans
chaque sermon doit se trouver «tout le christianisme», en ce sens

que la sanctification ne soit jamais séparée de la foi, ni la foi séparée
de la sanctification. Si ces deux éléments ne sont pas intimement liés,
le prédicateur ne prêche pas l'Evangile.

Dans l'étude de la théologie, il est nécessaire de distinguer la
dogmatique de la morale. Mais, pour le prédicateur chrétien, une
distinction tranchée entre les sermons de dogme et les sermons de

morale a peu de sens. «Je ne voudrais d'autre règle que celle-ci:
Que le dogme abonde dans la prédication morale; que la morale
abonde dans la prédication dogmatique.»

4. Comment traiter un texte (H. 102-165). Ce qui fait la valeur
chrétienne d'un sermon, ce n'est pas l'emploi d'un texte, mais bien
l'esprit qui anime le prédicateur. «Un passage scripturaire a mille
fois servi de passeport à des idées qui ne l'étaient pas. » Tel pasteur
se débarrasse de son texte. L'autre le torture afin de lui faire dire
ce qu'il ne dit aucunement. Lamentable oubli du fait qu'un texte
sacré est «une pensée divine»! Le prédicateur doit donc chercher à

en pénétrer le sens, et pour cela commencer par se soumettre à

l'influence de l'Ecriture. C'est une grave erreur de se demander:
«Que trouverai-je à dire sur ce sujet?» La seule question à se poser:
«Comment servirai-je mon sujet?» (et non pas : comment me servirai-
je de ce sujet?) La règle d'or: Considérer le sermon non comme un
but, mais seulement comme un moyen.

5. Forme de la prédication et langage de la chaire (T.P. 229-233;
H. 475 s.). La forme vraie d'un sermon se compose de la double
empreinte du sujet, et de la subjectivité du prédicateur. Loin de se

contredire, ces deux lois se combinent. Une seule règle sur la forme
du sermon: «Que le dehors naisse du dedans.»

Vinet ne manque pas de relever que, dans la contexture des
prédications de son époque, il y a quelque chose de raide, de scolastique.
Il déplore qu'au milieu du renouvellement de tant de choses, seul le
sermon ait conservé «un costume un peu suranné». Même le langage
de la chaire a pris un costume. Si le prédicateur doit affectionner le

langage biblique, il n'est pas obligé de nommer les choses uniquement

par les noms que l'Ecriture a utilisés. «Pour mieux reproduire
l'esprit des auteurs sacrés, il faut moins les imiter que s'inspirer
d'eux.» Us ont usé, eux, de la liberté que nous nous refusons!



d'actualisation du message biblique 201

Quant au débit, la multitude est facilement sous l'influence de
l'extérieur. Il s'agit donc non de prêcher, mais de parler, en se

gardant des mauvaises habitudes. Le genre théâtral, la familiarité
déplacée, une désinvolture excessive doivent être évités. La popularité

n'est pas le vrai nom de la simplicité de la chaire. Ce terme
indique au contraire à quelle hauteur nous plaçons notre auditoire.
Or l'auditoire du prédicateur est beaucoup plus qu'un peuple : une
famille. Entre les âmes qui se comprennent, l'intimité a tôt fait
d'amener l'authentique familiarité, c'est-à-dire la liberté qui
convient à des frères. «Deux amis qui se rencontrent se serrent l'un à

l'autre la main ; si elle est couverte, ils commencent par la mettre à

nu ; il faut que l'homme ait touché l'homme ; que, dans le contact...
de ces deux mains nues, on se soit l'un l'autre senti vivre... Le
prédicateur qui ne se livre pas est un ami qui tend la main à son ami,
mais une main gantée, à travers laquelle on ne sent ni la chaleur
ni la vie. » (H. 484)

6. Avant et après la prédication (T.P. 236-239). Avant la prédication

Yinet recommande au pasteur un exercice de mortification : se

recueillir dans le sentiment de son indignité et de son impuissance ;

se frapper la poitrine, comme le péager. C'est «dérober» une mission

que de s'en occuper avec des sentiments qui ne conviennent pas:
confiance en soi, désir de paraître. Avant de monter en chaire, le

pasteur doit prier, mais pas seulement pour lui-même ; surtout pour
son troupeau. La prière pour soi est bonne, nécessaire. Il ne
convient pas toutefois de s'y arrêter trop longtemps. « On prie trop peu
pour autrui, et c'est pour cela qu'on prie mal pour soi.» Le cœur du
pasteur doit être «rempli des douleurs de l'enfantement» jusqu'à ce

que le Christ soit formé dans toutes les âmes.

Après la prédication? Avant tout un acte de reconnaissance,
envers Dieu pour l'honneur qu'il nous a fait de prêcher sa Parole,
la Parole de vie ; pour la force qu'il nous a accordée à cette intention ;

pour la garde qu'il a montée lui-même autour de nos erreurs et de

nos méprises. Un acte d'humiliation, aussi: se reconnaître indigne
du redoutable ministère que l'on a rempli. Un acte de contrition
pour les péchés secrets du cœur commis en chaire. Enfin et surtout,
prier: après avoir planté et arrosé, demander au seul qui peut le
faire de donner l'accroissement.



202 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

II. Dietrich Bonhoeffer

Pour Bonhœffer aussi nous ferons un choix, tant les notes du
cours d'homilétique donné à Finkenwalde contiennent de richesses.
Nous nous référons aux Gesammelte Schriften3.

Beaucoup plus nettement que celle de Vinet, l'homilétique de

Bonhœffer est commandée par des certitudes théologiques. Chacun
de ces deux grands «spirituels» est bien de son temps.

1. La Parole de la prédication au sein de la communauté. Cette
Parole - cela ne fait aucun doute pour Bonhœffer - c'est le Christ
lui-même, présent dans sa communauté. Nouvelle incarnation? Non
pas. Mais actualisation par le Saint-Esprit, du fait que le Christ
assume notre nature et la «porte» moment après moment. Si bien

que le prédicateur doit prêcher afin que l'auditeur dépose sa
détresse et son péché sur le Seigneur. Car si la Parole de la prédication
a pour but d'enseigner, d'émouvoir aussi, et de stimuler la volonté,
elle entend surtout «porter» et par là créer la communauté. Les
chrétiens doivent constituer un corps et non pas demeurer seuls. De
cette Parole, il est superflu de faire une application. Davantage : ce
serait dangereux. Par là le prédicateur risquerait de la faire agir,
donc, dans une large mesure, de s'en emparer, donc encore de la
dénaturer. Et elle ne pourrait plus remplir son office: porter,
consoler.

2. Caractère unique de la Parole prêchée. Comme Vinet, Bonhœffer
relève que la forme de la Parole de la prédication diffère complètement

de celle des autres paroles. Loin d'être (comme celles-ci) un
simple intermédiaire, elle communique Celui qu'elle est: le Christ.
C'est pourquoi elle seule nous saisit. Parole créatrice à l'origine du
monde, Parole faite chair en terre de Galilée, Parole écrite des livres
saints et Parole qui descend du haut de la chaire sont tout un.
Autant d'aspects de la Parole divine grâce à laquelle notre monde vit.

D'aucuns rêvent d'enrichir le culte par de la musique. D'autres

par la récitation de symboles faite en commun. Ils oublient que seule

la Parole est puissante, que seule elle est capable de poser les fondements

d'un monde nouveau.
3. Le pasteur, l'homme du témoignage. On est fait témoin, on ne

3 D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, 4. Auslegungen - Predigten 1933-
1944 (1961), pp. 237-289.



d'actualisation du message biblique 203

se fait pas soi-même témoin. Si les apôtres sont témoins, c'est parce
que, comme il est dit en I Jean 5:9, Dieu est le premier témoin,
parce que Jésus-Christ est son témoin fidèle (Apoc. 1:5) et parce que
le Saint-Esprit est témoin (I Jean 5:6). Cela revient à dire que les

apôtres témoignent... du témoignage rendu par Jésus-Christ. Nous
ne pouvons pas ajouter quelque chose au témoignage qui nous est
demandé sans le fausser. Par là nous croyons le rendre de façon plus
fidèle. Grave erreur! Cela, jamais les apôtres ne l'ont fait. Or (nous
l'oublions trop) nous témoignons non pas de ce que nous avons vu,
touché. Nous témoignons de ce qu'ils ont vu, touché. Autrement dit
notre témoignage est intimement lié au témoignage biblique. La
Parole que le pasteur prêche ne lui appartient pas, elle appartient
au Christ. Utiliser le texte biblique comme «tremplin» pour nos
idées personnelles, c'est le gravement mépriser, donc barrer la route
à la présence du Christ-Jésus. Le témoin authentique, le seul qui
mérite ce nom, prend soin toujours de se retirer derrière son
témoignage, afin que jamais ses auditeurs ne regardent à lui, mais à

Celui dont il témoigne : le Seigneur.
4. Raison d'être et but de la prédication. Pourquoi le pasteur

prêche-t-il? Pas parce que sa spiritualité l'y pousse. Pas non plus
parce qu'il a pitié de la misère de la communauté. Uniquement par
obéissance à l'ordre du Christ: Allez, instruisez toutes les nations!
Par conséquent le contenu de la prédication n'est pas déterminé par
les circonstances du moment, mais seulement par l'action rédemptrice

de Dieu à l'adresse des humains, cette action dont toute la
Bible témoigne et que la doctrine chrétienne enseigne.

Quant au but de la prédication, il est déterminé par la façon dont
le prédicateur comprend l'Evangile. L'Evangile est là pour qu'existe
la communauté chrétienne. «Je prêche parce que l'Eglise» existe, écrit
Bonhœffer, et pour qu'elle existe. » «L'Eglise prêche à l'Eglise», disait-
il aussi volontiers. Autrement dit, quand le pasteur prêche, il n'a
pas à poursuivre un but particulier. Il doit abandonner sa volonté
propre et accompagner le texte sacré dans son cheminement vers la
communauté. C'est la condition pour rester naturel et sobre. C'est
au contraire la Parole qui donne la vie au prédicateur et à la
communauté. Par conséquent il faut faire confiance à la Parole, être sûr

que, par la prédication, elle trouvera elle-même son chemin. A quoi
donc se ramène la «participation» du pasteur au message qu'il
délivre A s'en remettre en toute confiance à la puissance de la Parole.



204 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

Il y aura toujours une distance entre le sujet de la Parole (Dieu) et
moi, prédicateur. Dieu seul convertit, jamais moi. Ce ne sont pas
mes sentiments personnels que je communique à mes frères, mais
ce qu'un Autre me dit. Le pasteur fidèle ne peut plus vouloir que ce

que la Parole veut. Mort à soi-même du pasteur... C'est dire que
l'Eglise obéissante à son Chef délivrera toujours le même message,
quelles que soient l'époque ou les circonstances: «Suivre le Christ!»
Par là elle sera en pleine et véritable actualité. Au lieu que chercher,

par des moyens divers, à être «près du peuple» ne sert exactement à

rien. Au cours des âges, Dieu se crée la communauté qu'il veut; il n'a
que faire de celle que nous voulons.

Alors que le prêtre est étroitement lié à une institution, le pasteur
est lié, lui, étroitement à la Bible, le livre par lequel Dieu parle.
C'est la raison pour laquelle le travail de la prédication commence

par la prière : dès que nous ouvrons le livre sacré, un appel au Saint-
Esprit. Cette prière conduit à la méditation, par laquelle on s'approprie

le texte mot à mot ; on tâche de le lire comme si c'était la toute
première fois. Après quoi l'analyse, guidée par des questions tout à

fait concrètes : Qu'est-ce que ce texte énonce sur Dieu? sur l'homme,
sur moi Que me dit-il à moi A quels dangers m'expose-t-il dans la
prédication Que dit ce texte à l'Eglise, à ma paroisse, à tel homme
de qui, par la cure d'âmes, je connais bien les soucis? Enfin en quoi
cette parole de l'Ecriture heurte-t-elle particulièrement Satan?
Grâce à ces questions constamment reprises, je découvre le cœur, le
«milieu», dit Bonhœffer, de ce texte sacré. Si, par malheur, le
pasteur se demande: Qu'est-ce que je vais dire dimanche à mes
paroissiens? il est perdu. Si au contraire il se pose la question: Qu'est-
ce que ce texte dit à mes paroissiens aujourd'hui? il se sent porté
par la Parole qu'il a pour mission d'apporter.

5. L'exigence posée à la prédication. Sur les traces de Saint-
Augustin, Bonhœffer assigne à la prédication une triple tâche:
enseignement, édification, appel à la conversion. Ces trois éléments
doivent figurer dans chaque sermon. Tout au plus y aura-t-il
prédominance de l'un sur les deux autres. Mais chacun des trois doit
rester au service du texte. Faute de quoi le prédicateur risque, par
exemple, de faire retentir son appel à la conversion, et non pas
l'appel de Dieu. Or, si un appel personnel peut provoquer certaines
transformations, chez un être humain, jamais il ne peut amener une
conversion, qui est l'affaire de Dieu seul. En donnant libre cours à



d'actualisation du message biblique 205

sa tendance personnelle, le prédicateur risque fort d'amener de
«fausses conversions».

Enseigner, édifier, appeler à la conversion... Encore faudrait-il
savoir si, dans nos pays christianisés dès longtemps, la population
a peut-être déjà entendu l'Evangile, mais l'a déjà aussi repoussé. Si

bien que, dans les Eglises multitudinistes, la difficulté vient
toujours du fait que nous ne pouvons pourtant pas prêcher à un auditoire

comme si nous nous adressions à de purs païens. Agir de cette
façon-là reviendrait à mépriser et la bonté et la fidélité de Dieu, qui
ont permis que le message de l'Evangile retentît dans chacune de

nos villes, dans chacun de nos villages. Mais n'oublions jamais que
tout effort de mission populaire est porté par la conviction que le
culte traditionnel n'a plus de véritable force conquérante. Cela
surtout à cause de la trop grande place faite aujourd'hui à la liturgie
qui, pour être vraiment comprise, demande une foi assez développée.

6. Le langage du culte. Dans le culte évangélique, la Parole est
reine; par conséquent les lois du langage y ont une importance
capitale. Et cela fait surgir un problème difficile parce que l'objectivité

de la Parole divine doit se manifester dans la subjectivité de
l'homme qui la fait retentir. En effet il y a une fausse objectivité
constituée par le langage cultuel. Au nom de cette prétendue
objectivité, l'élément subjectif est volontairement écarté. D'aucuns, parmi
les pasteurs, vont même jusqu'à soupirer après le latin de la messe.
Cette attitude trahit, de façon inconsciente parfois, un désir de
Yopus operatum. Par là l'objectivité véritable est trahie: la Parole
divine veut être proclamée par un homme, et non par une institution.

Mais il y a aussi une fausse subjectivité, constituée par le

langage «intentionalisé». Par sa façon de lire et la liturgie et la Bible,
le prédicateur transforme la Parole parlée en un instrument: il
l'interprète par le ton qu'il lui donne, parce qu'il a cessé de faire
confiance à la puissance propre de la Parole.

La vraie subjectivité, dans ce domaine, est tout autre chose : elle
consiste dans l'humilité. Car le prédicateur évangélique est le sujet
qui annonce la Parole divine. Comme tel, il est ce qu'il est, et pas
autrement. Elle est très particulière, la relation de celui qui parle
avec la Parole de Dieu qu'il annonce. Cette Parole n'a aucunement
besoin d'être rendue vivante : par elle, c'est Dieu lui-même qui parle.
Si dans la vie profane (vie de l'homme politique par exemple) il y a
identité indispensable entre l'orateur et sa parole, quand il s'agit



206 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

de la Parole de Dieu, il y a toujours une distance entre le prédicateur
et son message, distance qui doit toujours être sentie par l'auditeur.
De plus, si, dans la vie profane, l'homme peut s'attacher à voiler ce

qu'il a de pervers sous des mots et des phrases quand le pasteur
fait retentir la Parole (liturgie, prédication), il est dévoilé dans sa
misère par ces paroles mêmes. Loin de se masquer, il devient lui-
même. En cela réside la vraie subjectivité de la Parole dans le culte,
subjectivité qui ne doit jamais être écartée: nous sommes jugés par
cette Parole, mais aussi «portés» par elle, et cela produit chez le

prédicateur une humilité entière. D'elle découle le caractère «accessible»

de la prédication. Quant à la relation du prédicateur avec la
communauté, aucune partie du culte n'est l'expression d'une
individualité particulière, car il s'agit uniquement du service du prochain.
Evidemment le pasteur sert la communauté dans l'individualité qui
est la sienne; mais cela signifie simplement qu'il doit être naturel.
Tout ce qui est factice - donc mensonger - entrave forcément l'action

de la Parole. Au service de Jésus-Christ, il s'agit d'être soi-
même, donc de n'imiter personne. La seule relation possible entre
le pasteur et la communauté : le naturel.

Sera-ce alors la monotonie? Aucunement, car la sincérité appelle
la simplicité. Laissons les éclats de voix aux trompettes du Jugement
dernier! En chaire ils n'ont aucune place. Seul le naturel donne
efficacité à la prédication. Le jargon, le style populacier vont à fin
contraire. Le langage naturel est le langage qui ne se laisse limiter que
par la nature du sujet dont il parle.

III. Accord dans la dissemblance

Il serait vain de vouloir reprendre point par point les diverses
affirmations de ces deux homilétiques, et de les confronter dans le
détail. Entre l'époque où enseigna Vinet et celle, si brève, durant
laquelle prêcha et enseigna Bonhœffer, plus d'un siècle s'est écoulé.
La face du monde a été bouleversée par deux guerres effroyables. La
vie sociale et économique a été transformée du tout au tout. La vie
ecclésiastique, elle aussi, a changé de visage. Enfin l'optique de la
théologie protestante s'est grandement modifiée. Rien d'étonnant,
dès lors, que, à part la différence de race, de pays, de langue et
d'Eglise, il y ait entre ces deux hommes, donnant le même enseigne-



d'actualisation du message biblique 207

ment au service du même Dieu et du même Sauveur, des

divergences certaines. Toutefois, à bien peser les choses, nous sommes
amené à nous demander si - à part sur un point ou deux - la
dissemblance n'est pas surtout affaire de terminologie. Si différents
qu'ils puissent être, ces deux grands «spirituels» nous paraissent se

rencontrer sur les affirmations essentielles.
1. Disciple de Karl Barth à plus d'un égard, Bonhoeffer est fortement

attaché à une théologie de la Parole. Pour lui, la parole

- humaine - ne joue pas seulement un rôle primordial dans le ministère

du pasteur. La parole de la prédication, on s'en souvient, est le
Christ incarné lui-même. On ne trouve pas cette expression chez

Vinet. Sans être un disciple de Schleiermacher au sens strict du
terme, il a subi l'influence de l'auteur des Reden comme la plupart
des théologiens de sa génération. Et pourtant, sur ce point capital,
il n'est peut-être pas très loin de nombreux théologiens d'aujourd'hui.

Si, à ses yeux, l'office du ministère évangélique se compose
de divers éléments au milieu desquels domine la parole, c'est
uniquement parce que Celui que le pasteur sert - Jésus-Christ - est lui-
même la Parole. Cette Parole est vivante, elle parle sans cesse. L'auteur

de la Théologie pastorale en est si convaincu qu'il va jusqu'à
dire: Dans la prédication, qui est un mystère, le plus profond de

tous, «au fond, c'est Dieu qui prêche, et l'homme n'est que son
instrument»^).Vinetle«suppose» -le contraire luiparaîtrait blasphématoire

- la parole que prononce le pasteur du haut de la chaire est la
Parole même de Dieu (201).

Nous avons relevé aussi, dans le discours d'installation, le rôle de

tout premier plan attribué par Vinet au Saint-Esprit dans le réveil
religieux qui a transformé bien des âmes. Et dans la Théologie pastorale

il dénonce le dogme de la succession apostolique comme une
«dévaluation» du Saint-Esprit. Avec des certitudes comme celles-là

ne sommes-nous pas assez près de Bonhœffer qui voyait dans la
parole de la prédication l'actualisation par le Saint-Esprit de ce fait
extraordinaire: le Christ a assumé ma nature, et me «porte» tout le
long de mon existence?

2. D'aucuns croiront pouvoir marquer une nette différence à

cause de la déclaration de Bonhœffer : La Parole crée la communauté.
Comme le Christ-Jésus, elle entend «porter» les croyants; et ne

voulant pas qu'aucun d'eux demeure isolé, elle fait des individus
humains un corps, le corps du Christ. On ne trouve pas les mêmes



208 E. Orin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

termes chez Vinet. Mais l'idée et l'importance de la communauté ne
sont certes pas absentes dans la bouche et sous la plume du champion

de l'individualisme chrétien. Comment serait-ce possible de la
part d'un homme ayant accepté de former des pasteurs, donc des

conducteurs de «troupeaux»? Relevons aussi ce passage significatif
de VHomilétique: «Seule parmi toutes les religions, celle de Jésus-
Christ a fondé une Eglise: l'idée d'Eglise et celle de parole sont
corrélatives» (297).

3. Sur les points auxquels nous allons nous arrêter l'accord entre
Vinet et Bonhœffer est indiscutable. Pour tous les deux, le pasteur
- qui enseigne certes, qui édifie, qui appelle à la conversion aussi,
bien qu'il ne convertisse jamais lui-même - est avant tout un témoin.
Inutile à ce propos de reproduire ici en détail telles affirmations
catégoriques et judicieuses du séminaire de Finkenwalde. On ne
choisit pas d'être témoin, aux yeux de Bonhœffer, on est choisi par
Celui qui a rendu témoignage à Dieu son Père, et qui nous veut
comme ses témoins à lui. Elle est prenante, l'allusion à la «grande
nuée de témoins» mentionnée plus haut: les apôtres, Jésus-Christ,
Dieu lui-même... Il est toujours nécessaire, le rappel que le témoin
digne de ce nom s'éclipse derrière son témoignage, afin que ceux qui
l'écoutent regardent non pas à lui, mais à Celui en faveur duquel il
dépose. «Nous ne nous prêchons pas nous-même, disait l'apôtre Paul,
c'est Jésus-Christ, le Seigneur, que nous prêchons.» Tout le long de

son enseignement, Vinet, l'humilité faite chair, n'a pas dit autre
chose. Pour ne pas allonger, nous n'avons pas pu faire allusion
même, dans notre Ire partie, au passage de VHomilétique (276-282)
dans le quel il énumère les conditions de l'autorité du pasteur. Avant
tout, dit-il, parler non pas en son nom, mais au nom de Dieu. Ne
rien vouloir savoir sur les choses de Dieu, que ce qu'il a appris de

Dieu même. «Le principe de notre autorité est dans notre soumission.»

Alors que l'orateur profane est maître de sa pensée, le
prédicateur fidèle est obligé, lui, «de reconnaître une autorité... qui n'est
pas lui». Il n'en appelle pas à lui-même, mais à Dieu. Imitateur de

Jésus-Christ - le vrai témoin - il enseigne avec autorité, et non plus
comme les scribes. Tout homme qui annonce l'Evangile doit pouvoir

dire comme les apôtres: «Ce que nous avons entendu...
concernant la parole de vie, c'est ce que nous vous annonçons» (I Jean:
1). La prédication, une parole sur une parole, un témoignage.

4. Se pose tout naturellement ici la question de la légitimité de



d'actualisation du message biblique 209

l'apologétique. Bonhœffer, on s'en souvient, estime inutile toute
«application» de la Parole à l'intention de la communauté rassemblée.

Davantage même, il l'estime dangereuse, voire redoutable.
Procéder de cette façon-là, ce serait chercher à «faire agir» la
Parole, donc dans une large mesure la rendre nôtre, donc la
dénaturer. De ce fait, elle perdrait sa puissance unique. «Tu es prédicateur

et non apologiste», disait-il dans un de ses cours (IV, 288). On
reconnaît là le disciple du maître adversaire de toute apologétique
quelconque.

Au premier abord, sur ce point, la différence entre les deux
théologiens peut sembler très grande. N'avons-nous pas entendu
Vinet affirmer dans son cours d'homilétique que «tout l'ensemble de

la prédication est de l'apologétique» (77)? Assurément. Toutefois, il
importe de savoir ce qu'on entend exactement par ce terme. Dans
l'histoire de l'Eglise chrétienne, le mot apologétique a revêtu des

acceptions fort différentes. Au surplus est-il certain que ceux qui la
condamnent aujourd'hui - et avec quelle sévérité! - n'y recourent
pas quand même sans s'en apercevoir? C'est à notre avis le cas de

Bonhœffer, et cette apologétique inconsciente est probablement la
meilleure de toutes. Quant à Vinet, ce que nous venons d'entendre
de sa bouche sur l'essentielle condition de l'autorité du prédicateur
est propre à nous rassurer: parler toujours au nom de Dieu seul. S'il
préconise et pratique une apologétique, ce n'est donc aucunement

pour voler au secours d'un Dieu qui ne serait pas assez puissant
pour se faire entendre des hommes; mais seulement dans la
conviction que, selon l'Ecriture, le chrétien, en toute occasion, est
ouvrier avec son Dieu. Ne disait-il pas dans son discours d'installation:

«Tout ce que Dieu opère dans l'ordre moral, il l'opère par nous,
mais c'est lui qui évoque notre volonté, qui la détermine; ...nous
ne lui donnons que ce qu'il nous a donné, nous ne faisons que ce

qu'il fait en nous; il est, en un mot, la force de nos forces, par conséquent

il est tout; notre vie est sa vie, et nous, c'est lui toujours»
(595).

5. Le pasteur - témoin doit, selon Bonhœffer, s'en remettre-en-
tièrement à la puissance de la Parole. Même s'il sait, de façon
indubitable, qu'il a parmi ses auditeurs bon nombre de non-chrétiens.
Comment le prédicateur de l'Evangile ne ferait-il pas pleine
confiance à la Parole N'est-elle pas la Parole divine Dès lors, pourquoi
s'ingénier à la rendre vivante? Vivante, elle l'est en elle-même, par

14



210 E. Orin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

elle-même: c'est la Parole du Dieu vivant! On comprend que cette
certitude ait porté le prédicateur berlinois, et que jamais aucun de

ses «paroissiens» n'ait senti chez lui l'angoisse (de tels pasteurs) à

l'idée de la prétendue «impuissance» du message.
Cette certitude manque-t-elle à Vinet? En aucune façon. Lui

aussi a cru de toute son âme, à la puissance de la Parole qui retentit
dans la prédication. Les passages que nous avons cités, dans
lesquels il fait de la prédication chrétienne un grand mystère («Mystère,
qu'à la parole d'un homme, l'âme d'un autre et son éternité soient
suspendues», T.P. 201) en font foi.

6. Cette conviction qui leur est commune - puissance souveraine
de la Parole, majesté de la Parole - dicte à chacun des deux
professeurs d'homilétique une attitude pratique toute semblable: ne
jamais «diviser» son auditoire. Bonhœffer l'a dit, exerçant le ministère

évangélique dans un pays dès longtemps christianisé, il est
obsédé par cette question: faut-il tenir compte des auditeurs -
nombreux sans doute - qui sont en marge de l'Evangile Le pasteur doit-
il les considérer comme de malheureux païens, et s'adresser à eux
d'une façon spéciale? A cette discrimination, son âme pastorale se

refuse. Non pas au nom de la dignité humaine, mais par reconnaissance

pour l'amour inlassable de Dieu. N'est-ce pas à cause de sa

bonté, de sa fidélité que le message de l'Evangile peut retentir encore
aujourd'hui jusque dans le plus petit village? L'oublier serait pure
ingratitude à l'adresse du Dieu rédempteur et sauveur. C'est exactement

le point de vue de Vinet. Dans l'Homilétique (12, 13) il présente
sur ce problème, que connaît toute Eglise multitudiniste, des
observations pleines de charité chrétienne et de sagesse pastorale. Il
estime raisonnable de supposer l'existence de deux classes d'auditeurs,

ceux qui croient, ceux qui ne croient pas. Mais il adjure ses

étudiants de ne pas partager en deux leurs sermons : une partie pour
les uns, une partie pour les autres. A l'intention des incroyants, il ne
faut jamais oublier que tout, dans la prédication chrétienne, est

propre à convertir; et à l'intention des croyants, se souvenir que,
dans un certain sens, ils sont sans cesse besoin d'être convertis à

nouveau.
7. Vinet et Bonhœffer ont senti avec la même acuité le problème

cultuel du protestantisme: Comment l'objectivité de la Parole
divine peut-elle et doit-elle se manifester dans la subjectivité de la
parole humaine, pastorale, qui la fait retentir?



d'actualisation du message biblique 211

Après avoir vigoureusement dénoncé la fausse objectivité et la
fausse subjectivité, l'une et l'autre infidélité à l'égard de la Parole,
Bonhœffer établit que la vraie subjectivité du prédicateur consiste
dans l'humilité. Comment en irait-il autrement de la part d'un
ministre de l'Evangile? A la différence de ce qui se passe dans
la vie profane, il ne peut pas y avoir identité entre l'orateur et sa

parole. Toujours, le pasteur le sait et l'auditeur le sent, il y a un
décalage entre celui qui parle et le message qu'il délivre. Si le pasteur
parle la Parole même de Dieu, il n'est pas, comme le Christ, cette
Parole. Avant de le porter, cette Parole le juge et le condamne.
Tant qu'il n'en est pas ainsi, le message n'atteint pas les âmes, et la
communauté ne se crée pas.

S'il a exprimé sa certitude en termes différents, Yinet a senti les
choses de la même manière. Pour lui, la seule subjectivité authentique,

c'est le dépouillement de soi. Il est redoutable, accablant même

pour le prédicateur de savoir qu'il porte le seul trésor qui en soit dans

un pauvre vase de terre ; d'être sûr que tout ce qui dépend de nous (si
même quelque chose en dépend, observe-t-il), c'est que le vase n'ait
aucune fêlure par où s'échappe l'eau vive. Le reste, tout le reste ne
nous appartient en aucune façon. Donc, la seule subjectivité
permise au ministre: l'humilité. «Il faut prêcher comme si notre parole
pouvait tout, et puis nous humilier, prier comme si notre parole ne
pouvait rien» (T.P. 302).

*

Si l'adjectif actuel apparaît à deux ou trois reprises sous la plume
de Vinet (notamment dans le discours d'installation), le terme
actualisation n'est jamais utilisé par lui, pas plus, du reste, qu'il ne
l'est par Bonhœffer. Pourtant, chacun à sa manière (celle de son
époque) a été très actuel. Leur secret: parler non pas devant leurs
frères, mais avec eux. Faire de leur prédication une présence vivante
de Jésus-Christ.

Pourtant, ces deux professeurs d'homilétique le savent fort bien,
toute prédication chrétienne n'est pas cela : pas plus celles de leurs
étudiants devenus pasteurs que celles qu'ils, prêchent eux-mêmes.

Pourquoi donc Parce que, trop souvent, il y manque l'actualisation
intérieure que constitue la préparation spirituelle de toute la
semaine, et qui trouve son point culminant immédiatement avant le



212 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

culte, alors que, chez lui ou dans la sacristie, le pasteur intercède
non seulement pour lui-même, mais pour la communauté.

Quelle que soit notre admiration pour Vinet ou pour Bonhœffer,
nous n'avons pas à les imiter. Ils nous l'ont dit, il faut être soi-même.

Il suffit donc de s'inspirer de leur exemple en étant possédé par la
certitude qui leur fut commune : l'actualisation du message évangé-
lique n'est pas d'abord une affaire de langage, mais bien de fidélité
dans l'intercession, de limpidité et d'humanité.

Edmond Grin, Lausanne


	Vinet, Bonhoeffer et leur souci d'actualisation du message biblique

