Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 3

Artikel: Vinet, Bonhoeffer et leur souci d'actualisation du message biblique
Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vinet, Bonhoeffer
et leur souci d’actualisation du message biblique

Au premier abord le rapprochement d’Alexandre Vinet et de
Dietrich Bonhoeffer peut surprendre. Comment comparer équitable-
ment le moraliste lausannois, cet «aventurier en théologie» comme
il le disait lui-méme, au bénéfice d’une préparation universitaire bien
bréve dans I’ Académie d’une petite ville de Suisse romande au début
du XIXe siecle, et le pasteur berlinois, théologien de métier, formé
par de longues et solides études dans les grandes facultés de I’ Alle-
magne d’entre les deux guerres mondiales? Ici celui qu’on a parfois
dénommé, & tort ou a raison, le Schleiermacher de langue francaise;
13 celui qui, aprés avoir entendu divers grands maitres sans s’in-
féoder & aucun d’eux, a subi fortement I'influence d’un Karl Barth.
Ici une Ame douloureuse, tourmentée de fagon trés romande par les
hésitations et les scrupules; 1a un étre débordant de santé et de vie.
Et que de différences, aussi, entre les circonstances dans lesquelles
ces deux hommes ont vécu, et témoigné de leur foi!

Et pourtant, & les lire, on éprouve 'impression trés nette de se
trouver devant deux personnalités de la méme trempe. Ils sont I'un
et 'autre pasteur dans I’ame, alors méme que Vinet n’a jamais dirigé
de paroisse; I'un et 'autre témoins, intransigeants dans leur fidélité.
Au bénéfice, tous les deux, de ce charisme difficile & définir qui fait
d’un chrétien un «spirituel».

Il faudrait une longue étude pour comparer en détail ces deux
croyants d’élite. Il nous suffira de les confronter sur un point, de
capitale importance toujours: leur commun désir de mettre le mes-
sage dont ils sont chargés & la portée de leurs contemporains.

I. Alexandre Vinet

En un certain sens le souci d’actualiser le message biblique est
constant chez le penseur vaudois. Nous nous bornerons & le relever
dans son Discours d’installation a I’Académie de Lausanne (1837)1,
dans la T'héologie pastorale et dans I’ Homilétique.

1 Nous nous référons au texte du Discours d’installation, publié en ap-
pendice d’A. Vinet, Homilétique (1853), pp. 5756-613.



196 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

A Toccasion de sa nomination & la chaire de théologie pratique,
Vinet choisit comme sujet de son exposé la prédication. Pourquoi?
Par dela son auditoire occasionnel : représentants du Gouvernement,
membres du Conseil de I’Instruction publique, dirigeants de 1’Aca-
démie, étudiants et public cultivé de sa ville natale, il vise le peuple
vaudors.

La prédication, pour lui, n’est pas seulement un art, régi par cer-
tains principes. Elle est bien davantage: une action, une «ceuvre
chrétienne». Fait public, elle ne peut autrement que recevoir 1’em-
preinte d’une époque et d’'un milieu particuliers. Cette empreinte
concerne évidemment sa forme. A ce propos Vinet s’éléve avec
vigueur contre les formes traditionnelles du sermon. On ne doit pas
laisser penser «par 'uniformité de son accent, ... par la fuite affectée
de certains détails et de certaines allusions... qu’il habite fort loin...
dans le vide, et que commencer d’étre chrétien, c’est cesser d’étre
homme» (604). Au contraire: le prédicateur doit «compatir davan-
tage & tous les caracteres de ’humanité». Comme la religion parai-
trait plusréelle et prochaine, sion la voyait palpiter partout danslavie.

La marque de notre age, ¢’est un esprit positif qui veut que toute
parole soit un fait et «tout discours une action». On est las d’un
cérémonial arbitraire ou inintelligible. Invoquera-t-on, pour le justi-
fier, 'intérét de la dignité de la chaire? Mais la Parole évangélique
peut étre familiére sans cesser un instant d’étre auguste! «A une
époque ou le respect s’en va», Vinet ne préconise aucunement un
laisser aller qui ne sera jamais de mise dans le culte. Il désire
simplement que, «dans un siécle positif», le christianisme se montre
plus positif et plus réel que tout le reste.

Mais le langage n’est pas tout. Il faut aller plus profond, jusqu’au
contenu du message lui-méme: c¢’est cela qui constitue sa véritable
actualité.

La prédication une action. Pour cette raison méme, elle dépend
du temps et du lieu ou elle est préchée. Car toute époque a ses
caractéres particuliers. Celle de Vinet est fortement marquée par le
«mouvement religieux», autrement dit le Réveil.

Laissant de coté ce qui concerne I'évolution des sentiments de
Vinet relativement au Réveil, notons qu’il pose deux questions:
Quelle a été I'action de ce mouvement sur la prédication? Comment

la prédication réagira-t-elle d’heureuse fagon sur le mouvement du
Réveil ?



d’actualisation du message biblique ' 197

Le Réveil a valu a la prédication un triple enrichissement: retour
a la source méme de ’Evangile, compréhension plus large des vérités
apportées par Jésus-Christ, application plus rigoureuse des «prin-
cipes chrétiens» & toute l'existence humaine. S’agirait-il 14 d’un
donné entiérement nouveau? Non, dans la perspective de I’Evangile,
c’est proprement impossible. Jésus-Christ n’a-t-il pas promis a son
Eglise d’étre avec elle jusqu’a la fin du monde? Or le Christ n’est pas
divisé. Les formules intellectuelles peuvent vieillir, voire faillir; elles
ne sont pas la vie. La vie va de pair, toujours, avec la vérité. «Si
donc la vie a toujours coulé dans I’Eglise, ou a larges flots ou en
minces filets», c’est qu’il y a eu «continuité de vérité aussi bien que
continuité de vie». C’est pourquoi les époques dites de réveil sont les
filles des époques antérieures (581).

Ne parlons donc pas de nouveauté, mais de redécouverte. Grace
au Réveil, le christianisme s’est de nouveau imposé & I'attention
d’un grand nombre. Et cela, dit Vinet, par un retour au dogme de
la Trinité: «Relevant un e¢6té tombé du triangle mystérieux par
lequel le christianisme est I’exacte image de Dieu méme, le Réveil a
réhabilité la doctrine du Saint-Esprit, et par 14 redonné une sub-
stance & ces mots, depuis longtemps vides et morts, de régénération
et de conversion» (585). Et ces mots, porteurs d’une vérité puissante,
en ont ranimé et éclairci plusieurs autres; si bien que «le christia-
nisme a formé une chaine dans la pensée, une chaine dans la vie, et
s’est montré impérieux... & I’égard de I'une et de ’autre». Par cette
réhabilitation de la Parole divine, la prédication est devenue ce
qu’elle doit étre aujourd’hui pour atteindre ’Ame humaine: plus
biblique, c’est-a-dire plus soucieuse d’expliquer 1’Ecriture par elle-
meéme ; mieux liée, c’est-a-dire faite de vérités non juxtaposées, mais
qui s’appellent les unes les autres et s’enchainent ; plus évangélique:
on a de nouveau compris que I’Evangile fidelement annoncé partage
nécessairement I’humanité en deux camps: I’homme naturel —
’homme nouveau, «le régne de la chair et le régne de ’esprit» (590).
Et des lors le terme conversion a retrouvé son véritable sens: non
point une réforme partielle de la conduite, mais «une résurrection
de tout ’homme». Surprise, frayeur méme dans les temples, a 1’ouie
de ce langage plus incisif; rumeur dans la société, déchirement dans
les familles parce que Jésus-Christ était de nouveau pris au sérieux.
Etonnement a constater que le pasteur était désormais un mission-
naire, venu «de plus loin que le chef-lieu voisin», si bien que, selon



198 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

la parole du psalmiste «son lieu ne le reconnaissait plus» (Ps. CIII:
16).

Quant a servir la cause du Réveil, la chaire le peut en ceci: la
prédication actuelle doit faire comprendre au mouvement religieux
que, ¢’il veut s’étendre, il doit s’épurer, et pour cela imiter plus
nettement Jésus-Christ. «De fait comme de nature» le Sauveur a
été parfaitement homme. Nous devons donc consentir a I’étre. Et
pour cela, tout comme lui, accommoder notre parole et notre action
aux circonstances du milieu au sein duquel nous entendons agir.
Ainsi seulement le Réveil entrera «dans le domaine de ’actuel»
(597). Il insistera sur la cohérence interne des données de I’Evangile.
Et il répondra au désir du monde d’aujourd’hui en insistant sur
I'importance de la morale; car on a trop longtemps oublié «que la
morale est tout dogme et que le dogme est tout morale» (601). Alors
seulement, comme il se doit, I’'une fera abonder 1’autre.

On le voit, il s’agit dans un certain sens d’un effort d’actualisation
du message biblique. Et par la fagon fouillée dont Vinet a «pesé»
la valeur du Réveil, il a clairement indiqué ce que devait étre, & ses
yeux, ’annonce de ’Evangile en terre vaudoise il y a 125 ans.

*

De quelle fagon le professeur, face & ses étudiants, s’est-il attaché
a réaliser ce programme? La Théologie pastorale et 1’Homalétique
nous le diront. Par la force des choses, nous passerons sous silence,
a regret, bien des éléments?.

1. Place de la prédication dans le mainistére pastoral (T.P.3-5;
H. 1-12). Dans l'office du ministére évangélique, la parole domine
parce que Jésus-Christ, «auteur et objet du christianismey, est la
Parole. Il a parlé par sa vie et par sa mort, mais il a aussi préché.
Et les pasteurs sont envoyés par lui comme il a été envoyé; non
seulement pour répéter les paroles qu’il a prononcées, mais pour
communiquer par elles une vie. Car la Parole n’a pas parlé une fois
pour toutes; elle parle sans cesse. L’existence du ministére chrétien
ne s’explique que de cette fagon-la. «Le ministre est ministre de la
Parole de Dieu.»

* Références: Vinet, Théologie pastorale (T. P.), édition 1942 ; Homilétique
(H.), édition 1853.



d’actualisation du message biblique 199

Le ministre parle des hommes & Dieu, et ¢’est la priére. Il parle
de Dieu aux hommes, et c’est la prédication. Il préche aux individus,
et aussi & la communauté rassemblée afin de «préparer dans le
temple I’Eglise invisible qu’aucun temple ne peut contenir».

2. Définitron et but de la prédication (T.P. 197-211; H. 12-147).
La prédication est «une parole sur une parole». Une parole réelle, et
non une simple imitation. C’est la Parole de Dieu qui retentit dans
la bouche du prédicateur; c’est pourquoi elle ne retourne jamais a
Dieu sans effet. Il y a un grand mystere dans le mode d’action de la
parole qui descend de la chaire. Souvent nous voyons les consé-
quences les plus grandes attachées aux causes les plus petites, mais
aussi les résultats les plus petits aux causes les plus grandes. S’il y a
des lois dans l'ordre spirituel, tout est pourtant subordonné a la
liberté de I’Esprit, qui souffle ou il veut.

Toutefois la souveraineté de Dieu n’exclut en rien la responsabi-
lité de I’homme. Aussi le prédicateur doit-il se préparer avec le plus
grand soin: intellectuellement et spirituellement. Il ne l’oubliera
jamais, le sermon dont il est chargé est destiné «a conduire & la
vérité chrétienne celui qui n’y croit pas encore, et a 'expliquer et &
I’appliquer & ceux qui 'admettent». (Le futur champion de la cause
d’'une Eglise de professants croit encore a la valeur d’'une Eglise
multitudiniste.) Supposer le temple rempli de croyants seulement,
pure fiction! Il y a 14, au contraire, des croyants et des non-croyants,
et le pasteur doit se garder de partager son sermon entre ces deux
«classes» d’auditeurs. «Ce qui s’adresse aux infidéles peut profiter
aux croyants»; n’ont-ils pas, en un sens, toujours besoin d’étre con-
vertis? Et «ce qui s’adresse aux croyants peut profiter aux infidéles.»
Le but du sermon: agir sur la volonté et instruire. Convertir, Dieu
seul le peut, mais il le fait par le moyen d’'un homme. Dés lors,
«dans un sens, tout ’ensemble de la prédication est de I’apologéti-
que». «En religion, montrer, ¢’est démontrer.» Aussi faut-il absolu-
ment ¢prendre chacun sur son terrain», et secouant le joug des
habitudes pastorales, se transporter au point de vue d’un homme
qui n’a point entendu précher. (Individualisation de la vérité
évangélique, dit Vinet. Nous disons aujourd’hui: actualisation du
message biblique.)

3. Objet de la prédication (T.P. 212-214; H. passim). L’objet de
toute prédication ne doit étre que Jésus-Christ crucifié. Celui qui,
selon 'ap6tre Paul «nous a été fait, de la part de Dieu, sagesse,



200 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souci

justice, sanctification et rédemption» (I Cor. 1:30). Vinet entend
qu’il faut toujours ou partir de Jésus-Christ, ou aboutir a lui. Dans
chaque sermon doit se trouver «tout le christianisme», en ce sens
que la sanctification ne soit jamais séparée de la foi, ni la foi séparée
de la sanctification. Si ces deux éléments ne sont pas intimement liés,
le prédicateur ne préche pas I’Evangile.

Dans I'étude de la théologie, il est nécessaire de distinguer la
dogmatique de la morale. Mais, pour le prédicateur chrétien, une
distinction tranchée entre les sermons de dogme et les sermons de
morale a peu de sens. «Je ne voudrais d’autre regle que celle-ci:
Que le dogme abonde dans la prédication morale; que la morale
abonde dans la prédication dogmatique.»

4. Comment traiter un texte (H. 102-165). Ce qui fait la valeur
chrétienne d’un sermon, ce n’est pas I’emploi d’un texte, mais bien
Pesprit qui anime le prédicateur. «Un passage scripturaire a mille
fois servi de passeport & des idées qui ne I’étaient pas.» Tel pasteur
se débarrasse de son texte. L’autre le torture afin de lui faire dire
ce qu’il ne dit aucunement. Lamentable oubli du fait qu’un texte
sacré est «une pensée divine»! Le prédicateur doit donc chercher a
en pénétrer le sens, et pour cela commencer par se soumettre a
Pinfluence de I’Ecriture. C’est une grave erreur de se demander:
«Que trouverai-je & dire sur ce sujet ?» La seule question & se poser:
«Comment servirai-je mon sujet ?» (et non pas: comment me servirai-
je de ce sujet?) La regle d’or: Considérer le sermon non comme un
but, mais seulement comme un moyen.

5. Forme de la prédication et langage de la chaire (T.P. 229-233;
H. 475 s.). La forme wvraie d’'un sermon se compose de la double
empreinte du sujet, et de la subjectivité du prédicateur. Loin de se
contredire, ces deux lois se combinent. Une seule régle sur la forme
du sermon: «Que le dehors naisse du dedans.»

Vinet ne manque pas de relever que, dans la contexture des pré-
dications de son époque, il y a quelque chose de raide, de scolastique.
11 déplore qu’au milieu du renouvellement de tant de choses, seul le
sermon ait conservé «un costume un peu suranné». Méme le langage
de la chaire a pris un costume. Si le prédicateur doit affectionner le
langage biblique, il n’est pas obligé de nommer les choses unique-
ment par les noms que I’Ecriture a utilisés. «Pour mieux reproduire
I'esprit des auteurs sacrés, il faut moins les imiter que s’inspirer
d’eux.» Ils ont usé, eux, de la liberté que nous nous refusons!



d’actualisation du message biblique 201

Quant au débit, la multitude est facilement sous I'influence de
Pextérieur. Il s’agit donc non de précher, mais de parler, en se
gardant des mauvaises habitudes. Le genre théatral, la familiarité
déplacée, une désinvolture excessive doivent étre évités. La popu-
larité n’est pas le vrai nom de la simplicité de la chaire. Ce terme
indique au contraire & quelle hauteur nous placons notre auditoire.
Or I'auditoire du prédicateur est beaucoup plus qu'un peuple: une
famille. Entre les 4mes qui se comprennent, I'intimité a toét fait
d’amener 'authentique familiarité, c’est-a-dire la liberté qui con-
vient & des fréres. « Deux amis qui se rencontrent se serrent I'un &
P’autre la main; si elle est couverte, ils commencent par la mettre &
nu; il faut que '’homme ait touché ’homme ; que, dans le contact...
de ces deux mains nues, on se soit I'un 'autre senti vivre... Le pré-
dicateur qui ne se livre pas est un ami qui tend la main & son ami,
mais une main gantée, a travers laquelle on ne sent ni la chaleur
ni la vie.» (H. 484)

6. Avant et aprés la prédication (T.P. 236-239). Avant la prédica-
tion Vinet recommande au pasteur un exercice de mortification: se
recueillir dans le sentiment de son indignité et de son impuissance;
se frapper la poitrine, comme le péager. C’est «dérober» une mission
que de s’en occuper avec des sentiments qui ne conviennent pas:
confiance en soi, désir de paraitre. Avant de monter en chaire, le
pasteur doit prier, mais pas seulement pour lui-méme; surtout pour
son troupeau. La priére pour soi est bonne, nécessaire. Il ne con-
vient pas toutefois de s’y arréter trop longtemps. «On prie trop peu
pour autrui, et ¢’est pour cela qu’on prie mal pour soi.» Le coeur du
pasteur doit étre «rempli des douleurs de ’enfantement» jusqu’a ce
que le Christ soit formé dans toutes les ames.

Aprés la prédication? Avant tout un acte de reconnaissance,
envers Dieu pour ’honneur qu’il nous a fait de précher sa Parole,
la Parole de vie; pour la force qu’il nous a accordée a cette intention;
pour la garde qu’il a montée lui-méme autour de nos erreurs et de
nos méprises. Un acte d’humiliation, aussi: se reconnaitre indigne
du redoutable ministere que I'on a rempli. Un acte de contrition
pour les péchés secrets du cceur commis en chaire. Enfin et surtout,
prier: aprés avoir planté et arrosé, demander au seul qui peut le
faire de donner I’accroissement.



202 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

I1. Dietrich Bonhoeffer

Pour Bonhceffer aussi nous ferons un choix, tant les notes du
cours d’homilétique donné & Finkenwalde contiennent de richesses.
Nous nous référons aux Gesammelte Schriften®.

Beaucoup plus nettement que celle de Vinet, I’homilétique de
Bonheceffer est commandée par des certitudes théologiques. Chacun
de ces deux grands «spirituels» est bien de son temps.

1. La Parole de la prédication au sein de la communauté. Cette
Parole — cela ne fait aucun doute pour Bonhceffer — c¢’est le Christ
lui-méme, présent dans sa communauté. Nouvelle incarnation? Non
pas. Mais actualisation par le Saint-Esprit, du fait que le Christ
assume notre nature et la «porte» moment apres moment. Si bien
que le prédicateur doit précher afin que I'auditeur dépose sa dé-
tresse et son péché sur le Seigneur. Car si la Parole de la prédication
a pour but d’enseigner, d’émouvoir aussi, et de stimuler la volonté,
elle entend surtout «porter» et par la créer la communauté. Les
chrétiens doivent constituer un corps et non pas demeurer seuls. De
cette Parole, il est superflu de faire une application. Davantage: ce
serait dangereux. Par la le prédicateur risquerait de la faire agir,
donc, dans une large mesure, de s’en emparer, donc encore de la
dénaturer. Et elle ne pourrait plus remplir son office: porter,
consoler.

2. Caractére unique de la Parole préchée. Comme Vinet, Bonhceffer
releve que la forme de la Parole de la prédication différe compléte-
ment de celle des autres paroles. Loin d’étre (comme celles-ci) un
simple intermédiaire, elle communique Celui qu’elle est: le Christ.
C’est pourquoi elle seule nous saisit. Parole créatrice & I’origine du
monde, Parole faite chair en terre de Galilée, Parole écrite des livres
saints et Parole qui descend du haut de la chaire sont tout un.
Autant d’aspects de la Parole divine grace a laquelle notre monde vt.

D’aucuns révent d’enrichir le culte par de la musique. D’autres
par la récitation de symboles faite en commun. Ils oublient que seule
la Parole est puissante, que seule elle est capable de poser les fonde-
ments d’un monde nouveau.

3. Le pasteur, Uhomme du témoignage. On est fait témoin, on ne

3 D. Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, 4. Auslegungen — Predigten 1933—
1944 (1961), pp. 237-289.



d’actualisation du message biblique 203

se fait pas soi-méme témoin. Si les apdtres sont témoins, c’est parce
que, comme il est dit en I Jean 5:9, Dieu est le premier témoin,
parce que Jésus-Christ est son témoin fidele (Apoc. 1:5) et parce que
le Saint-Esprit est témoin (I Jean 5:6). Cela revient & dire que les
apdtres témoignent... du témoignage rendu par Jésus-Christ. Nous
ne pouvons pas ajouter quelque chose au témoignage qui nous est
demandé sans le fausser. Par 13 nous croyons le rendre de facon plus
fidele. Grave erreur! Cela, jamais les apétres ne I’ont fait. Or (nous
Poublions trop) nous témoignons non pas de ce que nous avons vu,
touché. Nous témoignons de ce qu’ils ont vu, touché. Autrement dit
notre témoignage est intimement lié au témoignage biblique. La
Parole que le pasteur préche ne lui appartient pas, elle appartient
au Christ. Utiliser le texte biblique comme «tremplin» pour nos
idées personnelles, c’est le gravement mépriser, done barrer la route
a la présence du Christ-Jésus. Le témoin authentique, le seul qui
mérite ce nom, prend soin toujours de se retirer derriére son té-
moignage, afin que jamais ses auditeurs ne regardent & lui, mais &
Celui dont il témoigne: le Seigneur.

4. Raison d’étre et but de la prédication. Pourquoi le pasteur
préche-t-il? Pas parce que sa spiritualité I’y pousse. Pas non plus
parce qu’il a pitié de la misére de la communauté. Uniquement par
obéissance & l’ordre du Christ: Allez, instruisez toutes les nations!
Par conséquent le contenu de la prédication n’est pas déterminé par
les circonstances du moment, mais seulement par 1’action rédemp-
trice de Dieu a l’adresse des humains, cette action dont toute la
Bible témoigne et que la doctrine chrétienne enseigne.

Quant au but de la prédication, il est déterminé par la fagon dont
le prédicateur comprend I’Evangile. L’Evangile est 1a pour qu’existe
la communauité chrétienne. «Je préche parce que I’Eglise» existe, écrit
Bonhceffer, et pour qu’elle existe.» « L’Eglise préche a I’Eglise», disait-
il aussi volontiers. Autrement dit, quand le pasteur préche, il n’a
pas a poursuivre un but particulier. Il doit abandonner sa volonté
propre et accompagner le texte sacré dans son cheminement vers la
communauté. C’est la condition pour rester naturel et sobre. C’est
au contraire la Parole qui donne la vie au prédicateur et & la com-
munauté. Par conséquent il faut faire confiance a la Parole, étre sir
que, par la prédication, elle trouvera elle-méme son chemin. A quoi
done se ramene la «participation» du pasteur au message qu’il dé-
livre? A s’en remettre en toute confiance a la puissance de la Parole.



204 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

Il y aura toujours une distance entre le sujet de la Parole (Dieu) et
moi, prédicateur. Dieu seul convertit, jamais moi. Ce ne sont pas
mes sentiments personnels que je communique & mes fréres, mais
ce qu'un Autre me dit. Le pasteur fidele ne peut plus vouloir que ce
que la Parole veut. Mort & soi-méme du pasteur... C’est dire que
I’Eglise obéissante & son Chef délivrera toujours le méme message,
quelles que soient I’époque ou les circonstances: «Suivre le Christ!»
Par 14 elle sera en pleine et véritable actualité. Au lieu que chercher,
par des moyens divers, a étre «pres du peuple» ne sert exactement a
rien. Au cours des ages, Dieu se crée la communauté qu’sl veut; il n’a
que faire de celle que nous voulons.

Alors que le prétre est étroitement lié & une institution, le pasteur
est lié, lui, étroitement & la Bible, le livre par lequel Dieu parle.
C’est la raison pour laquelle le travail de la prédication commence
par la priere: dés que nous ouvrons le livre sacré, un appel au Saint-
Esprit. Cette priere conduit & la méditation, par laquelle on s’appro-
prie le texte mot & mot; on tache de le lire comme si ¢’était la toute
premiere fois. Aprés quoi ’analyse, guidée par des questions tout &
fait concretes: Qu’est-ce que ce texte énonce sur Dieu? sur I’homme,
sur moi? Que me dit-il 4 moi? A quels dangers m’expose-t-il dans la
prédication? Que dit ce texte a ’Eglise, & ma paroisse, & tel homme
de qui, par la cure d’ames, je connais bien les soucis? Enfin en quoi
cette parole de l’Ecriture heurte-t-elle particulierement Satan?
Grace a ces questions constamment reprises, je découvre le cceur, le
«milieu», dit Bonhceffer, de ce texte sacré. Si, par malheur, le
pasteur se demande: Qu’est-ce que je vais dire dimanche & mes pa-
roissiens? il est perdu. Si au contraire il se pose la question: Qu’est-
ce que ce texte dit & mes paroissiens aujourd’hur? il se sent porté
par la Parole qu’il a pour mission d’apporter.

5. L’exigence posée a la prédication. Sur les traces de Saint-
Augustin, Bonhceffer assigne & la prédication une triple tache: en-
seignement, édification, appel a la conversion. Ces trois éléments
doivent figurer dans chaque sermon. Tout au plus y aura-t-il pré-
dominance de I'un sur les deux autres. Mais chacun des trois doit
rester au service du texte. Faute de quoi le prédicateur risque, par
exemple, de faire retentir son appel a la conversion, et non pas
Iappel de Dieu. Or, si un appel personnel peut provoquer certaines
transformations, chez un étre humain, jamais il ne peut amener une
conversion, qui est I’affaire de Dieu seul. En donnant libre cours &



d’actualisation du message bibligue 205

sa tendance personnelle, le prédicateur risque fort d’amener de
«fausses conversions».

Enseigner, édifier, appeler & la conversion... Encore faudrait-il
savoir si, dans nos pays christianisés des longtemps, la population
a peut-étre déja entendu I’Evangile, mais I’a déja aussi repoussé. Si
bien que, dans les Eglises multitudinistes, la difficulté vient tou-
jours du fait que nous ne pouvons pourtant pas précher & un audi-
toire comme si nous nous adressions & de purs paiens. Agir de cette
fagon-la reviendrait & mépriser et la bonté et la fidélité de Dieu, qui
ont permis que le message de ’Evangile retentit dans chacune de
nos villes, dans chacun de nos villages. Mais n’oublions jamais que
tout effort de mission populaire est porté par la conviction que le
culte traditionnel n’a plus de véritable force conquérante. Cela sur-
tout & cause de la trop grande place faite aujourd’hui & la liturgie
qui, pour étre vraiment comprise, demande une foi assez développée.

6. Le langage du culte. Dans le culte évangélique, la Parole est
reine; par conséquent les lois du langage y ont une importance
capitale. Et cela fait surgir un probléme difficile parce que ’objec-
tivité de la Parole divine doit se manifester dans la subjectivité de
’homme qui la fait retentir. En effet il y a une fausse objectivité
constituée par le langage cultuel. Au nom de cette prétendue objec-
tivité, I’élément subjectif est volontairement écarté. D’aucuns, parmi
les pasteurs, vont méme jusqu’a soupirer apres le latin de la messe.
Cette attitude trahit, de facon inconsciente parfois, un désir de
Popus operatum. Par la I'objectivité véritable est trahie: la Parole
divine veut étre proclamée par un homme, et non par une institu-
tion. Mais il y a aussi une fausse subjectivité, constituée par le
langage «intentionalisé». Par sa fagon de lire et la liturgie et la Bible,
le prédicateur transforme la Parole parlée en un instrument: il
I’interpréte par le ton qu’il lui donne, parce qu’il a cessé de faire
confiance & la puissance propre de la Parole.

La vraie subjectivité, dans ce domaine, est tout autre chose: elle
consiste dans 'humilité. Car le prédicateur évangélique est le sujet
qui annonce la Parole divine. Comme tel, il est ce qu’il est, et pas
autrement. Elle est trés particuliere, la relation de celui qui parle
avec la Parole de Dieu qu’il annonce. Cette Parole n’a aucunement
besoin d’étre rendue vivante: par elle, ¢’est Dieu lui-méme qui parle.
Si dans la vie profane (vie de I’homme politique par exemple) il y a
identité indispensable entre l'orateur et sa parole, quand il s’agit



206 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

de la Parole de Dieu, il y a toujours une distance entre le prédicateur
et son message, distance qui doit toujours étre sentie par ’auditeur.
De plus, si, dans la vie profane, ’homme peut s’attacher & voiler ce
qu’il a de pervers sous des mots et des phrases quand le pasteur
fait retentir la Parole (liturgie, prédication), il est dévoilé dans sa
miseére par ces paroles mémes. Loin de se masquer, il devient lui-
méme. En cela réside la vraie subjectivité de la Parole dans le culte,
subjectivité qui ne doit jamais étre écartée: nous sommes jugés par
cette Parole, mais aussi «portés» par elle, et cela produit chez le
prédicateur une humilité entiére. D’elle découle le caractere «acces-
sible» de la prédication. Quant & la relation du prédicateur avec la
communauté, aucune partie du culte n’est ’expression d’une indivi-
dualité particuliére, car il s’agit uniquement du service du prochain.
Evidemment le pasteur sert la communauté dans I'individualité qui
est la sienne; mais cela signifie simplement qu’il doit étre naturel.
Tout ce qui est factice — donc mensonger — entrave forcément I'ac-
tion de la Parole. Au service de Jésus-Christ, il s’agit d’étre soi-
méme, donc de n’imiter personne. La seule relation possible entre
le pasteur et la communauté: le naturel.

Sera-ce alors la monotonie? Aucunement, car la sincérité appelle
la simplicité. Laissons les éclats de voix aux trompettes du Jugement
dernier! En chaire ils n’ont aucune place. Seul le naturel donne effi-
cacité & la prédication. Le jargon, le style populacier vont & fin con-
traire. Le langage naturel est le langage qui ne se laisse limiter que
par la nature du sujet dont il parle.

II1I. Accord dans la dissemblance

I1 serait vain de vouloir reprendre point par point les diverses
affirmations de ces deux homilétiques, et de les confronter dans le
détail. Entre I’époque ou enseigna Vinet et celle, si bréve, durant
laquelle précha et enseigna Bonhceffer, plus d’un siécle s’est écoulé.
La face du monde a été bouleversée par deux guerres effroyables. La
vie sociale et, économique a été transformée du tout au tout. La vie
ecclésiastique, elle aussi, a changé de visage. Enfin 'optique de la
théologie protestante s’est grandement modifiée. Rien d’étonnant,
deés lors, que, & part la différence de race, de pays, de langue et
d’Eglise, il y ait entre ces deux hommes, donnant le méme enseigne-



d’actualisation du message biblique 207

ment au service du méme Dieu et du méme Sauveur, des diver-
gences certaines. Toutefois, & bien peser les choses, nous sommes
amené & nous demander si — & part sur un point ou deux - la dis-
semblance n’est pas surtout affaire de terminologie. Si différents
qu’ils puissent étre, ces deux grands «spirituels» nous paraissent se
rencontrer sur les affirmations essentielles.

1. Disciple de Karl Barth & plus d’un égard, Bonhoeffer est forte-
ment attaché & une théologie de la Parole. Pour lui, la parole
—~ humaine — ne joue pas seulement un réle primordial dans le minis-
tére du pasteur. La parole de la prédication, on s’en souvient, est le
Christ incarné lui-méme. On ne trouve pas cette expression chez
Vinet. Sans étre un disciple de Schleiermacher au sens strict du
terme, il a subi 'influence de ’auteur des Reden comme la plupart
des théologiens de sa génération. Et pourtant, sur ce point capital,
il n’est peut-étre pas trés loin de nombreux théologiens d’aujour-
d’hui. Si, & ses yeux, l'office du ministere évangélique se compose
de divers éléments au milieu desquels domine la parole, ¢’est uni-
quement parce que Celui que le pasteur sert — Jésus-Christ — est lui-
méme la Parole. Cette Parole est vivante, elle parle sans cesse. L’au-
teur de la Théologie pastorale en est si convaincu qu’il va jusqu’a
dire: Dans la prédication, qui est un mysteére, le plus profond de
tous, «au fond, c’est Dieu qui préche, et 'homme n’est que son ins-
trument»(9).Vinetle «<suppose» —le contrairelui paraitrait blasphéma-
toire — la parole que prononce le pasteur du haut de la chaire est la
Parole méme de Dieu (201).

Nous avons relevé aussi, dans le discours d’installation, le role de
tout premier plan attribué par Vinet au Saint-Esprit dans le réveil
religieux qui a transformé bien des dmes. Et dans la T'héologie pasto-
rale il dénonce le dogme de la succession apostolique comme une
«dévaluation» du Saint-Esprit. Avec des certitudes comme celles-la
ne sommes-nous pas assez pres de Bonhceffer qui voyait dans la
parole de la prédication I'actualisation par le Saint-Esprit de ce fait
extraordinaire : le Christ a assumé ma nature, et me «porte» tout le
long de mon existence?

2. D’aucuns croiront pouvoir marquer une nette différence a
cause de la déclaration de Bonhceffer: La Parole crée la communau-
té. Comme le Christ-Jésus, elle entend «porter» les croyants; et ne
voulant pas qu’aucun d’eux demeure isolé, elle fait des individus
humains un corps, le corps du Christ. On ne trouve pas les mémes



208 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

termes chez Vinet. Mais 1'idée et 'importance de la communauté ne
sont certes pas absentes dans la bouche et sous la plume du cham-
pion de l'individualisme chrétien. Comment serait-ce possible de la
part d’'un homme ayant accepté de former des pasteurs, donc des
conducteurs de «troupeaux»? Relevons aussi ce passage significatif
de I’Homilétique: «Seule parmi toutes les religions, celle de Jésus-
Christ a fondé une Eglise: I'idée d’Eglise et celle de parole sont
corrélatives» (297).

3. Sur les points auxquels nous allons nous arréter ’accord entre
Vinet et Bonhceffer est indiscutable. Pour tous les deux, le pasteur
— qui enseigne certes, qui édifie, qui appelle & la conversion aussi,
bien qu’il ne convertisse jamais lui-méme — est avant tout un témoin.
Inutile & ce propos de reproduire ici en détail telles affirmations
catégoriques et judicieuses du séminaire de Finkenwalde. On ne
choisit pas d’étre témoin, aux yeux de Bonhceffer, on est choisi par
Celui qui a rendu témoignage & Dieu son Pére, et qui nous veut
comme ses témoins & lui. Elle est prenante, ’allusion & la «grande
nuée de témoins» mentionnée plus haut: les apdtres, Jésus-Christ,
Dieu lui-méme. .. Il est toujours nécessaire, le rappel que le témoin
digne de ce nom s’éclipse derriére son témoignage, afin que ceux qui
I’écoutent regardent non pas a lui, mais & Celui en faveur duquel il
dépose. «Nous ne nous préchons pas nous-méme, disait ’apotre Paul,
c’est Jésus-Christ, le Seigneur, que nous préchons.» Tout le long de
son enseignement, Vinet, ’humilité faite chair, n’a pas dit autre
chose. Pour ne pas allonger, nous n’avons pas pu faire allusion
méme, dans notre Ire partie, au passage de I’ Homilétique (276-282)
dans le quel il énumeére les conditions de I’autorité du pasteur. Avant
tout, dit-il, parler non pas en son nom, mais au nom de Dieu. Ne
rien vouloir savoir sur les choses de Dieu, que ce qu’il a appris de
Dieu méme. «Le principe de notre autorité est dans notre soumis-
sion.» Alors que I'orateur profane est maitre de sa pensée, le prédi-
cateur fidéle est obligé, lui, «de reconnaitre une autorité... qui n’est
pas lui». Il n’en appelle pas & lui-méme, mais & Dieu. Imitateur de
Jésus-Christ — le vrai témoin — il enseigne avec autorité, et non plus
comme les scribes. Tout homme qui annonce I’Evangile doit pou-
voir dire comme les apétres: «Ce que nous avons entendu... con-
cernant la parole de vie, c’est ce que nous vous annongons» (I Jean:
1). La prédication, une parole sur une parole, un témoignage.

4. Se pose tout naturellement ici la question de la légitimité de



d’actualisation du message biblique 209

I’apologétique. Bonhceffer, on s’en souvient, estime inutile toute
«application» de la Parole & 'intention de la communauté rassem-
blée. Davantage méme, il I'estime dangereuse, voire redoutable.
Procéder de cette fagon-la, ce serait chercher a «faire agir» la
Parole, done dans une large mesure la rendre nétre, done la déna-
turer. De ce fait, elle perdrait sa puissance unique. «Tu es prédica-
teur et non apologiste», disait-il dans un de ses cours (IV, 288). On
reconnait la le disciple du maitre adversaire de toute apologétique
quelconque.

Au premier abord, sur ce point, la différence entre les deux
théologiens peut sembler trés grande. N’avons-nous pas entendu
Vinet affirmer dans son cours d’homilétique que «tout I’ensemble de
la prédication est de ’apologétique» (77)? Assurément. Toutefois, il
importe de savoir ce qu'on entend exactement par ce terme. Dans
I’histoire de I’Eglise chrétienne, le mot apologétique a revétu des
acceptions fort différentes. Au surplus est-il certain que ceux qui la
condamnent aujourd’hui — et avec quelle sévérité! — n’y recourent
pas quand méme sans s’en apercevoir? C’est & notre avis le cas de
Bonhoeeffer, et cette apologétique inconsciente est probablement la
meilleure de toutes. Quant & Vinet, ce que nous venons d’entendre
de sa bouche sur 'essentielle condition de 'autorité du prédicateur
est propre a nous rassurer: parler toujours au nom de Dieu seul. S’il
préconise et pratique une apologétique, ce n’est donec aucunement
pour voler au secours d’'un Dieu qui ne serait pas assez puissant
pour se faire entendre des hommes; mais seulement dans la con-
viction que, selon 1’Ecriture, le chrétien, en toute occasion, est
ouvrier avec son Dieu. Ne disait-il pas dans son discours d’installa-
tion: «Tout ce que Dieu opére dans I’ordre moral, il ’opére par nous,
mais ¢’est lui qui évoque notre volonté, qui la détermine; ...nous
ne lui donnons que ce qu’il nous a donné, nous ne faisons que ce
qu’il fait en nous; il est, en un mot, la force de nos forces, par consé-
quent il est tout; notre vie est sa vie, et nous, c’est lui toujours»
(595).

5. Le pasteur — témoin doit, selon Bonhceffer, s’en remettre-en-
tierement & la puissance de la Parole. Méme &’il sait, de fagon in-
dubitable, qu’il a parmi ses auditeurs bon nombre de non-chrétiens.
Comment le prédicateur de I’Evangile ne ferait-il pas pleine con-
fiance & la Parole? N’est-elle pas la Parole divine? Dés lors, pourquoi
s’'ingénier & la rendre vivante? Vivante, elle I’est en elle-méme, par

14



210 E. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

elle-méme: c’est la Parole du Dieu vivant! On comprend que cette
certitude ait porté le prédicateur berlinois, et que jamais aucun de
ses «paroissiens» n’ait senti chez lui I’angoisse (de tels pasteurs) &
I'idée de la prétendue «impuissance» du message.

Cette certitude manque-t-elle 4 Vinet? En aucune fagon. Lui
aussi a cru de toute son dme, & la puissance de la Parole qui retentit
dans la prédication. Les passages que nous avons cités, dans les-
quels il fait de la prédication chrétienne un grand mystére («Mysteére,
qu’a la parole d’'un homme, ’dme d’un autre et son éternité soient
suspendues», T.P. 201) en font foi.

6. Cette conviction qui leur est commune — puissance souveraine
de la Parole, majesté de la Parole — dicte & chacun des deux pro-
fesseurs d’homilétique une attitude pratique toute semblable: ne
jamais «diviser» son auditoire. Bonhceffer I’a dit, exergant le minis-
tere évangélique dans un pays dés longtemps christianisé, il est ob-
sédé par cette question: faut-il tenir compte des auditeurs — nom-
breux sans doute — qui sont en marge de I’Evangile? Le pasteur doit-
il les considérer comme de malheureux paiens, et s’adresser a eux
d’une fagon spéciale? A cette discrimination, son dme pastorale se
refuse. Non pas au nom de la dignité humaine, mais par reconnais-
sance pour ’amour inlassable de Dieu. N’est-ce pas & cause de sa
bonté, de sa fidélité que le message de I’Evangile peut retentir encore
aujourd’hui jusque dans le plus petit village? L’oublier serait pure
ingratitude & I’adresse du Dieu rédempteur et sauveur. C’est exacte-
ment le point de vue de Vinet. Dans I’ Homalétique (12, 13) il présente
sur ce probléme, que connait toute Eglise multitudiniste, des ob-
servations pleines de charité chrétienne et de sagesse pastorale. 11
estime raisonnable de supposer l’existence de deux classes d’audi-
teurs, ceux qui croient, ceux qui ne croient pas. Mais il adjure ses
étudiants de ne pas partager en deux leurs sermons: une partie pour
les uns, une partie pour les autres. A I'intention des incroyants, il ne
faut jamais oublier que tout, dans la prédication chrétienne, est
propre & convertir; et & 'intention des croyants, se souvenir que,
dans un certain sens, ils sont sans cesse besoin d’étre convertis &
nouveau.

7. Vinet et Bonhoeffer ont senti avec la méme acuité le probléme
cultuel du protestantisme: Comment ’objectivité de la Parole di-
vine peut-elle et doit-elle se manifester dans la subjectivité de la
parole humaine, pastorale, qui la fait retentir?



d’actualisation du message biblique 211

Apreés avoir vigoureusement dénoncé la fausse objectivité et la
fausse subjectivité, I'une et ’autre infidélité a I’égard de la Parole,
Bonhceffer établit que la vraie subjectivité du prédicateur consiste
dans '’humilité. Comment en irait-il autrement de la part d’un
ministre de ’Evangile? A la différence de ce qui se passe dans
la vie profane, il ne peut pas y avoir identité entre 1'orateur et sa
parole. Toujours, le pasteur le sait et ’auditeur le sent, il y a un
décalage entre celui qui parle et le message qu’il délivre. Si le pasteur
parle la Parole méme de Dieu, il n’est pas, comme le Christ, cette
Parole. Avant de le porter, cette Parole le juge et le condamne.
Tant qu’il n’en est pas ainsi, le message n’atteint pas les Ames, et la
communauté ne se crée pas.

S’il a exprimé sa certitude en termes différents, Vinet a senti les
choses de la méme maniere. Pour lui, la seule subjectivité authenti-
que, c¢’est le dépouillement de soi. Il est redoutable, accablant méme
pour le prédicateur de savoir qu’il porte le seul trésor qui en soit dans
un pauvre vase de terre; d’étre slir que tout ce qui dépend de nous (si
méme quelque chose en dépend, observe-t-il), ¢c’est que le vase n’ait
aucune félure par ou s’échappe l’eau vive. Le reste, tout le reste ne
nous appartient en aucune fagon. Donc, la seule subjectivité per-
mise au ministre: humilité. «1l faut précher comme si notre parole
pouvait tout, et puis nous humilier, prier comme si notre parole ne
pouvait rien» (T.P. 302).

Si I'adjectif actuel apparait & deux ou trois reprises sous la plume
de Vinet (notamment dans le discours d’installation), le terme
actualisation n’est jamais utilisé par lui, pas plus, du reste, qu’il ne
I’est par Bonhoeeffer. Pourtant, chacun a sa maniére (celle de son
époque) a été tres actuel. Leur secret: parler non pas devant leurs
fréres, mais avec eux. Faire de leur prédication une présence vivante
de Jésus-Christ.

Pourtant, ces deux professeurs d’homilétique le savent fort bien,
toute prédication chrétienne n’est pas cela: pas plus celles de leurs
étudiants devenus pasteurs que celles qu’ils. préchent eux-mémes.
Pourquoi donc? Parce que, trop souvent, il y manque ’actualisation
intérieure que constitue la préparation spirituelle de toute la se-
maine, et qui trouve son point culminant immédiatement avant le



212 H. Grin, Vinet, Bonhoeffer et leur souct

culte, alors que, chez lui ou dans la sacristie, le pasteur intercede
non seulement pour lui-méme, mais pour la communauté.

Quelle que soit notre admiration pour Vinet ou pour Bonhceffer,
nous n’avons pas a les imiter. Ils nous 'ont dit, il faut étre soi-méme.
Il suffit donc de s’inspirer de leur exemple en étant possédé par la
certitude qui leur fut commune: I'actualisation du message évangé-
lique n’est pas d’abord une affaire de langage, mais bien de fidélité
dans 'intercession, de limpidité et d’humanité.

Edmond Grin, Lausanne



	Vinet, Bonhoeffer et leur souci d'actualisation du message biblique

