
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 3

Artikel: Salz der Erde und Licht der Welt : zur Exegese von Matth. 5,13-16

Autor: Souek, Josef B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Salz der Erde und Licht der Welt
Zur Exegese von Matth. 5, 13-16

Vortrag, gehalten am 27. November 1962 an der Pfarrertagung in Ollon
(Vaud), am 28. November 1962 an der Universität Bern und am 29. November
1962 an der Universität Basel.

Der bei Matthäus überlieferte Doppelspruch vom Salz der Erde
und Licht der Welt gehört zu den bekanntesten und am meisten
exegesierten und erbaulich angewandten Stellen des Neuen
Testaments. Es wäre anmaßend, über eine solche Perikope etwas schier
Neues sagen zu wollen. Trotzdem aber könnte es nützlich sein, einen
kurzen Rechenschaftsbericht über die wichtigsten dabei begegnenden

exegetischen Einzelprobleme und dann eine zusammenfassende

Besinnung über die Ausrichtung und Bedeutung der Stelle im Rahmen

der matthäischen Bergrede zu versuchen. Ein solcher Versuch
könnte auch als Probe der bei uns stattfindenden theologischen
Bemühung und so als Zeichen des gemeinsamen Auftrages und der
ökumenischen Verbundenheit von einer gewissen Bedeutung sein.

1.

In seiner gegenwärtigen Gestalt und Einreihung ist der Doppelspruch

als eine Schöpfung des Matthäus allgemein anerkannt. Zu
seiner Erhellung ist es aber notwendig, zuerst eine Orientierung über
seinen traditionsgeschichtlichen Hintergrund zu gewinnen. Jeder
seiner Bestandteile ist dabei unterschiedliche Wege gegangen.

Das Salzwort hat in unserem ältesten Evangelium eine sonderbare
und wenig durchsichtige Gestalt. Am Ende der stichwortartig
zusammengefügten Reihe von Sprüchen über die Nachfolge Jesu und
die dabei geforderte Bereitschaft zur radikalen Entsagung (Mark. 9,

42-50) finden wir drei Logien, die mit dem Vorangehenden durch
das Stichwort «Eeuer» (V. 48-49), miteinander aber durch das
Stichwort « Salz » verbunden sind :

Denn jeder wird mit Feuer gesalzen werden. Gut ist das Salz ; wenn aber
das Salz salzlos wird, womit sollt ihr es würzen? Habet Salz in euch und
haltet Frieden untereinander (Mark. 9, 49-50).

Das mittlere dieser Logien erinnert unmittelbar an Matth. 5, 13,

es scheint sozusagen seine Urgestalt zu sein, ist aber an sich wenig



170 J. B. Soucek, Salz der Erde und Licht der Welt

durchsichtig. Was soll das Salz bildhaft bedeuten, was sollen wir uns
unter dem unwiderbrindlichen Verlust seiner Salzigkeit vorstellen?
Den unmittelbaren Zusammenhang dürfen wir nur mit Vorsicht zur
Beantwortung dieser Frage heranziehen, da die Aneinanderreihung
der Logien eben wesentlich durch die Stichwörter bestimmt zu sein
scheint. Darüber hinaus scheinen die rückwärtige und die vorwärts
weisende Beziehung in entgegengesetzte Richtungen zu zeigen. In
der unmittelbar folgenden Vershälfte : «Habet Salz in euch und haltet

Frieden untereinander», meint das Salzwort wohl etwas
Innerliches: die innere Einstellung oder Gesinnung des Menschen, die
dann zur Friedfertigkeit führen soll. Eine solche Betonung des

Inwendigen innerhalb eines synoptischen Kontextes kann befremdlich

erscheinen. Kein Wunder, daß Johannes Weiß dieses Wort als

«johanneisch» empfand1, wenn man auch seine Meinung, daß es
deshalb nicht für einen Bestandteil des ursprünglichen Markus zu halten

ist, als übereilt ansehen dürfte. Dagegen ist die rückwärtige
Anknüpfung, soweit sie gesichert ist, klarer im Einklang mit der
eschatologischen Objektivität des Hauptstromes der synoptischen
Überlieferung. Die etwas verworrene textkritische Lage erlaubt
doch als den ursprünglichen Wortlaut ein kurzes Logion anzunehmen,

das vielleicht im Anschluß an Lev. 2, 13 gemünzt wurde:
«Denn jeder wird mit Feuer gesalzen» (Mark. 9, 49). Dieses kurze
Logion gibt eine gute Anknüpfung an das Vorangehende, d. h. an
die Worte über Abhauen der Glieder und Ausreißen des Auges als
eine mögliche Bedingung oder Folge der Berufung in das Reich
Gottes. Nicht nur das Stichwort «Feuer», sondern auch das Motiv
der «Salzung», d. h. wahrscheinlich der Prüfung oder Läuterung
durchs Feuer, führen im kräftigen Bild den Gedanken weiter: Der
so drastisch abgebildete äußerste Einsatz in der Nachfolge Jesu
wird in dem ersten Salzlogion als Abbild oder Vorwegnahme des

eschatologischen Gerichtes verstanden und so in das Licht der
eschatologischen Verheißung gestellt.

Ist es auch nicht völlig gewiß, ob diese Zusammenhänge wirklich
schon bei der Zusammensetzung des marcinischen Kontextes
entscheidend waren oder wenigstens mitwirkten und ob der Zusammenhang

mit V. 49, und nicht derjenige mit V. 50b, im Sinne des Mar-

1 J. Weiss: Die Schriften des Neuen Testaments neu übersetzt und für
die Gegenwart erklärt2, 1 (1907), S. 166.



J. B. SouSek, Salz der Erde und Licht der Welt 171

kus für das Verständnis des mittleren Logions ausschlaggebend sein
soll, eines ist jedenfalls einleuchtend: Die weiterschreitende Tradition

hat das Salzwort gerade in jenem ersten Sinne verstanden und
verwendet.

Bei Lukas erscheint das Salzwort in folgender Gestalt :

Gut ist das Salz ; wenn aber das Salz kraftlos wird, womit soll es gewürzt
werden? (Luk. 14, 34-35).

Die erste Hälfte weicht nur geringfügig vom Markus ab, die
zweite führt das Bild und den Gedanken in der dann hei Matthäus
begegnenden Richtung weiter. Interessanter und bedeutender ist
hier aber der Zusammenhang. Das Salzwort wird bei Lukas an einen
Abschnitt angeschlossen, in dem mit scharf formulierten Logien und
mit dem Doppelgleichnis vom unüberlegten Turmhau und von
ungenügender Kriegsvorbereitung an die Kosten der Nachfolge Jesu
hingewiesen und vor leichtfertiger Nachfolge gewarnt wird (Luk.
14, 25-33). Dieser Abschnitt endet mit dem Wort :

So kann keiner von euch, der nicht entsagt allem, was er hat, mein Jünger
sein (Luk. 14, 33).

Dieser lukanische Zusammenhang kann als Entfaltung und
Betonung des marcinischen betrachtet werden. Er zeigt uns, wie Lukas
das an sich mehrdeutige Salzwort verstanden haben will : Die durch
das Salz abgebildete Besonderheit des Auftrages, ohne welche die
Jüngerschaft jeden Sinn und Wert verlieren müßte, besteht in der
letzten Freiheit von allen, auch den natürlichsten und einleuchtendsten

Bindungen, in der Bereitschaft zum Leiden in der Nachfolge
Jesu, in der Entschiedenheit, alles einzusetzen und allem Besitz zu
entsagen.

Der gleiche Zusammenhang wird aber auch bei Matthäus, wenn
auch in einer etwas anderen Weise, aufrechterhalten. Das Salzwort
knüpft dort unmittelbar an die verdoppelte (und in zwei auch formal
verschieden aufgebauten Gestalten dargebotene) Seligpreisung der
Verfolgten und Geschmähten an (Matth. 5, 10-12). Wir dürfen diesen

Zusammenhang beim Verständnis des matthäischen
Doppelspruches nicht vergessen2.

2 O. Cullmann, Que signifie le sel dans la parabole de Jésus?: Rev. hist,
phil. rel. 37 (1957), S. 36ff. Ich habe nachträglich festgestellt, daß ich durch
Cullmanns Ausführungen in der Gesamtausrichtung (wenn auch nicht in
allen Einzelheiten) meinen Versuch bestätigt finden kann.



172 J. B. Sou6ek, Salz der Erde und Licht der Welt

Bevor wir aber an die Erklärung dieses Doppelspruches
herantreten, müssen wir auch etwas über die Vorgeschichte des Lichtwortes

sagen. Bei Markus erscheint das entsprechende Logion nach dem
ältesten erreichbaren Text in einer ungewöhnten Gestalt und
verknüpft mit einem anderen Spruch:

Kommt etwa das Lieht, um unter den Scheffel gestellt zu werden oder
unter das Bett? Doch wohl, um auf den Leuchter gestellt zu werden! Denn
es gibt nichts Verborgenes, außer damit es offenbar wird, und nichts ist ein
Geheimnis geworden, außer damit es an den Tag kommt! (Mark. 4, 21-22).

Die Anfangsworte : «Kommt etwa das Licht...» sind so sonderbar
und unerwartet, daß auch die meisten modernen Übersetzungen sie
in die aus Matth, und Luk. vertraute Form umbiegen: «Bringt man
etwa das Licht...» Diese Form ist übrigens auch in der späteren
Texttradition bei Mark, bezeugt. Man ist offenbar weithin der
Meinung, daß es sich bei der Sondergestalt des ältesten Textes von
Markus um nichts weiteres handelt als um eine unbeholfene Form
derselben Aussage wie bei Matth, und Luk. Dies ist aber keineswegs
sicher, im Gegenteil, nach meiner Meinung sehr unwahrscheinlich.
Schon Johannes Weiß3, und nach ihm noch deutlicher Ernst
Lohmeyer4, haben darauf hingewiesen, daß im Sinne des Markus die
Fassung: «Kommt etwa das Licht...» gar nicht sonderbar ist,
sondern auf das eschatologische Ereignis des Kommens des Reiches
Gottes in Jesus hinweisen soll, also als eine leicht allegorisierende
Metapher zu verstehen ist. Das Lichtwort ist hier demnach eine
kleine Parabel, die wesentlich dasselbe aussagen soll, wie die anderen,

größeren Gleichnisse von Mark. 4: Gottes Königreich ist in
diese Welt hinein wirklich, wenn auch verborgen, eingebrochen,
wirkt darin und wird von keinen menschlichen oder überirdischen
Mächten und Gewalten überwältigt werden, sondern die Oberhand
gewinnen und das letzte Wort erhalten. Dieses Doppellogion - übrigens

auch das nachfolgende Doppellogion von dem Maße, mit dem

man mißt, und vom Geben und Nehmen - ist also ein eschatologi-
sches Trostwort oder vielmehr ermutigendes Mahnwort: Fürchtet
euch nicht, wenn ihr keine eindeutigen, greifbaren Beweise des

Königreiches Gottes seht; harret in freudiger Ausdauer auf sein
gewisses Kommen. Und es dürfte auch kaum ein Zweifel darüber

3 Weiss (A. 1), S. 113.
4 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1937), S. 85.



J. B. Souöek, Salz der Erde und Licht der Welt 173

berechtigt sein, daß für Markus diese Verheißung im Lichte des

Kreuzes und der Auferstehung Jesu stand; es handelt sich ja um
ein Evangelium, wo alles mit eindeutigem Gefälle und mit
unmißverständlichem Drang zu der großen Peripetie der Leidens- und
Auferstehungsgeschichte hinzielt5.

Luk. 8, 16 ff. bringt das kleine Doppelwort von dem für den
Leuchter bestimmten Licht und von dem zu offenbarenden
Verborgenen im Anschluß an die Deutung des Säemannsgleichnisses
(Luk. 8, 11-15), also in demselben Zusammenhang wie Markus.
Darüber hinaus aber bringt er das Lichtwort auch noch in 11, 33.

Diese offenbar aus der Logienquelle (Q) stammende Dublette stellt
das Lichtwort in den Zusammenhang mit den Worten hinein, die

vom Licht «in euch» reden, also versteht es als ein Gleichnis des

aufrichtigen, bußfertigen (Luk. 11, 29ff.), ganzheitlichen Glaubens,
nicht aber als einen direkten Hinweis auf die bevorstehende große
eschatologische Wende. Auch die Umgestaltung der marcinischen
Fassung bei Luk. 8, 16 weist in dieselbe Richtung : nicht vom Kommen,

sondern vom Anzünden des Lichtes ist die Rede, und in
Verbindung mit einer parallelen Umgestaltung des Schlusses der Deutung

des Säemannsgleichnisses wird das Lichtwort als Mahnung
zum fruchttragenden Aufnehmen der Verkündigung und zum
Offenbarwerden des Glaubens im geduldigen und gehorsamen Leben
verstanden. Dadurch wird die imperativische Fassung des Matth. 5,
14ff. vorbereitet.

2.

Matthäus hat die früher geschieden überlieferten und
unterschiedlichen Sprüche - das Salzwort und das Lichtwort - nicht nur
miteinander verbunden, sondern auch sprachlich und sachlich
umgestaltet und ergänzt und so zu einem prägnanten, einheitlich
ausgerichteten Doppelspruch ausgestaltet.

Erstens hat er diese Sprüche durch die einheitliche Einleitung
« Ihr seid...» zu einem Berufungs- und Auftragswort gemacht. In

5 Die Meinung Lohmeyers (ebd.), dies sei zwar ungefähr die Meinung des
Markus gewesen, aber gegenüber der matthäischen und lukanischen sei seine

Fassung als die weniger prägnante, «zersagte und zerdeutete» und deshalb
weniger ursprüngliche zu betrachten, erscheint mir wenig einleuchtend.



174 J. B. Soucek, Salz der Erde und Licht der Welt

Erinnerung an Ex. 19, 6 sagt E. Lohmeyer, daß diese Worte
«erwählend» sind6. Erwählung aber bedeutet in der Schrift - bei Paulus
sowie bei den Propheten - nicht ein persönliches Privilegium,
sondern Beauftragung, Sendung zum Dienst. Dies wird in unserem
Logion durch Hinzufügung von «Salz der Erde», «Licht der Welt»
zum Ausdruck gebracht. Die Jüngerschar - und im Kontext des

Matthäusevangeliums ist gewiß auch die Gemeinde, die junge Kirche,

gemeint - erhält hier ihre Berufung für die Erde, für die Welt.
Sie ist dazu da, um durch ihr Wort, ihren Wandel, ihr ganzes Dasein
und Sosein Dienerin, ja Werkzeug der gnadenvollen Herrschaft
Gottes über die Welt zu sein.

Auf Grund seiner Vorgschichte wie auch seines unmittelbaren
Zusammenhangs betont dabei das Salzwort vor allem die Besonderheit
der Gemeinde. Salz der Erde kann sie nur sein, wenn sie im
Vertrauen auf die Verheißungen ihres Herrn alle Entbehrungen,
Entsagungen und Drangsale mutig und freudig auf sich nimmt, bis zum
freudigen Ertragen der Verfolgung. Wir haben bereits gesehen, daß
solches entschlossene Tragen des Kreuzes schon nach Luk. 14, ja
wahrscheinlich schon nach Mark. 9, das Wesentliche am Salzsein
der Gemeinde ist. Der Imperativ des Auftrags ist so in dem Indikativ

der Erwählung verankert. Das Imperativische wird aber im
weiteren durch den Hinweis auf die drohende negative Gefahr
eingeschärft: Wenn das Unmögliche des Salzverlustes des Salzes
geschehen, wenn die Gemeinde Jesu sich der Welt angleichen und das
Kreuz scheuen sollte, würde sie nicht nur zu nichts taugen, sondern
müßte der Verachtung, Verdammung und Vernichtung preisgegeben

werden. Dies besagt das Bild vom Hinauswerfen und Zertreten.
Es sollen die Menschen sein, die es durchführen. Dies gehört wohl
zunächst zur Bildhälfte, soll also als ein Bild der Verurteilung und
Verdammung Gottes verstanden werden. Aber es bleibt nicht bloß
beim Bild. Wir werden kaum fehlgreifen, wenn wir hier nach der
prophetischen Weise (Jes. 10) die Menschen als die Ausführenden
der Gerichte Gottes verstehen. Das Positive aber, das Salzsein der
Gemeinde, sollen wir wohl nach dem in Lev. 2, 13 angedeuteten
Gedanken, Salz mache die Opfergaben Gott annehmbar7, in dem Sinne

6 Lohmeyer, Das Evangelium des Matthäus, herausgegeben von W.
Schmauch (1956), S. 99.

7 Vielleicht auch nach dem Sinn der Sodomsgeschichte, Gen. 18, 23-32.



J. B. Soucek, Salz der Erde und Licht der Welt 175

verstehen, daß das getreue, gehorsame und opferbereite Sein der
Gemeinde vor Gott für die Welt eintritt und sie so vor dem Endzorn
Gottes bewahrt. Es handelt sich demnach nicht um immanentes
Durchdringen und Beeinflussen der Welt, sondern um eschatologi-
sches Einstehen für sie. Dies ist der erste, grundlegende Auftrag der
Gemeinde.

Die positiv-aktive Seite des Auftrags, die Sendung der Gemeinde,
wird mehr im zweiten Glied des Doppelspruches, in dem Lichtwort
hervorgehoben. Wenn die Gemeinde wahrlich da ist, wenn ihr Salz

nicht verschwunden ist, ist sie das Licht der Welt. Eine Ergänzung
des Matthäus fügt hinzu : Sie ist die Stadt auf dem Berge, d. h. sie

steht auf der Stelle, wo nach der alttestamentlichen Prophétie der
Berg Sion gestanden hat8. Diese Stadt wird nicht verborgen bleiben
können. Wir werden gut tun, wenn wir auch aus diesem Spruch
zuerst noch den tröstenden, ermutigenden Ton heraushören. Aber der
V. 15, wo der bei Markus klar indikativische, ermutigende Spruch
von dem für den Leuchter bestimmten Licht bereits in der aus Luk.
14 bekannten mahnenden Umgestaltung vorkommt, bildet den
Übergang zu dem eindeutig imperativischen V. 16, der eine weitere
Ergänzung des Matthäus darstellt. Im wahren Sein der Gemeinde
ist der Auftrag und die Vollmacht einbegriffen, das Licht der Welt
zu sein. Es geht hier um die Möglichkeit, den Mut und die Pflicht
zur Mission. Bestimmt denkt Matthäus gerade an diese konkrete
Verpflichtung - der Auftrag des auferstandenen Herrn in Matth. 28,
18-20 ist hier schon im Blickfeld. Und zweifelsohne muß diese

Verpflichtung durch Verkündigung mit menschlichen Worten erfüllt
werden. Es ist aber wichtig, daß Matth, dies nur voraussetzt,
ausdrücklich aber nur das andere hervorhebt, daß dieser Auftrag, Licht
der Welt zu sein, durch das ganze Leben der Gemeinde und ihrer
Glieder bestätigt und getragen werden soll:

So soll euer Lieht vor den Menschen leuchten, damit sie eure guten Werke
sehen und ihren Vater, der in den Himmeln ist, preisen (Matth. 5, 16).

Bloße Worte taugen nichts. Das ist keine moderne Entdeckung,
sondern wurde von den urchristlichen Verkündigern klar gesehen,
betont und eingeschärft - bis zu dem fast schockierenden Wort des

ersten Petrushriefes (1. Petr. 3, 1), daß die frommen Frauen ihre

8 Vgl. Jes. 2, 1-4; Jes. 60; Hagg. 2, 6-9. Dazu G. von Rad, Die Stadt
auf dem Berge: Gesammelte Studien zum A. T. (1958), S. 214ff.



176 J. B. Sou&ek, Salz der Erde und Licht der Welt

Männer ohne Wort für Christus gewinnen sollen. Gegen
religiösmoralisches Selbstbewußtsein, gegen pharisäischen Hochmut wird
diese Mahnung dadurch abgegrenzt, daß nicht unser Ruhm, sondern
der Lobpreis Gottes seitens der Menschen gesucht werden soll.

Was aber sind die guten Werke, die das Licht der Wahrheit Gottes
vor den Menschen leuchten lassen sollen? Gewiß handelt es sich nicht
um einzelne kultische oder moralische Leistungen, sondern um
ganzheitliche Ausrichtung des Lebens, um Leben aus dem zu uns in Jesus
kommenden Wort der göttlichen Liebe und Strenge. So haben wir
uns aber in einer modernen, allgemeinen, abstrakten Weise
ausgedrückt, weil wir anders die ganze Reichweite der Worte kaum
verstehen könnten. Die von Matthäus verarbeitete Jesustradition denkt
aber gleich wie das Alte Testament konkret. Die «guten Werke»
werden paradigmatisch in den nachfolgenden Partien der
Bergpredigtgeschildert, besonders aber in den Antithesen Matth. 5,20-48.
Diese literarisch ziemlich komplizierte Zusammenstellung gipfelt in
den wesentlich mit Luk. 6, 28-36 parallel gehenden Schlußabschnitten

vom Nichtwiderstehen dem Bösen und von der Feindesliebe

(Matth. 5, 38-48). Aber auch vieles von den weiteren Stücken
in Matth. 6-7 gehört dazu: Warnung vor dem Schätzesammeln,
dem Mammondienst, der glaubenslosen Sorge, dem selbstsicheren
Richten, der tatenlosen und unverbindlichen Anbetung u.a.m. Diese
Weisungen sind zu außerordentlich, um einfach als Anweisungen zu
allgemein vorgeschriebenen gesetzlichen Leistungen verstanden
werden zu können, aber sie sind andererseits viel zu konkret und
lebensnah, um nur als übertriebene Illustrationen innerlicher
Gesinnung verharmlost werden zu dürfen. Sie sind als sehr konkrete
Taten gemeint - freilich als außerordentliche, weil prophetische
Taten.

Der Begriff des Prophetischen hat sich uns schon vorher sozusagen
aufgedrängt. Er ist nach meiner Meinung als Schlüssel zum rechten
Verständnis unserer Perikope und so der ganzen Bergrede zu
betrachten. Man darf in dieser Hinsicht auch an das unserem
Abschnitt unmittelbar vorangehende Wort hinweisen:

Denn ebenso haben sie die Propheten verfolgt, die vor euch waren (Matth.
5, 12).

Aber das Prophetische ist in der Bergpredigt viel tiefer verankert
als in einem isolierten und vielleicht an sich zufälligen Wort. Die
Gemeinde soll zum Salz der Erde dadurch werden, daß sie durch ihre



J. B. Soucek, Salz der Erde und Licht der Welt 177

Besonderheit, Unbeflecktheit und Leidensbereitschaft für die Welt
vor Gott einsteht. Dies könnte als der priesterliche Dienst der
Gemeinde bezeichnet werden. Sie soll aber das Licht der Welt dadurch
sein, daß sie mit ihren guten Werken, d. h. mit ihrem vom Gehorsam

gegen die Weisungen Jesu geformten Sein und Handeln, mit ihrer
Nachfolge Jesu, die neue durch Gottes Liehe und Verheißungen
bestimmte Existenzweise vorlebt.

Diese wesenhaft prophetische Existenz der Gemeinde wird sich
dann gewiß auch in einzelnen Einsichten auswirken - darin, daß das

vom demütigen und hoffnungsvollen Glauben erleuchtete Auge die
wahre Lage der Gemeinde und der Welt wahrhaftiger und
durchdringlicher zu sehen vermag, daß es die Welt und die Menschen in
Einzelfällen besser als sie sich selbst verstehen kann. Dies ist aber
eben erst die Frucht des Seins der Gemeinde, die Frucht der
Tatsache, daß hier, inmitten dieser Welt, eine Gemeinschaft lebt, wo
unsere menschliche Selbstsucht und unser Hochmut, unsere
Selbstgerechtigkeit und Härte, unsere Furcht und Verzweiflung durch die

angenommene und erlebte Macht der überwältigenden Liebe Gottes
gehemmt, ja jeweils neu überwunden wird. Daß da Menschen sind,
die einander vergeben und helfen, statt miteinander zu rechten
und einander zu richten; die nicht wie die Heiden zuerst ihren Vorteil

und Nutzen, sondern das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
suchen; nicht nach Rache des ihnen zugefügten Unrechts lüstern
sind, sondern ihre Feinde lieben und für ihre Verfolger beten;
Menschen, die miteinander den Frieden halten, wie es schon die mar-
cinische Ergänzung des Salzwortes zum Ausdruck bringt.

Das soll für die anderen Menschen, für die Außenstehenden, die
Heiden, die Welt, gelebte Prophétie sein, Verheißung einer besseren

Möglichkeit, ja einer neuen Welt. Und damit Einladung, zu dem
Vater, von dessenVollkommenheit undBarmherzigkeit alles kommt,
zurückzukehren und in ihm das neue, wahre Leben zu finden.

3.

Zu der bisher entworfenen Auslegung unseres Doppelspruches
möchte ich nur noch drei Bemerkungen hinzufügen :

1. Die erste betrifft den Aufbau der Bergpredigt. In dieser
Hinsicht hat unser Doppelwort eine Mittel- und Schlüsselstellung in-

12



178 J. B. Souöek, Salz der Erde und Licht der Welt

mitten des 5. Kapitels, vielleicht sogar inmitten des Ganzen. Es
stellt nämlich einen Übergang, sozusagen eine Brücke zwischen den

Verheißungen der Seligpreisungen und den Verpflichtungen der
Antithesen und weiteren Weisungen der großen Redekomposition dar.
Einen parallelen Übergang vom Indikativ zum Imperativ haben wir
aber bereits in der vorhergehenden Tradition des Lichtwortes
beobachtet. So ist schon in der synoptischen Tradition die bei Paulus
explizierte Zuordnung von Indikativen und Imperativen
vorgebildet.

2. Wir haben soeben von der synoptischen Jesustradition geredet,
und im ganzen Vortrag haben wir die Botschaft und die Theologie
des Matthäus und seiner Vorgänger klarzustellen versucht. Wie
steht es aber mit der Botschaft und Theologie Jesu selbst? Ist sie

uns völlig unerreichbar oder gleichgültig Dies ist nicht meine

Meinung. Es ist aber klar, daß wir seine Botschaft und Theologie
zunächst nur in der Zusammenstellung, Anwendung, Umgestaltung,
Ergänzung und der darin enthaltenen Auslegung der Evangelisten
vor uns haben. Es kann wohl auch nichts anders sein. Worte, die uns
anreden und Entscheidungen von uns fordern, können wir
sachgemäß nicht anders weitergeben, als so, daß in dieser Weitergabe
unsere Antwort, d. h. auch unser Verständnis, irgendwie miteinbegriffen

ist. Deshalb können wir die Antworten und Auslegungen der
ersten uns zugänglichen Tradenten nicht umgehen, sondern müssen
bei ihnen mit großer Aufmerksamkeit verharren. Zum geschichtlichen
Jesus selbst zu durchdringen wird es uns nur in Ausnahmefällen in
der Gestalt gelingen, daß wir seine «verba ipsissima» zurückgewinnen

könnten - und auch dann werden es nicht unausgelegte Worte
sein. Meistens werden wir zu ihm nur so durchdringen können, daß
wir beim vergleichenden Eindringen in die verschiedenen
Umgestaltungen, Auslegungen und Ergänzungen seiner Worte mit größerer

oder kleinerer Klarheit einzusehen vermögen, daß und wie diese

Variationen doch in dieselbe Richtung zeigen und so auch offenbar
von derselben Quelle fließen. Ich meine begriffen und auch einigermaßen

klar gemacht zu haben, daß in unserem Abschnitt ein in
hohem Maße günstiger Fall vor uns liegt, daß wir auch in der relativ
späten und am meisten gereiften Fassung des Matthäusevangeliums
dem lebendigen, uns anredenden, aufrüttelnden und richtenden
Worte Jesu begegnen.

3. Selbst einen akademischen Vortrag dürfen wir nicht abschlie-



J. B. Souöek, Salz der Erde und Licht der Welt 179

ßen, ohne uns selbst diesem Worte zu öffnen und auszusetzen. Es ist
für uns an erster Stelle ein Wort des Gerichtes. Die herben Worte
von dem salzlos gewordenen Salz, das zu nichts taugt, als
herausgeworfen und von den Menschen zertreten zu werden, klingen
beunruhigend und anklagend in unseren Ohren. Als Exegeten haben
wir zuerst die Verpflichtung, diese und die ihnen ähnlichen Worte
des Evangeliums in ihrer ganzen beunruhigenden Herbheit und
Strenge zu belassen und auf der Hut zu sein, daß wir sie durch
unsere Auslegungen nicht verharmlosen. Das haben wir Theologen nur
allzu oft getan. Wir kommen alle von einer kirchlichen Tradition
her, die meinte, die Bergpredigt sei in ihrer Strenge zu herb, zu
extrem, zu weltfremd, um im wirklichen Leben wirklich ernst, und

sogar wörtlich, genommen werden zu können. Wir haben es auf
verschiedene Weisen getan. Einmal auf die orthodoxe Weise, indem wir
in der Bergpredigt nur den Spiegel zur Erkenntnis unserer
Sündhaftigkeit und Heilsbedürftigkeit, nicht aber konkret gemeinte und
verpflichtende Weisungen sehen wollten. Das andere Mal auf die
historisch-kritische Weise, indem wir dieselbe herbe Strenge als
durch einen übertriebenen und mythisch fundierten eschatologischen
Radikalismus bedingt erklären wollten. Wahres Ernstnehmen der

Bergpredigt haben wir einigen «Sekten» (die wir vielleicht besser
die andere oder erste Reformation9 nennen sollten) oder einigen
großen Außenstehern überlassen.

Jetzt aber hat uns Gott in eine Welt hineingestellt, von der wir
uns zwar immer noch nicht vorstellen können, wie sie «mit der
Bergpredigt regiert» zu werden wäre, von der wir aber immer klarer
wissen oder wenigstens ahnen, daß sie einfach nicht mehr sehr lange
existieren kann, wenn ihr nicht wenigstens in entscheidenden
Momenten einige letztlich von dem Licht der Bergpredigt fließenden
Einsichten, ja Erleuchtungen gegeben werden. Laßt uns auf der
Hut sein, daß nicht wieder einmal die Söhne dieser Welt klüger sind
in ihrem Geschlecht als die Söhne des Lichts

Josef B. SouceJc, Prag

9 Den Begriff der «ersten» und «zweiten» Reformation habe ich A. Molnâr
(Prag) entnommen; vgl. z. B. ftican-Molnâr : Die Böhmischen Brüder (1961),
8. 284 f.


	Salz der Erde und Licht der Welt : zur Exegese von Matth. 5,13-16

