
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 3

Artikel: Josua in Ex. 33, 7-11

Autor: Dumermuth, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 19 Heft 3 Mai-Juni 1963

Josua in Ex. 33, 7—11

l.
Ex. 33, 7-11 ist alte, vorpriesterschriftliche und vordeuteronomi-

stisehe Überlieferung. V. 7 spricht dafür, daß ursprünglich schon
vorher von dem Zelt die Rede gewesen ist. Die Tempora sind sämtlich

Iterative. Es handelt sich hier demnach um einen Vorgang, der
wiederholt geschah1. Das «Zelt der Begegnung oder Zusammenkunft»

('ohäl mô'ëd2; vgl. Num. 11, 16.24-26/ 12,4f E/ Deut. 31,
14 f J oder E) wird vorgestellt als Orakelstätte, wo die Israeliten
während der Wanderzeit Jahwe befragten (v. 7b)3. Der überlieferte
Text weist einige Unebenheiten auf. Sie scheinen mir jedoch nicht
derart ernsthafter Natur, wie W. Beyerlin will4. So fügt sich die

Erwähnung Josuas (v. IIb) sachlich gut in den Zusammenhang5.
V. IIb sagt aus, daß Josua «nicht vom Zelt wich», m. a. W. das

Zelt nicht verließ, also je nachdem im oder beim Zelt sich aufhielt,
also wohl dort wohnte. Auch Num. 11, 26-30 setzt Josua als beim
Zelt befindlich voraus6. Josua begegnet übrigens auch sonst wäh-

1 M. Noth, Exodus, Das Alte Test. Deutsch (1959), S. 209f.
2 Zu Ausdruck und Sache F. M. Cross, The Biblical Archaeologist Reader

(1961), S. 223ff.; R. de Vaux, Les institutions de l'Ancien Testament, 2

(1960), S. 122ff. G. Beers Deutung in Exodus (Handb. z. A. T., 1939), S. 158,
als Versammlungsort der Geister kann sich auf viele religionsgeschichtliche
Parallelen stützen. Ob sie sich aber hier empfiehlt, ist fraglich. Zu mô'ëd
(j'd) vgl. akk. adänum Termin (Meissner-v. Soden, Akkad. Handwörterb.
S. 10). Das akkadische Verbum bedeutet vielleicht ursprünglich «(durch
Orakel?) den Termin (für ein Unternehmen) bestimmen».

3 Zum Ausdruck C. Westermann, Die Begriffe für Fragen und Suchen im
A. T. : Kerygma und Dogma 6, 1 (1960), S. 2 ff. - mebaqqes jhwh heißt wörtlich:

«einer, der Jahwe sucht». Wie in Lev. 19,31 findet sich in China die
Wendung «Geister suchen» für Befragung der Totengeister; s. J. J. M. de

Groot, The Religious System of China, 1-6 (1892ff.), 6, S. 1332.
4 W. Beyerlin, Herkunft und Geschichte der ältesten Sinaitraditionen

(1961), S. 129ff.
6 Gegen Beyerlin (A. 4), S. 137, der verkünden kann: «Die Rolle, die Ex.

33, IIb dem jungen Josua zuschreibt, hat dieser, historisch gesehen, gewiß
nicht gespielt.»

6 Das «mittôk» von v. IIb ist hier sicher abgeblaßt wie min gebraucht.
Zu solchem Gebrauch s. Köhler-Baumgartner, Lexicon, S. 1021. Es wäre unit



162 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11

rend Theophanieereignissen als nächster Vertrauter Moses (Ex. 24,
13a. 15aLXX/ 32, 17)7.

Die oft zu Ex. 33, IIb gegebene Erklärung, Josua habe als
Zeltwärter fungiert, wird m. E. dem Sachverhalt nicht gerecht. Wäre
dem so, hätte die Überlieferung eine solch genaue Namensangabe
wirklich für nötig befunden? Es steckt doch wohl mehr dahinter.
Nimmt man Ex. 33, 7-11 als ein zusammengehöriges Ganzes, was
mir immer noch am nächstliegenden scheint, so drängt sich doch
gleich der Gedanke auf, ob nicht der im Zelt weilende Josua etwas
mit der in 7 b erwähnten Gottesbefragung der Israeliten zu tun
haben könnte. Dies gibt uns den Einsatzpunkt. Ging nämlich Mose

zum Zelt hinaus, dann erschien Jahwe in einer Wolkensäule und
sprach mit Mose «wie jemand mit seinem Freunde redet» (v. IIa;
vgl. Num. 12, 6-8/ Deut. 34, 10)8. Wie hat man sich aber die
Gottesbefragung bei den übrigen Israeliten vorzustellen (v. 7 b) Ob da die
Wolkensäule auch jedesmal zu erscheinen pflegte? Das ist höchst
unwahrscheinlich. Die alte Tradition vom Jahwezelt scheint uns
nicht im Zweifel darüber zu lassen, daß vor allem Mose es war, der
der Anrede Jahwes aus einer Wolkensäule gewürdigt wurde (Num.
12, 4ff. zusammen mit Aaron und Mirjam; Deut. 31, 14f. zusammen

mit Josua), und zwar im Zusammenhang mit Dingen, die das
Gesamtwohl des Volkes betrafen. Man wird dies auch für Ex. 33,
7-11 voraussetzen müssen. In diese Richtung weist ja schon die
feierliche Art der Schilderung von Moses Gottesverkehr. Der feierliche

Ton erklärt sich doch wohl damit, daß Mose als Vertreter des

ganzen Volkes gezeichnet werden soll. In dieser Eigenschaft erhielt
er Jahwes Weisung aus der Wolkensäule. Der Schluß scheint
unausweichlich: Jahwe hat mit Mose direkt durch Manifestation in

sinnig, annehmen zu wollen, Josua hätte sich Tag und Nacht, ohne sich vom
Fleck zu bewegen, stets im eigentlichen Zeltraum aufgehalten (vgl. Deut. 31,
14f.). Beyerlins gegen die Notiz v. IIb gerichtetes Argument (A. 4),
S. 129, daß Jahwes vertrauliches Reden mit Mose die Gegenwart eines
Dritten nicht vertrage, verliert somit jedes Gewicht.

7 Vgl. O. Eissfeldt, Die älteste Erzählung vom Sinaibund: Zs. altt. Wiss. 73

(1961), S. 139. 145.
8 Vertraulicher Verkehr zwischen Menschen und Göttern bzw. Geistern

in der Sakralhütte ist ein vielbezeugtes Phänomen; s. etwa M. Eliade,
Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (1957), S. 311 f. ; E. Bozzano,
Übersinnliche Erscheinungen bei Naturvölkern (1948), S. 230ff. ; W. Nolle,
Die Indianer Nordamerikas (1959), S. 108.



F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11 163

einer Wolkensäule verkehrt, mit den übrigen Israeliten aus dem
Volk dagegen, die ihn in Privatangelegenheiten befragen wollten,
durch Vermittlung Josuas!l.

Da sich Josua den Leuten aus dem Volk stets zur Verfügung
halten mußte - wohl die Zeiten ausgenommen, da Mose selber im
Zelt mit Jahwe reden wollte -, konnte er sich nicht vom Zelt
entfernen. Josua diente also im Sakralzelt als Medium.

2.

Wie hat man sich nun Josuas Funktion genauer vorzustellen?
Leider schweigt unser Text. Am nächsten liegt es, irgendein Kultgerät

anzunehmen, mit dessen Hilfe Josua seine Medienfunlction
ausübte. Als solches empfiehlt sich ein Ephod10. Man kann es sich
etwa als eine Art Divinations-Planchette denken, wie solche auch
sonst bezeugt sind11. Ob auch die Lade in diesem «Zelt der Begegnung»

stand, wie vielfach angenommen wird, ist nicht
auszumachen. Einer solchen Annahme ungünstig ist, daß das Zelt als

9 K. Möhlenbrink, Josua im Pentateuch: Zs. altt. Wiss. 59 (1942/43),
S. 32ff., hat dies als die Meinung des Abschnitts richtig erkannt, glaubt sich
jedoch aus mir nicht einleuchtenden Gründen gegen die Zugehörigkeit von
v. 7 zu v. 8-11 entscheiden zu müssen.

10 So auch etwa I. Benzinger, Hebräische Archäologie (31927), S. 314. 344:
«Zum Orakelzelt, wo man Jahwe befragt, gehört das Jahweorakel, der
Ephod.» Der Ephod gehört auch sonst zum Inventar eines Heiligtums (Ri.
17, 5/Hos. 3, 4); vgl. auch schon J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte
Israels (1883), z. St.; zur Sache de Vaux (A. 2), 2, S. 201ff.; K. Elliger, Die
Rel. in Gesch. u. Geg. 2, S. 521 f.

11 Für die hellenistische Zeit vgl. P. Amandry, La mantique Apollinienne
à Delphes (1950), S. 186. Für China s. de Groot (A. 3), 6, S. 1295ff. Es handelt
sich um Tafeln oder Brettchen, auf denen Zeichen eingeritzt sind. Antworten
werden so erhalten, daß darüber gleitende Ruten oder sonstige längliche
Objekte über bestimmten Zeichen anhalten, woraus sich Wörter bilden
lassen. Divinations-Planchetten werden auch heute noch in spiritistischen
Sitzungen verwendet. In China wurden die Divinationsstifte oder Zeigerhölzer

in hohen Ehren gehalten, indem sie in goldbestickte rote Seidentücher
gewickelt aufbewahrt wurden. Sie waren zum Teil mit göttlichen Symbolen
beschnitzt und mit Goldblech überzogen. Das wirft Licht auf die A. T.¬

Stellen, wo der Ausdruck Ephod in Zusammenhängen begegnet, die an ein
Gottesbild denken lassen. Trotzdem wird es sich in Ri. 17, 4f. kaum um
ein Gottesbild handeln, sondern, da ein solches Orakelgerät aus verschiedenen
Teilen besteht, eben um seine einzelnen Teile.



164 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11

außerhalb des Lagers befindlich gedacht ist12. An dieser Tradition
dürfte kaum zu rütteln sein13. Auch Num. 11, 26-30/ 12, 4-5 scheint
das heilige Zelt als außerhalb des Lagers und dem Josua als
Aufenthaltsort dienend vorauszusetzen. In Ex. 33, 7a dürfte das

Pronomen 16 nicht auf die Lade14, auch nicht auf Mose15, sondern am
besten auf Jahwe zu beziehen sein18.

Es lassen sich aber eine Reihe weiterer Überlegungen anschließen,
die das Verständnis des Josua als Medium stützen helfen.

Einmal betont Ex. 33, IIb, Josua sei Diener des Mose (wie Num.
11, 28/ Ex. 24, 13/ Jos. 1,1/ vgl. Deut. 1, 38) und ein na'ar. Damit
ist zu vergleichen 1. Sam. 2, 11/ 3,1/ 2, 18: Der na'ar Samuel dient
Jahwe beim Priester Eli in Silo17. Wie ist nacar zu deuten? Das
Wort ist im A.T. in folgenden Bedeutungen belegt: 1. Knabe,
Jüngling. 2. Junger Mann. 3. Bursche, Begleiter, Gefolgsmann,
Knecht; wahrscheinlich auch als Titel, wie Knappe, Page18. Für die

genannten Samuelstellen empfiehlt sich im Blick auf 1. Sam. 2,
21. 26 am besten die unter 1., für Ex. 33, IIb die unter lb oder 2.

genannte Bedeutung. So wird der Ausdruck ja ohnehin in der Regel
übersetzt. Auch Num. 11, 28 notiert, Josua sei schon seit seiner

Jünglingszeit (mibbehurâw)19 Moses Diener gewesen. Ex. 33, IIb
zeigt uns also Josua, den Sohn Nuns, als einen jungen Mann oder
Jüngling, der im Zelt Jahwes, so möchten wir folgern, eine wichtige
Mittlerfunktion ausübte.

12 Vgl. schon B. Stade, Bibl. Theologie des A. T. (1905), S. 44f.
13 Vgl. G. v. Rad, Theol. d. A. T., 1, S. 235.
14 So neuerdings Beyerlin (A. 4), S. 131 ; weniger pointiert de Vaux (A. 2),

S. 133.
15 So Noth (A. 1), S. 207.
16 Mit Beer (A. 2), z. St.
17 Nichts verbietet, sich zu überlegen, ob der na'ar Samuel im Tempel von

Silo nicht eine ähnliche Funktion wie Josua im Zelt ausgeübt haben könnte
(vgl. Wellhausen, A. 10, z. St.). Nach 1. Sam. 2, 18 trägt er den 'efôd bad.
Hat sich vielleicht der junge Samuel dieses sakralen Kleidungsstückes, eventuell

mit divinatorischer Zutat versehen, zur Orakelerteilung bedient (vgl.
1. Sam. 2, 28)? 1. Sam. 3, 7ff. könnte m. E. nicht dagegen ins Feld geführt
werden, da es sich hier um ein eigentliches Berufungserlebnis handelt, das die
spezifisch prophetische Laufbahn des Samuel einleitet (vgl. 1. Sam. 3, 20f.).

is Vgl. Köhler-Baumgartner, Lexicon, s. v.
19 So wird zu interpretieren sein und nicht mit LXX : (:k\Ktôç (Erwählter),

welche Auffassung auch die amerikanische Bibel (Revised Standard Version)
übernimmt, mibbehurâw ist aber möglicherweise Zusatz, s. Bibl. Hebr.



F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11 165

Nun hat M. Buber hier na'ar als Sakraldiener gedeutet20. Was ist
dazu zu sagen? Aus der Religionsgeschichte wissen wir, daß sich
seit jeher vor allem junge Menschen wegen ihrer frischen Lebenskraft

besonders zu medialen Funktionen eignen21.
So tragen im alten China Medien im Jünglingsalter Bezeichnungen

wie sin tông (Gottesjüngling, göttlicher Jüngling, gottgehöriger
Jüngling), ki tông (Divinationsjüngling), tâng ki (junger Divinant)
oder einfach tâng tsi (Jüngling)22. Im alten Japan gab es an den

wichtigsten Shintoheiligtümern Mädchen, genannt kamu no ko23

(Gotteskind) oder miko (heiliges Kind, Inspirierte, Medium, Sibylle),
die als Schreinmedien fungierten24. In gehobener Höflichkeits-

20 M. Buber, Moses (21952), S. 135. Diese Deutung übernimmt auch
Beyerlin (A. 4), S. 129.

21 Belege für Knaben, Jünglinge etwa bei G. Boeder, Der Ausklang der
ägyptischen Religion mit Reformation, Zauberei und Jenseitsglauben (1961),
S. 199. 209. 201. 211. 219; Griffith-Thompson, The Demotic Magical Papyrus
ofLondonand Leiden, 1 (1904), Col. V, 12-22; VII, 8-18; XVII, 1-10. 27-32;
ferner H. Kleinknecht, Theol. Wörtb. 6, S, 350; de Groot (A. 3), 6, S. 1269ff.
1194ff. ; W. G. Aston, Shinto (1905), S. 206. 355f. 357.

22 sin Gott, göttlich; tông, tâng Jüngling; ki Divination; tsi —

Kind, Sohn. Die von de Groot (A. 3), 6, S. 1269 und immer noch vielen
andern Interpreten medialer Personen vertretene Meinung, es handle sich bei
solchen Personen allgemein um schwächliche, nervöse, leicht beeindruckbare,
hysterische, schizophrene oder dergleichen Menschen, ist falsch und im Licht
neuerer Forschung grundlegend zu revidieren; s. etwa H. Findeisen, Scha-
manentum (1957). Daß tatsächlich spiritistische Medien oft einen schwächlichen,

labilen, seelisch zerrütteten Eindruck machen, hat darin seinen Grund,
daß die betreffenden Menschen sich als Werkzeuge böser oder niederer
Mächte gebrauchen lassen. Doch Engel oder gute Geister kräftigen einen
Menschen in jeder Beziehung, rüsten ihn zu besondern Lebensaufgaben aus,
was ja auch in der Bibel genügend belegt ist.

23 Das chinesische Ideogramm, das in China als sin oder shên (Gott, Geist,
Macht, Lebenskraft) ausgesprochen wird, wird im Japanischen als kamu oder
kami mit selber Wortbedeutung gelesen. Das chinesische Zeichen für tsi, tzu
wird im Japanischen je nachdem als shi, su oder ko gelesen und hat in der
Regel die Bedeutung Kind, Sohn, in bestimmten Fällen auch Vicomte (ein
Adelsrang zwischen Graf und Baron). Im Chinesischen kann dieses Zeichen
überdies in der Bedeutung des französischen «maître» sowie als Anrede im
Sinn des englischen « Sir» verwendet werden.

24 Im heutigen Japan dienen die den Schreinen angeschlossenen «miko»
dazu, die zahlreichen Schreinfeste durch Spiel, Gesang sowie Aufführung
heiliger Tänze zu verschönern. Das Medientum der Schreinmiko ist heute fast
völlig verschwunden. Dagegen gibt es vom Schreinkult gelöste miko, die
zum Broterwerb Prophétie betreiben.



166 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11

spräche kann miko zuweilen einfach Kind heißen. Ko drückt eine

Beziehung, eine Zugehörigkeit aus, sei es zu Göttlichem, zu Vater,
Mutter oder andern Wesen und Dingen25. Das Wort ko scheint mir
im Japanischen eine ähnliche Funktion zu haben wie das Wort ben
im Hebräischen26. Im Wort miko stecken überdies Beziehungsfäden
zum hebräischen Wort na'ar.

Das Ausgeführte wirft, wie mir scheint, Licht auf das hebräische
Wort na'ar und seine semitischen Äquivalente. So hat mit einiger
Wahrscheinlichkeit der ugaritische Personenname bn n'ril27 seinen
«Sitz im Leben» im Gottesjüngling, d. h. einem Gottergriffenen oder
Orakelmedium. Das gälte wohl auch für den hebräischen Personennamen

necarjah(nacaraj), 1. Chr. 3,22f/ 4, 42, den Noth als «Knecht,
Knappe Jahwes» deutet28. Ke'arjah wäre dann ursprünglich der
Jahweergriffene, jahweinspirierte Jüngling29. Für die bei Gordon,
Text 113:60 erwähnten n'rm erhöht sich die Wahrscheinlichkeit,
daß wir es mit Gliedern einer bestimmten (sakralen?) Gilde zu tun
haben30.

25 Viele japanische Mädchennamen enthalten das Element ko, z. B.
Yôko Meerkind, Kind des Ozeans.

26 Ein japanisches Wort für Schüler, Lehrling, Jünger, das sowohl
bezüglich sakraler wie auch weltlicher Berufe verwendet wird, heißt z. B. deshi
und enthält das Element « Sohn».

27 C. H. Gordon, Ugaritic Handbook (1947), Text 10:16.
28 M. Noth, Die israelitischen Personennamen (1928), S. 139.
29 Vgl. das Wort Levi, arab. läwa(j) hebr. hôra «Orakel erteilen» sowie

lwj'l, in Mari : La-wi-ili «Anhänger Eis» ; W. F. Albright, Archaeology and the
Religion of Israel (31953), S. 109. 204; G. Fohrer, Die Rel. in Gesch. u. Geg. 4,

s. v. Levi; de Vaux (A. 2) 2, S. 213ff. Im Licht des vorgelegten Materials
scheint mir für lwj'l die Deutung «Anhänger Eis», jedenfalls was des
Ausdrucks ursprüngliche Bedeutung anlangt, etwas zu blaß. Könnte der sakrale
Zunftausdruck Levi zurückgehen auf die Erscheinung des Gotterfüllten,
daher Gotthörigen Es scheint mir, die Leviten hätten ursprünglich eine den
japanischen Sehreinmiko ähnliche Funktion ausgeübt. Auch diese waren
dem Dienst einer Gottheit Geweihte (vgl. 1. Sam. 1, lOff.). Man vergleiche
auch die pueri oblati der mittelalterlichen Klöster. Im alten Ägypten gab es
«berichtende Gottesdiener » (hm-ntr whm), die mit Orakelfunktionen betraut
waren; dazu H. Kees, Zs. f. äg. Spr. 85 (1960) ; S. Morenz, Ägyptische Religion
(1960), S. 109.

30 Es ist auch hinzuweisen auf die Jünglinge (gzrm), die in einem ugari-
tischen Kultritual (Poem of the Gracious Gods; Gordon, Text 52:14, 17)
vorkommen; dazu Th. H. Gaster, Thespis (1961), S. 406ff.



F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11 167

3.

Die angestellten Erwägungen dürften verdeutlichen, wie sehr

gerade der junge Josua für eine mediale Funktion sich eignete. Auch
Ri. 17, 5ff. (vgl. 1. Sam. 3, Iff) erhält neues Licht. So können wir
nun das Interesse Michas besser verstehen, den des Weges kommenden

brotsuchenden Jüngling aus Bethlehem, noch gar Levit, bei sich
als Hausmedium zu engagieren. Josuas Funktion als Medium im
Jahwezelt der israelitischen Wüstenwanderer träte ja nun keineswegs

etwa in Spannung oder gar Widerspruch zu seiner anderswo
im A.T. bezeugten politisch-militärischen Rolle31, wie aus der
Religionsgeschichte und Völkerkunde zur Genüge hervorgeht32. Auch
weiß das A.T. über in der Umgebung des charismatischen Josua sich
abspielende para-normale33 Erscheinungen zu berichten. Dergleichen

begegnet auch sonst mit Vorliebe in der Nähe medialer
Personen. Bei Jericho erschien der «Oberste über das Heer Jahwes»
(Jos. 5, 13-15) vor Josua. Aus dem alten China hören wir ähnliches:
Ein einem chinesischen Heerführer erscheinender Geisterkommandant

sagt diesem Unterstützung durch Geistertruppen zu, die auch,
wie vermerkt wird, tatsächlich eintraf (vgl. 2. Kön. 6, 15f.)34. Nach
Jos. 10, 11 läßt Jahwe große Steine auf die Feinde fallen. Mit Noth
ist v. IIb sicher als erklärender Zusatz zu betrachten35. Sind jedoch
die Steine durch v. Hb als Hagelsteine richtig gedeutet? Das ist
höchst fraglich. Von gleichsam vom Himmel fallenden Steinen
verschiedenster Größe wird verschiedentlich berichtet, und zwar nicht

31 Das ist z. B. Möhlenbrink (A. 9), S. 58, entgegen zu halten, der in der
Tradition vom «Kultdiener» Josua zu Unrecht eine Verfälschung der
Überlieferung vom Feldherrn Josua erblickt. Es zeigt sich eben auch hier wieder,
wie schiefe Urteile gefällt werden können, wenn man ohne Blick auf die
allgemeine Völkerkunde biblische Forschung betreiben zu können glaubt.

32 Siehe etwa J. G. Frazer, The Golden Bough, 1 (31926), S. 332ff. ;

Findeisen (A. 22), passim.
33 Ich ziehe den Ausdruck solchen wie übernatürlich, mirakelhaft vor, die

mir abwegig erscheinen.
34 de Groot (A. 3), 4, S. 445f. Das sichtbare oder unsichtbare Mitkämpfen

von Geistertruppen ist ein Charakteristikum der chinesischen Geisterlehre;
de Groot (A. 3), 5, S. 476. Vgl. die zum Kampf ausrüstende hochinteressante
«Berufungsvision» des berühmten Oglala-Sioux Indianerführers Crazy Horse
bei M. Sandoz, Crazy Horse, the strange man of the Oglalas (University of
Nebraska Press 1961), S. 104f.

35 Noth, Das Buch Josua (1938), z. St.



168 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7—11

bloß in mythologischer Überlieferung, sondern auch von Reisenden
der Moderne. Das Phänomen kann, wie im A.T., als von Göttern
oder Geistern bewirkter «Gottesschreck» begegnen, das Truppen in
Verwirrung bringt36.

Die Josuageschichten heben mehrmals hervor, daß Jahwe
mitkämpft (Jos. 6, 2/ 8, 1.18/ 10,8.25/ 10,14.42). In dieses Licht gehört
auch die von Josua berichtete «symbolische» Kontakthandlung
nach Jos. 8, 18.26 (vgl. Ex. 17, 11 f.), die in der Antike wie bei den
Naturvölkern viele Parallelen hat, weil Kriege als «teamwork» von
Menschen und Geistern unternommen werden. Schließlich erstaunt
nicht, daß Josua in Verbindung mit einem so enigmatischen Zitat
wie Jos. 10, 12b-13a erscheint37.

Josua und andere biblische Gestalten haben überhaupt ein
Anrecht darauf, noch stärker als es bisher meist geschehen ist, in das
Licht der allgemeinen Völkerkunde und Religionsgeschichte gerückt
zu werden. Dazu möchten die obigen Ausführungen ermuntern.

Fritz Dumermuth, Kyoto

36 Belege bei de Groot (A. 3), 4, S. 280f.; 5, S. 783 (509, 785); 6, S. 1039;
Bozzano (A. 8), S. 97ff. 154; ferner s. Eliade (A. 8), S. 245; Findeisen (A. 22),
S. 178. Aus Java wird Steinregen von unsichtbarer Hand als eine gewöhnliche

Erscheinung berichtet, für welchen die dortigen Eingebornen in ihrer
Sprache ein eigenes Wort besitzen (Bozzano, A. 8, S. 97). Die Steine fühlen
sich oft warm bis glühend heiß an (vgl. Psalm 18, 13; nach Ez. 28, 14. 16

gehören feurige Steine zur Paradiesessphäre). Die Wärme der Steine erklärt
sich am besten als thermische Reaktion eines raschen Désintégrations- und
Reintegrationsprozesses : Bozzano (A. 8), S. 104.

37 Religionsgeschichtliehes Material bei Frazer A. 32, S. 316ff. ;

Dillmann, Komm. z. St.; S. N. Kramer, hrsg., Mythologies of the Ancient world
(New York 1961), S. 452. — Die Deutung des angeführten Abschnitts Jos.
10, 12b-13a ist schwierig. Ich möchte höchstens die Frage aufwerfen, ob
das Verbum dmm (vgl. Meissner-v. Soden (A. 2), S. 155) eventuell auch mit
«aufmerken» wiedergegeben werden könnte? Wäre die Meinung des

ursprünglichen Textes etwa gewesen, Josua habe im Zeichen des entscheidenden

Schlachtgeschehens Sonne und Mond zu Zeugen aufgerufen oder an
diese (um Hilfe?) appelliert (vgl. Ri. 5, 20)? Jos. 10, 13aa *ämäd ist ja wohl
ohnehin Zusatz; s. Noth A. 35, z. St. Das Verbum dmm ist aber hier
wahrscheinlich kaum so zu deuten.


	Josua in Ex. 33, 7-11

