Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 3

Artikel: Josua in Ex. 33, 7-11

Autor: Dumermuth, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 19 Heft 3 Mai-Juni 1963

Josua in Ex. 33, 7-11

L.

Ex. 33, 7-11 ist alte, vorpriesterschriftliche und vordeuteronomi-
stische Uberlieferung. V. 7 spricht dafiir, daB urspriinglich schon
vorher von dem Zelt die Rede gewesen ist. Die Tempora sind simt-
lich Iterative. Es handelt sich hier demnach um einen Vorgang, der
wiederholt geschah!. Das «Zelt der Begegnung oder Zusammen-
kunft» (Cohdl méed?; vgl. Num. 11, 16.24-26/ 12,4f E/ Deut. 31,
14f J oder E) wird vorgestellt als Orakelstétte, wo die Israeliten
wihrend der Wanderzeit Jahwe befragten (v. 7b)3. Der iiberlieferte
Text weist einige Unebenheiten auf. Sie scheinen mir jedoch nicht
derart ernsthafter Natur, wie W. Beyerlin will4. So fiigt sich die
Erwihnung Josuas (v. 11b) sachlich gut in den Zusammenhang?.
V. 11Db sagt aus, daB3 Josua «nicht vom Zelt wich», m. a. W. das
Zelt nicht verlieB3, also je nachdem im oder beim Zelt sich aufhielt,
also wohl dort wohnte. Auch Num. 11, 26-30 setzt Josua als beim
Zelt befindlich voraus®. Josua begegnet iibrigens auch sonst wéh-

1 M. Noth, Exodus, Das Alte Test. Deutsch (1959), S. 209f.

2 Zu Ausdruck und Sache F. M. Cross, The Biblical Archaeologist Reader
(1961), S. 223ff.; R. de Vaux, Les institutions de 1’Ancien Testament, 2
(1960), S. 1221f. G. Beers Deutung in Exodus (Handb. z. A. T., 1939), S. 158,
als Versammlungsort der Geister kann sich auf viele religionsgeschichtliche
Parallelen stiitzen. Ob sie sich aber hier empfiehlt, ist fraglich. Zu mé‘d
(j«d) vgl. akk. addnum = Termin (Meissner-v. Soden, Akkad. Handworterb.
S. 10). Das akkadische Verbum bedeutet vielleicht urspriinglich «(durch
Orakel?) den Termin (fiir ein Unternehmen) bestimmen ».

3 Zum Ausdruck C. Westermann, Die Begriffe fiir Fragen und Suchen im
A. T.: Kerygma und Dogma 6, 1 (1960), S. 2ff. — mebaqqges$ jhwh heillt wort-
lich: «einer, der Jahwe sucht». Wie in Lev. 19, 31 findet sich in China die
Wendung «Geister suchen» fiir Befragung der Totengeister; s. J. J. M. de
Groot, The Religious System of China, 1-6 (18921f.), 6, S. 1332.

1 'W. Beyerlin, Herkunft und Geschichte der #ltesten Sinaitraditionen
(1961), S. 1291f.

5 Gegen Beyerlin (A. 4), S. 137, der verkiinden kann: «Die Rolle, die Ex.
33, 11b dem jungen Josua zuschreibt, hat dieser, historisch gesehen, gewi3
nicht gespielt.»

¢ Das «mitték» von v. 11b ist hier sicher abgeblaBt wie min gebraucht.
Zu solchem Gebrauch s. Kéhler-Baumgartner, Lexicon, S. 1021. Es wére un-

11



162 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7—11

rend Theophanieereignissen als ndchster Vertrauter Moses (Ex. 24,
13a. 15aLLXX]/ 32, 17)".

Die oft zu Ex. 33, 11b gegebene Erklidrung, Josua habe als Zelt-
wirter fungiert, wird m. If. dem Sachverhalt nicht gerecht. Wire
dem so, hiitte die Uberlieferung eine solch genaue Namensangabe
wirklich fiir notig befunden? Es steckt doch wohl mehr dahinter.
Nimmt man Ex. 33, 7-11 als ein zusammengehoriges Ganzes, was
mir immer noch am néchstliegenden scheint, so dringt sich doch
gleich der Gedanke auf, ob nicht der im Zelt weilende Josua etwas
mit der in 7b erwidhnten Gottesbefragung der Israeliten zu tun
haben konnte. Dies gibt uns den Einsatzpunkt. Ging ndmlich Mose
zum Zelt hinaus, dann erschien Jahwe in einer Wolkensdule und
sprach mit Mose «wie jemand mit seinem Freunde redet» (v. 1la;
vgl. Num. 12, 6-8/ Deut. 34, 10)8. Wie hat man sich aber die Gottes-
befragung bei den iibrigen Israeliten vorzustellen (v. 7b)? Ob da die
Wolkensdule auch jedesmal zu erscheinen pflegte? Das ist hochst
unwahrscheinlich. Die alte Tradition vom Jahwezelt scheint uns
nicht im Zweifel dariiber zu lassen, daf3 vor allem Mose es war, der
der Anrede Jahwes aus einer Wolkensdule gewiirdigt wurde (Num.
12, 4ff. zusammen mit Aaron und Mirjam; Deut. 31, 14f. zusam-
men mit Josua), und zwar im Zusammenhang mit Dingen, die das
Gesamtwohl des Volkes betrafen. Man wird dies auch fiir Ex. 33,
7-11 voraussetzen miissen. In diese Richtung weist ja schon die
feierliche Art der Schilderung von Moses Gottesverkehr. Der feier-
liche Ton erklart sich doch wohl damit, dal3 Mose als Vertreter des
ganzen Volkes gezeichnet werden soll. In dieser Eigenschaft erhielt
er Jahwes Weisung aus der Wolkensidule. Der Schlul scheint un-
ausweichlich: Jahwe hat mit Mose direkt durch Manifestation in

sinnig, annehmen zu wollen, Josua héatte sich Tag und Nacht, ohne sich vom
Fleck zu bewegen, stets im eigentlichen Zeltraum aufgehalten (vgl. Deut. 31,
141.). Beyerlins gegen die Notiz v. 11b gerichtetes Argument (A. 4),
S. 129, daB3 Jahwes vertrauliches Reden mit Mose die Gegenwart eines
Dritten nicht vertrage, verliert somit jedes Gewicht.

7 Vgl. O. Eissfeldt, Die édlteste Erzihlung vom Sinaibund: Zs. altt. Wiss. 73
(1961), S. 139. 145.

8 Vertraulicher Verkehr zwischen Menschen und Goéttern bzw. Geistern
in der Sakralhuitte ist ein vielbezeugtes Phinomen; s. etwa M. Eliade,
Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (1957), S. 311f.; E. Bozzano,
Ubersinnliche Erscheinungen bei Naturvélkern (1948), S. 230ff.; W. Nolle,
Die Indianer Nordamerikas (1959), S. 108.



F. Dumermuth, Josua in BEzx. 33, 7-11 163

einer Wolkensdule verkehrt, mit den iibrigen Israeliten aus dem
Volk dagegen, die ihn in Privatangelegenheiten befragen wollten,
durch Vermittlung Josuas®.

Da sich Josua den Leuten aus dem Volk stets zur Verfiigung
halten mufite — wohl die Zeiten ausgenommen, da Mose selber im
Zelt mit Jahwe reden wollte —, konnte er sich nicht vom Zelt ent-
fernen. Josua diente also im Sakralzelt als Medium.

2.

Wie hat man sich nun Josuas Funktion genauer vorzustellen?
Leider schweigt unser Text. Am néchsten liegt es, irgendein Kult-
gerit anzunehmen, mit dessen Hilfe Josua seine Medienfunktion
ausiibte. Als solches empfiehlt sich ein Ephod?°. Man kann es sich
etwa als eine Art Divinations-Planchette denken, wie solche auch
sonst bezeugt sind!!. Ob auch die Lade in diesem «Zelt der Begeg-
nung» stand, wie vielfach angenommen wird, ist nicht auszu-
machen. Einer solchen Annahme ungiinstig ist, dafl das Zelt als

9 K. Mohlenbrink, Josua im Pentateuch: Zs. altt. Wiss. 59 (1942/43),
S. 32ff., hat dies als die Meinung des Abschnitts richtig erkannt, glaubt sich
jedoch aus mir nicht einleuchtenden Griinden gegen die Zugehorigkeit von
v. 7 zu v. 8-11 entscheiden zu miissen.

10 So auch etwa I. Benzinger, Hebraische Archéologie (31927), S. 314. 344:
«Zum Orakelzelt, wo man Jahwe befragt, gehort das Jahweorakel, der
Ephod.» Der Ephod gehért auch sonst zum Inventar eines Heiligtums (Ri.
17, 5/Hos. 3, 4); vgl. auch schon J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte
Israels (1883), z. St.; zur Sache de Vaux (A. 2}, 2, S. 201ff.; K. Elliger, Die
Rel. in Gesch. u. Geg. 2, S. 521f.

11 Fir die hellenistische Zeit vgl. P. Amandry, La mantique Apollinienne
4 Delphes (1950), S. 186. Fiir China s. de Groot (A. 3), 6, S. 1295ff. Es handelt
sich um Tafeln oder Brettchen, auf denen Zeichen eingeritzt sind. Antworten
werden so erhalten, daf3 dartber gleitende Ruten oder sonstige léangliche
Objekte iiber bestimmten Zeichen anhalten, woraus sich Worter bilden
lassen. Divinations-Planchetten werden auch heute noch in spiritistischen
Sitzungen verwendet. In China wurden die Divinationsstifte oder Zeiger-
holzer in hohen Ehren gehalten, indem sie in goldbestickte rote Seidentiicher
gewickelt aufbewahrt wurden. Sie waren zum Teil mit gottlichen Symbolen
beschnitzt und mit Goldblech tiberzogen. Das wirft Licht auf die A.T.-
Stellen, wo der Ausdruck Ephod in Zusammenhingen begegnet, die an ein
Gottesbild denken lassen. Trotzdem wird es sich in Ri. 17, 4f. kaum um
ein Gottesbild handeln, sondern, da ein solches Orakelgerit aus verschiedenen
Teilen besteht, eben um seine einzelnen Teile.



164 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11

aullerhalb des Lagers befindlich gedacht ist12. An dieser Tradition
diirfte kaum zu riitteln sein!3. Auch Num. 11, 26-30/ 12, 4-5 scheint
das heilige Zelt als auBerhalb des Lagers und dem Josua als Auf-
enthaltsort dienend vorauszusetzen. In Ex. 33, 7a diirfte das Pro-
nomen 16 nicht auf die Lade!4, auch nicht auf Mose!®, sondern am
besten auf Jahwe zu beziehen sein 6.

Es lassen sich aber eine Reihe weiterer Uberlegungen anschliefen,
die das Verstindnis des Josua als Medium stiitzen helfen.

Einmal betont Iix. 33, 11b, Josua sei Diener des Mose (wie Num.
11, 28/ Ex. 24, 13/ Jos. 1,1/ vgl. Deut. 1, 38) und ein na‘ar. Damit
ist zu vergleichen 1. Sam. 2, 11/ 3,1/ 2, 18: Der na‘ar Samuel dient
Jahwe beim Priester Eli in Silo'?. Wie ist na‘ar zu deuten? Das
Wort ist im A.T. in folgenden Bedeutungen belegt: 1. Knabe,
Jingling. 2. Junger Mann. 3. Bursche, Begleiter, Gefolgsmann,
Knecht; wahrscheinlich auch als Titel, wie Knappe, Page 8. Fiir die
genannten Samuelstellen empfiehlt sich im Blick auf 1. Sam. 2,
21. 26 am besten die unter 1., fiir Ex. 33, 11b die unter 1b oder 2.
genannte Bedeutung. So wird der Ausdruck ja ohnehin in der Regel
ibersetzt. Auch Num. 11, 28 notiert, Josua sei schon seit seiner
Jiinglingszeit (mibbehuraw)1® Moses Diener gewesen. Ex. 33, 11b
zeigt uns also Josua, den Sohn Nuns, als einen jungen Mann oder
Jingling, der im Zelt Jahwes, so mochten wir folgern, eine wichtige
Mittlerfunktion ausiibte.

12 Vgl. schon B. Stade, Bibl. Theologie des A. T. (1905), S. 44f,

13 Vel. G. v. Rad, Theol. d. A. T., 1, S. 235.

14 So neuerdings Beyerlin (A. 4), 8. 131; weniger pointiert de Vaux (A. 2),
S. 133.

15 So Noth (A. 1), S. 207.

16 Mit Beer (A. 2), z. St.

17 Nichts verbietet, sich zu tiberlegen, ob der na‘ar Samuel im Tempel von
Silo nicht eine dhnliche Funktion wie Josua im Zelt ausgelibt haben kénnte
(vgl. Wellhausen, A. 10, z. St.). Nach 1. Sam. 2, 18 trigt er den ’ef6d bad.
Hat sich vielleicht der junge Samuel dieses sakralen Kleidungsstiickes, even-
tuell mit divinatorischer Zutat versehen, zur Orakelerteilung bedient (vgl.
1. Sam. 2, 28)? 1. Sam. 3, 7ff. kénnte m. E. nicht dagegen ins Feld gefiihrt
werden, da es sich hier um ein eigentliches Berufungserlebnis handelt, das die
spezifisch prophetische Laufbahn des Samuel einleitet (vgl. 1. Sam. 3, 20f.).

18 Vgl. Kéhler-Baumgartner, Lexicon, s. v.

19 So wird zu interpretieren sein und nicht mit LXX: éxkextdég (Erwihlter),
welche Auffassung auch die amerikanische Bibel (Revised Standard Version)
iibernimmt. mibbehuraw ist aber moglicherweise Zusatz, s. Bibl. Hebr.



F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11 165

Nun hat M. Buber hier na‘ar als Sakraldiener gedeutet 20. Was ist
dazu zu sagen? Aus der Religionsgeschichte wissen wir, dafl sich
seit jeher vor allem junge Menschen wegen ihrer frischen Lebens-
kraft besonders zu medialen Funktionen eignen 1.

So tragen im alten China Medien im Jiinglingsalter Bezeichnungen
wie sin tong (Gottesjiingling, gottlicher Jiingling, gottgehdriger
Jiingling), ki tong (Divinationsjiingling), tdng ki (junger Divinant)
oder einfach tang tsi (Jiingling)?2. Im alten Japan gab es an den
wichtigsten Shintoheiligtiimern Méadchen, genannt kamu no ko2?
(Gotteskind) oder miko (heiliges Kind, Inspirierte, Medium, Sibylle),
die als Schreinmedien fungierten?t. In gehobener Hoflichkeits-

20 M. Buber, Moses (21952), S. 135. Diese Deutung iibernimmt auch
Beyerlin (A. 4), S. 129,

21 Belege fiir Knaben, Junglinge etwa bei G. Roeder, Der Ausklang der
adgyptischen Religion mit Reformation, Zauberei und Jenseitsglauben (1961),
S. 199. 209. 201. 211. 219; Griffith-Thompson, The Demotic Magical Papyrus
of London and Leiden, 1 (1904), Col. V, 12-22; VII, 8-18; XVII, 1-10. 27-32;
ferner H. Kleinknecht, Theol. Wortb. 6, S, 350; de Groot (A. 3), 6, S. 12691f.
1194ff.; W. G. Aston, Shinto (1905), S. 206. 355f. 357.

22 gin = Gott, gottlich; tong, tdng = Jingling; ki = Divination; tsi =
Kind, Sohn. Die von de Groot (A. 3), 6, S. 1269 und immer noch vielen an-
dern Interpreten medialer Personen vertretene Meinung, es handle sich bei
solechen Personen allgemein um schwéchliche, nervise, leicht beeindruckbare,
hysterische, schizophrene oder dergleichen Menschen, ist falsch und im Licht
neuerer Forschung grundlegend zu revidieren; s. etwa H. Findeisen, Scha-
manentum (1957). Dal3 tatséchlich spiritistische Medien oft einen schwéch-
lichen, labilen, seelisch zerriitteten Eindruck machen, hat darin seinen Grund,
daB die betreffenden Menschen sich als Werkzeuge boser oder niederer
Michte gebrauchen lassen. Doch Engel oder gute Geister kriftigen einen
Menschen in jeder Beziehung, riisten ihn zu besondern Lebensaufgaben aus,
was ja auch in der Bibel geniigend belegt ist.

28 Das chinesische Ideogramm, das in China als sin oder shén (Gott, Geist,
Macht, Lebenskraft) ausgesprochen wird, wird im Japanischen als kamu oder
kami mit selber Wortbedeutung gelesen. Das chinesische Zeichen fiir tsi, tzu
wird im Japanischen je nachdem als shi, su oder ko gelesen und hat in der
Regel die Bedeutung Kind, Sohn, in bestimmten Fillen auch Vicomte (ein
Adelsrang zwischen Graf und Baron). Im Chinesischen kann dieses Zeichen
iberdies in der Bedeutung des franzosischen «maitre» sowie als Anrede im
Sinn des englischen «Sir» verwendet werden.

24 Tm heutigen Japan dienen die den Schreinen angeschlossenen «miko»
dazu, die zahlreichen Schreinfeste durch Spiel, Gesang sowie Auffithrung
heiliger Ténze zu verschénern. Das Medientum der Schreinmiko ist heute fast
vollig verschwunden. Dagegen gibt es vom Schreinkult geléste miko, die
zum Broterwerb Prophetie betreiben.



166 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11

sprache kann miko zuweilen einfach Kind heilen. Ko driickt eine
Beziehung, eine Zugehorigkeit aus, sei es zu Gottlichem, zu Vater,
Mutter oder andern Wesen und Dingen 25. Das Wort ko scheint mir
im Japanischen eine dhnliche Funktion zu haben wie das Wort ben
im Hebréaischen 26. Im Wort miko stecken iliberdies Beziehungsfiden
zum hebraischen Wort na‘ar.

Das Ausgefiihrte wirft, wie mir scheint, Licht auf das hebriische
Wort na‘ar und seine semitischen Aquivalente. So hat mit einiger
Wahrscheinlichkeit der ugaritische Personenname bn n‘ril?? seinen
«Sitz im Leben» im Gottesjiingling, d. h. einem Gottergriffenen oder
Orakelmedium. Das gélte wohl auch fiir den hebraischen Personen-
namen ne‘arjah(na‘araj), 1. Chr. 3, 221/ 4, 42, den Noth als «Knecht,
Knappe Jahwes» deutet?®. Ne‘arjah wire dann urspriinglich der
Jahweergriffene, jahweinspirierte Jiingling?®. Fiir die bei Gordon,
Text 113:60 erwihnten n‘rm erhoht sich die Wahrscheinlichkeit,
dafl wir es mit Gliedern einer bestimmten (sakralen?) Gilde zu tun
haben 3°.

25 Viele japanische Midchennamen enthalten das Element ko, z. B.
Yoéko = Meerkind, Kind des Ozeans.

26 Ein japanisches Wort fiir Schiiler, Lehrling, Junger, das sowohl be-
ziiglich sakraler wie auch weltlicher Berufe verwendet wird, heil3t z. B. deshi
und enthélt das Element « Sohn».

27 C. H. Gordon, Ugaritic Handbhook (1947), Text 10:186.

28 M. Noth, Die israelitischen Personennamen (1928), S. 139.

29 Vgl. das Wort Levi, arab. lawa(j) = hebr. héra «Orakel erteilen» sowie
lwj’l, in Mari: La-wi-ili « Anhénger Els»; W. F. Albright, Archaeology and the
Religion of Israel (*1953), S. 109. 204; G. Fohrer, Die Rel. in Gesch. u. Geg. 4,
s. v. Levi; de Vaux (A. 2) 2, 8. 213ff. Im Licht des vorgelegten Materials
scheint mir fir lwj’l die Deutung «Anhénger Els», jedenfalls was des Aus-
drucks urspringliche Bedeutung anlangt, etwas zu bla3. Kénnte der sakrale
Zunftausdruck Levi zuriickgehen auf die Erscheinung des Gotterfillten,
daher Gotthorigen? Es scheint mir, die Leviten hétten urspriinglich eine den
japanischen Schreinmiko &hnliche Funktion ausgeiibt. Auch diese waren
dem Dienst einer Gottheit Geweihte (vgl. 1. Sam. 1, 101f.). Man vergleiche
auch die pueri oblati der mittelalterlichen Kloster. Im alten Agypten gab es
«berichtende Gottesdiener, (hm-ntr whm), die mit Orakelfunktionen betraut
waren ; dazu H. Kees, Zs. f. ég. Spr. 85 (1960); S. Morenz, Agyptische Religion
(1960), S.109.

30 Hs ist auch hinzuweisen auf die Jinglinge (gzrm), die in einem ugari-
tischen Kultritual (Poem of the Gracious Gods; Gordon, Text 52:14, 17)
vorkommen ; dazu Th. H. Gaster, Thespis (1961), S. 4061f.



F. Dumermuth, Josua wn Ex. 33, 7-11 167

3.

Die angestellten Erwégungen diirften verdeutlichen, wie sehr
gerade der junge Josua fir eine mediale Funktion sich eignete. Auch
Ri. 17, 5ff. (vgl. 1. Sam. 3, 1ff) erhélt neues Licht. So kénnen wir
nun das Interesse Michas besser verstehen, den des Weges kommen-
den brotsuchenden Jiingling aus Bethlehem, noch gar Levit, bei sich
als Hausmedium zu engagieren. Josuas Funktion als Medium im
Jahwezelt der israelitischen Wiistenwanderer trite ja nun keines-
wegs etwa in Spannung oder gar Widerspruch zu seiner anderswo
im A.T. bezeugten politisch-militdrischen Rolle3!, wie aus der Re-
ligionsgeschichte und Voélkerkunde zur Genitige hervorgeht32. Auch
weill das A.T. iiber in der Umgebung des charismatischen Josua sich
abspielende para-normale3® Krscheinungen zu berichten. Derglei-
chen begegnet auch sonst mit Vorliebe in der Ndhe medialer Per-
sonen. Bei Jericho erschien der «Oberste iiber das Heer Jahwes»
(Jos. 5, 13-15) vor Josua. Aus dem alten China horen wir dhnliches:
Ein einem chinesischen Heerfiihrer erscheinender Geisterkomman-
dant sagt diesem Unterstiitzung durch Geistertruppen zu, die auch,
wie vermerkt wird, tatsdchlich eintraf (vgl. 2. Kon. 6, 15£.)34. Nach
Jos. 10, 11 1Bt Jahwe grofle Steine auf die Feinde fallen. Mit Noth
ist v. 11b sicher als erkldrender Zusatz zu betrachten 3. Sind jedoch
die Steine durch v. 11b als Hagelsteine richtig gedeutet? Das ist
héchst fraglich. Von gleichsam vom Himmel fallenden Steinen ver-
schiedenster Grofle wird verschiedentlich berichtet, und zwar nicht

31 Das ist z. B. Mohlenbrink (A. 9), S. 58, entgegen zu halten, der in der
Tradition vom «Kultdiener» Josua zu Unrecht eine Verfialschung der Uber-
lieferung vom Feldherrn Josua erblickt. Es zeigt sich eben auch hier wieder,
wie schiefe Urteile gefillt werden kénnen, wenn man ohne Blick auf die
allgemeine Voélkerkunde biblische Forschung betreiben zu kénnen glaubt.

32 Siehe etwa J. G. Frazer, The Golden Bough, 1 (31926), S. 332ff.;
Findeisen (A. 22), passim.

33 Tch ziehe den Ausdruck solchen wie ubernatiirlich, mirakelhaft vor, die
mir abwegig erscheinen.

34 de Groot (A. 3), 4, S. 445f. Das sichtbare oder unsichtbare Mitkimpfen
von Geistertruppen ist ein Charakteristikum der chinesischen Geisterlehre;
de Groot (A. 3), 5, S. 476. Vgl. die zum Kampf ausriistende hochinteressante
«Berufungsvision» des berithmten Oglala-Sioux Indianerfithrers Crazy Horse
bei M. Sandoz, Crazy Horse, the strange man of the Oglalas (University of
Nebraska Press 1961), S. 104f.

35 Noth, Das Buch Josua (1938), z. St.



168 F. Dumermuth, Josua in Ex. 33, 7-11

bloB in mythologischer Uberlieferung, sondern auch von Reisenden
der Moderne. Das Phinomen kann, wie im A.T., als von Gottern
oder Geistern bewirkter «Gottesschreck» begegnen, das Truppen in
Verwirrung bringt 2¢.

Die Josuageschichten heben mehrmals hervor, dafl Jahwe mit-
kampft (Jos. 6, 2/ 8, 1.18/ 10,8.25/ 10,14.42). In dieses Licht gehort
auch die von Josua berichtete «symbolische» Kontakthandlung
nach Jos. 8, 18.26 (vgl. Ex. 17, 11{.), die in der Antike wie bei den
Naturvolkern viele Parallelen hat, weil Kriege als «teamwork» von
Menschen und Geistern unternommen werden. Schlielich erstaunt
nicht, daB3 Josua in Verbindung mit einem so enigmatischen Zitat
wie Jos. 10, 12b-13a erscheint 37,

Josua und andere biblische Gestalten haben tberhaupt ein An-
recht darauf, noch stirker als es bisher meist geschehen ist, in das
Licht der allgemeinen Vélkerkunde und Religionsgeschichte gertickt
zu werden. Dazu md&chten die obigen Ausfithrungen ermuntern.

Fritz Dumermuth, Kyoto

3¢ Belege bei de Groot (A. 3), 4, S. 280f.; 5, S. 783 (509, 785); 6, S. 1039;
Bozzano (A. 8), S. 971f. 154 ; ferner s. Eliade (A. 8), S. 245; Findeisen (A. 22),
S. 178. Aus Java wird Steinregen von unsichtbarer Hand als eine gewdhn-
liche Erscheinung berichtet, fiir welchen die dortigen Eingebornen in ihrer
Sprache ein eigenes Wort besitzen (Bozzano, A. 8, S. 97). Die Steine fithlen
sich oft warm bis glithend hei3 an (vgl. Psalm 18, 13; nach Ez. 28, 14. 16
gehoren feurige Steine zur Paradiesessphire). Die Warme der Steine erklart
sich am besten als thermische Reaktion eines raschen Desintegrations- und
Reintegrationsprozesses: Bozzano (A. 8), S. 104.

37 Religionsgeschichtliches Material bei Frazer A. 32, S. 316ff.; Dill-
mann, Komm. z. St.; S. N. Kramer, hrsg., Mythologies of the Ancient world
(New York 1961), S. 452. — Die Deutung des angefiihrten Abschnitts Jos.
10, 12b-13a ist schwierig. Ich mdochte hochstens die Frage aufwerfen, ob
das Verbum dmm (vgl. Meissner-v. Soden (A. 2), S. 155) eventuell auch mit
«aufmerken» wiedergegeben werden koénnte? Wire die Meinung des ur-
spriinglichen Textes etwa gewesen, Josua habe im Zeichen des entscheiden-
den Schlachtgeschehens Sonne und Mond zu Zeugen aufgerufen oder an
diese (um Hilfe?) appelliert (vgl. Ri. 5, 20)? Jos. 10, 13aa ‘amad ist ja wohl
ohnehin Zusatz; s. Noth A. 35, z. St. Das Verbum dmm ist aber hier wahr-
scheinlich kaum so zu deuten.



	Josua in Ex. 33, 7-11

