
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

A. Kruyswijk, «Geen gesneden betid. » Diss. Amsterdam, Vrije Universiteit.
Franeker, T. Wever, 1962. 284 S. Fl. 13.90.

Nach K. H. Bernhardt, Gott und Bild... im A. T. (1956) und J. Hempel,
Das Bild in Bibel und Gottesdienst (1957) erscheint das vorliegende Werk
als ein neuer, wichtiger Beitrag zur Erforschung des 2. Gebotes. Die Arbeit
ist besonders fleißig und erhebt Anspruch auf Vollständigkeit. Sie beschäftigt
sich nicht nur mit den alttestamentlichen Texten, die vom Gebot handeln,
und mit den von Bernhardt schon behandelten religionsgeschichtlichen Fragen,

sondern auch mit jenen Kultbräuchen und -gegenständen, in denen ein
Jahwehbild vertreten sein könnte: Efod, Mazzeben, Terafim, eherner Schlange,

Stier usw., ferner mit dem Begriff der Anthropomorphie und der Imago
Dei, um mit einer allgemeinen Zusammenfassung abzuschließen. Eine
ausführliche englische Zusammenfassung (5 Seiten) erleichtert die Arbeit dem
Leser, der des Holländischen nicht kundig ist.

Der Verfasser stammt aus der konservativ-reformierten (gereformeerd)
Kirche Hollands und läßt ab und zu gewisse antikritische Ansichten laut
werden: So wird z. B. auf S. 56 die Frage der Echtheit eines Textes durch
die Tatsache, «daß die Bibel von Gottes Geist inspiriert ist», bejahend
entschieden. In diesen Zusammenhängen erscheinen weder die Quellenhypothesen

für den Pentateuch (vgl. besonders S. 222) noch der Begriff Deutero-
jesaja (S. 240ff., wenn zitiert, immer zwischen Anführungszeichen), wenn
auch eine gewisse Problematik anerkannt wird. Auch die Sinaiepisode wird
als rein historisch gewertet (S. 219ff.). Anderseits wird der Wert der
Textkritik anerkannt und ihre Methode verwendet (vgl. S. 108 zu 1. Sam. 14, 18).
Diese a-kritische Einstellung (die der Verfasser hoffentlich bald überwinden
wird) ist aber im Blick auf den Wert der Studie harmlos, da literarkritische
Fragen in Beziehung zu juristischen Texten des A. T. meistens nicht
notwendigerweise durch Quellenscheidung gelöst werden. Der Verfasser setzt
sich ferner ständig mit der heutigen Forschung auseinander und kommt
öfters zu wohldurchdachten persönlichen Urteilen (vgl. z. B. S. 218-222,
die Auseinandersetzung mit Bernhardt). Besonders interessant ist weiter die
Verarbeitung sonst schwer zugänglicher holländischer Literatur.

Eine historische Behandlung des Gegenstandes durch die Geschichte
Israels hindurch beschließt die Arbeit (Kap. VI). Die Folgerungen des
Verfassers laufen darauf hinaus, daß 1. «ein bildloser Gottesdienst conditio sine

qua non für das rechte Verhalten Gott gegenüber ist» (S. 268); 2. «der
Versuch, ein Bild oder Symbol von Jahweh zu verfertigen, zum Scheitern
verurteilt ist»; 3. «der theozentrische Charakter der Beziehungen zwischen
Jahweh und Israel ein Gegenteil zur Idolatrie, die in ihrem Wesen
anthropozentrisch (der Rezensent würde eher sagen: naturzentrisch) ist, bildet».
Sie dürften als bewiesen gelten. J. Alberto Soggin, Rom



Rezensionen 143

Georg Fohrer, Das Buch Jesaja. 2. Kapitel 24-39 ausgelegt. (Zürcher
Bibelkommentare.) Zürich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1962. VIII + 195 S.

Von den drei in dieser Zeitschrift mit ihren ersten Teilbänden angezeigten
Auslegungen des Buches Jesaja für die Gemeinde1 liegt mit diesem zweiten
Teil der Kommentar von Georg Fohrer zu Jes. 1-39 (zum «ersten Jesaja»)
vollständig vor. Nachdem der 1. Band bereits eine Einführung zu Jes. 1—39

und in Leben und Wirksamkeit des Propheten gebracht hatte, enthält der
2. Band nur noch Einleitungen zu besonderen Abschnitten, so zur sogenannten

Jesaja-Apokalypse (Kap. 24-27), zu Kap. 34 und 35, zu den (mit
Änderungen) aus dem 2. Königsbuch in das Jesajabuch übernommenen
erzählenden Abschnitten in Kap. 36-39 sowie speziell zu Kap. 36 und 37, wobei
hier zum Vergleich mit den Jesaja-Erzählungen der nicht in das Jesajabuch
aufgenommene Auszug aus den Jerusalemer Annalen in 2. Kön. 18, 13—16

und der einschlägige Abschnitt aus den Annalen des Assyrerkönigs Sanherib
vollständig in Übersetzung mitgeteilt werden. Die Auslegung konzentriert
sich auf die Erhebung der alttestamentlichen Aussage, ohne in eine
Vergegenwärtigung der alttestamentlichen Botschaft für die heutige Gemeinde
zu münden. Sie folgt der Reihenfolge der einzelnen Abschnitte, so daß
«echte» und «unechte» Texte nebeneinander stehen; über die vermutliche
zeitliche Reihenfolge der auf Jesaja zurückzuführenden Sprüche
unterrichtet die Einführung im 1. Band. Als durch alle Perioden der Wirksamkeit
des Jesaja durchgehaltener Grundgedanke seiner Verkündigung wird
herausgestellt: «das Entweder-Oder von Selbstsicherheit oder Vertrauen auf Gott,
das wegen des Neinsagens zum geforderten Vertrauen drohende Gericht
und die einzige Rettungsmöglichkeit der Umkehr» (S. 98). Daneben werden
die späteren Verfassern zuzuschreibenden Textabschnitte in ihrem besonderen

Aussagegehalt gewürdigt. - Wer eine knappe, präzise Orientierung
über die Aussagen des Jesajabuches sucht, findet sie in den beiden Bänden
des Kommentars von G. Fohrer. Ernst Kutsch, Mainz

A. N. Sherwin-White, Roman Society and Roman Life in the New Testament.
The Sarum Lectures 1960-61. Oxford, The Clarendon Press, 1963. XII +
204 S. Sh. 25.-.

In acht inhaltsreichen und anregenden Vorlesungen werden vom
Antikhistoriker Sherwin-White politische, juristische und soziale Verhältnisse im
Römerreich zur Beleuchtung der Synoptiker und der Apostelgeschichte
herangezogen. Theologen erhalten dadurch eine willkommene Zusammenfassung
mancher rechtsgeschichtlicher Ergebnisse moderner Altertumswissenschaft,
die sonst mühsam gesucht werden müssen.

Etwas einseitig wirkt allerdings das Bild der älteren Forschung. Schürers
grundlegende Darstellung fehlt unter den Hinweisen, während Mommsens zur
selben Epoche gehörende Hauptwerke in französischer Übersetzimg ganz oft
angeführt werden; ebenso vermißt man Zitate aus Paulys Realencyclopädie,
dem großen Sammelbecken deutscher Altertumswissenschaft. Von den Theologen

wird H. J. Cadbury oft zitiert (zwar nie mit richtigen Initialen, S. 11. 196),

1 Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 287-290.



144 Rezensionen

aber die wiederholten Bemerkungen gegen diesen echten Historiker werden
beim Ungelehrten leicht den Eindruck erwecken, daß er nichts Gediegenes
geleistet hätte, obwohl der Verfasser sicher vom Gegenteil überzeugt ist.

Sherwin-White möchte die Prokuratur Judäa einer Provinz gleichstellen
(S. 7. 11 f.). Das ist mißverständlich, weil die Juden 6 n. Chr. ihr altes Tempelland

freiwillig unter Augustus stellten (Jos. Ant. XVII, 304-314. 342. 355) und
es durch Hohepriester und Hohen Rat innenpolitisch selbständig verwalten
durften, ebenso weil der Prokurator (gr. epitropos) weder ein senatorisch
bevollmächtigter Exkonsul noch ein imperatorisch delegierter Legionengeneral
vom Adelsstande war (Strab. XVII, 3, 25), sondern ein imperatorisch
beauftragter Finanzagent vom Ritterstande mit Hilfstruppen und Militärjustiz als

Zuchtmitteln. Erst nach dem jüdischen Krieg wurde Judäa eine imperatorische
Provinz, wo Legionäre garnisoniert und kolonisiert wurden.

Unter welchen Beamten, Gesetzen und Sozialverhältnissen Jesus und Paulus
hervortraten und verfolgt wurden, darüber kann man sonst in diesem Buche
wesentliche Dinge erfahren. Es sei historisch interessierten Theologen warm
empfohlen, zumal es sich um Erhellung und nicht um Abbiendung neutesta-
mentlicher Nachrichten bemüht. Bo Reiche, Basel

Tj. van der Walt, Die Koninkryk van God - Naby!, Kampen, J. H. Kok,
1962. 332 S. Gld. 12.50.

Dieses Buch, geschrieben in der südafrikanischen Sprache, von einem
Theologen, der einige Zeit an der theologischen Hochschule in Kampen,
Holland, studierte, beschäftigt sich mit der synoptischen Verkündigung des
schon gekommenen und kommenden Reiches Gottes. Viele damit verbundene
Fragen kommen zur Sprache, wie der Begriff «Menschensohn», das Leiden,
die Auferstehung, die Wiederkunft und Prophezeiung und Erfüllung. Das
alles geschieht in einer ausführlichen Weise auf Grund einer gediegenen
Exegese der einschlägigen Stellen. Der Autor ist sich bewußt, daß das
Problem ohne ein exegetisches Vorverständnis nicht angegriffen werden kann.
Sein Ausgangspunkt ist die historische Zuverlässigkeit der synoptischen
Evangelien, aber andererseits gibt er die Notwendigkeit zu, die Stellen
kritisch zu überprüfen (S. 26-27). Das Letzte besteht aus einem Urteil über
den Unterschied zwischen dem Zusammenhang, in welchem ein Wort
gefunden wird, und der originellen Form, in welchem es gesprochen wurde.
Weil der Beweis für Unechtheit in Zweifelsfällen von demjenigen, der urteilt,
gegeben werden muß (S. 27), wird nur sehr sparsam über den Text geurteilt.
Es wird vorausgesetzt, daß die Synoptiker keine buchstäbliche Wiedergabe
der Worte Jesu bieten (S. 119), und daß Lukas den Nachdruck auf die
Periodisierung der Heilsgeschichte legt (S. 179), aber das alles kann der
Echtheit keinen Abbruch tun.

Der Autor weist auf drei entscheidende Eingriffe Gottes in die Geschichte
hin: das Kommen Jesu; seinen Tod und seine Auferstehung; seine Wiederkunft.

Tod und Auferstehung bilden das Zentrum seines Auftretens. Das
Zentrum ist so bedeutungsvoll, daß nicht die Zeitdauer von dem Einen bis
zum Anderen entscheidend ist, sondern der Inhalt der dazwischenliegenden
Perioden. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft werden unter einem ein-



Rezensionen 145

zigen Gesichtspunkt gesehen. Die Zukunft ist bestimmend für die Gegenwart
(Indikativ und Imperativ) und die Gegenwart ist bestimmend für die Zukunft
(Wachsamkeit). Von hieraus hat das Problem der Naherwartung und
Fernerwartung keinen extern-quantitativen, aber einen intern-qualitativen
Charakter. Jesus spricht nicht über die Zukunft an sich, sondern beleuchtet
nur in einer konkreten Situation eine bestimmte Seite.

Die prophetische Zeitbestimmung verbindet der Autor mit der Person
Jesu, die er aufs engste mit dem Königreich verbunden sieht: «Das Königreich

ist in der Person, Worten und Arbeit schon gegenwärtige Wirklichkeit»
(S. 312). Weil Jesus das Reich in der Vergangenheit offenbarte (in der
Verborgenheit) und offenbart (im Gericht über Israel z. B.) und offenbaren soll
(bei der Wiederkunft), fallen Gegenwart und Vergangenheit, Nähe und
Ferne, zusammen. Was nahe ist, wird noch kommen, und was kommt, ist
nahe. «Eschatologie ist in tiefstem Sinne Christologie» (S. 318).

Wenn man das Buch liest, bekommt man den Eindruck, daß der Autor
zu diesem letzten Gesichtspunkt erst allmählich gekommen ist. Man fragt
sich, warum er anfänglich der «quantitativ-temporären» Methode so viel
Nachdruck verliehen hat. Hier wäre eine einigermaßen ausgearbeitete
Christologie mehr am Platze gewesen. Obschon nicht jedermann dem Autor
beistimmen kann, muß man seine Belesenheit und die exegetischen Exkurse,
die dem Text beigefügt sind, bewundern. A. F. J. Klijn, Utrecht

Jacques E. Ménakd, L'Evangile de Vérité. Rétroversion grecque et commentaire.

Paris, Letouzey & Ané, 1962. 240 pp. NF 25.-
The Gospel of Truth from Nag Hammadi was probably composed originally

in Greek. It is therefore natural that attempts should be made to put the
present Coptic text back into the original tongue, but a moment's reflection
reveals the hazards that beset the path. For any given Coptic word Crum's
Dictionary may list half a dozen Greek equivalents : which are we to choose,
and on what basis of selection? Are we to be mechanical, substituting word
for word, or are we to attempt to recover the literary style of the Greek?
The latter course obviously leaves ample scope for subjective judgment, and
indeed for the introduction of "interpretation"; but the former, from the
nature of the Coptic language, must leave us with a very poor opinion of the
capacity of the author.

M. Ménard is fully aware of such hazards, and wisely makes no claim to
"reconstitute" the Greek. His purpose is rather to make this difficult text
more accessible to the non-Coptist, and to provide a definitive proof that
the Coptic translator did work on a Greek original. The first part of this
book accordingly presents his Greek version with a French translation,
page by page according to the manuscript, with an apparatus showing the
Coptic words and the equivalents selected, backed by reference at every
point to Crum. The reader should, however, bear in mind the observations
made on pp. 24f., which "manifestent le caractère hypothétique d'une
rétroversion comme la nôtre". Probably few will be satisfied; but could they
themselves do better?

Whatever doubts or criticisms may be aroused by the first part of the

to



146 Rezensionen

book, there is no question about the commentary. It is a very thorough
piece of work, and a real contribution to the study of the text. Ménard is
well versed in the literature of the subject, ancient and modern, and his
notes are amply documented. This section should certainly not be ignored
by anyone who seeks to understand this document. There is an extensive
bibliography, and for good measure nearly three closely printed pages
listing the literature on the Nag Hammadi discovery. The reader may find a
certain malicious delight in noting the omissions, of which there are several ;

but if he is honest he will almost certainly have to confess that there are
several items here of which he did not know. Altogether M. Ménard has put
us greatly in his debt. Robert McL. Wilson, St. Andrews

Wolfgang Bendbb, Die Lehre über den Heiligen Geist bei Tertullian.
Münchener Theol. Studien, II, 18. München, Max Hueber, 1961. XVI +
182 S. DM 18.-.

In der Reihe der Münchener Theologischen Studien, deren drei
Abteilungen, die Historische, die Systematische und die Kanonistische, überhaupt
der Aufmerksamkeit des protestantischen Lesers empfohlen werden müssen,
ist diese theologische Dissertation von der Päpstlichen Universität Gregoriana
veröffentlicht. Es handelt sich um eine in zweifachem Sinne nützliche
Untersuchung, nützlich einmal darin, daß sie der heutigen Theologie, die sich so
sehr mit Gegenwartsfragen belastet hat, dazu verhilft, sich mit dem
substantiellen Reichtum der Väter zu beschäftigen, zum anderen dadurch, daß
sie den Blick auf das einsame Feld der Pneumatologie lenkt. Tertullians
Werk bildet in der Geschichte der Lehre vom Heiligen Geist einen ersten
Knotenpunkt, eine erste systematische Fixierung. Immer wieder ist man
überrascht, in den Schriften dieses rätselvollen Vaters diejenigen dogmatischen

Formeln sofort in einer eigentümlichen Fertigkeit vorzufinden, die
später in den allgemeinverbindlichen Äußerungen der Kirche an zentraler
Stelle erscheinen.

Der Aufbau der Untersuchung ist gut einsichtig: 1. Teil «Die Lehre
Tertullians über die heiligste Dreifaltigkeit» (S. 5-55), 2. Teil «Die Lehre
über den Geist» (S. 56-100), 3. Teil «Die Gegenwart und das Wirken des Hl.
Geistes in der Welt» (S. 101-149); ein 4. Teil «Der Montanismus in Tertullians

Lehre über den Hl. Geist» (S. 150-169) beschließt das Werk.
Derjenige, der mit mehr systematischem als historischem Interesse an die

Lektüre dieser Arbeit geht, gewinnt einen umfassenden Überblick über die
Texte und Aussagen Tertullians. In dem Kapitel über das Wirken des Hl.
Geistes in der Welt wäre eine Anzahl von Einzelexegesen wünschenswert
gewesen, wie sie in der ersten Hälfte des Buches geboten werden. Jetzt wird
vor allem der trinitarische Aspekt der Pneumatologie betont. Hat nicht der
zentrale Satz «sermo operatio Spiritus» über seinen Ort in Trinitäts- und
Schöpfungslehre hinaus eine Bedeutung für die Aufgabe des Geistes als
sanctificaturus Hier würde man gern mehr erfahren über die Wirkung des
Geistes durch das Wort. Meint Tertullian nur das vergangene Wort, das zur
Hl. Schrift wurde? Der Verfasser erweckt an einer Stelle (S. 115) den
Eindruck, Tertullian habe selbst (so daß also der Verfasser ihm darin eben nur



Rezensionen 147

folgen kann) wenig über Art und Weise der Wirksamkeit des Geistes gesagt,
weil «das Wirken des Geistes in der Gegenwart... ihm zu wenig greifbar»
schien. Wäre dem so, hätte Tertullian nur Trinitätslehre geboten, so müßte
er in dieser Bevorzugung von Stellung und Aussage des Subjekts gegenüber
den Verben, den Prädikaten der Pneumatologie als prototypisch für weite
Strecken der Geschichte der kirchlichen Pneumatologie gelten. Andererseits
hat er in seiner montanistischen Zeit nur zu gut gewußt, wie und wo der
Geist wirkte. Sollte er den Geist als Katholik nur seinem Wesen nach, und
nur als Häretiker ihn in der Welt wirksam gewußt haben? Es ist doch sehr
fraglich, ob diese Alternative schon Gültigkeit hatte für die Zeit Tertullians.
Der Rückbezug auf die Traditionen Tertullians, etwa der Vergleich mit der
neutestamentlichen Pneumatologie, wäre hier von Wert gewesen.

Klaus Bockmühl, Basel

Norman Cohn, Das Ringen um das tausendjährige Reich. Revolutionärer Mes-
sianismus im Mittelälter und sein Fortleben in den modernen totalitären
Bewegungen. Bern und München, Francke Verlag, 350 S. Ln. Fr./DM 29.50.

Zu den großen offenen Fragen der Reformationsgeschichte gehört das
Problem der Genese und Gestalt der von den sog. Schwärmern vertretenen
Eschatologie. Durch Jahrhunderte unkritisch tradierte Vorurteile haben hier
der Erkenntnis weichen müssen, daß wir uns auf diesem Gebiet nicht einfach
den Aussagen der Reformatoren und ihrer Nachfahren anvertrauen können,
sondern ad fontes zurück müssen. Für den Bereich der sozial-utopischen
Eschatologie liegt in der Arbeit von Cohn eine Untersuchung vor, die das

regste Interesse des Theologen verdient. Dies um so mehr, als Norman Cohn
von Hause aus kein Fachmann ist; er lehrt Französisch an dem zur
Universität Durham gehörigen King's College in Newcastle.

Das Buch weist schon im rein Äußerlichen unverkennbare Vorzüge auf,
unter denen die Tatsache einer wirklich kongenialen Ubersetzung vielleicht
am meisten ins Auge fällt. Dann überrascht die überaus gediegene
Quellenkenntnis und -Verwertung, die das Werk zu einer in jeder Hinsicht fördernden
und weiterführenden Studie macht.

Auf ein einleitendes Kapitel über jüdische und frühchristliche Apokalyp-
tik (S. 11-37) folgt das eigentliche corpus des Werkes, das sich den mit messia-
nisch-apokalyptischen Bewegungen des 11.-16. Jahrhunderts befaßt (S. 38-
268). In diesem Zusammenhang wird die Bedeutung der Kreuzzüge, des

Antichrist-Gedankens, der Geißler-Bewegung, der Ketzerei des «freien Geistes»,
des mystisch-anarchischen Frühkommunismus und antik-stoischer
Naturrechtsauffassungen im Rahmen des Werdens und Sichauswirkens messiani-
scher Strömungen aufgezeigt und analysiert. Die über Europa verbreiteten
Bauernaufstände der Vorreformationszeit zeichnen sich nach Entstehung
und Wesen ebenso scharf ab wie die Person Thomas Müntzers und die
Kulmination des schwärmerischen Messianismus in Münster während der 30er
Jahres des 16. Jahrhunderts.

Die Fülle des glänzend verarbeiteten Materials erdrückt jedoch die
notwendige theologische und geistesgeschichtliche Deutung nicht, sondern setzt
sie implizit und explizit überall aus sich heraus. Cohn sieht in den messiani-



148 Rezensionen

sehen Bewegungen so etwas wie eine sich immer wieder meldende «Ungeduld
der Geschichte», ja den Ausdruck des Kampfes zwischen Ideal und Wirklichkeit,

erhofftem Guten und vorhandenem Schlechten. Diese Spannung hypo-
stasiert sich in der Geschichte knotenhaft zu Ausbrüchen, wie wir sie bei
Müntzer, in Münster, im Kommunismus und Nationalsozialismus vor uns
haben.

Die Arbeit Cohns ist darum für ein ernsthaftes Verstehenwollen der
spätmittelalterlichen und Reformations-Kirchengeschichte geradezu unerläßlich.
Der Reichtum des erschlossenen Materials eröffnet dem Leser ständig neue
Perspektiven, die es ihm ermöglichen, sich ein selbständiges Urteil über jene
Geschichtsepoche zu bilden, die seit geraumer Zeit offensichtlich zu den
Stiefkindern protestantischer Kirchengeschichtsschreibung gehört.

Man wünscht sich nur, daß das Buch eine seinem außergewöhnlichen
Inhalt entsprechende Verbreitung finden möge, und daß es neben den Theologen
auch Historiker, Soziologen und Politiker zur Hand nehmen, denn es lehrt
Dinge verstehen, ohne deren Kenntnis man die Geschichte der Neuzeit nicht
adaequat deuten kann. Gotthold Müller, Tübingen

Martin Bucer, Deutsche Schriften, 1. Frühschriften 1520-1524, hrsg. von
R. Stupperich. Martini Buceri Opera omnia, I, I. Gütersloh, Gerd
Mohn, & Paris, Presses universitaires, 1960. 508 S. DM 64.-, in Subskr.
DM 58.-.
Offenbar haben in keinem Jahrhundert die Anstrengungen dazu gereicht,

eine Gesamtausgabe der Schriften Bucers zu veröffentlichen, obschon doch
Bucer nicht nur für die Reformationsgeschichte eine ganz besondere und
eigenartige Bedeutung zukommt. Nun ist die große Unternehmung
begonnen : die Straßburger Forscher geben die lateinischen Werke Bucers neu
heraus, die deutschen Schriften erscheinen unter der Leitung von Prof.
Stupperich in Münster in voraussichtlich 14 Bänden. Uber den Charakter
dieser Ausgabe hat der Herausgeber in der Theol. Lit.ztg. 82 (1957), Sp. 91f.,
nähere Angaben gemacht.

Der erste Band bringt unter A. eine Reihe gedruckter Schriften : Das ym
selbs niemant, sonder anderen leben soll, und wie der mensch dahyn klimmen
môg, 1523 (S. 29-67), Martin Butzers an ein christlichen Rath und Gemeyn
der statt Weissenburg Summary seiner Predig daselbst gethon, 1523 (S. 69-
147), Verantwortung M. Butzers Uff das im seine widerwertigen, ein theil
mit der worheit, ein theil mit lügen, zürn ärgsten zumessen, 1523 (S. 149-184)
und : Grund und ursach auß gütlicher schrifft der neüwerungen an dem nacht-
mal des herren, so man die Mess nennet, Tauff, Feyrtagen, bildern und gesang
in der gemein Christi, wann die züsammenkompt, durch und auff das wort
gottes zû Straßburg fürgenommen, 1524 (S. 185-278); er bringt unter B.
eine Anzahl Anlagen und Gutachten, darunter einiges ganz neu aus dem
Manuskript (Daß D. Luthers und seiner nachfolger leer... christlich und
gerecht ist..., S. 304-344), unter C. eine Reihe Dubiosa. Jede Schrift ist mit
einer sorgfältigen historisch-theologischen Einführung versehen ; den Schluß
des Bandes bilden die Register der Bibelstellen, Namen und Orte.

Der Verlag hat den Band auf sehr hochwertigem Papier drucken lassen



Rezensionen 149

und ihn mit einem schönen und dauerhaften Einband versehen. Er wird sich
damit auch den Beifall ferner Zeiten sichern. Insgesamt darf man wohl schon

jetzt von einer vortrefflichen Edition sprechen.
Die Frage der «sprachlichen Gestaltung» dieser Bände hat sich dem

Herausgeber natürlich als primäres Problem gestellt. Er vertritt seine

Lösung in diesem Bande S. 15f., eine Lösung, die die archaische
frühneuhochdeutsche Textform bewahrt. Er entscheidet sich also für die Re-
produktionsweise, die auch in der Weimarer Luther-Ausgabe angenommen
ist und die den Beifall wenigstens der Germanisten gefunden hat. Der weniger
historisch interessierte Leser verspürt demnach einen gewissen Widerstand,
wenn er sich an die Lektüre der knorrigen alten Sprach- und Schreibweise
gewöhnen will, um sich die Aussage anzueignen. Angesichts dieses äußeren
und eines inneren Widerstands überzeugt er sich aber doch, daß diese letzte
Genauigkeit einer wissenschaftlichen Textausgabe, noch dazu einer ersten,
wohl ansteht.

Um so dringender und ernstlicher legt sich dann aber die Notwendigkeit
einer normalisierten und billigeren Auswahlausgabe für den theologischen
Alltagsgebrauch nahe, etwa in der Art der Münchner Luther-Auswahl.

Es ist als besonders verdienstvoll anzusehen, daß sich der Herausgeber
und seine Mitarbeiter der Mühe dieser Edition unterziehen, in einer Zeit,
die im Begriffe ist, die theologische Substanz der Reformation zu verlieren,
ja überhaupt weitgehend von der Lektüre der Reformatoren abzutreten. Es
wäre in der Tat von großer Bedeutung, wenn die Ausgabe ein intensives
Bucer-Studium in Theologie und Kirche in Gang brächte. Vielleicht könnten
wir darin sehr bald ein ausgeprägtes Bewußtsein vom christlichen Staat und
von der Gemeindekirche finden, wie es uns heute zu formulieren noch sehr
schwer fällt, gerade da sich andere reformatorische Positionen als zu extrem
fixiert erweisen. «De Regno Christi» ist in den lateinischen Schriften bereits
neu erschienen. Auch unter diesem Gesichtspunkt wünscht man sich eine
kleinere und zugänglichere Ausgabe von Bucerschen Schriften. Herausgeber
und Verlag wären dazu hervorragend autorisiert; zudem ist eine eingearbeitete

Mannschaft vorhanden. Es ist sicher anzunehmen, daß weitere Kreise
eine solche Ausgabe begrüßen und zur Mitarbeit bereit sein würden.

Klaus Bockmühl, Basel

Torsten Bergsten, Balthasar Hubmaier. Seine Stellung zu Reformation und
Taufertum 1521-1528. Acta Universitatis Upsaliensis, Studia Historico-
Ecclesiastica Upsaliensia, 3. Kassel, J. G. Oncken Verlag, 1961. 549 Seiten.
2 Karten.
Zweifellos ist dieses das bedeutendste bisher über Hubmaier geschriebene

Buch. Einleitend sagt Bergsten (S. 5), er lege keine neue Biographie vor.
Doch ist die Interpretation und Deutung von Leben und Werk dieses Täuferführers

so umfassend, daß die Abhandlung ohne weiteres an die Stelle einer
Biographie treten darf. Darüber hinaus vermittelt sie mehr als ihr Titel
verrät. Sie ist z. B. auch eine Reformationsgeschichte der deutschen Stadt
Waldshut (S. 94-165; 192-324). Daneben enthält sie interessante
Untersuchungen über die umstrittene Verbindung von Täufertum und den An-



150 Rezensionen

fängen des Bauernkrieges (S. 277-301). Außerdem gibt der Verfasser einen
guten Einblick in die habsburgische und die damit zum Teil konkurrierende
eidgenössische Politik in Vorderösterreich zur Reformationszeit (S. 217-247).
Nicht zuletzt liegt hier ein wichtiger Beitrag zu den meist weniger bekannten
kirchlichen Verhältnissen in Mähren vor (S. 398-435). Dies alles wird von
Bergsten mit einer vorzüglichen Kenntnis der teilweise entlegenen Quellen
zur Darstellung gebracht. Zustatten kommt dem Verfasser, daß er gleichzeitig

Mitherausgeber der in Gütersloh erschienenen Werke Hubmaiers ist.
Der Untertitel des Buches bezeichnet durchaus den Skopus des Problems.

Um das Ergebnis der Untersuchung vorwegzunehmen, müßte man ihn
abändern in: seine Stellung «zwischen» Reformation und Täufertum. Denn
Hubmaier verläßt mit der Wiedertaufe zwar den Rahmen der zwinglischen
Reformation, aus der er theologisch vor allem hervorging, wird aber durch
seine positive Einstellung zur Obrigkeit und zum Schwert vor charakteristischen

Konsequenzen des Täufertums bewahrt. Die von Bergsten sorgfältig
vollzogene Abgrenzung der theologischen und reformatorischen Wirksamkeit
Hubmaiers gegenüber den vielschichtigen Besonderheiten des schweizerischen,

süddeutschen und mährischen Täufertums und Spiritualismus auf der
einen und der Reformation auf der anderen Seite verleiht dem Buche einen
ungemeinen Reiz.

Theologisch freilich müßte an vielen Stellen widersprochen werden. Diese
Diskussion kann hier nicht geführt, sondern höchstens angeregt werden.
«Nicht die Taufe, sondern die täuferische Sonderkirche war die zentrale
Frage im Streit zwischen Zwingli und den Täufern» (S. 376). Das war sicher
der Kern dieser Auseinandersetzung. Aber der reformatorische Standpunkt
läßt sich nicht einfach darauf reduzieren, daß Zwingli sich nicht von der
«mittelalterlichen Vorstellung des corpus christianum» lösen wollte oder
konnte. Von den Täuferforschern, nicht nur von Bergsten, wird gern
übersehen, daß für Zwingli auch die Gesellschaft, der Staat und die öffentliche
Ordnung Ort und zugleich Gegenstand der Reformation und damit auch der
Ehre Gottes sind. Der Begriff «christliches Kollektiv» etwa (S. 377) reicht
nicht aus, um den umfassenden Anspruch der zwinglischen Reformation auf
alle Lebensbezüge theologisch deutlich zu machen. Immerhin zeigt Bergsten,
wie diese zwinglischen Elemente bei Hubmaier noch nachwirken (S. 382).

Aber auch daß Hubmaier in Waldshut an seiner Gemeinde die Wiedertaufe

vollzog, kann man nicht einfach als eine Umgestaltung der Taufe
«nach dem Beispiel des Neuen Testamentes» bezeichnen (S. 308), auch wenn
Hubmaier meinte, die erste Taufe annullieren zu können. Wo der menschliche

Glaube zur Voraussetzung der Gnadengabe der Taufe gemacht wird,
erscheint die Gefahr eines Semipelagianismus nicht ausgeschlossen.
Hubmaiers Lehre von der Willensfreiheit (S. 437-448) ist eine theologische Probe
auf dieses Exempel. Auch von hier aus muß das Nein der Reformatoren zur
Wiedertaufe beurteilt werden. Damit ist noch nichts zum Problem der
Erwachsenentaufe gesagt.

Für den Leser ermüdend sind die zahlreichen Wiederholungen bereits
behandelter Sachverhalte. Ständig wiederkehrende Formulierungen wie «es

ist bereits dargelegt worden» sind ein stilistisches Zeichen dafür, daß dem



Rezensionen 151

Buch eine Straffung der Darstellung um 50 bis 100 Seiten zum Vorteil
gereicht hätte.

Diese Bedenken berühren nicht die Tatsache, daß wir hier eine für den
Historiker und Theologen der Reformation unentbehrliche Monographie vor
uns haben. Quellen und Sekundärliteratur sind in gleicher Weise ausführlich
und zuverlässig herangezogen. Wenn auch der Verfasser seinen eigenen
Standpunkt nicht verleugnet, haftet doch seinem Werk keine theologische
oder konfessionelle Tendenz an. Vielmehr vermittelt es sehr objektive
Aspekte für die Beurteilung dieses leidenschaftlichen Kampfes um die biblische

Wahrheit. Freilich muß die theologische Auseinandersetzung hier erst
beginnen. Joachim Staedtlce, Dübendorf, Kt. Zürich

Gottfried Mabon, Individualismus und Gemeinschaft bei Caspar von
Schwenckfeld. Seine Theologie, dargestellt mit besonderer Ausrichtung auf
seinen Kirchenbegriff. Kirche im Osten, Beih. 2. Stuttgart, Evangelisches

Verlagswerk, 1961. 182 S.

Die «radikale Reformation» oder, wie sie auch häufig genannt wird, der
«linke Flügel» der Reformation steht augenblicklich im Mittelpunkt des
Interesses der internationalen reformationshistorischen Forschung. Eine
bedeutende und umstrittene Gestalt innerhalb dieser Reformationsbewegung
war Caspar Schwenckfeld. Gottfried Maron hat einen wichtigen Beitrag zur
Schwenckfeld-Forschung geleistet, der zum 400. Jahrestag vom Tode des
schlesischen Edelmannes und Laientheologen 1561 erschien. Der Hauptzweck

der Arbeit ist, Schwenckfelds Kirchenbegriff darzustellen. Maron hat
dabei aber entdeckt, daß dies sich nur im Zusammenhang mit der ganzen
Theologie Schwenckfelds durchführen läßt.

Das Buch beginnt mit einer guten Übersicht über die bisherige
Schwenckfeld-Forschung. Sehr energisch wendet Maron sich gegen Karl Eckes Schwenck-
feld-Arbeit von 1911 (neue, gekürzte Ausgabe 1952). Ecke sah in Schwenckfeld

den Vollender der Reformation, die Luther begonnen hatte. Eckes
enthusiastischer Huldigung stellt Maron eine wissenschaftlich nüchterne und
kritische Analyse gegenüber, wobei das Ergebnis in bezug auf den Vergleich
mit Luther das Gegenteil von Eckes wird : Schwenckfeld wird zu einem
kläglichen Theologen und Reformator. Es wäre sehr zu begrüßen, Schwenckfeld
einmal ohne Luther als positives oder negatives Vergleichsmaterial dargestellt

zu sehen.
Schwenckfelds Christologie stellt das Zentrum seiner theologischen

Anschauung dar. Wie bereits mehrmals in der Forschung geschehen, hat auch
Maron Schwenckfelds Lehre vom glorifizierten Christus und seinem
himmlischen Fleisch noch einmal an Hand der Quellen gründlich untersucht. Diese
Lehre wird treffend als « Christosophie » bezeichnet. Maron betont immer
wieder den ausgeprägt substantiellen Zug in Schwenckfelds theologischem
Denken; Schwenckfeld versteht z. B. das Heil sehr konkret als inhabitatio
des göttlichen Christus im Menschen. Von dieser Grundkonzeption Schwenckfelds

ausgehend stuft Maron ihn als einen typischen Mystiker ein. Dies ist eine
der Hauptthesen der hier besprochenen Abhandlung.

Niemand dürfte bestreiten, daß Schwenckfeld in der Tradition der



152 Rezensionen

deutschen Mystik tief verwurzelt und daß sein Denken ausgesprochen
mystisch ausgerichtet war. Diese Feststellung schließt aber nicht die Möglichkeit

aus, Schwenckfeld auch als einen Spiritualisten aufzufassen. Maron
betont jedoch in seiner Darstellung von Schwenckfelds Heilslehre das
fleischlich-substantielle Element so stark, daß er es ablehnt, Schwenckfelds
Auffassung z. B. vom Wort Gottes auch als spiritualistisch zu verstehen. «Fleisch
Christi und Heiliger Geist rücken für Schwenckfeld bis zur Identität zusammen»

(S. 60). Hier scheint Maron einer gewissen Einseitigkeit verfallen zu
sein. Er macht selbst auf den grundlegenden Dualismus in Schwenckfelds
Denken aufmerksam und darauf, daß dieser u. a. von Schwenckfeld selbst
auf die Formel litera-spiritus gebracht wird. Eine weitere These bei Maron
besagt, daß die Unmittelbarkeit des GottesVerhältnisses die Grundvoraussetzung

für Schwenckfelds Denken ist. Eine Folge davon ist die bekannte
Spiritualisierung der Sakramente bei Schwenckfeld, die zum « Stillstand »

der Abendmahlsfeier und der Taufpraxis führte. Statt dessen verkündigte
er die Geistestaufe und das «geistliche Nachtmahl». Ferner stellt Maron fest,
daß Schwenckfeld die Kirche als eine rein geistliche Kirche und als den
geistlichen Leib Christi aufgefaßt habe. Im Gegensatz zu Maron muß man
hieraus folgern, daß Schwenckfeld nicht nur Mystiker war, sondern in der
Lehre vom Wort, Sakrament und der Kirche auch ein echter Spiritualist.

Schwenckfeld als Mystiker stellt das erste Hauptthema bei Maron dar.
Schwenckfelds Separatismus ist ein zweites. Damit gelangt man zum Kern
der Ausführungen Marons. Es ist sehr dankenswert, daß Maron so eindeutig
und klar Schwenckfeld und die gemeindegründenden Täufer auseinanderhält.
Er legt überzeugend dar, daß in Schwenckfelds Lehre von der Kirche kein
Raum für die Gemeinde als eine konkrete, abgesonderte Glaubensgemeinschaft

ist. Zwar spricht auch Schwenckfeld von Absonderung, aber damit
meint er das Ausscheiden des Einzelnen aus jeder kirchlichen Gemein-
schaftsbildung. Schwenckfeld hat selbst nachdrücklich erklärt, er wolle
«keine Rotte noch Kirche» sammeln, sondern jedermann einzig und allein
auf den Herrn Christus hinweisen. Theologisch-theoretisch lehrt Schwenckfeld

folglich einen konsequenten Individualismus, der natürlich in direktem
Zusammenhang mit seiner Anschauung von dem unmittelbaren
Gottesverhältnis und der Spiritualisierung der Sakramente gesehen werden muß.

In bezug auf Schwenckfelds Individualismus stößt man auf ein seltsames
Paradox in der Geschichte. Schwenckfeld wollte nie eine neue
Religionsgemeinschaft gründen, er hat es aber dennoch getan. In den USA existiert
immer noch «The Schwenckfelder Church», der es zu verdanken ist, daß das

Corpus Schwenckfeldianorum (CS) jetzt abgeschlossen in neunzehn dicken
Bänden vorliegt. Diese Ausgabe ist wohl nicht ganz kritisch in der Anlage,
sie hat aber das wissenschaftliche Schwenckfeld-Studium außerordentlich
erleichtert und gefördert.

Maron lehnt es mit gutem Grund ab, diese amerikanische Schwenckfeld-
Kirche in eine unmittelbare, ursächliche Beziehung zu Schwenckfeld selbst
zu setzen. Er geht aber noch einen Schritt weiter und verneint die Existenz
von Konventikelkreisen im 16. Jahrhundert, die von Schwenckfeld geleitet
wurden. Maron vergleicht sehr anschaulich Schwenckfelds Anhänger, die vor



Rezensionen 153

allem Frauen waren, mit den Patienten eines Arztes, die miteinander nichts
zu tun haben. Sehwenekfeld sei ferner kaum ein Mensch des unmittelbaren
Einwirkens gewesen, sondern er habe die Menschen lediglich durch seine
zahlreichen Schriften und Briefe beeinflußt. Auch dort, wo «christliche
Versammlungen» durch das Lesen von Schwenckfeld-Lektüre entstanden seien,
hätten sie den einzigen Sinn gehabt, das gläubige Individuum zu stärken.
«So durchbrechen diese Versammlungen letztlich den von Sehwenekfeld
vertretenen Individualismus nicht» (S. 151).

Hierzu sei gesagt, daß sie es dogmatisch zwar nicht tun, sehr wohl aber
historisch-soziologisch. In Wirklichkeit stand Sehwenekfeld nicht nur brieflich

mit seinen Anhängern in Verbindung. In Augsburg gab es z. B. einen
Sehwenekfeld-Kreis, den der Lehrmeister im Mai 1549 persönlich unter
Lebensgefahr besuchte. Aus Sicherheitsgründen mußte er jedoch die Stadt
sehr schnell zur Trauer seiner Treuen wieder verlassen. Am 17. Juli schrieb
er an eine ihm ergebene Frau in Augsburg u. a. folgendes: «Villeicht ist es an
der zeit des Scheidens gewesst. Er [Gott] kan Sehwenekfeld mit der zeit
woll wider zu seiner Martha vnd zu euch allen verfügen» (CS XI, 875).

Demnach unterhielt Sehwenekfeld enge persönliche Beziehungen zu den
Mitgliedern seiner Konventikelgruppe in Augsburg. Innerhalb dieser war man
auch, angesichts der Verfolgung, sehr miteinander verbunden. Die Namen
mehrerer Männer sind bekannt, die den Schwenckfeld-Kreis in Augsburg
geleitet haben ; einer von ihnen wurde wegen seiner Schwenckfeldischen
Überzeugung 1554 aus der Stadt verwiesen. - Hier zeichnet sich ein ganz anderes
Bild von der Schwenckfeldischen Konventikelfrömmigkeit ab, als Maron sie

darstellt. Er gibt zu, daß Sehwenekfeld auf Grund der schwachen, geselligen
Natur des Mensehen gelegentlieh Zugeständnisse hinsichtlich seines
individualistischen Kirchenideals gemacht hat. In Wirklichkeit dürften diese
Zugeständnisse von weit größerer Bedeutung gewesen sein, als Maron es
wahrhaben will. Zu Schwenckfelds grundsätzlichem dogmatischem Dualismus
kommt noch ein Dualismus praktischer Art hinzu. Trotz seines konsequent
individualistischen Kirchenbegriffes besaß Schwenckfelds Verkündigung eine
werbende und gemeinschaftsbildende Kraft, die ihn unfreiwillig als Begründer

eines lebensfähigen Konventikeltums in der Geschichte weiterleben läßt.
In seinem Buch wirft Maron außerdem verschiedene interessante Themen

auf, die er nicht erschöpfend behandeln konnte. So stellt er einmal fest, daß
Sehwenekfeld dem vergotteten Menschen Willensfreiheit zuschreibt. Anderseits

hebt er immer wieder den Prädestinationsgedanken bei Sehwenekfeld
hervor. Ein Zusammenhang zwischen diesen beiden Feststellungen wird
nicht hergestellt.

Rein typographisch hinterläßt Marons Buch einen unbefriedigenden
Eindruck. Im ersten und letzten Kapitel sind die Anmerkungen unten auf jeder
Seite gedruckt (mit mehreren unschönen Abkürzungen, z. B. «Chri.» für
«Christi»); im Hauptteil des Buches findet man die Anmerkungen im Text,
auch wenn sie bis acht Druckzeilen umfassen. Trotz der angeführten
Einwände sachlicher und formaler Art soll abschließend gesagt werden, daß
Marons Arbeit einen sehr wertvollen und erfreulichen Beitrag zur
Erforschung der «radikalen Reformation» darstellt. Torsten Bergsten, Uppsala



154 Rezensionen

J.M.Todd (éd.), Problèmes de Vautorité, par E. Anscombe; J. Cameron; Y.
Congar, O.P.; P.Fransen, S. J. ; P.-M. Grammont, O. S. B.; J. Leclercq;
P. McGrath; I. McNeill; E. Mélia; Mgr. M. Nédoncelle; Mgr. A. Pailler;
Mgr. Roberts, S. J. ; G. Tavard, A. A. ; J. M. Todd; R. F. Trevett. Unam
Sanctam, 38. Paris, Les éditions du Cerf, 1962. 318 S.

Schon seit einiger Zeit veranstaltet die Abtei Notre-Dame du Bec in der
Normandie französisch-angelsächsische Kolloquien von katholischen
Geistlichen und Laien über aktuelle Themen. Bisher waren die auf diesen Kolloquien
gehaltenen Vorträge nur in einer englischen Ausgabe zugänglich. Jetzt liegt
der erste simultan veröffentlichte französische Sammelband des Kolloquiums
vom April 1961 vor; die englischen Beiträge wurden übersetzt.

Die Veranstalter der Tagung und mit ihnen die Herausgeber des Tagungs-
berichtes sind sich durchaus bewußt, daß die in den Referaten angeschnittenen
Probleme keineswegs erschöpfend oder auch nur maßgebend behandelt werden.
Man merkt es denn dem Band auch an, daß er sich hauptsächlich aus
Diskussionsvoten zusammensetzt, die durch kühne Thesen und angriffige
Formulierungen mehr Fragen aufwerfen als beantworten. Fast jedem Beitrag sind
auch kurze Bemerkungen über die sich während des Kolloquiums daran
anschließende Diskussion beigegeben.

Was den Wert des Buches ausmacht, das ist die Fülle der Gesichtspunkte,
unter denen der Fragenkomplex «Autorität» aufgerollt wird. Nach einem 1.

theologisch-systematischen Teil, in dem die Probleme Schrift und Tradition
(Tavard), Autorität der Konzilien (Fransen) und Autorität der inneren
Glaubenserfahrung (von zwei Mönchen behandelt: Grammont-Zobel) sowie der
orthodoxe Standpunkt (Mélia) zur Sprache kommen, wird in einem 2. Teil die
historische Entwicklung des Autoritätsgedankens in der Kirche von Congar
(Abriß der ganzen Geschichte), McNeill (Mittelalter) und McGrath 16./17. Jahr-
hundert) skizziert. Die moralisch-pädagogische und politische Autorität werden

im 3. Teil von zwei englischen Philosophen (Anscombe/Cameron), die
Gewissensfrage von Mgr. Nédoncelle behandelt. Schließlich melden sich noch
praktische Anliegen zum Wort (mehr Mitspracherecht der Laien: Todd; mehr
Aufklärung der Öffentlichkeit: Roberts; allgemeine Erwägungen: Leclercq).

Erfreulich ist es zu sehen, wie gerade die zentralen Fragen innerhalb des

heutigen Katholizismus im Fluß sind. Die Teilnehmer am Kolloquium scheuen
sich nicht, die Mängel ihrer Kirche bloßzustellen (falsche Überbetonung des
rechtlichen Charakters: Congar; keine genügende Durehdenkung und Würdigung

der sexuellen Fragen: Todd); sie nehmen auch Werke protestantischer
Theologen (Barth, Cullmann, Leuba) ernst und setzen sich mit ihnen loyal
auseinander. Liest man diesen Band, erkennt man, wie weltweit die Kräfte
vertreten sind, die gegenwärtig am zweiten vatikanischen Konzil in so

verheißungsvoller Weise am Werk sind. Willy Rordorf, Genf

Thomas Saetoey OSB, Mut zur Katholizität. Geistliche und theologische
Erwägungen zur Einigung der Christen. Reihe Wort und Antwort, 29.

Salzburg, Otto Müller Verlag, 1962. 475 S. Sfr. 14.60.

In großer Parrhesie, d. h. in bußfertiger Demut, in verstehender Großmut
und hoffendem Glaubensmut, hat der Benediktinertheologe Sartory seine



Rezensionen 155

Betrachtungen und Untersuchungen zur Spaltung und Einigung der Christen
geschrieben. Fruchtbar ist seine Unterscheidung zwischen «theologia prima»
(Besingung, Danksagung an Gott) und «theologia secunda» (lehrhaft-dogmatische

Theologie, S. 325). Sie kann weniger in Analogie zu der im Protestantismus

immer noch begegnenden, sich unheilvoll auswirkenden Trennung
zwischen Denken und Existieren (bzw. Sein), fides quae und fides qua,
bewertet, sie muß viel mehr als glücklicher Versuch anerkannt werden, auf
urchristliches Glaubensgut und Leben hinzuweisen, welches innerhalb und
außerhalb der rationalen, iuridischen und hierarchischen Struktur der
römisch-katholischen Kirche begegnet. Sartory bestimmt mit andern Theologen

seiner Kirche das Verhältnis des kirchlichen Dogmas zum
Offenbarungsgeschehen als ein «wesentlich abkünftiges» (S. 435). Sein Buch dürfte
jedermann klarmachen, daß der römische Katholizismus durch ,Denzinger'
oder ,Mirbt' längstens nicht adäquat verstanden werden kann. Sartorys
Niveau senkt sich niemals auf die Ebene unbedachter oder auf Proselyten-
macherei bedachter Irenik ab.

Der Autor ringt um die Ausweitung der faktischen Grenzen der römischen
Kirche zur wahren Katholizität, um das Hineinintegrieren bestimmter
reformatorischer Anliegen in die .katholische Fülle' (S. 334). Er vermag Wahrheiten

aufzunehmen, Gaben zu erkennen, sich vom Leben (z. B. der
reformierten Taizé-Bruderschaft) befruchten zu lassen, welches der in seinem
Wirken auch von der römisch-katholischen Hierarchie freie Heilige Geist
außerhalb seiner Kirche zeugt. Die auf diese Weise konzipierte Pneumatologie
läßt den Verfasser eine eher ,antiultramontane' Haltung einnehmen, welche
weiß, daß man «auch mit der Kirche Götzendienst treiben kann» (S. 246,
n. 67). Gerade so öffnet er natürlich auch dem hebenden Verstehen unserer
römisch-katholischen Brüder manche verschlossene Tür.

Mit der Erwähnung des Jahrhunderts Benedikts und der «alten,
ungeteilten Kirche» (S. 322) nähert sich Sartory einer gewissen alt- und anglo-
katholischen Position. Noch bedeutender scheinen uns seine wiederholten
positiven Hinweise auf Martin Luther; Gottes Verborgenheit etwa möchte
er nicht im spekulativ-areopagitischen, sondern im christologisch-soteriolo-
gischen Sinn des Reformators auffassen (S. 72). Rudolf Bultmanns
Herausstellung des «Jetzt» der glaubenden Existenz erhält uneingeschränktes Lob
(S. 471). Auf geradezu ergreifende Weise ruft Sartory die Kranken zum Gebet

für die Einigung der getrennten Christen auf.
Der protestantische Leser wird zugeben, daß der Autor die Reformation

an sehr vielen Punkten richtig zu würdigen weiß. Es bleiben allerdings
Probleme, wo dieses Verständnis doch nicht recht sichtbar wird: etwa in der
Charakterisierung der evangelischen Rechtfertigungslehre. Die Alternative,
welche Sartory zwischen der Gnade als einem puren Wohlwollen Gottes und
einem am «Göttlichen (in der Spitze mariologisch konzipierten) Anteilgeben»
aufstellt (S. 186), vermag nämlich keineswegs einzuleuchten. Auch eine

Spannung zwischen «katholisch» und «eschatologisch» wird sichtbar. Ob-
schon Sartory dem «Unsichtbaren», «Unbekannten», «nicht Greifbaren»,
«nicht Datierbaren» gegenüber dem «Sichtbaren» den höhern Rang verleiht
(S. 29), wäre zu fragen, ob das katholische «Und», welches er so schön und



156 Rezensionen

groß zu schreiben versteht, nicht das eschatologische «Dann erst»
ungebührlich zurücktreten läßt. Ein Beispiel: Sartory bemüht sich, die
Souveränität der Gottesgnade und das Mitwirken des Menschen am Heil zu
lehren. Wie aber, wenn Karl Barth doch recht behielte, wonach das
Zusammenwirken des Menschen mit Gott, der Synergismus im eigentlichen Sinn,
jetzt erst verheißen ist?1 Wenn, m. a. W., das protestantische «Allein» oft
doch nicht eine Verkürzung der Fülle der Katholizität bedeutete, sondern
der cherubimhafte Wächter wäre, welcher den Menschen von illegitimer
Prolepsis des Eschaton fernhielte? Alles in allem wird man Sartorys Buch
mit großem Staunen und tiefer Dankbarkeit lesen.

Ulrich Hedinger, Fällanden, Kt. Zürich

Theodor Bovet, Lebendige Seelsorge. Eine praktische Anleitung für Pfarrer
und Laien. 3., stark überarbeitete und erweiterte Auflage. Bern, Paul
Haupt, 1962. 279 S.

Bovets Buch bildet gewissermaßen einen Gegenpol zu dem von Hans
Schär, das voriges Jahr hier besprochen wurde2. Schär, der Theologe, tritt
für die ärztliche Psychotherapie ein, Bovet, der Arzt, will der geistlichen
Seelsorge ihren besonderen Zweck zuerkennen. Wenn man die menschliche Person

unter den drei Aspekten von Leib, Seele und Geist betrachtet, so fiele
der Leib prinzipiell dem Arzt, die Seele dem (meistens ärztlichen)
Psychotherapeuten, der Geist aber dem Seelsorger zu. Zwar können alle drei in
Personalunion auftreten, wie Bovets eigenes Beispiel zeigt, es könne aber der
Geist von der Sünde nur durch das Wort Christi geheilt werden. Ob die
Seelsorge von Pfarrern oder Laien (u. a. auch Ärzten) geübt wird, sie findet sich
in der Kirche vor als Ausrichtung des Wortes Gottes an den Einzelnen
(Thurneysen). Das theologische Rüstzeug besorgt sich Bovet aus der
Rüstkammer der dialektischen Theologie, die damit den übergreifenden Standpunkt

der Seelsorge liefert. Innerhalb dieses Referenzsystems öffnen sieh
weite Horizonte medizinischen Wissens und psychologischer Menschenkunde,
die dem ausübenden Seelsorger neben der Bibel zur Verfügung gestellt werden.

Es weht durch die Arbeit ein frischer Zug von menschlichem Mitgefühl
und Offenheit für manche brennende Fragen der Gegenwart.

Trotzdem muß man feststellen, daß Bovet für eben die Fragen, die von
Schär als besonders brennend erkannt werden, kein richtiges Verständnis hat.
Er scheint vorauszusetzen, daß jedem Sünder die frohe Botschaft von Jesu
Opfertod ohne weiteres verständlich ist (S. 19). Was er nach A. von Orelli
über den Unterschied zwischen psychischer Individuation und Bekehrung
vorbringt (S. 134), wäre sehr einleuchtend, wenn es wirklich empirisch
gegründet und nicht bloß eine Schreibtischtheorie wäre. Es wäre in dieser
Hinsicht ein Vergleich mit A. H. Maslows « self-actualizing » Menschen zu
empfehlen. Wenn ein Mensch von selbstloser Güte zu strahlen anfängt, dann
müßte man sieh wohl fragen, ob er doch nicht sowieso erlöst sei. Vielleicht

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 123.
2 Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 236f.



Rezensionen 157

kann man diese Ansicht auch aus einem Zitat von Chr. Blumhardt erlesen
(S. 233): «Wenn Gott einmal anfängt, in Christus Sünden zu vergeben, so

gibt es absolut kein Aufhören, da kann man nicht sagen: ,Bis hieher und
nicht weiter!' Und da mag in der Bibel stehen, was will - da bin ich größer
als die Bibel. Es steht zwar in der Bibel, aber schließlich muß ich das wissen,
was aus Gott, nicht was ein Mann einmal vor zweitausend Jahren so und so

ausgedrückt hat.» Diese kühnen Worte zeugen von einer Unvoreingenom-
menheit, die mit der vorhergehenden Kritik an der Psychotherapie nicht
ganz im Einklang steht. Ivar Alm, Motala (Schweden)

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau
Schweiz. The Ecumenical Review 15, 2 (1963): R. S. French, Youth Work.

Beginning a Theological Reflection on its Collapse (137-143) ; J. R. Nelson, The
Theological Education of Homo Ecumenicus (164-172) ; W. Stewart, The North
India-Pakistan Proposals for Unification (173-181); E. L. Smith, The
Conservative Evangelicals and the World Council of Churches (182-191). Evangelisches

Missions-Magazin 106, 4 (1962): C. A. Keller, Der Stern aus Jakob
(138-143); F. Raaflaub, Wende im afrikanischen Erziehungswesen (144-156);
J. Ki-Zerbo, Bildungs- und Erziehungswesen in Afrika heute (157-163).
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 119, 2 (1963): P. Huber, Ikonenkult und
Bilderverbot (20-22). 4: M. Fischer, Christenleben als Antwort auf den
Kommunismus (50-55). Reformatio 12, 1 (1963): P. Vogelsanger, Kirche und Staat,
III (26-40). 2: W. Eichrodt, Homosexualität — Andersartigkeit oder Perversion?

(67-82) ; E. G. Rüsch, Die Liebe als Erziehungsziel im Denken Pestalozzis
(82-92). Revue de théologie et de philosophie 12, 4 (1962) : L. Rumpf, C. G. Jung,
déchiffreur de l'âme en souffrance (250-269). Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 12, 4 (1962): I. Müller, Die rätischen Pfarreien des Frühmittelalters
(449-597). Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 56, 4 (1962): O.
Vasella, Huldrych Zwingli und seine Gegner (281-300); E. F. J. Müller-Büchi,
Segessers «Am Vorabend des Conciliums», II (301-331); J. Siegwart, Hunfried
von Embrach f 1051) und die Udalrichinger (332-348).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 38, 4 (1962) : H. Jedin, Ist das

Konzil von Trient ein Hindernis der Wiedervereinigung? (841-855); R. For-
mesyn, Le sèmeion johannique et le sèmeion hellénistique (856-894). Nouvelle
revue théologique 85, 1 (1963); A. de Bovis, La fondation de l'église, I (3-18);
J. Galot, Théologie de la présence eucharistique (19-39); L. Leloir, Maturité
de la foi et de la charité (40-55) ; G. Dejaifve, D'un concile à l'autre. Bilan de
la première session (56-64).

Deutschland. Biblische Zeitschrift 7, 1 (1963): R. Schnackenburg, Zum
Offenbarungsgedanken in der Bibel (2-22); Svi Rin, Ugaritic-Old Testament
Affinities (23-32) ; L. Prijs, Der Ursprung des Reimes im Neuhebräischen (33-


	Rezensionen

