Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 19 (1963)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

A. KrRUYSWIJE, «Geen gesneden beeld.» Diss. Amsterdam, Vrije Universiteit.
Franeker, T. Wever, 1962. 284 S. Fl. 13.90.

Nach K. H. Bernhardt, Gott und Bild... im A. T. (1956) und J. Hempel,
Das Bild in Bibel und Gottesdienst (1957) erscheint das vorliegende Werk
als ein neuer, wichtiger Beitrag zur Erforschung des 2. Gebotes. Die Arbeit
ist besonders fleiig und erhebt Anspruch auf Vollstandigkeit. Sie beschéftigt
sich nicht nur mit den alttestamentlichen Texten, die vom Gebot handeln,
und mit den von Bernhardt schon behandelten religionsgeschichtlichen Fra-
gen, sondern auch mit jenen Kultbrauchen und -gegenstinden, in denen ein
Jahwehbild vertreten sein kénnte : Efod, Mazzeben, Terafim, eherner Schlan-
ge, Stier usw., ferner mit dem Begriff der Anthropomorphie und der Imago
Dei, um mit einer allgemeinen Zusammenfassung abzuschlieen. Eine aus-
fithrliche englische Zusammenfassung (5 Seiten) erleichtert die Arbeit dem
Leser, der des Holldndischen nicht kundig ist.

Der Verfasser stammt aus der konservativ-reformierten (gereformeerd)
Kirche Hollands und 1Bt ab und zu gewisse antikritische Ansichten laut
werden: So wird z. B. auf S. 56 die Frage der Echtheit eines Textes durch
die Tatsache, «dall die Bibel von Gottes Geist inspiriert ist», bejahend ent-
schieden. In diesen Zusammenhéngen erscheinen weder die Quellenhypothe-
sen fur den Pentateuch (vgl. besonders 8. 222) noch der Begriff Deutero-
jesaja (S. 240ff., wenn zitiert, immer zwischen Anfiihrungszeichen), wenn
auch eine gewisse Problematik anerkannt wird. Auch die Sinaiepisode wird
als rein historisch gewertet (S. 219ff.). Anderseits wird der Wert der Text-
kritik anerkannt und ihre Methode verwendet (vgl. S. 108 zu 1. Sam. 14, 18).
Diese a-kritische Einstellung (die der Verfasser hoffentlich bald iiberwinden
wird) ist aber im Blick auf den Wert der Studie harmlos, da literarkritische
Fragen in Beziehung zu juristischen Texten des A.T. meistens nicht not-
wendigerweise durch Quellenscheidung gelost werden. Der Verfasser setzt
sich ferner sténdig mit der heutigen Forschung auseinander und kommt
ofters zu wohldurchdachten persénlichen Urteilen (vgl. z. B. S. 218-222,
die Auseinandersetzung mit Bernhardt). Besonders interessant ist weiter die
Verarbeitung sonst schwer zugénglicher hollindischer Literatur.

Eine historische Behandlung des Gegenstandes durch die Geschichte
Israels hindurch beschlieBt die Arbeit (Kap. VI). Die Folgerungen des Ver-
fassers laufen darauf hinaus, daB 1. «ein bildloser Gottesdienst conditio sine
qua non fur das rechte Verhalten Gott gegentiber ist» (S. 268); 2. «der Ver-
such, ein Bild oder Symbol von Jahweh zu verfertigen, zum Scheitern ver-
urteilt ist»; 3. «der theozentrische Charakter der Beziehungen zwischen
Jahweh und Israel ein Gegenteil zur Idolatrie, die in ihrem Wesen anthro-
pozentrisch (der Rezensent wiirde eher sagen: naturzentrisch) ist, bildet».
Sie diirften als bewiesen gelten. J. Alberto Soggin, Rom



Rezenstonen 143

Geore FOHRER, Das Buch Jesaja. 2. Kapitel 24-39 ausgelegt. (Ziircher
Bibelkommentare.) Ziirich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1962, VIIT + 195 S.

Von den drei in dieser Zeitschrift mit ihren ersten Teilbdnden angezeigten
Auslegungen des Buches Jesaja fiir die Gemeinde?! liegt mit diesem zweiten
Teil der Kommentar von Georg Fohrer zu Jes. 1-39 (zum «ersten Jesaja»)
vollstandig vor. Nachdem der 1. Band bereits eine Einfithrung zu Jes. 1-39
und in Leben und Wirksamkeit des Propheten gebracht hatte, enthélt der
2. Band nur noch Einleitungen zu besonderen Abschnitten, so zur sogenann-
ten Jesaja-Apokalypse (Kap. 24-27), zu Kap. 34 und 35, zu den (mit Ande-
rungen) aus dem 2. Koénigsbuch in das Jesajabuch iibernommenen erzih-
lenden Abschnitten in Kap. 36-39 sowie speziell zu Kap. 36 und 37, wobei
hier zum Vergleich mit den Jesaja-Erzéhlungen der nicht in das Jesajabuch
aufgenommene Auszug aus den Jerusalemer Annalen in 2. Kén. 18, 13-16
und der einschldgige Abschnitt aus den Annalen des Assyrerkonigs Sanherib
vollstindig in Ubersetzung mitgeteilt werden. Die Auslegung konzentriert
sich auf die Erhebung der alttestamentlichen Aussage, ohne in eine Ver-
gegenwirtigung der alttestamentlichen Botschaft fiir die heutige Gemeinde
zu miinden. Sie folgt der Reihenfolge der einzelnen Abschnitte, so daB
«echte» und «unechte» Texte nebeneinander stehen; tiber die vermutliche
zeitliche Reihenfolge der auf Jesaja zuriickzufithrenden Spriiche unter-
richtet die Einfiihrung im 1. Band. Als durch alle Perioden der Wirksamkeit
des Jesaja durchgehaltener Grundgedanke seiner Verkiindigung wird heraus-
gestellt: «das Entweder-Oder von Selbstsicherheit oder Vertrauen auf Gott,
das wegen des Neinsagens zum geforderten Vertrauen drohende Gericht
und die einzige Rettungsmoglichkeit der Umkehr» (S. 98). Daneben werden
die spéteren Verfassern zuzuschreibenden Textabschnitte in ihrem beson-
deren Aussagegehalt gewiirdigt. — Wer eine knappe, prizise Orientierung
iiber die Aussagen des Jesajabuches sucht, findet sie in den beiden Bénden
des Kommentars von G. Fohrer. Ernst Kutsch, Mainz

A. N. SHERWIN-WHITE, Roman Society and Roman Life tn the New Testament.
The Sarum Lectures 1960-61. Oxford, The Clarendon Press, 1963. XII +
204 S. Sh. 25.—.

In acht inhaltsreichen und anregenden Vorlesungen werden vom Antik-
historiker Sherwin-White politische, juristische und soziale Verhiltnisse im
Roémerreich zur Beleuchtung der Synoptiker und der Apostelgeschichte heran-
gezogen. Theologen erhalten dadurch eine willkommene Zusammenfassung
mancher rechtsgeschichtlicher Ergebnisse moderner Altertumswissenschaft,
die sonst mithsam gesucht werden miussen.

Etwas einseitig wirkt allerdings das Bild der &lteren Forschung. Schiirers
grundlegende Darstellung fehlt unter den Hinweisen, wihrend Mommsens zur
selben Epoche gehérende Hauptwerke in franzésischer Ubersetzung ganz oft
angefiihrt werden; ebenso vermil3t man Zitate aus Paulys Realencyclopidie,
dem groflen Sammelbecken deutscher Altertumswissenschaft. Von den Theo-
logen wird H. J. Cadbury oft zitiert (zwar nie mit richtigen Initialen, S. 11. 196),

1 Theol. Zeitschr. 17 (1961), S. 287-290.



144 Rezensionen

aber die wiederholten Bemerkungen gegen diesen echten Historiker werden
beim Ungelehrten leicht den Eindruck erwecken, daB3 er nichts Gediegenes ge-
leistet hitte, obwohl der Verfasser sicher vom Gegenteil iiberzeugt ist.

Sherwin-White méchte die Prokuratur Judéa einer Provinz gleichstellen
(S. 7. 11f.). Das ist miBverstédndlich, weil die Juden 6 n. Chr. ihr altes Tempel-
land freiwillig unter Augustus stellten (Jos. Ant. XVII, 304-314. 342. 355) und
es durch Hohepriester und Hohen Rat innenpolitisch selbstdndig verwalten
durften, ebenso weil der Prokurator (gr. epitropos) weder ein senatorisch be-
vollméchtigter Exkonsul noch ein imperatorisch delegierter Legionengeneral
vom Adelsstande war (Strab. XVII, 3, 25), sondern ein imperatorisch beauf-
tragter Finanzagent vom Ritterstande mit Hilfstruppen und Militdrjustiz als
Zuchtmitteln. Erst nach dem judischen Krieg wurde Judéa eine imperatorische
Provinz, wo Legionére garnisoniert und kolonisiert wurden.

Unter welchen Beamten, Gesetzen und Sozialverhéltnissen Jesus und Paulus
hervortraten und verfolgt wurden, dariiber kann man sonst in diesem Buche
wesentliche Dinge erfahren. Es sei historisch interessierten Theologen warm
empfohlen, zumal es sich um Erhellung und nicht um Abblendung neutesta-
mentlicher Nachrichten bemiiht. Bo Reicke, Basel

Ts. vax DER WALT, Die Koninkryk van God — Naby!, Kampen, J. H. Kok,
1962. 332 S. G1d. 12.50.

Dieses Buch, geschrieben in der siidafrikanischen Sprache, von einem
Theologen, der einige Zeit an der theologischen Hochschule in Kampen,
Holland, studierte, beschaftigt sich mit der synoptischen Verkiindigung des
schon gekommenen und kommenden Reiches Gottes. Viele damit verbundene
Fragen kommen zur Sprache, wie der Begriff «Menschensohn», das Leiden,
die Auferstehung, die Wiederkunft und Prophezeiung und Erfiillung. Das
alles geschieht in einer ausfiihrlichen Weise auf Grund einer gediegenen
Exegese der einschligigen Stellen. Der Autor ist sich bewuf3t, daff das Pro-
blem ohne ein exegetisches Vorverstédndnis nicht angegriffen werden kann.
Sein Ausgangspunkt ist die historische Zuverlissigkeit der synoptischen
Evangelien, aber andererseits gibt er die Notwendigkeit zu, die Stellen kri-
tisch zu uberpriifen (S. 26-27). Das Letzte besteht aus einem Urteil uber
den Unterschied zwischen dem Zusammenhang, in welchem ein Wort ge-
funden wird, und der originellen Form, in welchem es gesprochen wurde.
Weil der Beweis fir Unechtheit in Zweifelsfillen von demjenigen, der urteilt,
gegeben werden mull (8. 27), wird nur sehr sparsam tiber den Text geurteilt.
Es wird vorausgesetzt, dal3 die Synoptiker keine buchstédbliche Wiedergabe
der Worte Jesu bieten (S. 119), und daBl Lukas den Nachdruck auf die
Periodisierung der Heilsgeschichte legt (S. 179), aber das alles kann der
Echtheit keinen Abbruch tun.

Der Autor weist auf drei entscheidende Eingriffe Gottes in die Geschichte
hin: das Kommen Jesu; seinen Tod und seine Auferstehung; seine Wieder-
kunft. Tod und Auferstehung bilden das Zentrum seines Auftretens. Das
Zentrum ist so bedeutungsvoll, da3 nicht die Zeitdauer von dem Einen bis
zum Anderen entscheidend ist, sondern der Inhalt der dazwischenliegenden
Perioden. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft werden unter einem ein-



Rezenstonen 145

zigen Gesichtspunkt gesehen. Die Zukunft ist bestimmend fiir die Gegenwart
(Indikativ und Imperativ) und die Gegenwart ist bestimmend fiir die Zukunft
(Wachsamkeit). Von hieraus hat das Problem der Naherwartung und Fern-
erwartung keinen extern-quantitativen, aber einen intern-qualitativen
Charakter. Jesus spricht nicht iiber die Zukunft an sich, sondern beleuchtet
nur in einer konkreten Situation eine bestimmte Seite.

Die prophetische Zeitbestimmung verbindet der Autor mit der Person
Jesu, die er aufs engste mit dem Konigreich verbunden sieht: «Das Kénig-
reich ist in der Person, Worten und Arbeit schon gegenwirtige Wirklichkeit»
(S. 312). Weil Jesus das Reich in der Vergangenheit offenbarte (in der Ver-
borgenheit) und offenbart (im Gericht tiber Israel z. B.) und offenbaren soll
(bei der Wiederkunft), fallen Gegenwart und Vergangenheit, Ndhe und
Ferne, zusammen. Was nahe ist, wird noch kommen, und was kommt, ist
nahe. «Eschatologie ist in tiefstem Sinne Christologie» (S. 318).

Wenn man das Buch liest, bekommt man den Eindruck, daB der Autor
zu diesem letzten Gesichtspunkt erst allméhlich gekommen ist. Man fragt
sich, warum er anfinglich der «quantitativ-temporiren» Methode so wviel
Nachdruck verliehen hat. Hier wire eine einigermaflen ausgearbeitete Chri-
stologie mehr am Platze gewesen. Obschon nicht jedermann dem Autor bei-
stimmen kann, mufl man seine Belesenheit und die exegetischen Exkurse,
die dem Text beigefiigt sind, bewundern. A. F.J. Klijn, Utrecht

JacQues E. MENARD, L’Evangile de Vérité. Rétroversion grecque et commen-
taire. Paris, Letouzey & Ané, 1962. 240 pp. NF 25.—

The Gospel of Truth from Nag Hammadi was probably composed originally
in Greek. It is therefore natural that attempts should be made to put the
present Coptic text back into the original tongue, but a moment’s reflection
reveals the hazards that beset the path. For any given Coptic word Crum’s
Dictionary may list half a dozen Greek equivalents: which are we to choose,
and on what basis of selection? Are we to be mechanical, substituting word
for word, or are we to attempt to recover the literary style of the Greek?
The latter course obviously leaves ample scope for subjective judgment, and
indeed for the introduction of ‘“‘interpretation’; but the former, from the
nature of the Coptic language, must leave us with a very poor opinion of the
capacity of the author.

M. Ménard is fully aware of such hazards, and wisely makes no claim to
“reconstitute’’ the Greek. His purpose is rather to make this difficult text
more accessible to the non-Coptist, and to provide a definitive proof that
the Coptic translator did work on a Greek original. The first part of this
book accordingly presents his Greek version with a French translation,
page by page according to the manuscript, with an apparatus showing the
Coptic words and the equivalents selected, backed by reference at every
point to Crum. The reader should, however, bear in mind the observations
made on pp. 24f., which ‘“‘manifestent le caractére hypothétique d’une ré-
troversion comme la nétre’”’. Probably few will be satisfied; but could they
themselves do better?

Whatever doubts or criticisms may be aroused by the first part of the

10



146 Rezensionen

book, there is no question about the commentary. It is a very thorough
piece of work, and a real contribution to the study of the text. Ménard is
well versed in the literature of the subject, ancient and modern, and his
notes are amply documented. This section should certainly not be ignored
by anyone who seeks to understand this document. There is an extensive
bibliography, and for good measure nearly three closely printed pages
listing the literature on the Nag Hammadi discovery. The reader may find a
certain malicious delight in noting the omissions, of which there are several;
but if he is honest he will almost certainly have to confess that there are
several items here of which he did not know. Altogether M. Ménard has put
us greatly in his debt. Robert McL. Wilson, St. Andrews

WorreaNG BENDER, Die Lehre iiber den Heiligen Geist bei Tertullian, = Min-
chener Theol. Studien, IT, 18. Miinchen, Max Hueber, 1961. XVI +
182 S. DM 18.-.

In der Reihe der Miinchener Theologischen Studien, deren drei Abtei-
lungen, die Historische, die Systematische und die Kanonistische, titberhaupt
der Aufmerksamkeit des protestantischen Lesers empfohlen werden miissen,
ist diese theologische Dissertation von der Pépstlichen Universitédt Gregoriana
verdffentlicht. Es handelt sich um eine in zweifachem Sinne niitzliche Unter-
suchung, niitzlich einmal darin, daf} sie der heutigen Theologie, die sich so
sehr mit Gegenwartsfragen belastet hat, dazu verhilft, sich mit dem sub-
stantiellen Reichtum der Vater zu beschéftigen, zum anderen dadurch, da@3
sie den Blick auf das einsame Feld der Pneumatologie lenkt. Tertullians
Werk bildet in der Geschichte der Lehre vom Heiligen Geist einen ersten
Knotenpunkt, eine erste systematische Fixierung. Immer wieder ist man
uberrascht, in den Schriften dieses rétselvollen Vaters diejenigen dogma-
tischen Formeln sofort in einer eigentimlichen Fertigkeit vorzufinden, die
spiter in den allgemeinverbindlichen AuBerungen der Kirche an zentraler
Stelle erscheinen.

Der Aufbau der Untersuchung ist gut einsichtig: 1. Teil «Die Lehre
Tertullians iiber die heiligste Dreifaltigkeit» (S. 5-55), 2. Teil «Die Lehre
uber den Geist» (8. 56-100), 3. Teil «Die Gegenwart und das Wirken des HI.
Geistes in der Welt» (S. 101-149); ein 4. Teil «Der Montanismus in Tertul-
lians Lehre tiber den HI. Geist» (S. 150-169) beschlieBt das Werk.

Derjenige, der mit mehr systematischem als historischem Interesse an die
Lektiire dieser Arbeit geht, gewinnt einen umfassenden Uberblick iiber die
Texte und Aussagen Tertullians. In dem Kapitel tiber das Wirken des HI.
Geistes in der Welt wire eine Anzahl von Einzelexegesen wiinschenswert ge-
wesen, wie sie in der ersten Halfte des Buches geboten werden. Jetzt wird
vor allem der trinitarische Aspekt der Pneumatologie betont. Hat nicht der
zentrale Satz «sermo operatio spiritus» liber seinen Ort in Trinitéts- und
Schopfungslehre hinaus eine Bedeutung fiir die Aufgabe des Geistes als
sanctificaturus ? Hier wiirde man gern mehr erfahren iiber die Wirkung des
Geistes durch das Wort. Meint Tertullian nur das vergangene Wort, das zur
HI. Schrift wurde? Der Verfasser erweckt an einer Stelle (S. 115) den Ein-
druck, Tertullian habe selbst (so daB also der Verfasser ihm darin eben nur



Rezenstonen 147

folgen kann) wenig tiber Art und Weise der Wirksamkeit des Geistes gesagt,
weil «das Wirken des Geistes in der Gegenwart... ihm zu wenig greifbar»
schien. Wire dem so, hitte Tertullian nur Trinitétslehre geboten, so mii3te
er in dieser Bevorzugung von Stellung und Aussage des Subjekts gegentiber
den Verben, den Priadikaten der Pneumatologie als prototypisch fiir weite
Strecken der Geschichte der kirchlichen Pneumatologie gelten. Andererseits
hat er in seiner montanistischen Zeit nur zu gut gewullt, wie und wo der
Geist wirkte. Sollte er den Geist als Katholik nur seinem Wesen nach, und
nur als Héretiker ihn in der Welt wirksam gewuf3t haben? Es ist doch sehr
fraglich, ob diese Alternative schon Giiltigkeit hatte fiir die Zeit Tertullians.
Der Riickbezug auf die Traditionen Tertullians, etwa der Vergleich mit der
neutestamentlichen Pneumatologie, wire hier von Wert gewesen.

Klaus Bockmiihl, Basel

NormaAN CoHN, Das Ringen wm das tausendjihrige Reich. Revolutiondrer Mes-
stanismus im Mittelalter und sein Fortleben tn den modernen totalitdren Be-
wegungen. Bern und Miinchen, Francke Verlag, 350 S. Ln. Fr./DM 29.50.

Zu den groBen offenen Fragen der Reformationsgeschichte gehért das
Problem der Genese und Gestalt der von den sog. Schwérmern vertretenen
Eschatologie. Durch Jahrhunderte unkritisch tradierte Vorurteile haben hier
der Erkenntnis weichen miissen, daB3 wir uns auf diesem Gebiet nicht einfach
den Aussagen der Reformatoren und ihrer Nachfahren anvertrauen kénnen,
sondern ad fontes zurlick miissen. Fiir den Bereich der sozial-utopischen
Eschatologie liegt in der Arbeit von Cohn eine Untersuchung vor, die das
regste Interesse des Theologen verdient. Dies um so mehr, als Norman Cohn
von Hause aus kein Fachmann ist; er lehrt Franzsésisch an dem zur Uni-
versitdt Durham gehérigen King’s College in Newcastle.

Das Buch weist schon im rein AuBlerlichen unverkennbare Vorziige auf,
unter denen die Tatsache einer wirklich kongenialen Ubersetzung vielleicht
am meisten ins Auge fillt. Dann iiberrascht die tiberaus gediegene Quellen-
kenntnis und -verwertung, die das Werk zu einer in jeder Hinsicht férdernden
und weiterfithrenden Studie macht.

Auf ein einleitendes Kapitel tiber jidische und frithchristliche Apokalyp-
tik (S.11-37) folgt das eigentliche corpus des Werkes, das sich den mit messia-
nisch-apokalyptischen Bewegungen des 11.-16. Jahrhunderts befal3t (S. 38—
268). In diesem Zusammenhang wird die Bedeutung der Kreuzziige, des Anti-
christ-Gedankens, der Geilller-Bewegung, der Ketzerei des «freien Geistes»,
des mystisch-anarchischen Frithkommunismus und antik-stoischer Natur-
rechtsauffassungen im Rahmen des Werdens und Sichauswirkens messiani-
scher Strémungen aufgezeigt und analysiert. Die iiber Europa verbreiteten
Bauernaufstéinde der Vorreformationszeit zeichnen sich nach Entstehung
und Wesen ebenso scharf ab wie die Person Thomas Miintzers und die Kul-
mination des schwirmerischen Messianismus in Miinster wéhrend der 30er
Jahres des 16. Jahrhunderts.

Die Fille des glinzend verarbeiteten Materials erdriickt jedoch die not-
wendige theologische und geistesgeschichtliche Deutung nicht, sondern setzt
sie implizit und explizit tiberall aus sich heraus. Cohn sieht in den messiani-



148 Rezensionen

schen Bewegungen so etwas wie eine sich immer wieder meldende « Ungeduld
der Geschichte», ja den Ausdruck des Kampfes zwischen Ideal und Wirklich-
keit, erhofftem Guten und vorhandenem Schlechten. Diese Spannung hypo-
stasiert sich in der Geschichte knotenhaft zu Ausbriichen, wie wir sie bei
Mintzer, in Minster, im Kommunismus und Nationalsozialismus vor uns
haben.

Die Arbeit Cohns ist darum fiir ein ernsthaftes Verstehenwollen der spat-
mittelalterlichen und Reformations-Kirchengeschichte geradezu unerla3lich.
Der Reichtum des erschlossenen Materials eroffnet dem Leser stéandig neue
Perspektiven, die es ihm ermdglichen, sich ein selbstédndiges Urteil iiber jene
Geschichtsepoche zu bilden, die seit geraumer Zeit offensichtlich zu den Stief-
kindern protestantischer Kirchengeschichtsschreibung gehdért.

Man wiinscht sich nur, daf3 das Buch eine seinem auflergewéhnlichen In-
halt entsprechende Verbreitung finden mége, und daf3 es neben den Theologen
auch Historiker, Soziologen und Politiker zur Hand nehmen, denn es lehrt
Dinge verstehen, ohne deren Kenntnis man die Geschichte der Neuzeit nicht
adaequat deuten kann. Gotthold Mijller, Tiibingen

MArTIN BUCER, Deutsche Schriften, 1. Frihschriften 1520-1524, hrsg. von
R. Stupperich. = Martini Buceri Opera omnia, I, 1. Gitersloh, Gerd
Mohn, & Paris, Presses universitaires, 1960. 508 S. DM 64.—, in Subskr.
DM 58.—.

Offenbar haben in keinem Jahrhundert die Anstrengungen dazu gereicht,
eine Gesamtausgabe der Schriften Bucers zu verdffentlichen, obschon doch
Bucer nicht nur fiir die Reformationsgeschichte eine ganz besondere und
eigenartige Bedeutung zukommt. Nun ist die groBe Unternehmung be-
gonnen: die Straflburger Forscher geben die lateinischen Werke Bucers neu
heraus, die deutschen Schriften erscheinen unter der Leitung von Prof.
Stupperich in Miinster in voraussichtlich 14 Binden. Uber den Charakter
dieser Ausgabe hat der Herausgeber in der Theol. Lit.ztg. 82 (1957), Sp. 91f.,
nihere Angaben gemacht.

Der erste Band bringt unter A. eine Reihe gedruckter Schriften: Das ym
selbs niemant, sonder anderen leben soll, und wie der mensch dahyn kummen
mog, 1523 (8. 29-67), Martin Butzers an ein christlichen Rath und Gemeyn
der statt Weissenburg Summary seiner Predig daselbst gethon, 1523 (S. 69—
147), Verantwortung M. Butzers Uff das im seine widerwertigen, ein theil
mit der worheit, ein theil mit liigen, ztim drgsten zimessen, 1523 (S. 149-184)
und : Grund und ursach auB} gotlicher schrifft der netiwerungen an dem nacht-
mal des herren, so man die Mess nennet, Tauff, Feyrtagen, bildern und gesang
in der gemein Christi, wann die zisammenkompt, durch und auff das wort
gottes zii Straffburg fiirgenommen, 1524 (S. 185-278); er bringt unter B.
eine Anzahl Anlagen und Gutachten, darunter einiges ganz neu aus dem
Manuskript (Dal D. Luthers und seiner nachfolger leer... christlich und ge-
recht ist..., S. 304-344), unter C. eine Reihe Dubiosa. Jede Schrift ist mit
einer sorgfiltigen historisch-theologischen Einfihrung versehen; den Schluf3
des Bandes bilden die Register der Bibelstellen, Namen und Orte.

Der Verlag hat den Band auf sehr hochwertigem Papier drucken lassen



Rezenstonen 149

und ihn mit einem schénen und dauerhaften Einband versehen. Er wird sich
damit auch den Beifall ferner Zeiten sichern. Insgesamt darf man wohl schon
jetzt von einer vortrefflichen Edition sprechen.

Die Frage der «sprachlichen Gestaltung» dieser Binde hat sich dem
Herausgeber natiirlich als primires Problem gestellt. Er vertritt seine
Loésung in diesem Bande S.15f., eine Losung, die die archaische friih-
neuhochdeutsche Textform bewahrt. Er entscheidet sich also fiir die Re-
produktionsweise, die auch in der Weimarer Luther-Ausgabe angenommen
ist und die den Beifall wenigstens der Germanisten gefunden hat. Der weniger
historisch interessierte Leser verspiirt demnach einen gewissen Widerstand,
wenn er sich an die Lektiire der knorrigen alten Sprach- und Schreibweise
gewohnen will, um sich die Aussage anzueignen. Angesichts dieses &ulleren
und eines inneren Widerstands tberzeugt er sich aber doch, daB diese letzte
Genauigkeit einer wissenschaftlichen Textausgabe, noch dazu einer ersten,
wohl ansteht.

Um so dringender und ernstlicher legt sich dann aber die Notwendigkeit
einer normalisierten und billigeren Auswahlausgabe fur den theologischen
Alltagsgebrauch nahe, etwa in der Art der Miinchner Luther-Auswahl.

Es ist als besonders verdienstvoll anzusehen, daB sich der Herausgeber
und seine Mitarbeiter der Mithe dieser Edition unterziehen, in einer Zeit,
die im Begriffe ist, die theologische Substanz der Reformation zu verlieren,
ja tiberhaupt weitgehend von der Lektiire der Reformatoren abzutreten. Es
wére in der Tat von grofler Bedeutung, wenn die Ausgabe ein intensives
Bucer-Studium in Theologie und Kirche in Gang bréichte. Vielleicht kénnten
wir darin sehr bald ein ausgepréigtes BewuB3tsein vom christlichen Staat und
von der Gemeindekirche finden, wie es uns heute zu formulieren noch sehr
schwer fillt, gerade da sich andere reformatorische Positionen als zu extrem
fixiert erweisen. « De Regno Christi» ist in den lateinischen Schriften bereits
neu erschienen. Auch unter diesem Gesichtspunkt wiinscht man sich eine
kleinere und zugénglichere Ausgabe von Bucerschen Schriften. Herausgeber
und Verlag wiren dazu hervorragend autorisiert; zudem ist eine eingearbei-
tete Mannschaft vorhanden. Is ist sicher anzunehmen, dal3 weitere Kreise
eine solche Ausgabe begritfen und zur Mitarbeit bereit sein wiirden.

Klaus Bockmiihl, Basel

TorsTEN BERGSTEN, Balthasar Hubmaier. Setne Stellung zu Reformation und
Taufertum 1521-1528. = Acta Universitatis Upsaliensis, Studia Historico-
Ecclesiastica Upsaliensia, 3. Kassel, J. G. Oncken Verlag, 1961. 549 Seiten.
2 Karten.

Zweifellos ist dieses das bedeutendste bisher iiber Hubmaier geschriebene
Buch. Einleitend sagt Bergsten (S. 5), er lege keine neue Biographie vor.
Doch ist die Interpretation und Deutung von Leben und Werk dieses Taufer-
fithrers so umfassend, da3 die Abhandlung ochne weiteres an die Stelle einer
Biographie treten darf. Dartiber hinaus vermittelt sie mehr als ihr Titel
verrdt. Sie ist z. B. auch eine Reformationsgeschichte der deutschen Stadt
Waldshut (S. 94-165; 192-324). Daneben enthilt sie interessante Unter-
suchungen tber die umstrittene Verbindung von Tédufertum und den An-



150 Rezensionen

fingen des Bauernkrieges (3. 277-301). AuBlerdem gibt der Verfasser einen
guten Einblick in die habsburgische und die damit zum Teil konkurrierende
eidgendssische Politik in Vorderdsterreich zur Reformationszeit (8. 217-247).
Nicht zuletzt liegt hier ein wichtiger Beitrag zu den meist weniger bekannten
kirchlichen Verhéltnissen in Méhren vor (S. 398-435). Dies alles wird von
Bergsten mit einer vorziiglichen Kenntnis der teilweise entlegenen Quellen
zur Darstellung gebracht. Zustatten kommt dem Verfasser, dal3 er gleich-
zeitig Mitherausgeber der in Giitersloh erschienenen Werke Hubmaiers ist.

Der Untertitel des Buches bezeichnet durchaus den Skopus des Problems.
Um das Ergebnis der Untersuchung vorwegzunehmen, miite man ihn ab-
dndern in: seine Stellung «zwischen» Reformation und Téufertum. Denn
Hubmaier verlda3t mit der Wiedertaufe zwar den Rahmen der zwinglischen
Reformation, aus der er theologisch vor allem hervorging, wird aber durch
seine positive Einstellung zur Obrigkeit und zum Schwert vor charakteristi-
schen Konsequenzen des Taufertums bewahrt. Die von Bergsten sorgfaltig
vollzogene Abgrenzung der theologischen und reformatorischen Wirksamkeit
Hubmaiers gegeniiber den vielschichtigen Besonderheiten des schweizeri-
schen, siiddeutschen und méahrischen Tédufertums und Spiritualismus auf der
einen und der Reformation auf der anderen Seite verleiht dem Buche einen
ungemeinen Reiz.

Theologisch freilich mii3te an vielen Stellen widersprochen werden. Diese
Diskussion kann hier nicht gefithrt, sondern héchstens angeregt werden.
«Nicht die Taufe, sondern die téauferische Sonderkirche war die zentrale
Frage im Streit zwischen Zwingli und den Téufern» (S. 376). Das war sicher
der Kern dieser Auseinandersetzung. Aber der reformatorische Standpunkt
146t sich nicht einfach darauf reduzieren, dafl Zwingli sich nicht von der
«mittelalterlichen Vorstellung des corpus christianum» lésen wollte oder
konnte. Von den Téduferforschern, nicht nur von Bergsten, wird gern iiber-
sehen, dal} fir Zwingli auch die Gesellschaft, der Staat und die 6ffentliche
Ordnung Ort und zugleich Gegenstand der Reformation und damit auch der
Ehre Gottes sind. Der Begriff «christliches Kollektiv» etwa (S. 377) reicht
nicht aus, um den umfassenden Anspruch der zwinglischen Reformation auf
alle Lebensbeziige theologisch deutlich zu machen. Immerhin zeigt Bergsten,
wie diese zwinglischen Elemente bei Hubmaier noch nachwirken (S. 382).

Aber auch daBl Hubmaier in Waldshut an seiner Gemeinde die Wieder-
taufe vollzog, kann man nicht einfach als eine Umgestaltung der Taufe
«nach dem Beispiel des Neuen Testamentes» bezeichnen (S. 308), auch wenn
Hubmaier meinte, die erste Taufe annullieren zu kénnen. Wo der mensch-
liche Glaube zur Voraussetzung der Gnadengabe der Taufe gemacht wird,
erscheint die Gefahr eines Semipelagianismus nicht ausgeschlossen. Hub-
maiers Lehre von der Willensfreiheit (S. 437-448) ist eine theologische Probe
auf dieses Exempel. Auch von hier aus mufl das Nein der Reformatoren zur
Wiedertaufe beurteilt werden. Damit ist noch nichts zum Problem der Er-
wachsenentaufe gesagt.

Fir den Leser ermiidend sind die zahlreichen Wiederholungen bereits be-
handelter Sachverhalte. Sténdig wiederkehrende Formulierungen wie «es
ist bereits dargelegt worden» sind ein stilistisches Zeichen dafiir, dafl dem



Rezenstonen 151

Buch eine Straffung der Darstellung um 50 bis 100 Seiten zum Vorteil ge-
reicht hétte.

Diese Bedenken berihren nicht die Tatsache, daf3 wir hier eine fir den
Historiker und Theologen der Reformation unentbehrliche Monographie vor
uns haben. Quellen und Sekundérliteratur sind in gleicher Weise ausfiithrlich
und zuverléssig herangezogen. Wenn auch der Verfasser seinen eigenen
Standpunkt nicht verleugnet, haftet doch seinem Werk keine theologische
oder konfessionelle Tendenz an. Vielmehr vermittelt es sehr objektive
Aspekte fiir die Beurteilung dieses leidenschaftlichen Kampfes um die bibli-
sche Wahrheit. Freilich mul3 die theologische Auseinandersetzung hier erst
beginnen. Joachim Staedtke, Ditbendorf, Kt. Ziirich

GoTTFRIED MARON, Individualismus und Gemeinschaft bei Caspar wvon
Schwenckfeld. Seine Theologie, dargestellt mit besonderer Ausrichtung auf
seinen Kirchenbegriff. = Kirche im Osten, Beih. 2. Stuttgart, Evangeli-
sches Verlagswerk, 1961. 182 8.

Die «radikale Reformation» oder, wie sie auch héufig genannt wird, der
«linke Fligel» der Reformation steht augenblicklich im Mittelpunkt des In-
teresses der internationalen reformationshistorischen Forschung. Eine be-
deutende und umstrittene Gestalt innerhalb dieser Reformationsbewegung
war Caspar Schwenckfeld. Gottfried Maron hat einen wichtigen Beitrag zur
Schwenckfeld-Forschung geleistet, der zum 400. Jahrestag vom Tode des
schlesischen Edelmannes und Laientheologen 1561 erschien. Der Haupt-
zweck der Arbeit ist, Schwenckfelds Kirchenbegriff darzustellen. Maron hat
dabei aber entdeckt, daB3 dies sich nur im Zusammenhang mit der ganzen
Theologie Schwenckfelds durchfithren 1a8t.

Das Buch beginnt mit einer guten Ubersicht iiber die bisherige Schwenck-
feld-Forschung. Sehr energisch wendet Maron sich gegen Karl Eckes Schwenck-
feld-Arbeit von 1911 (neue, gekiirzte Ausgabe 1952). Ecke sah in Schwenck-
feld den Vollender der Reformation, die Luther begonnen hatte. Eckes en-
thusiastischer Huldigung stellt Maron eine wissenschaftlich niichterne und
kritische Analyse gegeniiber, wobei das Ergebnis in bezug auf den Vergleich
mit Luther das Gegenteil von Eckes wird: Schwenckfeld wird zu einem klég-
lichen Theologen und Reformator. Es wire sehr zu begriiBen, Schwenckfeld
einmal ohne Luther als positives oder negatives Vergleichsmaterial darge-
stellt zu sehen.

Schwenckfelds Christologie stellt das Zentrum seiner theologischen An-
schauung dar. Wie bereits mehrmals in der Forschung geschehen, hat auch
Maron Schwenckfelds Lehre vom glorifizierten Christus und seinem himm-
lischen Fleisch noch einmal an Hand der Quellen griindlich untersucht. Diese
Lehre wird treffend als «Christosophie» bezeichnet. Maron betont immer
wieder den ausgepriagt substantiellen Zug in Schwenckfelds theologischem
Denken; Schwenckfeld versteht z. B. das Heil sehr konkret als inhabitatio
des gottlichen Christus im Menschen. Von dieser Grundkonzeption Schwenck-
felds ausgehend stuft Maron ihn als einen typischen Mystiker ein. Dies ist eine
der Hauptthesen der hier besprochenen Abhandlung.

Niemand dirfte bestreiten, daB Schwenckfeld in der Tradition der



152 Rezensionen

deutschen Mystik tief verwurzelt und daf3 sein Denken ausgesprochen my-
stisch ausgerichtet war. Diese Feststellung schlieBt aber nicht die Moglich-
keit aus, Schwenckfeld auch als einen Spiritualisten aufzufassen. Maron be-
tont jedoch in seiner Darstellung von Schwenckfelds Heilslehre das fleisch-
lich-substantielle Element so stark, dall er es ablehnt, Schwenckfelds Auf-
fassung z. B. vom Wort Gottes auch als spiritualistisch zu verstehen. «Fleisch
Christi und Heiliger Geist riicken fir Schwenckfeld bis zur Identitédt zusam-
men» (S. 60). Hier scheint Maron einer gewissen Einseitigkeit verfallen zu
sein. Er macht selbst auf den grundlegenden Dualismus in Schwenckfelds
Denken aufmerksam und darauf, daB3 dieser u. a. von Schwenckfeld selbst
auf die Formel litera-spiritus gebracht wird. Eine weitere These bei Maron
besagt, dafl die Unmittelbarkeit des Gottesverhiltnisses die Grundvoraus-
setzung fiir Schwenckfelds Denken ist. Eine Folge davon ist die bekannte
Spiritualisierung der Sakramente bei Schwenckfeld, die zum «Stillstand»
der Abendmahlsfeier und der Taufpraxis fuhrte. Statt dessen verkiindigte
er die Geistestaufe und das «geistliche Nachtmahl». Ferner stellt Maron fest,
daBl Schwenckfeld die Kirche als eine rein geistliche Kirche und als den
geistlichen Leib Christi aufgefat habe. Im Gegensatz zu Maron muf3 man
hieraus folgern, dal Schwenckfeld nicht nur Mystiker war, sondern in der
Lehre vom Wort, Sakrament und der Kirche auch ein echter Spiritualist.

Schwenckfeld als Mystiker stellt das erste Hauptthema bei Maron dar.
Schwenckfelds Separatismus ist ein zweites. Damit gelangt man zum Kern
der Ausfithrungen Marons. Es ist sehr dankenswert, daf3 Maron so eindeutig
und klar Schwenckfeld und die gemeindegriindenden Téaufer auseinanderhélt.
Er legt tiberzeugend dar, daBl in Schwenckfelds Lehre von der Kirche kein
Raum fur die Gemeinde als eine konkrete, abgesonderte Glaubensgemein-
schaft ist. Zwar spricht auch Schwenckfeld von Absonderung, aber damit
meint er das Ausscheiden des Einzelnen aus jeder kirchlichen Gemein-
schaftsbildung. Schwenckfeld hat selbst nachdricklich erkldrt, er wolle
«keine Rotte noch Kirche» sammeln, sondern jedermann einzig und allein
auf den Herrn Christus hinweisen. Theologisch-theoretisch lehrt Schwenck-
feld folglich einen konsequenten Individualismus, der natirlich in direktem
Zusammenhang mit seiner Anschauung von dem unmittelbaren Gottes-
verhiltnis und der Spiritualisierung der Sakramente gesehen werden muB.

In bezug auf Schwenckfelds Individualismus st68t man auf ein seltsames
Paradox in der Geschichte. Schwenckfeld wollte nie eine neue Religions-
gemeinschaft griinden, er hat es aber dennoch getan. In den USA existiert
immer noch «The Schwenckfelder Church», der es zu verdanken ist, da3 das
Corpus Schwenckfeldianorum (CS) jetzt abgeschlossen in neunzehn dicken
Bénden vorliegt. Diese Ausgabe ist wohl nicht ganz kritisch in der Anlage,
sie hat aber das wissenschaftliche Schwenckfeld-Studium auBlerordentlich
erleichtert und geférdert.

Maron lehnt es mit gutem Grund ab, diese amerikanische Schwenckfeld-
Kirche in eine unmittelbare, ursichliche Beziehung zu Schwenckfeld selbst
zu setzen. Er geht aber noch einen Schritt weiter und verneint die Existenz
von Konventikelkreisen im 16. Jahrhundert, die von Schwenckfeld geleitet
wurden. Maron vergleicht sehr anschaulich Schwenckfelds Anhéinger, die vor



Rezenstonen 153

allemm Frauen waren, mit den Patienten eines Arztes, die miteinander nichts
zu tun haben. Schwenckfeld sei ferner kaum ein Mensch des unmittelbaren
Einwirkens gewesen, sondern er habe die Menschen lediglich durch seine
zahlreichen Schriften und Briefe beeinfluBt. Auch dort, wo «christliche Ver-
sammlungen» durch das Lesen von Schwenckfeld-Lektiire entstanden seien,
hitten sie den einzigen Sinn gehabt, das gldubige Individuum zu stédrken.
«So durchbrechen diese Versammlungen letztlich den von Schwenckfeld ver-
tretenen Individualismus nicht» (S. 151).

Hierzu sei gesagt, daBl sie es dogmatisch zwar nicht tun, sehr wohl aber
historisch-soziologisch. In Wirklichkeit stand Schwenckfeld nicht nur brief-
lich mit seinen Anhéngern in Verbindung. In Augsburg gab es z. B. einen
Schwenckfeld-Kreis, den der Lehrmeister im Mai 1549 personlich unter
Lebensgefahr besuchte. Aus Sicherheitsgriinden muf3te er jedoch die Stadt
sehr schnell zur Trauer seiner Treuen wieder verlassen. Am 17. Juli schrieb
er an eine ihm ergebene Frau in Augsburg u. a. folgendes: «Villeicht ist es an
der zeit des scheidens gewesst. Er [Gott] kan Schwenckfeld mit der zeit
woll wider zu seiner Martha vnd zu euch allen verfiigen» (CS XI, 875).

Demnach unterhielt Schwenckfeld enge persénliche Beziehungen zu den
Mitgliedern seiner Konventikelgruppe in Augsburg. Innerhalb dieser war man
auch, angesichts der Verfolgung, sehr miteinander verbunden. Die Namen
mehrerer Méanner sind bekannt, die den Schwenckfeld-Kreis in Augsburg
geleitet haben ; einer von ihnen wurde wegen seiner Schwenckfeldischen Uber-
zeugung 1554 aus der Stadt verwiesen. — Hier zeichnet sich ein ganz anderes
Bild von der Schwenckfeldischen Konventikelfrémmigkeit ab, als Maron sie
darstellt. Er gibt zu, dal Schwenckfeld auf Grund der schwachen, geselligen
Natur des Menschen gelegentlich Zugestéindnisse hinsichtlich seines indivi-
dualistischen Kirchenideals gemacht hat. In Wirklichkeit dirften diese Zu-
gestédndnisse von weit gréferer Bedeutung gewesen sein, als Maron es wahr-
haben will. Zu Schwenckfelds grundséitzlichem dogmatischem Dualismus
kommt noch ein Dualismus praktischer Art hinzu. Trotz seines konsequent
individualistischen Kirchenbegriffes besall Schwenckfelds Verkiindigung eine
werbende und gemeinschaftsbildende Kraft, die ihn unfreiwillig als Begriin-
der eines lebensfihigen Konventikeltums in der Geschichte weiterleben liaf3t.

In seinem Buch wirft Maron aullerdem verschiedene interessante Themen
auf, die er nicht erschopfend behandeln konnte. So stellt er einmal fest, daf3
Schwenckfeld dem vergotteten Menschen Willensfreiheit zuschreibt. Ander-
seits hebt er immer wieder den Pradestinationsgedanken bei Schwenckfeld
hervor. Ein Zusammenhang zwischen diesen beiden Feststellungen wird
nicht hergestellt.

Rein typographisch hinterld3t Marons Buch einen unbefriedigenden Ein-
druck. Im ersten und letzten Kapitel sind die Anmerkungen unten auf jeder
Seite gedruckt (mit mehreren unschénen Abkirzungen, z. B. «Chri.» fiir
«Christi»); im Hauptteil des Buches findet man die Anmerkungen im Text,
auch wenn sie bis acht Druckzeilen umfassen. Trotz der angefiihrten Ein-
winde sachlicher und formaler Art soll abschlieBend gesagt werden, daf
Marons Arbeit einen sehr wertvollen und erfreulichen Beitrag zur Er-
forschung der «radikalen Reformation» darstellt. Torsten Bergsten, Uppsala



154 Rezensionen

J. M. Topp (éd.), Problémes de l'autorité, par E. Anscombe; J. Cameron; Y.
Congar, O. P.; P. Fransen, S.J.; P.-M. Grammont, O. S. B.; J. Leclercq;
P. McGrath; I.McNeill; E.Mélia; Mgr. M. Nédoncelle; Mgr. A. Pailler;
Mgr. Roberts, S. J.; G. Tavard, A. A.; J. M. Todd; R. F. Trevett. = Unam
Sanctam, 38. Paris, Les éditions du Cerf, 1962. 318 S.

Schon seit einiger Zeit veranstaltet die Abtei Notre-Dame du Bec in der
Normandie franzosisch-angelsidchsische Kolloquien von katholischen Geist-
lichen und Laien iiber aktuelle Themen. Bisher waren die auf diesen Kolloquien
gehaltenen Vortridge nur in einer englischen Ausgabe zuginglich. Jetzt liegt
der erste simultan veréffentlichte franzosische Sammelband des Kolloquiums
vom April 1961 vor; die englischen Beitrige wurden tibersetzt.

Die Veranstalter der Tagung und mit ihnen die Herausgeber des Tagungs-
berichtes sind sich durchaus bewul3t, dal die in den Referaten angeschnittenen
Probleme keineswegs erschopfend oder auch nur mafigebend behandelt werden.
Man merkt es denn dem Band auch an, daf} er sich hauptsédchlich aus Diskus-
sionsvoten zusammensetzt, die durch kithne Thesen und angriffige Formu-
lierungen mehr Fragen aufwerfen als beantworten. Fast jedem Beitrag sind
auch kurze Bemerkungen iiber die sich wahrend des Kolloquiums daran an-
schlieBende Diskussion beigegeben.

‘Was den Wert des Buches ausmacht, das ist die Fiille der Gesichtspunkte,
unter denen der Fragenkomplex «Autoritit» aufgerollt wird. Nach einem 1.
theologisch-systematischen Teil, in dem die Probleme Schrift und Tradition
(Tavard), Autoritdt der Konzilien (Fransen) und Autoritit der inneren Glau-
benserfahrung (von zwei Ménchen behandelt: Grammont-Zobel) sowie der
orthodoxe Standpunkt (Mélia) zur Sprache kommen, wird in einem 2. Teil die
historische Entwicklung des Autorititsgedankens in der Kirche von Congar
(Abri} der ganzen Geschichte), McNeill (Mittelalter) und McGrath (16./17.Jahr-
hundert) skizziert. Die moralisch-padagogische und politische Autoritdat wer-
den im 3. Teil von zwei englischen Philosophen (Anscombe/Cameron), die Ge-
wissensfrage von Mgr. Nédoncelle behandelt. Schliellich melden sich noch
praktische Anliegen zum Wort (mehr Mitspracherecht der Laien: Todd; mehr
Aufklirung der Offentlichkeit : Roberts; allgemeine Erwégungen : Leclercq).

Erfreulich ist es zu sehen, wie gerade die zentralen Fragen innerhalb des
heutigen Katholizismus im FluB sind. Die Teilnehmer am Kolloquium scheuen
sich nicht, die Méngel ihrer Kirche bloBzustellen (falsche Uberbetonung des
rechtlichen Charakters: Congar; keine geniigende Durchdenkung und Wiirdi-
gung der sexuellen Fragen: Todd); sie nehmen auch Werke protestantischer
Theologen (Barth, Cullmann, Leuba) ernst und setzen sich mit ihnen loyal
auseinander. Liest man diesen Band, erkennt man, wie weltweit die Krifte
vertreten sind, die gegenwirtig am zweiten vatikanischen Konzil in so ver-
heiBungsvoller Weise am Werk sind. Welly Rordorf, Genf

TraOMAS SARTORY OSB, Mut zur Katholizitit. Geistliche und theologische Er-
wdgungen zur Einigung der Christen. = Reihe Wort und Antwort, 29.
Salzburg, Otto Miiller Verlag, 1962. 475 S. Sfr. 14.60.

In groBer Parrhesie, d. h. in buBfertiger Demut, in verstehender Grofmut
und hoffendem Glaubensmut, hat der Benediktinertheologe Sartory seine



Rezenstonen 155

Betrachtungen und Untersuchungen zur Spaltung und Einigung der Christen
geschrieben. Fruchtbar ist seine Unterscheidung zwischen «theologia primay
(Besingung, Danksagung an Gott) und «theologia secunda» (lehrhaft-dogma-
tische Theologie, S. 325). Sie kann weniger in Analogie zu der im Protestan-
tismus immer noch begegnenden, sich unheilvoll auswirkenden Trennung
zwischen Denken und Existieren (bzw. Sein), fides quae und fides qua, be-
wertet, sie muBl viel mehr als gliicklicher Versuch anerkannt werden, auf ur-
christliches Glaubensgut und Leben hinzuweisen, welches innerhalb und
aullerhalb der rationalen, iuridischen und hierarchischen Struktur der
romisch-katholischen Kirche begegnet. Sartory bestimmt mit andern Theo-
logen seiner Kirche das Verhéltnis des kirchlichen Dogmas zum Offen-
barungsgeschehen als ein ¢wesentlich abkiinftiges» (S. 435). Sein Buch dirfte
jedermann klarmachen, dal der rémische Katholizismus durch ,Denzinger
oder ,Mirbt® léngstens nicht adéquat verstanden werden kann. Sartorys
Niveau senkt sich niemals auf die Ebene unbedachter oder auf Proselyten-
macherei bedachter Irenik ab.

Der Autor ringt um die Ausweitung der faktischen Grenzen der rémischen
Kirche zur wahren Katholizitdat, um das Hineinintegrieren bestimmter re-
formatorischer Anliegen in die ,katholische Fille® (S. 334). Er vermag Wahr-
heiten aufzunehmen, Gaben zu erkennen, sich vom Leben (z. B. der refor-
mierten Taizé-Bruderschaft) befruchten zu lassen, welches der in seinem
Wirken auch von der rémisch-katholischen Hierarchie freie Heilige Geist
aullerhalb seiner Kirche zeugt. Die auf diese Weise konzipierte Pneumatologie
146t den Verfasser eine eher ,antiultramontane’ Haltung einnehmen, welche
weill, dal man ¢auch mit der Kirche Goétzendienst treiben kann» (S. 246,
n. 67). Gerade so 6ffnet er natiirlich auch dem liebenden Verstehen unserer
romisch-katholischen Briider manche verschlossene Tir.

Mit der Erwéhnung des Jahrhunderts Benedikts und der «alten, unge-
teilten Kirche» (S. 322) ndhert sich Sartory einer gewissen alt- und anglo-
katholischen Position. Noch bedeutender scheinen uns seine wiederholten
positiven Hinweise auf Martin Luther; Gottes Verborgenheit etwa mochte
er nicht im spekulativ-areopagitischen, sondern im christologisch-soteriolo-
gischen Sinn des Reformators auffassen (S. 72). Rudolf Bultmanns Heraus-
stellung des «Jetzt» der glaubenden Existenz erhilt uneingeschrianktes Lob
(S. 471). Auf geradezu ergreifende Weise ruft Sartory die Kranken zum Ge-
bet fir die Einigung der getrennten Christen auf.

Der protestantische Leser wird zugeben, daB der Autor die Reformation
an sehr vielen Punkten richtig zu wirdigen weil3. Es bleiben allerdings Pro-
bleme, wo dieses Verstdndnis doch nicht recht sichtbar wird: etwa in der
Charakterisierung der evangelischen Rechtfertigungslehre. Die Alternative,
welche Sartory zwischen der Gnade als einem puren Wohlwollen Gottes und
einem am «Géttlichen (in der Spitze mariologisch konzipierten) Anteilgeben»
aufstellt (S. 186), vermag ndmlich keineswegs einzuleuchten. Auch eine
Spannung zwischen «katholisch» und «eschatologisch» wird sichtbar. Ob-
schon Sartory dem «Unsichtbaren», «Unbekannten», «nicht Greifbaren»,
¢nicht Datierbaren» gegeniiber dem «Sichtbaren» den héhern Rang verleiht
(8. 29), ware zu fragen, ob das katholische «Und», welches er so schon und



156 Rezensionen

groB3 zu schreiben versteht, nicht das eschatologische «Dann erst» unge-
biithrlich zuriicktreten l48t. Ein Beispiel: Sartory bemiiht sich, die Sou-
verdnitidt der Gottesgnade und das Mitwirken des Menschen am Heil zu
lehren. Wie aber, wenn Karl Barth doch recht behielte, wonach das Zusam-
menwirken des Menschen mit Gott, der Synergismus im eigentlichen Sinn,
jetzt erst verheiflen ist?' Wenn, m. a. W., das protestantische «Allein» oft
doch nicht eine Verkirzung der Fiille der Katholizitdt bedeutete, sondern
der cherubimhafte Wachter wire, welcher den Menschen von illegitimer
Prolepsis des Eschaton fernhielte? Alles in allem wird man Sartorys Buch
mit groBem Staunen und tiefer Dankbarkeit lesen.

Ulrich Hedinger, Fallanden, Kt. Ziirich

TrrEoDOR BoVET, Lebendige Seelsorge. Hine praktische Anleitung fiir Pfarrer
und Laien. 3., stark uberarbeitete und erweiterte Auflage. Bern, Paul
Haupt, 1962. 279 S.

Bovets Buch bildet gewissermaflen einen Gegenpol zu dem von Hans
Schiir, das voriges Jahr hier besprochen wurde?. Schir, der Theologe, tritt
fur die drztliche Psychotherapie ein, Bovet, der Arzt, will der geistlichen Seel-
sorge ihren besonderen Zweck zuerkennen. Wenn man die menschliche Per-
son unter den drei Aspekten von Leib, Seele und Geist betrachtet, so fiele
der Leib prinzipiell dem Arzt, die Seele dem (meistens érztlichen) Psycho-
therapeuten, der Geist aber dem Seelsorger zu. Zwar koénnen alle drei in
Personalunion auftreten, wie Bovets eigenes Beispiel zeigt, es kénne aber der
Geist von der Siinde nur durch das Wort Christi geheilt werden. Ob die Seel-
sorge von Pfarrern oder Laien (u. a. auch Arzten) geiibt wird, sie findet sich
in der Kirche vor als Ausrichtung des Wortes Gottes an den Einzelnen
(Thurneysen). Das theologische Riistzeug besorgt sich Bovet aus der Riist-
kammer der dialektischen Theologie, die damit den tibergreifenden Stand-
punkt der Seelsorge liefert. Innerhalb dieses Referenzsystems o6ffnen sich
weite Horizonte medizinischen Wissens und psychologischer Menschenkunde,
die dem ausiibenden Seelsorger neben der Bibel zur Verfiigung gestellt wer-
den. Es weht durch die Arbeit ein frischer Zug von menschlichem Mitgefiihl
und Offenheit fiir manche brennende Fragen der Gegenwart.

Trotzdem mull man feststellen, dal Bovet fiur eben die Fragen, die von
Schér als besonders brennend erkannt werden, kein richtiges Verstidndnis hat.
Er scheint vorauszusetzen, daBl jedem Siinder die frohe Botschaft von Jesu
Opfertod ohne weiteres verstindlich ist (S. 19). Was er nach A. von Orelli
uber den Unterschied zwischen psychischer Individuation und Bekehrung
vorbringt (8. 134), wire sehr einleuchtend, wenn es wirklich empirisch ge-
griindet und nicht blof3 eine Schreibtischtheorie wire. Es wiire in dieser Hin-
sicht ein Vergleich mit A. H. Maslows «self-actualizing» Menschen zu emp-
fehlen. Wenn ein Mensch von selbstloser Gute zu strahlen anfingt, dann
mii3te man sich wohl fragen, ob er doch nicht sowieso erlost sei. Vielleicht

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 123.
2 Theol. Zeitschr. 18 (1962), S. 236f.



Rezensionen 157

kann man diese Ansicht auch aus einem Zitat von Chr. Blumhardt erlesen
(S. 233): «Wenn Gott einmal anféingt, in Christus Siinden zu vergeben, so
gibt es absolut kein Aufhéren, da kann man nicht sagen: ,Bis hieher und
nicht weiter! Und da mag in der Bibel stehen, was will — da bin ich gréBer
als die Bibel. Es steht zwar in der Bibel, aber schlielich muB ich das wissen,
was aus Gott, nicht was ein Mann einmal vor zweitausend Jahren so und so
ausgedrickt hat.» Diese kithnen Worte zeugen von einer Unvoreingenom-
menheit, die mit der vorhergehenden Kritik an der Psychotherapie nicht
ganz im Einklang steht. Ivar Alm, Motala (Schweden)

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawerz. The Ecumenical Review 15, 2 (1963): R. S. French, Youth Work.
Beginning a Theological Reflection on its Collapse (137-143); J. R. Nelson, The
Theological Education of Homo Ecumenicus (164-172); W. Stewart, The North
India-Pakistan Proposals for Unification (173-181); E. L. Smith, The Con-
servative Evangelicals and the World Council of Churches (182-191). Evange-
lisches Mussions-Magazin 106, 4 (1962): C. A. Keller, Der Stern aus Jakob
(138-143); F. Raaflaub, Wende im afrikanischen Erziehungswesen (144-156);
J. Ki-Zerbo, Bildungs- und Erziehungswesen in Afrika heute (157-163). Kzr-
chenblait fiir die reformierte Schweiz 119, 2 (1963): P. Huber, Tkonenkult und
Bilderverbot (20-22). 4: M. Fischer, Christenleben als Antwort auf den Kom-
munismus (50-55). Reformatio 12, 1 (1963): P. Vogelsanger, Kirche und Staat,
IIT (26-40). 2: W. Eichrodt, Homosexualitdt — Andersartigkeit oder Perver-
sion? (67-82); E. G. Riisch, Die Liebe als Erziehungsziel im Denken Pestalozzis
(82-92). Revue de théologie et de philosophie 12, 4 (1962): L. Rumpf, C. G. Jung,
déchiffreur de ’dme en souffrance (250-269). Schwetzerische Zeitschrift fiir Ge-
schichte 12, 4 (1962): 1. Miller, Die ritischen Pfarreien des Frithmittelalters
(449-597). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 56, 4 (1962): O. Va-
sella, Huldrych Zwingli und seine Gegner (281-300); E. F. J. Miller-Biichi,
Segessers «Am Vorabend des Coneciliums», IT (301-331); J. Siegwart, Hunfried
von Embrach (1 1051) und die Udalrichinger (332—348).

BeLcieN. Ephemerides theologicae lovanienses 38, 4 (1962): H. Jedin, Ist das
Konzil von Trient ein Hindernis der Wiedervereinigung? (841-855); R. For-
mesyn, Le sémeion johannique et le séemeion hellénistique (856—-894). Nouwvelle
revue théologique 85, 1 (1963); A. de Bovis, La fondation de 1’église, I (3-18);
J. Galot, Théologie de la présence eucharistique (19-39); L. Leloir, Maturité
de la foi et de la charité (40-55); G. Dejaifve, D’un concile & 'autre. Bilan de
la premiére session (56—64).

DrvrscHLAND. Biblische Zeitschrift 7, 1 (1963): R. Schnackenburg, Zum
Offenbarungsgedanken in der Bibel (2-22); Svi Rin, Ugaritic-Old Testament
Affinities (23-32); L. Prijs, Der Ursprung des Reimes im Neuhebraischen (33—



	Rezensionen

