Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 2

Artikel: Die Padagogik Rudolf Steiners
Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Pidagogik Rudolf Steiners

In den bekanntesten Handbiichern der Pddagogik und ihrer Ge-
schichte wird die Steinersche Piadagogik nur sehr kurz oder gar nicht
behandelt!. Dabei gibt es von dem Griinder der Anthroposophie
rund zwanzig pddagogische Schriften, die meist auf Nachschriften
von Vortrigen beruhen, die Steiner vor der Offentlichkeit oder vor
Lehrern der Waldorfschulen gehalten hat. Da diese von Steiner
autorisierten Nachschriften immer dieselben Grundgedanken ent-
halten, konnen wir uns hier auf eine Auswahl von finf Schriften
beschrinken. Es sind dies:

1. Die Vortrige iiber Volkspiddagogik, am 11., 18. Mai und 1. Juni
1919 in Stuttgart vor einem geschlossenen Kreis von Anthro-
posophen gehalten.

2. Die «Allgemeine Menschenkunde», Vortrage vor den angehenden
Lehrern der ersten Waldorfschule (Ende August, Anfang Sep-
tember 1919 in Stuttgart).

3. Die «Erzichungskunst», welche die Nr. 2 parallel gehende Anwen-
dung der anthropologischen Grundséitze darstellt.

4. Der Vortrag: «Die Erziehung des Kindes vom Standpunkte der
Geisteswissenschaft», in verschiedenen deutschen Stddten ge-
halten (10.-19. Aufl.).

5. «Die pddagogische Praxis vom Gesichtspunkte geisteswissen-
schaftlicher Menschenkenntnis.» Es handelt sich wieder um Vor-
trdge vor Waldorfschullehrern, in Basel vom 15. bis 22, April 1923
dargeboten.

1,

Man wird die hier entworfene Piddagogik tn vielen Dingen durch-
aus bejahen konnen.

So kann man als Christ Steiner durchaus beistimmen in seiner
geharnischten Ablehnung des Materialismus. Er hatte ihn ja in der
Haeckelschen Variante unmittelbar erlebt. Steiner sagt: «Der Ma-
terialismus ist diejenige Weltanschauung, die nichts von der Ma-

1 F. Blattner und J. Gottler verlieren kein Wort dartiber; J. Hemlein: (Her-
ders) Lex. der Pad., 4 (1955), S. 914, geht sehr kurz darauf ein; H. Scheuerl:
Die Rel. Gesch. Geg., 1 (1957), Sp. 430f., bietet ein Minimum; von katho-
lischer Seite liegt eine nur an der Oberfliche haftende Artikelreihe von
R. Stehle vor: Oberrhein. Past.bl. 55 (1954), S. 128-132. 189-194.



W. A. Schulze, Die Pidagogik Rudolf Steiners 127

terie versteht» (Menschenkunde 25; Piad. Pr. 49. 150). Dieses Urteil
gilt auch heute noch, auch vom dialektischen Materialismus des
Ostens; es sei nur an die Forschungen von Hans Kohler, Bochenski
und Gustav Adolf Wetter erinnert. Man wird vom heutigen Stand-
punkt auch gestehen miissen, dafl zur Zeit, als Steiners Welt-
anschauung entstand (1880-1920), die Naturwissenschaften weithin
mechanistisch und materialistisch orientiert waren, daf3 es da eine
materialistische Medizin (Virchow), Biologie, Physiologie und Psy-
chologie gegeben hat. Man wird auch Steiner weithin folgen kénnen,
wenn er die Psychoanalyse Freuds ablehnt. Er bezeichnet sie (Pid.
Pr.100) als «Dilettantismus im Quadrat, entstanden aus einer dilet-
tantischen Psychologie, multipliziert mit dilettantischer Physio-
logien. Auch seine Bekidmpfung des Freudschen Pansexualismus
(Pad. Pr. 119) wird man bejahen miissen. Ich wiirde Steiner auch
sehr zustimmen, wenn er erklirt, daf3 die Brauchbarkeit eines Bil-
dungsstoffes fiirs Leben nicht im Vordergrund stehen diirfe: «An
jedem Fall kann ungeheuer viel gelernt werden, was vielleicht nicht
unmittelbar angewendet werden kann. Es ist damit so, wie mit
Vielem, was der Mensch aufnimmt und von dem er behauptet, er
brauche es nicht im Leben, er braucht es doch» (Pad. Pr. 162). Vgl.
auch die Arbeit von Heinz Klof: Waldorfpiadagogik und Staats-
schulwesen (1955), die der Waldorfpiddagogik innerhalb der Staats-
schule Raum verschaffen mochte unter Abstraktion von den an-
throposophischen Grundlagen derselben (S. 47). Eltern und Schiiler,
die von einem Bildungsstoff sagen: «Den brauche ich nicht», irren
oft sehr, denn das Leben liegt ja vor dem Schiiler als ein unbe-
kanntes Land, das allerlei Uberraschungen bringt. Wie freut sich
jeder, der eine unerwartete Situation doch auf Grund eines leid-
lichen Schulsackes einigermaflen meistern kann. Dann allerdings
sagt er stolz: «Gelernt ist gelernt!» Daher wird man mit Steiner
auch einig gehen kénnen, wenn er einen vordergriindigen Utilitaris-
mus in der Erziehung bekampft.

Ebenso ist Steiner beizustimmen, wenn er ein Gegner einer iiber-
trieben intellektualistischen Erziehung ist (Pad. Pr. 166, Klo3 49).
Aus diesem Grunde bezeichnet er wohl die Einsteinsche Relativi-
tiatstheorie als «vertrakt» (Erz.kst 155) und beschuldigt er den
Neukantianismus, er habe die furchtbarsten Verheerungen ange-
richtet (Menschenkde 110). Heutige Jugendpsychologie ist ja auch
zum Ergebnis gekommen, dal das Kind noch lange in einem bild-



128 W. A. Schulze, Die Pddagogik Rudolf Steiners

haften Bereich lebt und dafl die intellektualistische Welt der Er-
wachsenen eine ihm fremde Welt ist. Ob man allerdings so weit
gehen und das Cogito ergo sum des Descartes als den «groften Irr-
tum aller Zeiten» bezeichnen darf (Menschenkde 40), das mull man
doch wohl in Frage stellen, denn schlie8lich war auch die Auf-
klirung eine notwendige Durchgangsstufe, hinter die wir nicht
zuriick konnen.

Auch die Ausfiihrungen Steiners iiber die notwendige Zusammen-
arbeit in einem Lehrerkollegium (Pad. Pr. 148ff. 168 u. 6.) sind
richtig und in jeder Schule, gleichgiiltig welchem Schultyp sie an-
gehort, beherzigenswert. Steiner machte sich schon 1923 zum An-
walt der Ganzheitsmethode (Pdd. Pr. 31, Klof3 20f.), langst ehe
diese in der iibrigen Péddagogik tiblich wurde. Von da aus konnte
Steiner sagen — aber ein gut Stiick Opportunismus steckt auch da-
hinter —, daf3 seine Schule eine christliche Gemeinschaftsschule sei
und daf} bei ihm in der Waldorfschule die Christlichkeit bis hinein
in die Mathematik gehe (Pad. Pr. 178). Er lobte die Gsterreichischen
Benediktiner seiner Jugendzeit, die gldnzende Mathematiker und
Methodiker der Mathematik waren und keinen ihrer Theologen auf
die Kanzel gelassen hitten, der nicht anstindige mathematische
Kenntnisse aufweisen konnte (Erz.kst 208).

2.

Steiner hat also eine ganze Reihe von Forderungen mit der sog.
Reformpddagogik gemeinsam. Ich nenne zunichst die Forderung
nach Koedukation beider Geschlechter. Bei internatslosen Waldorf-
schulen kann nur von Koinstruktion die Rede sein, aber bei den
Internaten der Anthroposophen wird ganz bewuflt die Koedukation
praktiziert (KloB3 27). Die Anhéinger der Koinstruktion verweisen
auf den sdnftigenden Einflul}, der von den Médchen einer Klasse
auf die oft wilden und rauhbeinigen Burschen ausgehe. Die Gegner
derselben weisen darauf hin, daB} es in gemischten Klassen der
Pubertéatsjahre zu Liebeleien und Eifersuchtsszenen kommen kann.
Auf dem Land haben wir ja die Koinstruktion von jeher, auch in
kleineren Stddten, wo es nur eine einzige Oberschule, und auch in
GroBstadten, wo es nur ein einziges humanistisches Gymnasium
gibt, ist sie unumgénglich.

Steiner und die Waldorfpiddagogik betonen mit Lessing, daBl in



W. A. Schulze, Die Pddagogik Rudolf Steiners 129

der Pidagogik der direkte Weg nicht der kiirzeste ist (KloB 104).
Im Religionsunterricht verlangt er dullerste Zuriickhaltung unter
Berufung auf das 2. Gebot (Erz.kst 82). Aber man wird als christ-
licher Theologe den Verdacht nicht los, dafl diese Scheu nicht
eigentlich vom 2. Gebot her motiviert ist, sondern dafl sich hier
der unpersonliche Gottesbegriff und die synkretistische Religiositat
zu Wort melden, die allen klaren und bestimmten Aussagen iiber
Gott und die gottliche Welt aus dem Wege gehen wollen.

Das Prinzip des «Umwegs» ist auch von der Reformpidagogik
durchaus diskutiert worden und ist der Uberlegung und Erprobung
wert. Steiner fordert nun dies Prinzip vor allem in bezug auf das
Lesen-Lernen. Er ist nicht fiir den tiblich gewordenen Schreiblese-
unterricht, weder nach der alten Buchstabier- noch nach der Lau-
tiermethode, noch nach der Ganzheitsmethode (er nennt sie die
Normalwértermethode). Die Kinder sollen zuerst schreiben und
dann erst lesen lernen. Das Schreiben aber soll vom Zeichnen aus-
gehen. Beriithmt sind die Steinerschen Ableitungen des M, vom
Bilde des Mundes (Erz.kst 89f., Pdd. Pr. 80f.) und vom F (Bild des
Fisches), ebenso des B vom Bild des Biren her (Erz.kst 88), des
Vokals A (Erz.kst 92). Sicher haben inzwischen die Waldorfschul-
lehrer fiir alle iibrigen Buchstaben des Alphabets derartige Her-
leitungen vom Zeichnerischen her gefunden. An sich méchte Steiner
das Lesen-Lernen erst dem 2. Schuljahr vorbehalten; da aber am
Ende des ersten Schuljahres Inspektionen von den staatlichen
Schulaufsichtsbehdrden zu erwarten sind, gibt er in einer Kompro-
mibBbereitschaft, die er immer wieder gefordert hat, Anweisung,
es schon in dieser Zeit zu iiben.

Im Rechnen will er das Subtrahieren vor dem Addieren (Krz.kst
19f.) und das Dividieren vor dem Multiplizieren einiiben lassen. Er
steht damit durchaus nicht allein, sondern hat darin viele Ge-
sinnungsgenossen innerhalb der Reformpidagogik (KloB3 131). Die
Forderung nach Handfertigkeitsunterricht (Pad. Pr. 147), Garten-
bau, des Strickens auch fiir die Buben (Pid. Pr. 142), des Beginns
der Fremdsprachen schon im ersten Schuljahr (Erz.kst 174) ist
Steiner mit weiten Kreisen der amerikanischen Reformpidagogik
gemeinsam (Klof3 114).

Auch das strenge Klassenlehrersystem — ein einziger Lehrer soll
die Kinder von der 1.-8. Klasse fiihren (Erz.kst 112, Menschenkde
206) — wird auch weithin von der Reformpéadagogik gefordert. In

9



130 W. A. Schulze, Die Péddagogik Rudolf Steiners

unseren Volksschulen wird es nur teilweise angewandt, denn viele
Volksschulrektoren sind der Ansicht, daB sich ihre Lehrer hinsicht-
lich ihrer Tichtigkeit in solche fiir Unter-, Mittel- und Oberstufe
gliedern, und setzen sie dementsprechend ein. In Oberschulen ist
zudem vorgeschrieben, spitestens nach drei Jahren die Fach- und
Klassenlehrer zu wechseln, damit nicht Einseitigkeit droht, die dem
Schiiler bei Priiffungen verhéngnisvoll werden koénnte. In der
Waldorfschule scheidet dieser Gesichtspunkt allerdings vollstandig
aus, da Steiner ja das Priifungswesen als solches verwirft.

Die Waldorfschule soll eine 12klassige Einheitsschule sein. Hier
geht Steiner noch viel weiter als die deutsche Reformpéadagogik,
die eine 6klassige Einheitsschule fordert und in den Hansestéddten
sich auch behauptet hat (Klofl 33f.), wihrend man im iibrigen
westdeutschen Bundesgebiet zur 4klassigen gemeinsamen Grund-
schule zuriickgekehrt ist. Sicher ist es fiir einen Lehrer der Grund-
schule schmerzlich, wenn er nach dem 4. oder 5. Schuljahr seine
besten Schiiler verlieren mul}, weil sie in Ober- oder Mittelschulen
abwandern, wiahrend er nur den Durchschnitt und den Unter-
durchschnitt behilt — aber darin besteht ja das Wesen des echten
padagogischen Eros, daB er sich selber iiberfliissig zu machen sucht.
Die Gegner der Einheitsschule sind der Meinung, dafl wir es uns
einfach nicht leisten kénnen, dafl sich Begabungen in der Schule
langweilen, da ja eine Schulklasse einem Geleitzug gleicht, dessen
Tempo vom langsamsten Schiff bestimmt wird. Wo man dieser
Uberzeugung huldigt, wird man Steiners 12jihrige Einheitsschule
nicht bejahen konnen, auch wenn man bereit ist, anzuerkennen,
dal die Waldorfpiadagogik bemiiht ist, den vielseitigsten Be-
gabungen moglichst viel zu bieten.

Mit der Reformpédagogik trifft Steiner auch darin iiberein, daf3
es keine Noten, keine Versetzungen und damit auch kein Sitzen-
bleiben im seitherigen Sinne geben soll. Damit ist der Gedanke der
Auslese allerdings auch weithin zu Grabe getragen. Steiner hat die
Gefahr gesehen, die sich fiir die Absolventen seiner Schulen am
Ende ergeben wird, wenn sie auf eine andere Staatsschule oder gar
auf die Universitit iibergehen wollen. Bekanntlich wird gerade fiir
letztere, die die Reifepriifung ablegen wollen, ein dreizehntes Schul-
jahr als Vorbereitungsjahr aufs Abitur angehéngt. Steiner hat kein
Hehl daraus gemacht, daBl seine Zoglinge es auch nach Absolvierung
dieses Jahres schwer haben werden, das Abitur zu bestehen (Pad.



W. A. Schulze, Die Pidagogik Rudolf Steiners 131

Pr. 1441f.). Nur in einem einzigen Fall ist es (wie Klo 32 berichtet)
in den USA gelungen, den Ubergang auf eine Hochschule ohne be-
sondere Priifung lediglich mit dem Abgangszeugnis der Waldorf-
schule zu erreichen. Sonst tritt das «Sitzenbleiberelend», das es in
der Waldorfschule an sich ja nicht gibt, eben in konzentrierter Form
am Ende der Schulzeit auf. In den Sprachen z. B. zeigt es sich darin,
daf3 Steiners Zoglinge einfach nicht korrekt iibersetzen koénnen.
Schuld daran ist Steiner selbst, der die iiblichen Ubersetzungs-
iibungen als Zeitverschwendung verworfen hat (Erz.kst 157). Selbst
Klofl gibt zu, wenn auch etwas kleinlaut, daBl die Erfolge der
Waldorfschulen in den Fremdsprachen «nicht immer ganz so iiber-
zeugend sind wie in den anderen Féachern» (S. 141).

Steiner sah — wie bereits betont — diese Entwicklung voraus. Er
erorterte darum schon 1923 die Frage, ob es nicht sinnvoller sei,
gleich eine anthroposophische Universitit zu griinden, welche dann
die Abgangszeugnisse der Waldorfschulen als ausreichende Be-
rechtigung anerkennen wiirde. Aber Steiner sagt — ganz abgesehen
von den dazu noétigen ungeheuren finanziellen Opfern —, dafl dann
die Kalamitdt nur um die akademischen Jahre hinausgeschoben
wire, denn auch die an einer solchen Universitit ausgebildeten
Arzte und Juristen wiirden vom Staat dann auch nicht iibernom-
men werden, von Philologen spricht er nicht, da er annimmt, daf3
sie dann in den Waldorfschulen ihr Betétigungsfeld finden wiirden
(Pad. Pr. 144). Steiner verweist zum Trost auf den dsterreichischen
Dichter Hamerling, dessen Staatsexamensnote in Latein und
Griechisch eins, in Deutsch aber fiinf gewesen war, auf Gregor
Mendel, der zweimal im Staatsexamen durchgefallen war und ei-
gentlich iiberhaupt keinen Unterricht hétte geben diirfen, auf
Goethe, der angeblich nie richtig orthographisch schreiben gelernt
habe (Erz.kst 98, Pad. Pr. 138) — wobei ich mich fragen mdochte,
ob Steiner wirklich ein solcher Kenner der damaligen Orthographie
war, daf} sein Urteil als kompetent gelten kann -, auf Rontgen, der
seine Schule, wohl wegen zweimaligen Sitzenbleibens, hatte ver-
lassen miissen usw. Allerdings ein schwacher Trost fiir die vielen
Waldorfschiiler, die die Hiirde des Abiturs nicht nehmen und auch
kaum nehmen kénnen — Ausnahmen bestétigen nur die Regel —, weil
sie einfach nicht geiibt sind in der Art von Schulwissenschaft, wie
sie an den staatlichen Hoheren Schulen betrieben wird.

Dagegen ist der von Steiner geforderte Epochenunterricht (Erz.-



132 W. A. Schulze, Die Padagogik Rudolf Steiners

kst 1981ff.) auch von der Reformpadagogik weithin bejaht, ja ge-
legentlich von den staatlichen Schulaufsichtsbehérden empfohlen
worden in Fachern, die zeitlich sehr schwach im Stundenplan ver-
treten sind (KloB 35ff.). Miissen in manchen Klassen der Hoheren
Schulen, die mit A-B-C-D-Ziigen differenziert sind, Geographie und
Geschichte oder Biologie und Geologie nur je einstiindig gegeben
werden, so wird Epochenunterricht empfohlen. Allerdings droht
dabei die Gefahr, dafl in der Zwischenzeit wieder vieles vergessen
wird. Es erhebt sich dabei die Frage, ob dieses Manko nicht ebenso
gefihrlich ist wie die jeweilige Umstellung des Schiilers von einer
Unterrichtsstunde des Stundenplans auf die andere beim sog.
Fachsystem. Steiner gebraucht die schirfsten Ausdriicke, wie
¢verrucht», «vertrakt», um seinen Abscheu vor dem gefidcherten
Unterricht kundzutun. Aber es ist doch sehr bezeichnend fiir Steiner
und m. W. viel zu wenig bekannt, dal} seine Abneigung gegen den
geficherten Stundenplan keineswegs aus der Kinderpsychologie
herkommt, sondern aus eigenen Erinnerungen aus seiner Studien-
zeit an der Technischen Hochschule in Wien, wie man in seinem
volkspddagogischen Vortrag vom 1. Juni 1919 nachlesen kann. Der
bekannte Soziologe der Gegenwart, Helmut Schelsky, den niemand
einen blinden Anbeter des Bestehenden nennen kann, lobt das
Fachlehrersystem und damit auch den gefidcherten Stundenplan
der Hoheren Schule als eine ausgezeichnete Vorbereitung auf das
praxtische Leben. Denn auch hier komme es ja darauf an, dal man
sich auf immer wechselnde Situationen und Personen umstellen
und sich an sie anpassen mulf3 2.

Etwas der Steinerschen Pidagogik ausschlieBlich Kigentiim-
liches ist das Fach Hurythmie, fir dessen Ausbildung vor allem
Steiners Frau, Marie von Sivers, Grundlegendes geleistet hat. Es
handelt sich um Rezitationen, die kombiniert sind mit Bewegungen
Einzelner und von Gruppen. Im Bewufitsein der Waldorfschiiler
tritt sie an Stelle des Turnens. Auch hier ist die weltanschauliche
Grundlage deutlich, Steiner definiert ja den Tanz als «Nachahmung
der Planetenbewegung» (Erz.kst 187). Er hat einen «Planetentanz»
geschrieben3®. Wenn ein Kind tanze, ahme es instinktiv die Be-
wegung der Planeten nach. Den Sport lehnt Steiner voll Abscheu
ab, er sei praktischer Darwinismus (Erz.kst 236). Mit der Ablehnung

¢ Elfriede Hohn in: Padagogische Psychologie (1959), S. 303.
3 Stehle (A. 1), S. 192.




W. A. Schulze, Die Pidagogik Rudolf Steiners 133

des Darwinismus hédngt bei Steiner auch die Ablehnung des Auslese-
prinzips in der Piddagogik zusammen, wobei man aber gerade von
der Geschichte der Piddagogik her einwenden miilte, dall es Aus-
leseverfahren, Examina usw. im Abendland 1000 Jahre vor dem
Darwinismus gegeben hat. Es ist ohne weiteres verstindlich, wenn
Klof3 der Eurythmie nachriithmt (S. 145), daf} sie von Angehdorigen
der asiatischen Volker gut verstanden werde, denn dort kennt man
ja den Tempeltanz, der Ausdruckstanz ist und der, meistens von
kleinen Médchen ausgefiihrt, durch bestimmte Korper-, Hand- und
Fingerstellungen bestimmte mythologische Begebenheiten und Zu-
stdnde ausdriicken will 4.

Wir wollen es Klof3 auch gerne glauben, wenn er voller Lob be-
richtet, daB} sich Waldorfschiiler bei Schulfeiern und Schultheater-
auffiihrungen sehr frei und ungezwungen auf dem Podium und auf
der Biihne bewegen (S. 67). Das konnte man frither auch den
Zoglingen von Jesuitenschulen nachrithmen, die bekanntlich durch
Terenz und Plautus «spielend» Latein lernten, und ist tiberall kon-
statierbar, wo in Schulen das Laienspiel gepflegt wird.

Diesen Ruhm wollen wir Steiner gern lassen, ebenso wie den,
daf} er sich etwas darauf zugute tut, dal3 nach seinen Forschungen
der Mensch nicht fiinf, sondern zwolf Sinne habe (Menschenkde 151).
An diesen Theorien liegt sehr wenig, man mag sie bejahen oder ver-
neinen. Wenn Steiner als Antiintellektualist und als Antirationalist
immer wieder darauf hinweist, dall die Welt aus lauter Paradoxien
besteht: «Aus Widerspriichen besteht die Wirklichkeit» (ebd. 151),
dann wird ihm sogar eine Generation sehr lebhaft zustimmen, die
in irgendeiner Weise durch Kierkegaard gepragt ist.

3.

Gehen wir nunmehr iiber zu den Bestandteilen der Steinerschen
Pidagogik, die einfach unhaltbar sind und daher abgelehnt werden
miissen,

Da ist das ungestiime Ressentiment Steiners fiir eine trichoto-
mische Anthropologie, fiir die Lehre ndmlich, dal3 der Mensch nicht
nur aus Leib und Seele (dichotomische A.), sondern aus Leib, Seele
und Geist bestehe. Steiner ist vor allem der katholischen Kirche

1 8. Konow in: Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religions-
geschichte4, 2 (1925), S. 145f. 154 u. 6.



134 W. A. Schulze, Die Pddagogik Rudolf Steiners

bose, daB sie auf dem Konzil zu Konstantinopel von 869/870 (Text
bei Denzinger I 338) die Trichotomie verworfen und die Dichotomie
sanktioniert habe (Menschenkde 57, Pad. Pr. 48)5. Aber in Wirk-
lichkeit kam damit ein Kampf von einigen Jahrhunderten zum
Abschlul}, Plato war Dichotomiker gewesen, der gesamte Hellenis-
mus von Philo, iiber Justin, Clemens Alexandrinus, Origenes bis
zu Irenaeus und Augustin hatte trichotomisch gelehrt, die Berufung
auf Stellen wie 1. Thess. 5, 23; Hebr. 4, 12 lag ja nahe genug. Die
Trichotomie wurde aber suspekt, als Apollinaris von Laodicea die
Christologie trichotomisch konstruiert hatte, die Verurteilung dieser
trichotomischen Christologie durch eine Provinzialsynode von 3628
zog auch die Abneigung gegen eine trichotomische Anthropologie
als solche nach sich. Der Protestantismus hat sich dadurch nie ge-
bunden gefiihlt, ja Johann Gerhard, der grof3e Jenenser Dogmatiker
zur Zeit des Dreifligjihrigen Krieges, hat (Loci Theol. IV, 9 § 6)
eine trichotomische Anthropologie erwogen, um dann die vestigia
trinitatis im Menschen aufzeigen zu konnen. Aber es ist andererseits
unbestreitbar, dal es immer die Mystiker waren, von den Neu-
platonikern bis hin zu Paracelsus und Jakob Bohme, die gerade auf
diese Trichotomie so groBlen Wert legten?. Steiner tritt durchaus
in ihre Fuflistapfen - die Verurteilung des Origenes bedauert er
lebhaft —, wenn er der christlichen Kirche vorwirft, sie sei wegen der
Ablehnung der Trichotomie schuld am Heraufkommen des Ma-
terialismus (Menschenkde 191). Uns will scheinen, dall die Ent-
scheidung fiir oder gegen den Materialismus auf einem ganz anderen
Felde falle als dem Entscheidungsfeld zwischen Trichotomie oder
Dichotomie.

Man wird Steiner jedoch wieder zustimmen diirfen, wenn er be-
tont, daBl die Erziehung eine Kunst ist, ein Weiterfithren der
schopferischen Krifte (Menschenkde 27). Wenn es dann aber weiter
heiflt, durch die Erziehung miisse der Mensch mit dem All verbunden
werden (S. 39), dann schimmert wieder die pantheistische Grund-
lage dieser Paddagogik hervor. Alle Erziehung ist nach Steiner des-
wegen auch Selbsterziehung. Der Grund dafiir: Die wiederholten

5 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, ITI, 2 (1948), S. 426.

¢ F. Wiegand, Dogmengeschichte, 1 (1912), 8. 82; G. Kriiger: Handbuch
der Kirchengeschichte?, 1 (1923), S. 172; K. Miller & H. von Campenhausen,
Kirchengeschichte, 1 (1941), S. 612ff.

7 Q. Weber: Die Rel. Gesch. Geg., 1, Sp. 416.



W. A. Schulze, Die Pidagogik Rudolf Steiners 135

Erdenleben, von denen nach Steiner die Anthroposophie ein «wirk-
lich forschungsmaéafiges Bewultsein» habe (Pad. Pr. 131)8. Mit Jean
Paul, dessen «Levana» Steiner immer wieder lobt (Pad. Pr. 33,
Erz.kst 138) ebenso wie Schellings Methode des Akad. Studiums
(Menschenkde 248), erklart Steiner, daf} die drei ersten Lebensjahre
fiir die Erziehung des Kindes duflerst wichtig sind. Er bedauert, da3
er noch keinen anthroposophischen Kindergarten begriinden konnte
(Pad. Pr. 73), ein Mangel, der inzwischen lingst behoben wurde
(vgl. die Ubersicht bei Klo# 31).

Nach Steiner gibt es vier Leiber: Den physischen, den Atherleib,
den Astralleib und das «Ich». Steiner ist sich dessen bewuflt, daB
diese Aufstellung vielfach belacht wird (Pad. Pr. 101), aber er will
sie deshalb trotzdem nicht aufgeben, weil sie der Wirklichkeit ent-
spreche. Mit dem Zahnwechsel beginnt sich nach Steiner der Ather-
leib zu bilden, das dauert dann bis zur Geschlechtsreife. Mit einer
monomanen Monotonie wird davon in allen pidagogischen Schriften
Steiners gesprochen. Klofl will festgestellt haben, dal bei Waldorf-
schiilern die vielverhandelte «Akzeleration» nicht feststellbar sei,
sondern daf} die Geschlechtsreife hinausgeschoben werde, was von
ihm als Beweis fiir die Richtigkeit der Waldorfpddagogik gewertet
werden will. Steiner behauptet ja immer wieder, dafl der Intellek-
tualismus in der Piadagogik zur Friihreife der Zoglinge fiihre, ja
sogar zur Greisenhaftigkeit (Erz.kst 216).

Von der Geschlechtsreife bis zum 21. Lebensjahr, arbeitet dann
der «Astralleib», und ab 21 bis zum 28. Lebensjahr bildet sich dann
das «Ich». Von der Aura, die einen Menschen eiférmig umgibt —
der Heiligenschein der christlichen Kunstgeschichte ist nach Steiner
nur ein Spezialfall der Aura —, redet Steiner in seinen pédagogischen
Schriften nur gelegentlich, ohne sich iiber die Farben dieser Aura
und damit iiber seine Farbenlehre naher auszusprechen.

Alles Erkennen ist nach Steiner — gut platonisch — ein Wieder-
erinnern, ein «Hereinstrahlen des vorgeburtlichen Lebens» (Men-
schenkde 45). Das Erkennen soll nach dem vierfachen Stufenbau
vor sich gehen. Neben dieser Lehre von der Priexistenz wirkt sich
auch Steiners Lehre von der Postexistenz, von der Wiederverkor-
perung und dem Karma, je und je in der Pddagogik aus, von hier

8 Vgl. dazu die Kritik von E. Emmert in: Kirche und Anthroposophie
(1950), S. 109.



136 W. A. Schulze, Die Pddagogik Rudolf Steiners

aus ist der Vorschlag von Klof}, die Steinersche Padagogik in der
Staatsschule zu verwenden, unter Ausklammerung der spezifisch
anthroposophischen Lehren, undurchfithrbar. Denn die Anthro-
posophie will doch umfassende Weltanschauung sein, daher die
Forderung nach einer anthroposophischen Psychologie, Physiologie,
Medizin, Entwicklungslehre, Architektur (Goetheanum in Dornach),
Farbenlehre, Kunst, Religion (Christengemeinschaft), Pdadagogik.
Bekanntlich soll dem Kollegium jeder Waldorfschule ein Arzt an-
gehoren, der dann moglichst den Biologieunterricht der Ober-
klassen erteilen soll (KloB 49). Ob aber ein solcher mit seinem
wissenschaftlichen Gewissen vereinbaren kann, eine solche Physio-
logie zu lehren, wie sie Steiner in seinen piddagogischen Schriften
vertritt? Ich mul} gestehen, daf3 die physiologischen Behauptungen
und hygienischen Forderungen Steiners das Krauseste und Phan-
tastischste ist, was in diesen Schriften steht, ich fiithlte mich lebhaft
an Paracelsus und an Oetinger erinnert bei dieser Lektiire.

So ist, wie in der jidischen Geheimlehre des Mittelalters, der
Kabbala, der Mensch Mittelpunkt der Schopfung (Pad. Pr. 98f.).
Steiner kommt einmal (Menschenkde 73) auf Erérterungen Eduard
von Hartmanns dariiber zu sprechen, ob in einem Krieg der Zukunft
bei gegenseitigem Sich-Ausmorden der Menschheit eine Weiter-
existenz der Welt moglich sei. Ed. von Hartmann war ja friiher
aktiver Offizier gewesen, und so lagen ihm derartige Fragen schon
damals nahe. Steiner verneint die Frage, er ist also der Meinung,
daBl ohne Menschen die Erde nicht existieren kénne. Moderne Na-
turwissenschaft wird im Gegenteil die Frage ohne weiteres bejahen,
da sie ja auch annimmt, daBl unsere Erde Jahrmillionen ohne Men-
schen existiert habe. Doch Steiner behauptet, dafl die Erde darauf
angewiesen sei, dafl menschliche Leichname in ihr bestattet wiirden.
Ob diese Bestattung durch Erdbestattung oder Feuerbestattung
erfolge, sei unerheblich. Die Erde muB also sozusagen durch
menschliche Leichname ernidhrt werden, ohne diese Menschenleiber
erlahme ihre Lebenskraft (Menschenkde 66). So dhnlich mul3 wohl
auch der an sich unverstindliche Satz von den Heringseiern ver-
standen werden, der sich in Pad. Praxis (161) findet. Dort wendet
sich Steiner gegen Wilhelm Ostwald und seine Lehre von der Spar-
samkeit mit Energie. Ostwalds energetischer Imperativ lautet ja:
«Vergeude keine Energie, nutze sie.» Steiner aber erkldrt — sicher
mit Recht —, die Natur sei verschwenderisch, nur ein kleiner Bruch-



W. A. Schulze, Die Pddagogik Rudolf Steiners 137

teil der Heringseier, die dem Meer iibergeben wiirden, werde zu
Heringen. Aber vielleicht hitten die verlorengehenden Heringseier
doch einen Sinn: «Das kann man deshalb behaupten, weil man nicht
weil}, wie stark die geistigen (!) Wirkungen der zugrundegegangenen
Heringseier auf die sich ausbildenden Heringseier sind. »

Aus Fehlern der Lehrer konnen gefihrliche Krankheiten der Kin-
der resultieren. Sind die Lehrer frommelnde Heuchler, oder stellen
sie moralische Gebote auf, ohne sie selber zu befolgen, dann drohen
den Kindern Gallenleiden (Pdd. Pr. 15). MuB ein Kind zu friih
lesen lernen, dann droht ihm spéter Arteriosklerose (S. 82). Ist der
Lehrer zornig, dann kann das Kind Masern bekommen (S. 155).
Ebenso soll frithe Kahlkopfigkeit beim ménnlichen Geschlecht ver-
ursacht sein durch schlechte Schulmethoden (S. 82). Die haufigen
Frauenkrankheiten sollen ihren Grund haben in den Siinden der
seitherigen Méidchenschuldidaktik (Erz.kst 212). Spricht ein Kind
nur stockend, dann haben seine Eltern es zu lang und zu viel
schlafen lassen zur Zeit, als es das Gehen lernte (Pad. Pr. 41). Fangt
jemand in den Zwanziger-, Dreiffigerjahren an zu stottern, dann
hat man ihm zu wenig Schlaf gegénnt, als er das Sprechen lernte
(ibid.). Manche Diabetes soll daher kommen, dafl das Gedédchtnis in
unrichtiger Weise zwischen Zahnwechsel und Geschlechtsreife be-
lastet worden ist (Pdd. Pr. 28). In der «Allgemeinen Menschen-
kunde» wird das zu schnelle Lingenwachstum als Folge solcher
Gedichtnisiiberlastung dargestellt. Das Kind wird dann zum Rixen
(S. 205), ein Osterreichischer Ausdruck fiir einen langaufgeschosse-
nen, mageren Menschen.

LéfBt man aber in jener Entwicklungszeit der Phantasie zu viel
Spielraum, dann bleibt der Zogling «stupsig» (206f.). Auch des-
wegen ist der Lehrerwechsel abzulehnen, weil er die rechte Dosie-
rung von Phantasie und Memorieren unmdoglich macht. Gerade
diese Behauptung vom Lingenwachstum durch «Memoriermateria-
lismus» ist leicht zu widerlegen. Alle Kinderarzte versichern uns,
daB3 die Kinder vor Jahrzehnten viel kleiner waren; Musterungs-
protokolle der Rekruten, die fiir die heutigen Schiiler viel zu kleinen
Schulbinke und, wenn wir noch weiter zuriickgehen wollen, die
noch vorhandenen Ritterriistungen beweisen es. Dabei mulite diese
Jugend ein Vielfaches der heutigen Pensen auswendig lernen, ich
erinnere nur an die Ficher Religion (Bibelspriiche, Gesangbuch-
strophen) und Deutsch (Gedichte). Um dieser heilpiddagogischen



138 W. A. Schulze, Die Pidagogik Rudolf Steiners

Forderungen willen stellt Steiner den Lehrer ganz dicht neben den
Arzt, beide sind «Heiler» (Pdd. Pr. 125).

Sehr eigenartig und m. E. vollig unhaltbar ist Steiners Tempera-
mentenlehre. Er hilt noch an der von der heutigen Charakterologie®
schon lingst aufgegebenen Lehre des Hippokrates von den vier
Temperamenten fest. So soll der erste Rechenunterricht an den Tag
bringen, welchem der vier Temperamente jedes Kind angehort.
Addiert es gern, so ist es Phlegmatiker, subtrahiert es gern, dann
ist es ein Melancholiker, Sanguiniker sollen das Multiplizieren,
Choleriker das Dividieren bevorzugen. Der Lehrer soll dann immer
Gegengewichte geben, also das Multiplizieren durch cholerische,
das Dividieren durch sanguinische Kinder ausfiihren lassen. Ebenso
sollen beim Aquarellieren die vier Temperamente auch die Farben
verschieden wihlen. Bekanntlich stehen diese Farben bei Steiner
unter dem Gesetz der goetheschen Farbenlehre, der Lehrer mul}
nun auch hier den Temperamenten entgegenwirken durch die Kon-
trastfarben. Ebenso soll die Wahl einzelner Musikinstrumente vom
Temperament abhingen. Steiner gibt sich viel Miihe, einzelne Mu-
sikinstrumente auf die vier Temperamente aufzureihen (Klof3 67),
ein Beginnen, das von allen Musikpédagogen, mit denen ich dariiber
sprach, als aussichtslos bezeichnet wird.

Fir die Diszplin verlangt Steiner, dall die Kinder nach dem
Temperament gesetzt werden. Choleriker puffen einander gern,
also sollen sie nebeneinandergesetzt werden. Sie sollen sich an-
scheinend gegenseitig das Puffen abgewthnen (Klof3 67). Ich méchte
dringend davor warnen, nach dieser Steinerschen Weisung zu ver-
fahren.

Auch das Schlecken des Kindes kann einmal gut, das andere Mal
schédlich sein, je nach dem Temperament des Kindes. Bei einem
melancholischen Kind wirkt nach Steiner Zucker hemmend auf die
Lebertatigkeit, einem solchen Kind darf man also den Zucker ruhig
gestatten ; beim sanguinischen Kind sei es aber geraten, die Leber-
tétigkeit anzuregen, das geschehe, indem man ihm den Genufl von
Zucker entzieht (Pdd. Pr. 158). Eine Umfrage bei Didtdrzten und
Nahrungsmittelchemikern diirfte die voéllige Haltlosigkeit dieser
Thesen ergeben, ebenso wie manche Behauptungen Steiners etymo-
logischer Art bei Germanisten nur Kopfschiitteln erregen kénnen,

® F. Dorsch, Psychologisches Worterbuch (61959), S. 299; R. Spieth: Lex.
der Pid., 4, S. 582f1.



W. A. Schulze, Die Pdadagogik Rudolf Steiners 139

80, wenn er etwa behauptet, «FuBl» und «Furche» hitten denselben
Wortstamm (Erz.kst 39).

Als Beispiel fiir die merkwiirdig krause Physiologie und Sprach-
theorie Steiners diene ein Satz, der fast von Jacob Bohme stammen
konnte: «Der Kehlkopf des Menschen ist ganz und gar ein ver-
kiimmertes Haupt des Menschen, ein Kopf, der nicht ganz Kopf
werden kann und der daher seine Kopfesnatur auslebt in der
menschlichen Sprache» (Menschenkde 242).

Die Mikrokosmosidee und die Lehre vom Menschen als Angel-
punkt der Schopfung schafft die Moglichkeit, den Darwinismus um-
zudrehen und das Tierreich als einen ausgebreiteten Menschen auf-
zufassen (Pdd. Pr. 93). Die Tierwelt bedeutet den vereinseitigten
Menschen in ihren einzelnen Exemplaren (S. 98). An Maus, Lowe
und Tintenfisch soll das den Kindern klargemacht werden. Der
Tintenfisch soll ganz Kopf (Erz.kst 130), der Lowe ganz Brust, die
Maus ganz Rumpf sein (Erz.kst 132). Es sind dies Gedanken, wie sie
vor 120 Jahren Lorenz Oken aus Bohlsbach bei Offenburg duflerte 10
oder wie sie der Neuschellingianer Edgar Dacqué vor 30 Jahren
vertrat. Aber das sind Gedankenginge romantischer Naturphilo-
sophie, die vielleicht hochpoetisch, aber ganz und gar irreal sind.
Den Gedanken, daB der Mensch unspezialisiert ist, wihrend die
Tiere spezialisiert sind, kann man auch anders ausdriicken als
durch solche phantastischen Theorien. Aus der Uberlegung, daB
das Tier dem Menschen néher steht als die Pflanze, folgt wohl auch
Steiners Forderung, daf3 zuerst Zoologie im Unterricht getrieben
werden miisse und dann erst Botanik (Erz.kst 262).

Genau so phantastisch ist es, wenn Steiner proklamiert: «Die
Milch entsteht im weiblichen Menschen zusammenhingend mit den
oberen GliedmaQen, den Armen» (Menschenkde 200), ebenso hat er
die Genitalien mit der Beinsphire kombiniert (Erz.kst 124, Men-
schenkde 243f.). Erst auf Grund dieser Erkenntnis sei eine richtige
sexuelle Aufklirung und Erziehung moéglich.

Ich bin sicher der letzte, der die Notwendigkeit einer psychoso-
matischen Medizin bestreiten wird, aber dieser Steinersche Versuch
ist verfehlt und darum koénnen auch die daraus gezogenen pédago-
gischen Konsequenzen nicht richtig sein.

10 K. Joél, Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geiste der
Mystik (21926), S. 127.



140 W. A. Schulze, Die Padagogik Rudolf Steiners

4.

Es bleibt noch die Frage: Ist die von Steiner intendierte Waldor{-
schule eine Weltanschauungsschule oder nicht? Steiner schon hat
diese Frage kategorisch verneint (Menschenkde 15, Pad. Pr. 179).
Klo8 hilft sich durch die Distinktion: nicht Weltanschauungsschule,
sondern Weltbildschule (S. 98).

Als «Beweis» wird von Waldorfseite angefiihrt: An unseren
Schulen lehren auch Lehrer, die keine Anthroposophen sind. Den
Religionsunterricht lassen wir zudem von studierten Theologen bei-
der Bekenntnisse erteilen. Die Kinder, die nicht am evangelischen
oder katholischen Religionsunterricht teilnehmen wollen, fassen wir
zusammen in einem «freien» Religionsunterricht. Es handelt sich
dabei aber keineswegs um einen freireligiosen Religionsunterricht,
sondern auch dieser «freie» Religionsunterricht will christlicher Re-
ligionsunterricht sein. Steiner riihmt sich sogar, auf diese Weise
bekdmen dann Kinder eine christliche Unterweisung, die sonst
iberhaupt keinerlei Beziehung zur christlichen Wahrheit hitten
(Pad. Pr. 181).

Diese Argumentation ist aber nicht ganz ehrlich. Denn Steiner
hat mehrfach in seinen Vortrigen vor Waldorflehrern bekundet,
dafl die Zulassung dieses konfessionellen Religionsunterrichts ein
Kompromil} ist (Erz.kst 140. 211. 223) — so wie er ja auch sonst
dem Kompromil} in der Padagogik das Wort redet (Pad. Pr. 136).
Die staatlichen Vorschriften fast aller westeuropédischer Unter-
richtsverwaltungen verlangen eben auch von Privatschulen die
Erteilung des Religionsunterrichts. Dafl ihm der konfessionelle
Religionsunterricht keineswegs gefallt, hat Steiner mehrmals ganz
offen ausgesprochen, er wirft den Theologen beider Konfessionen
vor, daB sie die Bibel vergewaltigen (Menschenkde 138), weil sie die
Steinersche allegorisch-mystisch-theosophische Hermeneutik ab-
lehnen!!. Ein solches Beispiel des Bibelgebrauchs gibt Steiner in
Pad. Pr. (163): «Derjenige, der sich in der richtigen Weise anregen
(!) lassen will durch all die tiefen Seelenkrifte, um die Padagogik
richtig zu gestalten, wird sehr gut tun (fiir den modernen Menschen
ist das natiirlich horribili dictu gesprochen), sich immer wieder und
wiederum anregen zu lassen von dem, was vom Lukas-Evangelium
fiir eine solche Gesinnung ausstrémt. Wéihrend jener, der sich an-

11 Vgl. dazu Helga Rusche in: Kirche und Anthroposophie (A. 8), S. 56ff.



W. A. Schulze, Die Pidagogik Rudolf Steiners 141

regen lassen will, in den Kindern den nétigen Lebensidealismus her-
vorzubringen, gut tun wird, sich selber anregen zu lassen von einer
immer wiederholten Lektiire des Johannes-Evangeliums. Und wer
seine Kinder nicht zu Feiglingen erziehen will, sondern zu solchen
Menschen, die das Leben tiichtig anpacken, der lasse sich anregen
vom Markus-Evangelium (daf Markus 14, 51 und 52 von vielen
Auslegern auf Johannes Markus, den Autor des Markus-Evange-
liums, gedeutet wird, scheint Steiner nicht bekannt zu sein). Und
wer die Kinder zu solchen Leuten erziehen will, die nicht an den
Dingen voriibergehen, sondern alles richtig bemerken, der lasse sich
anregen vom Matthius-Evangelium.»

Ich selber habe schon in einer Waldorfschule evangelischen Re-
ligionsunterricht erteilt. Ich hatte in freien Zwischenstunden Ge-
legenheit, in der Lehrerbibliothek die Literatur fiir den «freien»
Religionsunterricht zu studieren. Es war immer eine allegorische
Bibelauslegung, wie sie von Beckh und Bock, den Exegeten der
Christengemeinschaft, betrieben wird. Die Wanderungen der Erz-
viter des A.T. werden alle astrologisch gedeutet. Sofern in den
naturwissenschaftlichen Fachern religiose Tone anklingen, sind sie
pantheistisch, wenn in den Kulturfichern von auBerchristlichen
Religionen die Rede ist, dann geschieht das in einer synkretistisch-
nivellierenden Weise, die man dann noch als Zeichen der «Toleranz»
preist (vgl. Klo3 130f.). Dal3, wenn geniigend Kinder der Christen-
gemeinschaft vorhanden sind, neben dem freien Religionsunterricht
auch ein solcher der Christengemeinschaft eingerichtet wird, be-
richtet Klof3 (S. 27). Mir ist auch aus den Fragen der Schiiler von
Waldorfoberklassen sehr wohl bekannt, dal3 sie sich der anthropo-
sophischen Voraussetzungen der Waldorfpiddagogik sehr wohl be-
wullt waren. So ist die Bestreitung des Weltanschauungscharakters
der Waldorfschulen auch nichts anderes als ein Kompromi8 mit der
Wirklichkeit. Eine Not also und keine Tugend!

Bei allem ehrlichen Respekt vor dem pidagogischen Elan und
Opfermut, bei aller Anerkennung von wertvollen Teilergebnissen
meine ich daher, dall wegen dieser falschen weltanschaulichen
Voraussetzungen die aus ihnen abgeleitete Pddagogik im Ganzen
abgelehnt werden mul}, so wie auch Helga Rusche zu diesem Er-

: 12
gebnis kommt '3, Wilhelm Awugust Schulze, Freiburg im Breisgau

12 Helga Rusche (A. 11), S, 45.



	Die Pädagogik Rudolf Steiners

