
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 2

Artikel: Die Pädagogik Rudolf Steiners

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pädagogik Rudolf Steiners

In den bekanntesten Handbüchern der Pädagogik und ihrer
Geschichte wird die Steinersche Pädagogik nur sehr kurz oder gar nicht
behandelt1. Dabei gibt es von dem Gründer der Anthroposophie
rund zwanzig pädagogische Schriften, die meist auf Nachschriften
von Vorträgen beruhen, die Steiner vor der Öffentlichkeit oder vor
Lehrern der Waldorfschulen gehalten hat. Da diese von Steiner
autorisierten Nachschriften immer dieselben Grundgedanken
enthalten, können wir uns hier auf eine Auswahl von fünf Schriften
beschränken. Es sind dies:
1. Die Vorträge über Volkspädagogik, am 11., 18. Mai und 1. Juni

1919 in Stuttgart vor einem geschlossenen Kreis von Anthro-
posophen gehalten.

2. Die «Allgemeine Menschenkunde», Vorträge vor den angehenden
Lehrern der ersten Waldorfschule (Ende August, Anfang
September 1919 in Stuttgart).

3. Die « Erziehungskunst », welche die Nr. 2 parallel gehende Anwendung

der anthropologischen Grundsätze darstellt.
4. Der Vortrag: «Die Erziehung des Kindes vom Standpunkte der

Geisteswissenschaft», in verschiedenen deutschen Städten
gehalten (10.-19. Aufl.).

5. «Die pädagogische Praxis vom Gesichtspunkte geisteswissenschaftlicher

Menschenkenntnis.» Es handelt sich wieder um
Vorträge vor Waldorfschullehrern, in Basel vom 15. bis 22. April 1923

dargeboten.

1.

Man wird die hier entworfene Pädagogik in vielen Dingen durchaus

bejahen können.
So kann man als Christ Steiner durchaus beistimmen in seiner

geharnischten Ablehnung des Materialismus. Er hatte ihn ja in der
Haeckelschen Variante unmittelbar erlebt. Steiner sagt: «Der
Materialismus ist diejenige Weltanschauung, die nichts von der Ma-

1 F. Blättner und J. Göttler verlieren kein Wort darüber ; J. Hemlein : (Herders)

Lex. der Päd., 4 (1955), S. 914, geht sehr kurz darauf ein; H. Scheuerl:
Die Rel. Gesch. Geg., 1 (1957), Sp. 430f., bietet ein Minimum; von katholischer

Seite liegt eine nur an der Oberfläche haftende Artikelreihe von
R. Stehle vor: Oberrhein. Past.bl. 55 (1954), S. 128-132. 189-194.



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 127

terie versteht» (Menschenkunde 25; Päd. Pr. 49. 150). Dieses Urteil
gilt auch heute noch, auch vom dialektischen Materialismus des

Ostens ; es sei nur an die Forschungen von Hans Köhler, Bochenski
und Gustav Adolf Wetter erinnert. Man wird vom heutigen Standpunkt

auch gestehen müssen, daß zur Zeit, als Steiners
Weltanschauung entstand (1880-1920), die Naturwissenschaften weithin
mechanistisch und materialistisch orientiert waren, daß es da eine
materialistische Medizin (Virchow), Biologie, Physiologie und
Psychologie gegeben hat. Man wird auch Steiner weithin folgen können,
wenn er die Psychoanalyse Freuds ablehnt. Er bezeichnet sie (Päd.
Pr. 100) als «Dilettantismus im Quadrat, entstanden aus einer
dilettantischen Psychologie, multipliziert mit dilettantischer Physiologie».

Auch seine Bekämpfung des Freudschen Pansexualismus
(Päd. Pr. 119) wird man bejahen müssen. Ich würde Steiner auch
sehr zustimmen, wenn er erklärt, daß die Brauchbarkeit eines

Bildungsstoffes fürs Leben nicht im Vordergrund stehen dürfe: «An
jedem Fall kann ungeheuer viel gelernt werden, was vielleicht nicht
unmittelbar angewendet werden kann. Es ist damit so, wie mit
Vielem, was der Mensch aufnimmt und von dem er behauptet, er
brauche es nicht im Leben, er braucht es doch» (Päd. Pr. 162). Vgl.
auch die Arbeit von Heinz Kloß: Waldorfpädagogik und
Staatsschulwesen (1955), die der Waldorfpädagogik innerhalb der Staatsschule

Raum verschaffen möchte unter Abstraktion von den an-
throposophischen Grundlagen derselben (S. 47). Eltern und Schüler,
die von einem Bildungsstoff sagen: «Den brauche ich nicht», irren
oft sehr, denn das Leben liegt ja vor dem Schüler als ein
unbekanntes Land, das allerlei Überraschungen bringt. Wie freut sich
jeder, der eine unerwartete Situation doch auf Grund eines
leidlichen Schulsackes einigermaßen meistern kann. Dann allerdings
sagt er stolz: «Gelernt ist gelernt!» Daher wird man mit Steiner
auch einig gehen können, wenn er einen vordergründigen Utilitaris-
mus in der Erziehung bekämpft.

Ebenso ist Steiner beizustimmen, wenn er ein Gegner einer
übertrieben intellektualistischen Erziehung ist (Päd. Pr. 166, Kloß 49).
Aus diesem Grunde bezeichnet er wohl die Einsteinsche
Relativitätstheorie als «vertrakt» (Erz.kst 155) und beschuldigt er den
Neukantianismus, er habe die furchtbarsten Verheerungen
angerichtet (Menschenkde 110). Heutige Jugendpsychologie ist ja auch
zum Ergebnis gekommen, daß das Kind noch lange in einem bild-



128 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

haften Bereich lebt und daß die intellektualistische Welt der
Erwachsenen eine ihm fremde Welt ist. Ob man allerdings so weit
gehen und das Cogito ergo sum des Descartes als den «größten
Irrtum aller Zeiten» bezeichnen darf (Menschenkde 40), das muß man
doch wohl in Frage stellen, denn schließlich war auch die
Aufklärung eine notwendige Durchgangsstufe, hinter die wir nicht
zurück können.

Auch die Ausführungen Steiners über die notwendige Zusammenarbeit

in einem Lehrerkollegium (Päd. Pr. 148ff. 168 u. ö.) sind

richtig und in jeder Schule, gleichgültig welchem Schultyp sie

angehört, beherzigenswert. Steiner machte sich schon 1923 zum
Anwalt der Ganzheitsmethode (Päd. Pr. 31, Kloß 20f.), längst ehe

diese in der übrigen Pädagogik üblich wurde. Von da aus konnte
Steiner sagen - aber ein gut Stück Opportunismus steckt auch
dahinter -, daß seine Schule eine christliche Gemeinschaftsschule sei

und daß bei ihm in der Waldorfschule die Christlichkeit bis hinein
in die Mathematik gehe (Päd.Pr. 178). Er lobte die österreichischen
Benediktiner seiner Jugendzeit, die glänzende Mathematiker und
Methodiker der Mathematik waren und keinen ihrer Theologen auf
die Kanzel gelassen hätten, der nicht anständige mathematische
Kenntnisse aufweisen konnte (Erz.kst 208).

2.

Steiner hat also eine ganze Reihe von Forderungen mit der sog.
Reformpädagogik gemeinsam. Ich nenne zunächst die Forderung
nach Koedukation beider Geschlechter. Bei internatslosen Waldorfschulen

kann nur von Koinstruktion die Rede sein, aber bei den
Internaten der Anthroposophen wird ganz bewußt die Koedukation
praktiziert (Kloß 27). Die Anhänger der Koinstruktion verweisen
auf den sänftigenden Einfluß, der von den Mädchen einer Klasse
auf die oft wilden und rauhbeinigen Burschen ausgehe. Die Gegner
derselben weisen darauf hin, daß es in gemischten Klassen der
Pubertätsjahre zu Liebeleien und Eifersuchtsszenen kommen kann.
Auf dem Land haben wir ja die Koinstruktion von jeher, auch in
kleineren Städten, wo es nur eine einzige Oberschule, und auch in
Großstädten, wo es nur ein einziges humanistisches Gymnasium
gibt, ist sie unumgänglich.

Steiner und die Waldorfpädagogik betonen mit Lessing, daß in



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 129

der Pädagogik der direkte Weg nicht der kürzeste ist (Kloß 104).
Im Religionsunterricht verlangt er äußerste Zurückhaltung unter
Berufung auf das 2. Gebot (Erz.kst 82). Aber man wird als christlicher

Theologe den Verdacht nicht los, daß diese Scheu nicht
eigentlich vom 2. Gebot her motiviert ist, sondern daß sich hier
der unpersönliche Gottesbegriff und die synkretistische Religiosität
zu Wort melden, die allen klaren und bestimmten Aussagen über
Gott und die göttliche Welt aus dem Wege gehen wollen.

Das Prinzip des «Umwegs» ist auch von der Reformpädagogik
durchaus diskutiert worden und ist der Überlegung und Erprobung
wert. Steiner fordert nun dies Prinzip vor allem in bezug auf das

Lesen-Lernen. Er ist nicht für den üblich gewordenen Schreibleseunterricht,

weder nach der alten Buchstabier- noch nach der
Lautiermethode, noch nach der Ganzheitsmethode (er nennt sie die
Normalwörtermethode). Die Kinder sollen zuerst schreiben und
dann erst lesen lernen. Das Schreiben aber soll vom Zeichnen
ausgehen. Berühmt sind die Steinerschen Ableitungen des M, vom
Bilde des Mundes (Erz.kst 89f., Päd. Pr. 80f.) und vom E (Bild des

Fisches), ebenso des B vom Bild des Bären her (Erz.kst 88), des

Vokals A (Erz.kst 92). Sicher haben inzwischen die Waldorfschullehrer

für alle übrigen Buchstaben des Alphabets derartige
Herleitungen vom Zeichnerischen her gefunden. An sich möchte Steiner
das Lesen-Lernen erst dem 2. Schuljahr vorbehalten; da aber am
Ende des ersten Schuljahres Inspektionen von den staatlichen
Schulaufsichtsbehörden zu erwarten sind, gibt er in einer
Kompromißbereitschaft, die er immer wieder gefordert hat, Anweisung,
es schon in dieser Zeit zu üben.

Im Rechnen will er das Subtrahieren vor dem Addieren (Erz.kst
19f.) und das Dividieren vor dem Multiplizieren einüben lassen. Er
steht damit durchaus nicht allein, sondern hat darin viele
Gesinnungsgenossen innerhalb der Reformpädagogik (Kloß 131). Die
Forderung nach Handfertigkeitsunterricht (Päd. Pr. 147), Gartenbau,

des Strickens auch für die Buben (Päd. Pr. 142), des Beginns
der Fremdsprachen schon im ersten Schuljahr (Erz.kst 174) ist
Steiner mit weiten Kreisen der amerikanischen Reformpädagogik
gemeinsam (Kloß 114).

Auch das strenge Klassenlehrersystem - ein einziger Lehrer soll
die Kinder von der 1.-8. Klasse führen (Erz.kst 112, Menschenkde
206) - wird auch weithin von der Reformpädagogik gefordert. In

9



130 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

unseren Volksschulen wird es nur teilweise angewandt, denn viele
Volksschulrektoren sind der Ansicht, daß sich ihre Lehrer hinsichtlich

ihrer Tüchtigkeit in solche für Unter-, Mittel- und Oberstufe
gliedern, und setzen sie dementsprechend ein. In Oberschulen ist
zudem vorgeschrieben, spätestens nach drei Jahren die Fach- und
Klassenlehrer zu wechseln, damit nicht Einseitigkeit droht, die dem
Schüler bei Prüfungen verhängnisvoll werden könnte. In der
Waldorfschule scheidet dieser Gesichtspunkt allerdings vollständig
aus, da Steiner ja das Prüfungswesen als solches verwirft.

Die Waldorfschule soll eine 12klassige Einheitsschule sein. Hier
geht Steiner noch viel weiter als die deutsche Reformpädagogik,
die eine 6klassige Einheitsschule fordert und in den Hansestädten
sich auch behauptet hat (Kloß 33f.), während man im übrigen
westdeutschen Bundesgebiet zur 4klassigen gemeinsamen Grundschule

zurückgekehrt ist. Sicher ist es für einen Lehrer der Grundschule

schmerzlich, wenn er nach dem 4. oder 5. Schuljahr seine
besten Schüler verlieren muß, weil sie in Ober- oder Mittelschulen
abwandern, während er nur den Durchschnitt und den
Unterdurchschnitt behält - aber darin besteht ja das Wesen des echten
pädagogischen Eros, daß er sich selber überflüssig zu machen sucht.
Die Gegner der Einheitsschule sind der Meinung, daß wir es uns
einfach nicht leisten können, daß sich Begabungen in der Schule

langweilen, da ja eine Schulklasse einem Geleitzug gleicht, dessen

Tempo vom langsamsten Schiff bestimmt wird. Wo man dieser
Überzeugung huldigt, wird man Steiners 12jährige Einheitsschule
nicht bejahen können, auch wenn man bereit ist, anzuerkennen,
daß die Waldorfpädagogik bemüht ist, den vielseitigsten
Begabungen möglichst viel zu bieten.

Mit der Reformpädagogik trifft Steiner auch darin überein, daß
es keine Noten, keine Versetzungen und damit auch kein
Sitzenbleiben im seitherigen Sinne geben soll. Damit ist der Gedanke der
Auslese allerdings auch weithin zu Grabe getragen. Steiner hat die
Gefahr gesehen, die sich für die Absolventen seiner Schulen am
Ende ergeben wird, wenn sie auf eine andere Staatsschule oder gar
auf die Universität übergehen wollen. Bekanntlich wird gerade für
letztere, die die Reifeprüfung ablegen wollen, ein dreizehntes Schuljahr

als Vorbereitungsjahr aufs Abitur angehängt. Steiner hat kein
Hehl daraus gemacht, daß seine Zöglinge es auch nach Absolvierung
dieses Jahres schwer haben werden, das Abitur zu bestehen (Päd.



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 131

Pr. 144ff.). Nur in einem einzigen Pall ist es (wie Kloß 32 berichtet)
in den USA gelungen, den Übergang auf eine Hochschule ohne
besondere Prüfung lediglich mit dem Abgangszeugnis der Waldorfschule

zu erreichen. Sonst tritt das «Sitzenbleiberelend», das es in
der Waldorfschule an sich ja nicht gibt, eben in konzentrierter Form
am Ende der Schulzeit auf. In den Sprachen z. B. zeigt es sich darin,
daß Steiners Zöglinge einfach nicht korrekt übersetzen können.
Schuld daran ist Steiner selbst, der die üblichen Übersetzungsübungen

als Zeitverschwendung verworfen hat (Erz.kst 157). Selbst
Kloß gibt zu, wenn auch etwas kleinlaut, daß die Erfolge der
Waldorfschulen in den Fremdsprachen «nicht immer ganz so

überzeugend sind wie in den anderen Fächern» (S. 141).
Steiner sah - wie bereits betont - diese Entwicklung voraus. Er

erörterte darum schon 1923 die Frage, ob es nicht sinnvoller sei,

gleich eine anthroposophische Universität zu gründen, welche dann
die Abgangszeugnisse der Waldorfschulen als ausreichende
Berechtigung anerkennen würde. Aber Steiner sagt - ganz abgesehen
von den dazu nötigen ungeheuren finanziellen Opfern -, daß dann
die Kalamität nur um die akademischen Jahre hinausgeschoben
wäre, denn auch die an einer solchen Universität ausgebildeten
Ärzte und Juristen würden vom Staat dann auch nicht übernommen

werden, von Philologen spricht er nicht, da er annimmt, daß
sie dann in den Waldorfschulen ihr Betätigungsfeld finden würden
(Päd. Pr. 144). Steiner verweist zum Trost auf den österreichischen
Dichter Hamerling, dessen Staatsexamensnote in Latein und
Griechisch eins, in Deutsch aber fünf gewesen war, auf Gregor
Mendel, der zweimal im Staatsexamen durchgefallen war und
eigentlich überhaupt keinen Unterricht hätte geben dürfen, auf
Goethe, der angeblich nie richtig orthographisch schreiben gelernt
habe (Erz.kst 98, Päd. Pr. 138) - wobei ich mich fragen möchte,
ob Steiner wirklich ein solcher Kenner der damaligen Orthographie
war, daß sein Urteil als kompetent gelten kann -, auf Röntgen, der
seine Sehlde, wohl wegen zweimaligen Sitzenbleibens, hatte
verlassen müssen usw. Allerdings ein schwacher Trost für die vielen
Waldorfschüler, die die Hürde des Abiturs nicht nehmen und auch
kaum nehmen können - Ausnahmen bestätigen nur die Regel -, weil
sie einfach nicht geübt sind in der Art von Schulwissenschaft, wie
sie an den staatlichen Höheren Schulen betrieben wird.

Dagegen ist der von Steiner geforderte Epochenunterricht (Erz.-



132 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

kst 198ff.) auch von der Reformpädagogik weithin bejaht, ja
gelegentlich von den staatlichen Schulaufsichtsbehörden empfohlen
worden in Fächern, die zeitlich sehr schwach im Stundenplan
vertreten sind (Kloß 35ff.). Müssen in manchen Klassen der Höheren
Schulen, die mit A-B-C-D-Zügen differenziert sind, Geographie und
Geschichte oder Biologie und Geologie nur je einstündig gegeben
werden, so wird Epochenunterricht empfohlen. Allerdings droht
dabei die Gefahr, daß in der Zwischenzeit wieder vieles vergessen
wird. Es erhebt sich dabei die Frage, ob dieses Manko nicht ebenso

gefährlich ist wie die jeweilige Umstellung des Schülers von einer
Unterrichtsstunde des Stundenplans auf die andere beim sog.
Fachsystem. Steiner gebraucht die schärfsten Ausdrücke, wie
«verrucht», «vertrakt», um seinen Abscheu vor dem gefächerten
Unterricht kundzutun. Aber es ist doch sehr bezeichnend für Steiner
und m. W. viel zu wenig bekannt, daß seine Abneigung gegen den

gefächerten Stundenplan keineswegs aus der Kinderpsychologie
herkommt, sondern aus eigenen Erinnerungen aus seiner Studienzeit

an der Technischen Hochschule in Wien, wie man in seinem

volkspädagogischen Vortrag vom 1. Juni 1919 nachlesen kann. Der
bekannte Soziologe der Gegenwart, Helmut Schelsky, den niemand
einen blinden Anbeter des Bestehenden nennen kann, lobt das

Fachlehrersystem und damit auch den gefächerten Stundenplan
der Höheren Schule als eine ausgezeichnete Vorbereitung auf das

praictischc Leben. Denn auch hier komme es ja darauf an, daß man
sich auf immer wechselnde Situationen und Personen umstellen
und sich an sie anpassen muß2.

Etwas der Steinerschen Pädagogik ausschließlich Eigentümliches

ist das Fach Eurythmie, für dessen Ausbildung vor allem
Steiners Frau, Marie von Sivers, Grundlegendes geleistet hat. Es
handelt sich um Rezitationen, die kombiniert sind mit Bewegungen
Einzelner und von Gruppen. Im Bewußtsein der Waldorfschüler
tritt sie an Stelle des Turnens. Auch hier ist die weltanschauliche
Grundlage deutlich, Steiner definiert ja den Tanz als «Nachahmung
der Planetenbewegung» (Erz.kst 187). Er hat einen «Planetentanz»
geschrieben3. Wenn ein Kind tanze, ahme es instinktiv die

Bewegung der Planeten nach. Den Sport lehnt Steiner voll Abscheu
ab, er sei praktischer Darwinismus (Erz.kst 236). Mit der Ablehnung

2 Elfriede Höhn in: Pädagogische Psychologie (1959), S. 303.
3 Stehle (A. 1), S. 192.



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 133

des Darwinismus hängt bei Steiner auch die Ablehnung des Ausleseprinzips

in der Pädagogik zusammen, wobei man aber gerade von
der Geschichte der Pädagogik her einwenden müßte, daß es

Ausleseverfahren, Examina usw. im Abendland 1000 Jahre vor dem
Darwinismus gegeben hat. Es ist ohne weiteres verständlich, wenn
Kloß der Eurythmie nachrühmt (S. 145), daß sie von Angehörigen
der asiatischen Völker gut verstanden werde, denn dort kennt man
ja den Tempeltanz, der Ausdruckstanz ist und der, meistens von
kleinen Mädchen ausgeführt, durch bestimmte Körper-, Hand- und
Fingerstellungen bestimmte mythologische Begebenheiten und
Zustände ausdrücken will4.

Wir wollen es Kloß auch gerne glauben, wenn er voller Lob
berichtet, daß sich Waldorfschüler bei Schulfeiern und
Schultheateraufführungen sehr frei und ungezwungen auf dem Podium und auf
der Bühne bewegen (S. 67). Das konnte man früher auch den

Zöglingen von Jesuitenschulen nachrühmen, die bekanntlich durch
Terenz und Plautus «spielend» Latein lernten, und ist überall
konstatierbar, wo in Schulen das Laienspiel gepflegt wird.

Diesen Ruhm wollen wir Steiner gern lassen, ebenso wie den,
daß er sich etwas darauf zugute tut, daß nach seinen Forschungen
der Mensch nicht fünf, sondern zwölf Sinne habe (Menschenkde 151).
An diesen Theorien liegt sehr wenig, man mag sie bejahen oder
verneinen. Wenn Steiner als Antiintellektualist und als Antirationalist
immer wieder darauf hinweist, daß die Welt aus lauter Paradoxien
besteht: «Aus Widersprüchen besteht die Wirklichkeit» (ebd. 151),
dann wird ihm sogar eine Generation sehr lebhaft zustimmen, die
in irgendeiner Weise durch Kierkegaard geprägt ist.

3.

Gehen wir nunmehr über zu den Bestandteilen der Steinerschen
Pädagogik, die einfach unhaltbar sind und daher abgelehnt werden
müssen.

Da ist das ungestüme Ressentiment Steiners für eine trichoto-
mische Anthropologie, für die Lehre nämlich, daß der Mensch nicht
nur aus Leib und Seele (dichotomische A.), sondern aus Leib, Seele

und Geist bestehe. Steiner ist vor allem der katholischen Kirche
4 S.Konow in: Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der

Religionsgeschichte4, 2 (1925), S. 145f. 154 u. ö.



134 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

böse, daß sie auf dem Konzil zu Konstantinopel von 869/870 (Text
bei Denzinger I 338) die Trichotomie verworfen und die Dichotomie
sanktioniert habe (Menschenkde 57, Päd. Pr. 48)5. Aber in
Wirklichkeit kam damit ein Kampf von einigen Jahrhunderten zum
Abschluß, Plato war Dichotomiker gewesen, der gesamte Hellenismus

von Philo, über Justin, Clemens Alexandrinus, Origenes bis
zu Irenaeus und Augustin hatte trichotomisch gelehrt, die Berufung
auf Stellen wie 1. Thess. 5, 23; Hebr. 4, 12 lag ja nahe genug. Die
Trichotomie wurde aber suspekt, als Apollinaris von Laodicea die

Christologie trichotomisch konstruiert hatte, die Verurteilung dieser
triehotomischen Christologie durch eine Provinzialsynode von 362®

zog auch die Abneigung gegen eine trichotomische Anthropologie
als solche nach sich. Der Protestantismus hat sich dadurch nie
gebunden gefühlt, ja Johann Gerhard, der große Jenenser Dogmatiker
zur Zeit des Dreißigjährigen Krieges, hat (Loci Theol. IV, 9 § 6)
eine trichotomische Anthropologie erwogen, um dann die vestigia
trinitatis im Menschen aufzeigen zu können. Aber es ist andererseits
unbestreitbar, daß es immer die Mystiker waren, von den Neu-
platonikern bis hin zu Paracelsus und Jakob Böhme, die gerade auf
diese Trichotomie so großen Wert legten7. Steiner tritt durchaus
in ihre Fußstapfen - die Verurteilung des Origenes bedauert er
lebhaft -, wenn er der christlichen Kirche vorwirft, sie sei wegen der
Ablehnung der Trichotomie schuld am Heraufkommen des

Materialismus (Menschenkde 191). Uns will scheinen, daß die
Entscheidung für oder gegen den Materialismus auf einem ganz anderen
Felde falle als dem Entscheidungsfeld zwischen Trichotomie oder
Dichotomie.

Man wird Steiner jedoch wieder zustimmen dürfen, wenn er
betont, daß die Erziehung eine Kunst ist, ein Weiterführen der
schöpferischen Kräfte (Menschenkde 27). Wenn es dann aber weiter
heißt, durch die Erziehung müsse der Mensch mit dem All verbunden
werden (S. 39), dann schimmert wieder die pantheistische Grundlage

dieser Pädagogik hervor. Alle Erziehung ist nach Steiner
deswegen auch Selbsterziehung. Der Grund dafür: Die wiederholten

5 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 426.
6 F. Wiegand, Dogmengeschichte, 1 (1912), S. 82; G. Krüger: Handbuch

der Kirchengeschichte2, 1 (1923), S. 172; K. Müller & H. von Campenhausen,
Kirchengeschichte, 1 (1941), S. 612ff.

7 O. Weber: Die Rel. Gesch. Geg., 1, Sp. 416.



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 135

Erdenleben, von denen nach Steiner die Anthroposophie ein «wirklich

forschungsmäßiges Bewußtsein» habe (Päd. Pr. 131 )8. Mit Jean
Paul, dessen «Levana» Steiner immer wieder lobt (Päd. Pr. 33,
Erz.kst 138) ebenso wie Schellings Methode des Akad. Studiums
(Menschenkde 248), erklärt Steiner, daß die drei ersten Lebensjahre
für die Erziehung des Kindes äußerst wichtig sind. Er bedauert, daß

er noch keinen anthroposophischen Kindergarten begründen konnte
(Päd. Pr. 73), ein Mangel, der inzwischen längst behoben wurde
(vgl. die Übersicht bei Kloß 31).

Nach Steiner gibt es vier Leiber: Den physischen, den Ätherleib,
den Astralleib und das «Ich». Steiner ist sich dessen bewußt, daß
diese Aufstellung vielfach belacht wird (Päd. Pr. 101), aber er will
sie deshalb trotzdem nicht aufgeben, weil sie der Wirklichkeit
entspreche. Mit dem Zahnwechsel beginnt sich nach Steiner der Ätherleib

zu bilden, das dauert dann bis zur Geschlechtsreife. Mit einer
monomanen Monotonie wird davon in allen pädagogischen Schriften
Steiners gesprochen. Kloß will festgestellt haben, daß bei Waldorfschülern

die vielverhandelte «Akzeleration» nicht feststellbar sei,
sondern daß die Geschlechtsreife hinausgeschoben werde, was von
ihm als Beweis für die Richtigkeit der Waldorfpädagogik gewertet
werden will. Steiner behauptet ja immer wieder, daß der
Intellektualismus in der Pädagogik zur Frühreife der Zöglinge führe, ja
sogar zur Greisenhaftigkeit (Erz.kst 216).

Von der Geschlechtsreife bis zum 21. Lebensjahr, arbeitet dann
der «Astralleib», und ab 21 bis zum 28. Lebensjahr bildet sich dann
das «Ich». Von der Aura, die einen Menschen eiförmig umgibt -
der Heiligenschein der christlichen Kunstgeschichte ist nach Steiner
nur ein Spezialfall der Aura -, redet Steiner in seinen pädagogischen
Schriften nur gelegentlich, ohne sich über die Farben dieser Aura
und damit über seine Farbenlehre näher auszusprechen.

Alles Erkennen ist nach Steiner - gut platonisch - ein
Wiedererinnern, ein «Hereinstrahlen des vorgeburtlichen Lebens»
(Menschenkde 45). Das Erkennen soll nach dem vierfachen Stufenbau
vor sich gehen. Neben dieser Lehre von der Präexistenz wirkt sich
auch Steiners Lehre von der Postexistenz, von der Wiederverkörperung

und dem Karma, je und je in der Pädagogik aus, von hier

8 Vgl. dazu die Kritik von E. Emmert in: Kirche und Anthroposophie
(1950), S. 109.



136 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

aus ist der Vorschlag von Kloß, die Steinersche Pädagogik in der
Staatsschule zu verwenden, unter Ausklammerung der spezifisch
anthroposophischen Lehren, undurchführbar. Denn die
Anthroposophie will doch umfassende Weltanschauung sein, daher die
Forderung nach einer anthroposophischen Psychologie, Physiologie,
Medizin, Entwicklungslehre, Architektur (Goetheanum in Dornach),
Farbenlehre, Kunst, Religion (Christengemeinschaft), Pädagogik.
Bekanntlich soll dem Kollegium jeder Waldorfschule ein Arzt
angehören, der dann möglichst den Biologieunterricht der
Oberklassen erteilen soll (Kloß 49). Ob aber ein solcher mit seinem
wissenschaftlichen Gewissen vereinbaren kann, eine solche Physiologie

zu lehren, wie sie Steiner in seinen pädagogischen Schriften
vertritt Ich muß gestehen, daß die physiologischen Behauptungen
und hygienischen Forderungen Steiners das Krauseste und
Phantastischste ist, was in diesen Schriften steht, ich fühlte mich lebhaft
an Paracelsus und an Oetinger erinnert bei dieser Lektüre.

So ist, wie in der jüdischen Geheimlehre des Mittelalters, der
Kabbala, der Mensch Mittelpunkt der Schöpfung (Päd. Pr. 98f.).
Steiner kommt einmal (Menschenkde 73) auf Erörterungen Eduard
von Hartmanns darüber zu sprechen, ob in einem Krieg der Zukunft
bei gegenseitigem Sich-Ausmorden der Menschheit eine
Weiterexistenz der Welt möglich sei. Ed. von Hartmann war ja früher
aktiver Offizier gewesen, und so lagen ihm derartige Fragen schon
damals nahe. Steiner verneint die Frage, er ist also der Meinung,
daß ohne Menschen die Erde nicht existieren könne. Moderne
Naturwissenschaft wird im Gegenteil die Frage ohne weiteres bejahen,
da sie ja auch annimmt, daß unsere Erde Jahrmillionen ohne
Menschen existiert habe. Doch Steiner behauptet, daß die Erde darauf
angewiesen sei, daß menschliche Leichname in ihr bestattet würden.
Ob diese Bestattung durch Erdbestattung oder Feuerbestattung
erfolge, sei unerheblich. Die Erde muß also sozusagen durch
menschliche Leichname ernährt werden, ohne diese Menschenleiber
erlahme ihre Lebenskraft (Menschenkde 66). So ähnlich muß wohl
auch der an sich unverständliche Satz von den Heringseiern
verstanden werden, der sich in Päd. Praxis (161) findet. Dort wendet
sich Steiner gegen Wilhelm Ostwald und seine Lehre von der
Sparsamkeit mit Energie. Ostwalds energetischer Imperativ lautet ja:
«Vergeude keine Energie, nutze sie.» Steiner aber erklärt - sicher
mit Recht -, die Natur sei verschwenderisch, nur ein kleiner Bruch-



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 137

teil der Heringseier, die dem Meer übergeben würden, werde zu
Heringen. Aber vielleicht hätten die verlorengehenden Heringseier
doch einen Sinn: «Das kann man deshalb behaupten, weil man nicht
weiß, wie stark die geistigen Wirkungen der zugrundegegangenen
Heringseier auf die sich ausbildenden Heringseier sind. »

Aus Fehlern der Lehrer können gefährliche Krankheiten der Kinder

resultieren. Sind die Lehrer frömmelnde Heuchler, oder stellen
sie moralische Gebote auf, ohne sie selber zu befolgen, dann drohen
den Kindern Gallenleiden (Päd. Pr. 15). Muß ein Kind zu früh
lesen lernen, dann droht ihm später Arteriosklerose (S. 82). Ist der
Lehrer zornig, dann kann das Kind Masern bekommen (S. 155).
Ebenso soll frühe Kahlköpfigkeit beim männlichen Geschlecht
verursacht sein durch schlechte Schulmethoden (S. 82). Die häufigen
Frauenkrankheiten sollen ihren Grund haben in den Sünden der

seitherigen Mädchenschuldidaktik (Erz.kst 212). Spricht ein Kind
nur stockend, dann haben seine Eltern es zu lang und zu viel
schlafen lassen zur Zeit, als es das Gehen lernte (Päd. Pr. 41). Fängt
jemand in den Zwanziger-, Dreißigerjähren an zu stottern, dann
hat man ihm zu wenig Schlaf gegönnt, als er das Sprechen lernte
(ibid.). Manche Diabetes soll daher kommen, daß das Gedächtnis in
unrichtiger Weise zwischen Zahnwechsel und Geschlechtsreife
belastet worden ist (Päd. Pr. 28). In der «Allgemeinen Menschenkunde»

wird das zu schnelle Längenwachstum als Folge solcher

Gedächtnisüberlastung dargestellt. Das Kind wird dann zum Rixen
(S. 205), ein österreichischer Ausdruck für einen langaufgeschossenen,

mageren Menschen.
Läßt man aber in jener Entwicklungszeit der Phantasie zu viel

Spielraum, dann bleibt der Zögling «stupsig» (206f.). Auch
deswegen ist der Lehrerwechsel abzulehnen, weil er die rechte Dosierung

von Phantasie und Memorieren unmöglich macht. Gerade
diese Behauptung vom Längenwachstum durch «Memoriermaterialismus»

ist leicht zu widerlegen. Alle Kinderärzte versichern uns,
daß die Kinder vor Jahrzehnten viel kleiner waren; Musterungsprotokolle

der Rekruten, die für die heutigen Schüler viel zu kleinen
Schulbänke und, wenn wir noch weiter zurückgehen wollen, die
noch vorhandenen Ritterrüstungen beweisen es. Dabei mußte diese

Jugend ein Vielfaches der heutigen Pensen auswendig lernen, ich
erinnere nur an die Fächer Religion (Bibelsprüche, Gesangbuchstrophen)

und Deutsch (Gedichte). Um dieser heilpädagogischen



138 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

Forderungen willen stellt Steiner den Lehrer ganz dicht neben den

Arzt, beide sind «Heiler» (Päd. Pr. 125).
Sehr eigenartig und m. E. völlig unhaltbar ist Steiners

Temperamentenlehre. Er hält noch an der von der heutigen Charakterologie9
schon längst aufgegebenen Lehre des Hippokrates von den vier
Temperamenten fest. So soll der erste Rechenunterricht an den Tag
bringen, welchem der vier Temperamente jedes Kind angehört.
Addiert es gern, so ist es Phlegmatiker, subtrahiert es gern, dann
ist es ein Melancholiker, Sanguiniker sollen das Multiplizieren,
Choleriker das Dividieren bevorzugen. Der Lehrer soll dann immer
Gegengewichte geben, also das Multiplizieren durch cholerische,
das Dividieren durch sanguinische Kinder ausführen lassen. Ebenso
sollen beim Aquarellieren die vier Temperamente auch die Farben
verschieden wählen. Bekanntlich stehen diese Farben hei Steiner
unter dem Gesetz der goetheschen Farbenlehre, der Lehrer muß
nun auch hier den Temperamenten entgegenwirken durch die
Kontrastfarben. Ebenso soll die Wahl einzelner Musikinstrumente vom
Temperament abhängen. Steiner gibt sich viel Mühe, einzelne
Musikinstrumente auf die vier Temperamente aufzureihen (Kloß 67),
ein Beginnen, das von allen Musikpädagogen, mit denen ich darüber
sprach, als aussichtslos bezeichnet wird.

Für die Diszplin verlangt Steiner, daß die Kinder nach dem

Temperament gesetzt werden. Choleriker puffen einander gern,
also sollen sie nebeneinandergesetzt werden. Sie sollen sich
anscheinend gegenseitig das Puffen abgewöhnen (Kloß 67). Ich möchte
dringend davor warnen, nach dieser Steinerschen Weisung zu
verfahren.

Auch das Schlecken des Kindes kann einmal gut, das andere Mal
schädlich sein, je nach dem Temperament des Kindes. Bei einem
melancholischen Kind wirkt nach Steiner Zucker hemmend auf die

Lebertätigkeit, einem solchen Kind darf man also den Zucker ruhig
gestatten; beim sanguinischen Kind sei es aber geraten, die
Lebertätigkeit anzuregen, das geschehe, indem man ihm den Genuß von
Zucker entzieht (Päd. Pr. 158). Eine Umfrage bei Diätärzten und
Nahrungsmittelchemikern dürfte die völlige Haltlosigkeit dieser
Thesen ergeben, ebenso wie manche Behauptungen Steiners
etymologischer Art bei Germanisten nur Kopfschütteln erregen können,

9 F. Dorsch, Psychologisches Wörterbuch (61959), S. 299; R. Spieth: Lex.
der Päd., 4, S. 582 f.



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 139

so, wenn er etwa behauptet, «Fuß» und «Furche» hätten denselben
Wortstamm (Erz.kst 39).

Als Beispiel für die merkwürdig krause Physiologie und Sprachtheorie

Steiners diene ein Satz, der fast von Jacob Böhme stammen
könnte: «Der Kehlkopf des Menschen ist ganz und gar ein
verkümmertes Haupt des Menschen, ein Kopf, der nicht ganz Kopf
werden kann und der daher seine Kopfesnatur auslebt in der
menschlichen Sprache» (Menschenkde 242).

Die Mikrokosmosidee und die Lehre vom Menschen als Angelpunkt

der Schöpfung schafft die Möglichkeit, den Darwinismus
umzudrehen und das Tierreich als einen ausgebreiteten Menschen
aufzufassen (Päd. Pr. 93). Die Tierwelt bedeutet den vereinseitigten
Menschen in ihren einzelnen Exemplaren (S. 98). An Maus, Löwe
und Tintenfisch soll das den Kindern klargemacht werden. Der
Tintenfisch soll ganz Kopf (Erz.kst 130), der Löwe ganz Brust, die
Maus ganz Rumpf sein (Erz.kst 132). Es sind dies Gedanken, wie sie

vor 120 Jahren Lorenz Oken aus Bohlsbach bei Offenburg äußerte10
oder wie sie der Neuschellingianer Edgar Dacqué vor 30 Jahren
vertrat. Aber das sind Gedankengänge romantischer Naturphilosophie,

die vielleicht hochpoetisch, aber ganz und gar irreal sind.
Den Gedanken, daß der Mensch unspezialisiert ist, während die
Tiere spezialisiert sind, kann man auch anders ausdrücken als
durch solche phantastischen Theorien. Aus der Überlegung, daß
das Tier dem Menschen näher steht als die Pflanze, folgt wohl auch
Steiners Forderung, daß zuerst Zoologie im Unterricht getrieben
werden müsse und dann erst Botanik (Erz.kst 262).

Genau so phantastisch ist es, wenn Steiner proklamiert: «Die
Milch entsteht im weiblichen Menschen zusammenhängend mit den
oberen Gliedmaßen, den Armen» (Menschenkde 200), ebenso hat er
die Genitalien mit der Beinsphäre kombiniert (Erz.kst 124,
Menschenkde 243f.). Erst auf Grund dieser Erkenntnis sei eine richtige
sexuelle Aufklärung und Erziehung möglich.

Ich bin sicher der letzte, der die Notwendigkeit einer
psychosomatischen Medizin bestreiten wird, aber dieser Steinersche Versuch
ist verfehlt und darum können auch die daraus gezogenen pädagogischen

Konsequenzen nicht richtig sein.

10 K. Joël, Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geiste der
Mystik (21926), S. 127.



140 W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners

4.

Es bleibt noch die Frage : Ist die von Steiner intendierte Waldorfschule

eine Weltanschauungsschule oder nicht? Steiner schon hat
diese Frage kategorisch verneint (Menschenkde 15, Päd. Pr. 179).
Kloß hilft sich durch die Distinktion: nicht Weltanschauungsschule,
sondern Weltbildschule (S. 98).

Als «Beweis» wird von Waldorfseite angeführt: An unseren
Schulen lehren auch Lehrer, die keine Anthroposophen sind. Den
Religionsunterricht lassen wir zudem von studierten Theologen beider

Bekenntnisse erteilen. Die Kinder, die nicht am evangelischen
oder katholischen Religionsunterricht teilnehmen wollen, fassen wir
zusammen in einem «freien» Religionsunterricht. Es handelt sich
dabei aber keineswegs um einen freireligiösen Religionsunterricht,
sondern auch dieser «freie» Religionsunterricht will christlicher
Religionsunterricht sein. Steiner rühmt sich sogar, auf diese Weise
bekämen dann Kinder eine christliche Unterweisung, die sonst
überhaupt keinerlei Beziehung zur christlichen Wahrheit hätten
(Päd. Pr. 181).

Diese Argumentation ist aber nicht ganz ehrlich. Denn Steiner
hat mehrfach in seinen Vorträgen vor Waldorflehrern bekundet,
daß die Zulassung dieses konfessionellen Religionsunterrichts ein
Kompromiß ist (Erz.kst 140. 211. 223) - so wie er ja auch sonst
dem Kompromiß in der Pädagogik das Wort redet (Päd. Pr. 136).
Die staatlichen Vorschriften fast aller westeuropäischer
Unterrichtsverwaltungen verlangen eben auch von Privatschulen die

Erteilung des Religionsunterrichts. Daß ihm der konfessionelle
Religionsunterricht keineswegs gefällt, hat Steiner mehrmals ganz
offen ausgesprochen, er wirft den Theologen beider Konfessionen

vor, daß sie die Bibel vergewaltigen (Menschenkde 138), weil sie die
Steinersche allegorisch-mystisch-theosophische Hermeneutik
ablehnen11. Ein solches Beispiel des Bibelgebrauchs gibt Steiner in
Päd. Pr. (163): «Derjenige, der sich in der richtigen Weise anregen

lassen will durch all die tiefen Seelenkräfte, um die Pädagogik
richtig zu gestalten, wird sehr gut tun (für den modernen Menschen
ist das natürlich horribili dictu gesprochen), sich immer wieder und
wiederum anregen zu lassen von dem, was vom Lukas-Evangelium
für eine solche Gesinnung ausströmt. Während jener, der sich an-

11 Vgl. dazu Helga Rusche in: Kirche und Anthroposophie (A. 8), S. 56ff.



W. A. Schulze, Die Pädagogik Rudolf Steiners 141

regen lassen will, in den Kindern den nötigen Lebensidealismus
hervorzubringen, gut tun wird, sich selber anregen zu lassen von einer
immer wiederholten Lektüre des Johannes-Evangeliums. Und wer
seine Kinder nicht zu Feiglingen erziehen will, sondern zu solchen
Menschen, die das Leben tüchtig anpacken, der lasse sich anregen
vom Markus-Evangelium (daß Markus 14, 51 und 52 von vielen
Auslegern auf Johannes Markus, den Autor des Markus-Evangeliums,

gedeutet wird, scheint Steiner nicht bekannt zu sein). Und
wer die Kinder zu solchen Leuten erziehen will, die nicht an den

Dingen vorübergehen, sondern alles richtig bemerken, der lasse sich

anregen vom Matthäus-Evangelium.»
Ich selber habe schon in einer Waldorfschule evangelischen

Religionsunterricht erteilt. Ich hatte in freien Zwischenstunden
Gelegenheit, in der Lehrerbibliothek die Literatur für den «freien»

Religionsunterricht zu studieren. Es war immer eine allegorische
Bibelauslegung, wie sie von Beckh und Bock, den Exegeten der

Christengemeinschaft, betrieben wird. Die Wanderungen der
Erzväter des A. T. werden alle astrologisch gedeutet. Sofern in den
naturwissenschaftlichen Fächern religiöse Töne anklingen, sind sie

pantheistisch, wenn in den Kulturfächern von außerchristlichen
Religionen die Rede ist, dann geschieht das in einer synkretistisch-
nivellierenden Weise, die man dann noch als Zeichen der «Toleranz»

preist (vgl. Kloß 130f.). Daß, wenn genügend Kinder der
Christengemeinschaft vorhanden sind, neben dem freien Religionsunterricht
auch ein solcher der Christengemeinschaft eingerichtet wird,
berichtet Kloß (S. 27). Mir ist auch aus den Fragen der Schüler von
Waldorfoberklassen sehr wohl bekannt, daß sie sich der anthropo-
sophisclien Voraussetzungen der Waldorfpädagogik sehr wohl
bewußt waren. So ist die Bestreitung des Weltanschauungscharakters
der Waldorfschulen auch nichts anderes als ein Kompromiß mit der
Wirklichkeit. Eine Not also und keine Tugend!

Bei allem ehrlichen Respekt vor dem pädagogischen Elan und
Opfermut, bei aller Anerkennung von wertvollen Teilergebnissen
meine ich daher, daß wegen dieser falschen weltanschaulichen
Voraussetzungen die aus ihnen abgeleitete Pädagogik im Ganzen

abgelehnt werden muß, so wie auch Helga Rusche zu diesem
Ergebnis kommt

Wilhelm August Schulze, Freiburg im Breisgau

12 Helga Rusche (A. 11), S. 45.


	Die Pädagogik Rudolf Steiners

