Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 2

Artikel: Mysterium iniquitatis : das heilige Geheimnis der Sinde
Autor: Schneider, Erwin E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mysterium iniquitatis
Das heilige Geheimnis der Siinde *

1,

Oft und gern zitiert man Blaise Pascal’s Meditation (Pensées,
Berlin 1940, Frgmt. 434):

So ungliicklich sind wir, dal wir eine Ahnung vom Gliick haben und nicht
dahin gelangen kénnen; wir tragen ein Bild der Wahrheit in uns und be-
sitzen nur Irrheit... So ist’s offensichtlich, dall wir an einer Vollkommenheit
teilhatten, aus der wir zu unserem Unheil verstoBen sind. Das Erstaunliche
ist, daB3 das Geheimnis, welches unser Begreifen am meisten iibersteigt, das
von der Vererbung der Siinde, etwas ist, ohne das wir keine Erkenntnis un-
serer selbst haben kénnten... Fraglos sind wir uns ohne dies unverstéandliche
Mysterium unbegreifbar..., so daB der Mensch ohne dies Mysterium un-
begreifbarer ist, als dies Mysterium unbegreifbar ist.

Pascal redet hier, nicht ohne biblische Begriindung, vielmehr
aber platonisierend und vor allem Augustinus folgend, vom Anfang
der Siinde. Indes wird die Erkenntnis einer Gegebenheit im mensch-
lichen Erlebensbereiche durch Erwigungen iiber deren Anfang und
Ursprung nur teilweise gefordert; man kommt weiter, wenn man
auch nach deren Ziel und Ende fragt, in unserm Falle also nicht nur
Anfang und Ursprung, sondern auch Ziel und Ende der Siinde

bedenkt.
Unter den biblischen Auskunftsstellen dariiber findet sich auch
2. Thess. 2, 1-12. Ich iibersetze es folgendermafllen:

Wir bitten euch aber, liebe Bruder, hinsichtlich der Parousie unseres
Herrn Jesus Christus und unserer gemeinsamen Vorbereitung auf ihn: lasset
euch nicht flugs um den Verstand bringen und verwirren weder durch einen
Pneumatiker noch durch einen Logiker, noch durch einen Brief (vorgeblich
von uns), als ob der Tag des Herrn da sei! Niemand soll euch auf irgendeine
Weise betriigen, es sei denn, dafl ihr belehrt werdet: zuerst kommt der
(GroB3-)Abfall und der Mensch in seinem Siindenfrevel (Anomia) wird ent-
larvt als der Sohn des Verderbens, als der Widersacher, als der Uberhebliche
iber alles, was Gott und Heiligtum hei3t; dadurch nédmlich, daB er sich in
den Tempel Gottes setzt und sich selbst als Gott bezeichnet. Denkt ihr denn
nicht mehr daran, daB ich euch das gesagt habe, als ich noch bei euch war?!
So, nun wisset ihr, was den Augenblick seiner (Christi) Offenbarung noch
zuriickhilt. Denn das «heilige Geheimnis» (Mysterion) des Sundenfrevels
(Anomia) wirkt sich bereits aus. Nur muf} (zuvor) der aus dem Weg geschafft

1 Gastvorlesung in Heidelberg am 24. April 1961, etwas erweitert.

8



114 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

werden, welcher es bis jetzt noch zuriickhélt. Dann wird der Stindenfrevler
(Anomos) entlarvt werden, den der Herr Jesus mit dem Hauch (Pneuma)
seines Mundes beseitigen, den er vernichten wird mit der Erscheinung seiner
Parousie. Jenes Anderen Parousie aber erfolgt durch Satansmacht, nédmlich
in lauter Ddmonie, Zeichen und Wundern der Liige, lauter Trug und Un-
gerechtigkeit an solchen, die sich selbst verderben, weil sie die Liebe der
Wahrheit nicht angenommen haben zu ihrem Heil. Deshalb schickt Gott iiber
gie die Macht des Truges, so daB sie der Liige glauben — damit sie alle ge-
richtet werden, die der Wahrheit nicht geglaubt, sondern an der Unge-
rechtigkeit ihr Gefallen gehabt haben.

Es ist die Perikope vom Antikeimenos, dem «Widersacher» und
«Antichrist». — Man hat ihm lange Zeit allzuviel Respekt erwiesen,
da man das Wort «Mysterion» in unserm Text eben auf ihn bezog.
Doch nicht sein Wirken ist das heilige Geheimnis, um welches es
hier geht, sondern das Handeln Gottes und seines Christus an und
durch den Antichrist! Dieser ist wohl ein Anomos, der keinerlei
Gesetz, das ihm gebieten mochte, anerkennt, also der frevelnde
Adam im Superlativ, doch Christus, der andere Adam, ist der
Starkere, nicht kraft gesetzlicher Tugend, sondern kraft der selbst-
losen Liebe, die ihn als Heiland der Vielen erweist (Rom. 5, 15),
und kraft seines Pneuma, das jenen als Antigott entlarvt und hin-
wegfegt. Das ist das «mysterium iniquitatis», wie die Vulgata
mystérion tés anomias iibersetzt.

Uberall im Neuen Testament, wo von «Mysterion» die Rede ist,
geht es um das Wirken Gottes in Christo, angefangen bei der
Schopfung (Kol. 1, 26), gipfelnd im Evangelium (Matth. 13, 11)
und ausklingend nicht etwa in der Epistel, welche das Walten des
Erhohten und seiner Ekklesia als «heiliges Geheimnis» bezeichnet,
sondern erst in der apokalyptischen Schilderung des Jiingsten
Gerichts; das Weib auf dem scharlachfarbenen Tiere (Off. 17, 5)
wird selber nicht als Mysterium dargestellt, sondern Mysterium ist
die Tat des gottlichen Siegers, der ihr auf die Stirn schrieb: «Die
grof3e Babylon, die Mutter der Hurerei und aller Greuel auf Erden.»

In 1. Tim. 3, 16 lesen wir den Hymnus: «Kiindlich grof} ist das
Mysterium der Gottseligkeit — der geoffenbart ist im Fleisch, ge-
rechtfertigt im Geist, erschienen den Engeln, verkiindigt unter den
Heiden, er ist erhoben in Herrlichkeit!» Melanchthon hat daran
angekniipft, als er im Abschnitt «de signis» seiner Loci communes
von 1521 statuierte: sacramentum ipsum Christum Paulus vocat
(Paulus nennt den Christus selbst «Sakrament»). «Sacramentum»



Das heilige Geheimnis der Sitinde 115

aber ist das lateinische Wort fiir «mysterion». — Vorsichtiger, nicht
von gleicher Direktheit sind die Aussagen, die unsere Exegeten
dariiber machen, etwa G. Bornkamm : mysterion ist «die geheimnis-
volle Weisheit Gottes», «im mysterion bricht die himmlische Wirk-
lichkeit in den Bereich der alten Aonen ein», es ist «Gegenstand der
Offenbarung», «das offenbarte mysterion verhiillt... zugleich die
endliche Vollendung» u. 4. m.%. Doch auch die moderne biblische
Hermeneutik prigt Kol. 2, 2f. kaum um, sondern iibersetzt: «Er-
kenntnis des Mysteriums Gottes, in welchem verborgen sind alle
Schitze der Weisheit und der Gnosis.»

Die «Mysterien» des Neuen Testamentes, d. h. also die Christus-
taten Gottes, lassen kaum irgendeine Beziehung zu den Mysterien-
kulten im heidnischen Umkreis erkennen. Wohl hat die alte Kirche
seit dem 2. Jahrhundert, schwerlich frither, die Christustaufe und
die Eucharistie als ihre rechten Mysterien (= Sakramente) be-
zeichnet in Konkurrenz zu den nichtigen Mysterien der aullerkirch-
lichen Gnostiker. — Doch nicht diesen spiteren christlichen Kult-
mysterien gilt hier unser Interesse, vielmehr jenen anderen Offen-
barungsmysterien. Sie bilden das grofle Thema der kirchlichen Dog-
matik.

Meines Erachtens ist in einer rechtschaffenen Glaubenslehre Chri-
stus das «Mysterium capitale», seine Ekklesia das «Mysterium
magnum», seine Reichsbotschaft und sein Wunderwirken, welches
das Reich Gottes anheben 148t, sein Opfertod, seine Erh6hung und
sein Mittlertum sind die Hauptdaten der Entfaltung seines «heiligen
Geheimnisses». Sein schopferisches Logoswalten méchte ich als
«Mysterium principale», sein vollendendes Weltgericht als «Myste-
rium finale» bezeichnen. Als kronender Abschlufl komme dazu die
Lehre vom «Mysterium mysteriorum», ndmlich von der Trinitét.
Als 7. heiliges Geheimnis habe ich das Mysterium iniquitatis zu
nennen, dessen systematischer Platz fiir die lehrméaBige Ertrterung
die zweite Hilfte der Schopfungslehre ist; denn es handelt sich um
die kirchliche Lehre iiber den Menschen (ich sage mit Absicht nicht
«Anthropologie», weil es hier nicht um historische noch um natur-
wissenschaftliche, sondern um Glaubensaussagen — wenn auch
logisch geordnet — geht). Ich darf so disponieren; denn der Apostel
nennt sich, seine Gehilfen und Schiler «Haushalter iiber Gottes
Mysterien» (1. Kor. 4, 1); sie sollen «die Weisheit Gottes im Myste-

2 G.Bornkamm: Theol. Wort., 4 (1942), S. 823-831.



116 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

rium» durchdenken und lehrend verkiinden. Solche Mysterien-
weisheit, die auf den Offenbarungen Gottes in der Bibel Alten und
Neuen Testamentes fullt, bemiiht sich um «die Wahrheit», nicht
um naturwissenschaftliche und geschichtswissenschaftliche Sach-
erkenntnisse, um die Wahrheit, der wir trauen und an die wir glau-
ben konnen, die «unsere Herzen ermuntern und bestarken will in
allerlei gutem Tun und Wort». Auch das lesen wir in jener Perikope
(2. Thess. 2, 13-17) vom Mysterium iniquitatis.

2.

Schon der Ursprung der Siinde ist weder natiirlich noch histo-
risch fal3bar, weil «Stnde» weder etwas Natiirliches noch etwas
Historisches ist. Sie ist aber im Glauben faBbar, also gottlichen
Ursprungs und goéttlicher Zielbestimmung, d. h. zugleich: nicht
teuflisch.

Pascal redet freilich von der «Erbsiinde» als einem «unverstiand-
lichen Mysterium», wohl deshalb, weil damit nichts erklirt ist.
Denn wenn wir Heutigen, etwa von C. G. Jung belehrt, archetypisch
zu denken und die Vererbung erworbener Gesinnungshaltungen
zuzulassen geneigt wiren, erhobe sich sogleich die weitere Frage —
wir verlassen dabei jene tertullianisch-augustinische Linie —: wie
kommt der Protoplast zur Siinde? Hat er sie sich kraft seiner
Phantasie erfunden und ist er allein fiir sie verantwortlich? Oder
ist die Siinde zu ihm gekommen und hat seinen Lebenskern ver-
giftet ? Oder hat ein Gegengott Unserm Vater im Himmel seine Men-
schengeschépfe ruiniert? — Nein, das alles sind fiir christusgldubige
Menschen unvollziehbare Gedanken. Wir konnen uns statt dessen
nur halten an die Offenbarungskunde: Gott schuf den Menschen
sich zum Bilde (Gen. 1, 27), dazu also, dal3 der Mensch ein freier
Herr sei iiber alle Kreaturen. « Und siehe, es war sehr gut!»

Die christliche Gotteslehre greift immer wieder den Gedanken der
Freiheit Gottes auf, und demgemill handelt auch die christliche
Lehre der Gottebenbildlichkeit des Menschen von seiner Freiheit,
auch wenn jenes biblische Kapitel das Wort «Freiheit», «frei» und
dergleichen gar nicht aufweist. Sachlich lauft Gen. 1, 27ff. jeden-
falls darauf hinaus. Wenn aber irgendetwas erprobt und verwirk-
licht werden will, dann ist’s die Freiheit. Also erprobt der Adam
des Paradiesesgleichnisses (Gen. 2 und 3) seine Freiheit, und zwar



Das heilige Geheimnis der Siinde 117

gerade dort, wo ihm die Selbstherrlichkeit verboten ist. Er wird
dabei allerdings «wissend, was gut und bose ist» — und das ist nicht
wenig —; doch wird er nicht wie Gott, vielmehr wird er erst jetzt
vollig Mensch (das haben bekanntlich auch schon Schiller und
Hegel herausgefunden), wird zum Siinder. Und als solcher erst wird
er reif fir die Heimsuchung durch Gott: Adam, wo bist du? — Ge-
will weckt das in uns die Erinnerung an Jes. 43, 1: «Ich habe dich
erlost, Ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist mein!»
Indes wollen wir uns vor allzuschnellen Folgerungen hiiten. Doch
was erzihlt uns das Paradiesesgleichnis selbst? Gott hat in seinem
Garten auch den Baum der Erkenntnis des Guten und des Bisen
gepflanzt und den Menschen warnend auf ihn hingewiesen, hat ihm
das verfiihrerische Weib zugesellt und ihm die Schlange in den Weg
gesendet. Wir diirfen ja den Text nicht so auslegen, als hitte die
Schlange ihr Dasein nicht von dem einen Schépfer Himmels und
der Erden! Also haben wir zu folgern, dafl Gott die ihm ebenbild-
lichen Kreaturen dadurch zu wirklichen Menschen macht, dal3 er
sie die Gottlosigkeit erproben ldaBt. Fast bin ich geneigt, zu inter-
pretieren: Es ist nicht gut, dall der Mensch ohne Siinde bleibe. —
Gott laB3t ihn die Selbstherrlichkeit verwirklichen, nicht daf3 der
Mensch sich dadurch selbst verderbe, sondern damit Gott ihn, den
Menschen, schliefllich vollende zu der Freiheit, welche Paulus «die
herrliche Freiheit der Kinder Gottes» nennt. Dall sich aber der
Apostel solche Meinung nicht aus den Fingern gesogen hat, sagt
uns die sechste Bitte im Vaterunser. Denn nach Jesu Weisung
sollen wir Gott, nicht einen Ddmon, bitten: fithre uns nicht in Ver-
suchung!

Diese Auffassung wird nirgends widerlegt, vielmehr aber be-
stitigt durch die Gleichniserzdhlung von den zwei Séhnen (Luk. 15,
11-32). Beide haben gleichen Anspruch auf das Erbe vom Vater
her. Der Eine macht sich damit selbsténdig, ohne dafl es ihm ver-
wehrt wird. Er sinkt dabei wohl herab bis zu den Trégen der
Schweine, doch wird ihm gerade dies zum Anstol3, bulifertig heim-
zukehren: Vater, ich habe gesiindigt im Himmel und vor Dir und
bin hinfort nicht wert, dal3 ich dein Sohn heifle! Der andere hatte
soviel Mut zur Selbstidndigkeit nicht, ist aber deshalb nicht besser.
Er neidet dem Heimgekehrten die Liebe und Vergebung des Vaters,
welcher ihn denn auch zurechtweist: Du solltest vielmehr frohlich
sein; denn dieser, dein Bruder, war tot und ist wieder lebendig, er



118 Hrwin H. Schneider, Mysterium iniquitatis

war verloren und ist wieder gefunden (ich habe ihn in Versuchung
gefiihrt, damit er sich bekehre und lebe)! — Das ist Jesu Wort iiber
die Siinde, ihren Ursprung und ihre Folgen.

Adam im Paradiesesgleichnis ist allerdings nicht der erste
Mensch, von dem nach biblischer Aussage alle anderen abstammen,
den sie somit auch beerben miiiten. Sein Sohn Kain flieht nach
dem Brudermord vor Gottes Angesicht und 148t sich, weil er er-
kennen mul}, dafl es in Gottes Welt unmoglich ist, schlieBlich im
Lande Nod nieder, wo er ein Weib nimmt, das jedenfalls keine
Adamitin ist. Auch der dritte Adamsohn, Seth, hat sich laut Bibel
nicht mit einer Adamstochter oder am Ende gar mit seiner Mutter
Eva verméhlt. Also lasse man doch besser die unziemliche Meinung,
dafl wir unsere Siindhaftigkeit von Adam und Eva herhaben, und
dies auf ganz und gar blutschinderische Weise! Solche Meinung
scheint mir auch nicht der Auffassung des Paulus zu entsprechen.
Noch weniger ist sie Jesu Christi Lehre. Rom. 5, 14ff. und 1. Kor.
15, 22 und 45 haben mit Genealogie nichts zu tun. Adam ist viel-
mehr der typische Mensch und als solcher auch der Typus des
Menschensohnes. Christus, der Menschensohn, ist aber laut Dan. 7,
121. zugleich auch der Typus des himmlischen, géttlichen Menschen
und als solcher der «Erstgeborene unter vielen Briidern» (Rom. 8,
29). Paulus verstand die Adamsgeschichte, vermute ich, als Gleich-
nis, das uns helfen soll, das Christusgeschehen richtig zu deuten.

3.

Unsere Siindhaftigkeit haben wir also nicht von den Gleichnis-
gestalten Adam und Eva geerbt. Das sollen wir nicht glauben und
vermogen es auch nicht zu glauben; denn wir wissen uns selbst
allzu schuldig und vollverantwortlich. Vielmehr glauben wir, daf3
sie uns als schopfungsmaBige Mitgift anhaftet, obwohl Gott uns
zu seinen Ebenbildern berufen hat. In solch tiefen inneren Zwiespalt
stoBt uns die biblische Belehrung, der wir unsere Gottes- und Men-
schenkenntnis danken, ja wirklich verdanken. Denn eben in dieser
tiefsten Not reifen wir heran fiir das weitere Handeln Gottes an
uns, das unsere Erlosung, Neuschopfung und Vollendung will. —
Es geht nicht an, zu meinen, dall wir eigentlich nur halbschuldig
seien, weil Vorfahren in einer geheimnisvollen Friihzeit uns mit der
«Krbsiinde» belastet haben; auch nicht, dafl wir schlankweg immer



Das heilige Geheimnis der Siinde 119

wieder von «Erbsiinde» und ererbter Schuld vor Gott reden, weil
der hl. Augustinus und seine Nachfolger, der tiefsinnige Pascal und
seine Bewunderer so gedacht haben. Die groflen Gotteszeugen in
der Bibel haben so jedenfalls nicht gedacht.

Dafiir aber lenkt Paulus unser Aufmerken auf die in der Bibel
berichtete besondere Art des gottlichen Waltens iiber den Menschen
(ROm. 4): Gott hat unter den vielen Rassen und Voélkern sich den
einen Patriarchen Abraham besonders vorgenommen, ihn als
gldubig und gehorsam befunden und ihm diesen Glaubensgehorsam
als «Gerechtigkeit» zugerechnet. Ahnlich hat Er hernach dessen
Enkel Jakob-Israel «erwahlt», um ihm Gunst und Gnade zu er-
weisen usw. « Wessen Ich mich erbarme, des erbarme Ich mich»
(Ex. 33, 19). In solchem gnidigen Erwdhlen, welches blo3 der
Glaube wahrnimmt, wird immerhin erkennbar, daBl Gott nicht alle
hoffnungslos dem Verderben preisgibt; im Gegenteil: Er hat allen
auch noch sein Gesetz gegeben! Und zwar lieB Er es durch Mose
«nebenhereinkommen» (Roém. 5, 20), zu dem Zweck, dall es zu-
nichst seinem erwiahlten Volke die Siinde voll zu BewulBtsein
bringe (R6m. 7, 13); doch hat Er sich auch den Gewissen der Hei-
den nicht unbezeugt gelassen (Rom. 2, 14f.). Ja Er hat allen durch
das kreatiirliche «Gesetz in den Gliedern» (Rom. 7, 23), ndmlich
die egoistische Triebhaftigkeit, zusammen mit jenem Sittengesetz
das Dasein mit schmerzlichster Unruhe erfiillt: «Ich elender
Mensch! Wer wird mich erlosen aus dem Leibe dieses Todes?»
(Rom. 7, 24). In dieser wahrhaft paradoxen Lebenslage 1li3t Gott
uns aber nicht allein. Ja, wir glauben seinen Zeugen, dafl Er uns
zum Retter jenen Menschensohn gesandt hat, vom Weib geboren
und unter das Gesetz getan (Gal. 4, 4), der von keiner Stinde wullte
(2. Kor. 5, 21), damit er mit den Schéchern, bulifertigen und un-
buBfertigen, am Kreuze sterbe, dem Gesetz gemédf3. Diese poten-
zierte Auswirkung des Gesetzes an dem Kinen aber ist das ent-
scheidende Gottesgericht iiber «den Firsten dieser Welt» (Joh. 16,
11). Er hat seine Aufgabe an den Menschen erfiillt, hat sie in hol-
lisches Elend gestiirzt und sie dadurch, als der gefallene Engel
Gottes, bekehrt hinweg von ihm, dem hartnéckigen Verfiihrer, hin-
weg vom eigenen Selbst, hinweg von der mit dem Tode gezeichne-
ten Welt, hin zu dem Gottessohn und Heiland, der sie, d. h. uns,
in seine Nachfolge ruft, zur Wahrheit und zum Leben.

Indes, ist denn der 7T'eufel wirklich? — Nun, die Bibel konfrontiert



120 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

ihn nachdriicklich genug mit dem Christus und weist ihm vor allem
in der groflen Gleichnisgeschichte von Hiob eine sehr wichtige Rolle
zu. Sie schweigt sich wohl iiber seine Herkunft aus, ebenso wie iiber
die Herkunft der unsichtbaren groBen Méchte, der Exousiai, Ky-
riotetes, Daimones und Angeloi etc. Doch wie Paulus die gewaltige
Exousia des Staates als «von Gott, uns zu gut» deutet (Rom. 13, 4),
so werden wir sie uns wohl alle gefallen lassen miissen und auf jene
Frage zu entworten haben: Satan ist so wirklich, wie Gottes Wir-
ken in allen seinen Kreaturen wirklich ist. Und wenn es fiir uns gilt,
an Gott in Furcht und Liebe zu glauben, so gilt es fiir uns auch,
dem Teufel zu miBtrauen und uns vor ihm zu hiiten. Warum? Weil
die Bibel uns dies zu sagen und zu raten hat als einen Weg niaher
zu Gott. Da aber der Christus das Leben und unvergingliches We-
sen ans Licht gebracht hat (2. Tim. 1, 10), ist auch der ewige Tod,
dem «Adam» entgegenlebt, entmachtet (1. Kor. 15, 55f.).

Gewil sind alle Aussagen solcher Art Botschaft und nicht Infor-
mation. Christlicher Glaube nimmt sie an, nicht aber der nach
Wissenschaft fragende Verstand; doch bilden sie den Grundstock
aller Weisheit, d. h. sie wollen erprobt und bewéhrt sein — und sie
bewahren sich!

4.

In dieser Glaubensweisheit hat die Dogmatik auch das weitere
biblische Zeugnis nachzusprechen: Gott hat seinen Gekreuzigten
und in den Tod Verdammten wunderbar erhéht und ihn zum Herrn
der Menschheit (Kyrios) gemacht, der auf der ganzen Linie sieg-
reich zu Ende fiihren wird, was er hier begonnen hat, namlich zu
suchen und selig zu machen, was verloren ist (Matth. 18, 11). Wenn
auch mit Siinden beladen, am Gesetz zuschanden geworden und in
Verzweiflung geraten, sollen doch alle, die an Ihn glauben, nicht
verloren sein, sondern das ewige Leben haben (Joh. 3, 15). Der
Heiland erlost uns ndmlich nicht nur vom Fluch des Gesetzes und
vom andern Tod (Gal. 3, 13) und versetzt uns in die Freiheit der
Kinder Gottes und ins ewige Leben (Joh. 8, 36; 11, 26), er erlost
uns dadurch von uns selbst, oder mit Luther zu reden: vom Fleisch,
von der Welt und vom Teufel.

Beispielgebend aber bekennt Paulus: Nicht, dal ich’s schon er-
griffen habe oder schon vollkommen sei; ich jage ihm aber nach,



Das heilige Geheimnis der Stinde 121

ob ich’s auch ergreifen méchte, nachdem ich von Christo Jesu er-
griffen bin... Ich vergesse, was dahinten ist, und strecke mich zu
dem, das da vorne ist und jage nach dem vorgesteckten Ziel...,
welches uns vorhilt die himmlische Berufung in Christo Jesu (Phil.
3, 12ff.). Er will nicht ein «Anomos» Gottes sein, vielmehr ein
«Ennomos» Christi (1. Kor. 9, 21). Dazu reimt sich wohl seine
Mahnung: «Arbeitet an eurer Rettung mit Furcht und Zittern;
denn Gott ist’s, der an euch bewirkt das Wollen und das Wirken !»
(Phil. 2, 121.).

«So kommt es also nicht an auf jemandes Wollen oder Laufen,
sondern auf Gottes Erbarmen» (Rém. 9, 16). Luther hat mit derlei
Aussagen und Weisungen sein Leben lang gerungen und kam immer
wieder zu dem gleichen Ergebnis, z. B. in der Heidelberger Disputa-
tion von 1518 (Weim. Ausg. I, 361): «Das fremde Werk Gottes
fiihrt am Ende zu seinem eigentlichen Werke (opus alienum Dei
inducit tandem opus proprium); Er macht den Menschen zum
Siinder, damit er ihn zu einem Gerechten mache (dum facit pec-
catorem, ut iustum faciat).» Oder, wie es im Buch Vom geknechteten
Willen 1525 hei3t (W. A. XVIII, 711): «Der giitige Gott kann an-
ders nicht wirken, als daBl Kr, selber gut, mit einem schlechten
Instrument Schlechtes tut, d. h. dall Er vermége seiner Weisheit
dies Schlechte gut verwendet zu seinem Ruhm und unserm Heil
(Deus bonus. .. aliter facere non possit, quam quod ipse bonus, malo
instrumento malum faciat, licet hoe malo pro sua sapientia utatur
bene ad gloriam suam et salutem nostram).» Oder im Grofien Ka-
techismus 1529: «Gott hat uns dazu geschaffen, dal Er uns er-
l6sete und heiligte.» Das heillt doch: nach Seinem Rat ist die Stinde
die notwendige Voraussetzung fiir die Sendung des Heilands, ohne
welche wir «den Abgrund des gottlichen Herzens» gar nicht kennen
lernten. — Also ist Luthers Meinung: Gott hat alle Siinden aller
Siinder nicht nur vorausgesechen — wie eine zaghafte «Theologie»
es etwa ausdriickt —, sondern Er hat fir uns, seine Ebenbilder, den
verschlungenen, lust- und schmerzreichen Umweg iiber die Siinde
verfiigt, damit Er so die Voraussetzungen schaffe zur Erlosung und
zur Heiligung, d. h. daB Er uns dermafen zubereite zum Verlangen
nach dem Erloser und zu einem neuen Dasein in heiligem Geist,
heiliger Kraft und heiligem Leben.

Daraus wird auch klar, da3 Luther nicht achtlos, sondern mit
gutem Bedacht sich bei Gen. 1, 27 nicht fiir den hebriischen und



122 Erwin E. Schneider, Mystertum iniquitatis

den griechischen Wortlaut, sondern sich fiir die lateinische Fassung
in der Vulgata entschieden hat und iibersetzte: Gott schuf den
Menschen sich zum Bilde. Die Gottebenbildlichkeit soll als Be-
stimmung und Ziel, nicht als Datum und Ausgangspunkt geglaubt
werden. Wer zuriickschaut, ist nicht geschickt zum Reiche Gottes
(Luk. 9, 62). Dazu stimmt auch Rom. 8, 29: «Welche Gott zuvor
ersehen hat, die hat Er auch verordnet, daB} sie gleich werden dem
Ebenbild seines Sohnes» (wie Luther zutreffend iibersetzt).

Dieser Gottessohn ist aber der Erstgeborene vor allen Geschépfen
(Kol. 1, 15), also vor den Angeloi, Archai, Kyriotetes, Dynameis,
Exousiai des Todes und des Lebens, somit auch des Teufels; wer
Thn zum Herrn hat, geht durch die Schule der Vollkommenheit des
Vaters im Himmel (Matth. 5, 48); wer durch Ihn Gott lieben ge-
lernt hat, dem miissen alle Dinge, alle Anfechtungen und Siinden,
zum Besten dienen (Rom. 8, 28); der ist eine neue Kreatur, alles
ist neu geworden (2. Kor. 5, 17).

5.

Man mag versucht sein, aus dem Gesagten zu folgern: was immer
sich an uns und durch uns ereignet, auch Frevel und Gottlosigkeit
bis hin zur schlimmsten «Anomia» des Antichrist, ist also Gottes
Fiigung, und darum hat Er auch billigerweise alle Schuld aller
Siinder auf sich zu nehmen. Sein Jiingstes Gericht ist dann auch
nur eine padagogische Drohung, und das Endziel der Schopfung
ist die oft vermutete Allversshnung (Apokatastasis panton).

Doch gerade das Mysterium iniquitatis, von dem in 2. Thess. 2, 7
die Rede ist, 1468t solch einen SchluB nicht zu. Der Mensch des
Frevels, welcher sich selbst als Gott gebardet und so die Parousie
Christi aufhélt, ist ja, wie wir gesehen haben, nicht ein einziger
Antichrist, sondern der als solcher entlarvte Sunder schlechthin.
Das heil3t also, da} alle Menschen dem Verderben verfallen, die sich
in blasphemischer Haltung gefallen, sich sozusagen auf Gottes
Thron setzen. Nur die BuBfertigen, die schon am Anfang des Evan-
geliums angeredet sind, werden am Ende mit Freuden angenommen
werden (Luk. 15, 10). Viele sind berufen, auserwihlt nur die Wenigen,
die auf den Buflliruf héren und darauf héren kénnen, weil sie aus-
erwihlt sind ; so daB sie dann auch in der Kraft heiligen Geistes und
selbstloser Liebe, ohne berechnenden Vorsatz, sich der Geringsten



Das heilige Geheimnis der Siinde 123

hilfreich annehmen. Die anderen sind jene «Bocke», die in die ewige
Pein eingehen (Matth. 25, 31-46).

«So erbarmt Er sich, welches Er will, und verstockt, welchen Er
will» (Rém. 9, 18), zum Beispiel den Pharao, als Mose mit ihm ver-
handelte (vergleiche Luthers De servo arbitrio). — Hebr. 10, 28
mochte wohl das Pauluswort abmildern: nur, wenn wir die Er-
kenntnis der Wahrheit empfangen haben und dann trotzdem mut-
willig stindigen, gilt fiir uns das Opfer (Christi) nicht mehr, so daf}
wir dem fiirchterlichen Gericht verfallen. Und vielleicht ist auch die
Warnung in 1. Joh. 5, 16, «es gibt eine T'odstinde», &hnlich gemeint.
Doch das Wort des Evangeliums, welches man daneben zu zitieren
pflegt, Matth. 12, 22-33, von der Siinde, fiir die es keine Vergebung
gibt, weder in diesem noch im kommenden Aon, nimlich das Wort
von der pharisdischen Widerrede gegen den Heiligen Geist, in wel-
chem der Christus wirkt, bedroht alle Menschen, zumal die frommen
Besserwisser, aufs drgste. Und der Abschnitt schliet mit dem
Satze: an der Frucht erkennt man den Baum. — Was gar nicht
trostlich gemeint ist, auch wenn ein geschickter Verteidiger dreist
die Frage aufwerfen kénnte: wer hat denn den Baum gepflanzt und
sich seiner nicht angenommen? — Indes, das letzte Wort gibt vollig
iiberraschenderweise der erhohte Herr seinen Aposteln. Er riistet
sie aus mit seinem Geiste und traut ihnen die seelsorgerliche Weis-
heit zu: « Welchen ihr die Siinden erlasset, denen sind sie erlassen,
und welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten» (Joh. 20, 23).
In seinem Namen also sollen Christenmenschen befinden, wo Gottes
Vergebung und ewiges Heil am Platze ist. «Fiirwahr, du bist ein
verborgener Gott!» (Jes. 45, 15): Deus absconditus extra Christum,
Deus mysteriosus in Christo.

Das ist die Grenze, an welche biblische Gnosis (= Dogmatik)
schlieBlich stoBt. Scheinbar bessere Auskunft weill allerdings eine
moralisierende, pelagianisierende Theologie. Doch ist das nur
schlechte Philosophie!

6.

Nun, das alles ist nicht orthodox im Sinne der Konkordienformel,
ja des ganzen Konkordienbuches, also der Norma normata. Es ist
aber orthodox im Sinne der Heiligen Schrift Alten und Neuen
Testamentes, also der Norma normans. Was ich da ausgefiihrt habe,



124 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

gilt in der Dogmatik als «supralapsarische» Deutung des Riétsels
«Mensch». Supralapsarisch ist die Anthropologie, wennschon nicht
aller Theologen von hohem Rang, so doch sichtlich Luthers und
wohl auch seines Schiilers Calvin. Beide haben es dem Apostel
Paulus abgenommen, weil es ihnen in ihrem Werdegang und in
ihrer Gottes- und Selbsterkenntnis dhnlich ergangen war wie dem
Apostel.

Ein heiliges Geheimnis liegt in der Siinde verborgen und wirkt
sich aus nach Gottes Rat und Walten, an uns, in uns und uns zugut,
damit wir durch die Pein der Schuld, Gewissensnote und Herzens-
verzweiflung, in die Er uns st663t, und iiberdies durch die absolute
Ausweglosigkeit, in welche uns jegliches Nachdenken iiber unsere
Lage vor Gott dringt, das Unglaubliche glauben und im Glauben
dem fernen und dennoch nahen Gott gehorchen lernen; besser
glauben und gehorchen lernen, als «Adam im Paradies» es gelernt
hat. Das heillt aber weiter, dal wir die Freiheit, zu der wir als
menschliche Personen nicht erschaffen, vielmehr berufen sind, die
wir also noch nicht haben, doch in Christo haben sollen und auch
haben konnen, nicht mibrauchen; nein, uns immer wieder neu
entscheiden fiir den Herrn, zu dem hin Gott uns erwéhlt, erwéhlt hat
und erwihlen wird, damit wir Ihm dienen in ewiger Gerechtigkeit,
Unschuld und Seligkeit (so Luthers Kleiner Katechismus). So will’s
Der Lebendige und nicht ein lebloses Kismet.

In seiner Theologie der lutherischen Bekenntnisschriften (1940)
verweist E. Schlink auf Form. cone. S. D. 140: Gott ist nicht ein
Schopfer oder Stifter der Siinde. Luther selbst hat in den Art.
Smale. C I 1 ausgefiihrt: « Hie miissen wir bekunden, dafl S. Paulus
Rom. 5, 12 sagt, dal} die Siinde sei von Adam, dem einigen Men-
schen, herkommen, durch welches Ungehorsam alle Menschen sind
Siinder worden.» Doch wo Luther hohe Theologie treibt, dort wird
er, wie vorhin zu sehen war, kithner. Wer es mit dem Reformator
hilt, darf nicht, wie Schlink in jenem Zusammenhange sagen:
«Gott erhdlt den Siinder als sein Geschopf um der Erlosung willeny,
sondern miillte gemdll dem Groflen Katechismus sagen: Er hat
uns eben dazu geschaffen, daBl Er uns erlose und heilige. Simul
iustus et peccator, das Eine wie das Andere aus Gott, damit kein
Mensch sich rithme, und beim KErproben seiner Freiheit stets von
neuem schuldig und unfrei werde und immer wieder um Erlésung
bete.



Das heilige Geheimnis der Siinde 125

Wie schon hervorgehoben, ist die « Weisheit», die solches Exi-
stieren und Werden ausdeutet, keineswegs «verniinftig». Das weil}
man seit 1. Kor. 1, 26-2, 16; denn «Christus ist uns von Gott ge-
macht zur Weisheit und Gerechtigkeit, zur Heiligung und Er-
I6sung». — Melanchthon nannte das in den Loci communes «Cognitio
Christi» und «Cognitio christiana», das ist eine wortliche Uber-
setzung von «Gnosis» der christlichen Kirche (Roém. 11, 33 und
Kol. 2, 3), zum Unterschied von der seinerzeit «falschberiithmten
Kunst» und Gnosis, die phantastisch, abergldubisch, magisch alles
Mogliche und Unmégliche aus orientalischen Kultlehren und grie-
chischen Philosophemen tibernommen und z. T. christlich verbramt
hat. Die christliche Gnosis aber hilt es grundsitzlich mit dem
schlichten Vertrauen zur Offenbarung Gottes in Christo. Da gibt es
keine «Fabeln und Geschlechtsregister, die kein Ende haben und
mehr Fragen bringen als Besserung zu Gott im Glauben» (1. Tim.
1, 4). Im Gegensatz zu den «Fabeln der pseudonymen Gnosis»
(1. Tim. 6, 20) ist die Gnosis der Kirche die «heilsame Lehre»
(2. Tim. 4, 3) fiir uns; also unser Dogma. So meinte es auch noch
Johannes Damascenus, als er sein dogmatisches Lehrbuch «Quelle
der Gnosis» nannte. Carl Aug. Hase war 1827 so sachkundig und
kithn, seine fiir einen breiteren Leserkreis bestimmte Dogmatik
ebenfalls «Gnosis» zu nennen. Rechtschaffene christliche Dogmatik
ist jedenfalls nicht christliche Philosophie oder dergleichen, sondern
z. T. historisierende, z. T. psychologisierende Gnosis auf Grund der
biblischen Offenbarungsaussagen. Wenn man das «Mythologisieren »
nennen wollte, so finden wir uns mit solcher Nachrede stillschwei-
gend ab; denn «Mysterien», heilige Geheimnisse Gottes, sind wohl
aufzeigbar in der Wirklichkeit unseres Daseins, entziehen sich aber
jeder sogenannten wissenschaftlichen Erfassung.

Erwin E. Schneider, Wien



	Mysterium iniquitatis : das heilige Geheimnis der Sünde

