
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 2

Artikel: Mysterium iniquitatis : das heilige Geheimnis der Sünde

Autor: Schneider, Erwin E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mysterium iniquitatis
Das heilige Geheimnis der Sünde 1

l.
Oft und gern zitiert man Blaise Pascal's Meditation (Pensées,

Berlin 1940, Frgmt. 434):

So unglücklich sind wir, daß wir eine Ahnung vom Glück haben und nicht
dahin gelangen können; wir tragen ein Bild der Wahrheit in mis und
besitzen nur Irrheit... So ist's offensichtlich, daß wir an einer Vollkommenheit
teilhatten, aus der wir zu unserem Unheil verstoßen sind. Das Erstaunliche
ist, daß das Geheimnis, welches unser Begreifen am meisten übersteigt, das

von der Vererbung der Sünde, etwas ist, ohne das wir keine Erkenntnis
unserer selbst haben könnten... Fraglos sind wir uns ohne dies unverständliche
Mysterium unbegreifbar..., so daß der Mensch ohne dies Mysterium
unbegreifbarer ist, als dies Mysterium imbegreifbar ist.

Pascal redet hier, nicht ohne biblische Begründung, vielmehr
aber platonisierend und vor allem Augustinus folgend, vom Anfang
der Sünde. Indes wird die Erkenntnis einer Gegebenheit im menschlichen

Erlebensbereiche durch Erwägungen über deren Anfang und
Ursprung nur teilweise gefördert; man kommt weiter, wenn man
auch nach deren Ziel und Ende fragt, in unserm Falle also nicht nur
Anfang und Ursprung, sondern auch Ziel und Ende der Sünde
bedenkt.

Unter den biblischen Auskunftsstellen darüber findet sich auch
2. Thess. 2, 1-12. Ich übersetze es folgendermaßen:

Wir bitten euch aber, liebe Brüder, hinsichtlich der Parousie unseres
Herrn Jesus Christus und unserer gemeinsamen Vorbereitung auf ihn: lasset
euch nicht flugs um den Verstand bringen und verwirren weder durch einen
Pneumatiker noch durch einen Logiker, noch durch einen Brief (vorgeblich
von uns), als ob der Tag des Herrn da sei! Niemand soll euch auf irgendeine
Weise betrügen, es sei denn, daß ihr belehrt werdet: zuerst kommt der
(Groß-)Abfall und der Mensch in seinem Sündenfrevel (Anomia) wird
entlarvt als der Sohn des Verderbens, als der Widersacher, als der Überhebliche
über alles, was Gott und Heiligtum heißt; dadurch nämlich, daß er sich in
den Tempel Gottes setzt und sich selbst als Gott bezeichnet. Denkt ihr denn
nicht mehr daran, daß ich euch das gesagt habe, als ich noch bei euch war?
So, nun wisset ihr, was den Augenblick seiner (Christi) Offenbarung noch
zurückhält. Denn das «heilige Geheimnis» (Mysterion) des Sündenfrevels
(Anomia) wirkt sich bereits aus. Nur muß (zuvor) der aus dem Weg geschafft

1 Gastvorlesung in Heidelberg am 24. April 1961, etwas erweitert.

8



114 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

werden, welcher es bis jetzt noch zurückhält. Dann wird der Sündenfrevler
(Anomos) entlarvt werden, den der Herr Jesus mit dem Hauch (Pneuma)
seines Mundes beseitigen, den er vernichten wird mit der Erscheinung seiner
Parousie. Jenes Anderen Parousie aber erfolgt durch Satansmacht, nämlich
in lauter Dämonie, Zeichen und Wundern der Lüge, lauter Trug und
Ungerechtigkeit an solchen, die sich selbst verderben, weil sie die Liebe der
Wahrheit nicht angenommen haben zu ihrem Heil. Deshalb schickt Gott über
sie die Macht des Truges, so daß sie der Lüge glauben - damit sie alle
gerichtet werden, die der Wahrheit nicht geglaubt, sondern an der
Ungerechtigkeit ihr Gefallen gehabt haben.

Es ist die Perikope vom Antikeimenos, dem «Widersacher» und
«Antichrist». - Man hat ihm lange Zeit allzuviel Respekt erwiesen,
da man das Wort «Mysterion» in unserm Text eben auf ihn bezog.
Doch nicht sein Wirken ist das heilige Geheimnis, um welches es

hier geht, sondern das Handeln Gottes und seines Christus an und
durch den Antichrist! Dieser ist wohl ein Anomos, der keinerlei
Gesetz, das ihm gebieten möchte, anerkennt, also der frevelnde
Adam im Superlativ, doch Christus, der andere Adam, ist der
Stärkere, nicht kraft gesetzlicher Tugend, sondern kraft der selbstlosen

Liebe, die ihn als Heiland der Vielen erweist (Rom. 5, 15),
und kraft seines Pneuma, das jenen als Antigott entlarvt und
hinwegfegt. Das ist das «mysterium iniquitatis», wie die Vulgata
mystérion tês anomias übersetzt.

Überall im Neuen Testament, wo von «Mysterion» die Rede ist,
geht es um das Wirken Gottes in Christo, angefangen bei der
Schöpfung (Kol. 1, 26), gipfelnd im Evangelium (Matth. 13, 11)
und ausklingend nicht etwa in der Epistel, welche das Walten des

Erhöhten und seiner Ekklesia als «heiliges Geheimnis» bezeichnet,
sondern erst in der apokalyptischen Schilderung des Jüngsten
Gerichts; das Weib auf dem scharlachfarbenen Tiere (Off. 17, 5)
wird selber nicht als Mysterium dargestellt, sondern Mysterium ist
die Tat des göttlichen Siegers, der ihr auf die Stirn schrieb: «Die
große Babylon, die Mutter der Hurerei und aller Greuel auf Erden. »

In 1. Tim. 3, 16 lesen wir den Hymnus: «Kündlich groß ist das

Mysterium der Gottseligkeit - der geoffenbart ist im Fleisch,
gerechtfertigt im Geist, erschienen den Engeln, verkündigt unter den
Heiden, er ist erhoben in Herrlichkeit!» Melanchthon hat daran
angeknüpft, als er im Abschnitt «de signis» seiner Loci communes
von 1521 statuierte: sacramentum ipsum Christum Paulus vocat
(Paulus nennt den Christus selbst «Sakrament»). «Sacramentum»



Das heilige Geheimnis der Sünde 115

aber ist das lateinische Wort für «mysterion». - Vorsichtiger, nicht
von gleicher Direktheit sind die Aussagen, die unsere Exegeten
darüber machen, etwa G. Bornkamm: mysterion ist «die geheimnisvolle

Weisheit Gottes», «im mysterion bricht die himmlische
Wirklichkeit in den Bereich der alten Äonen ein», es ist «Gegenstand der
Offenbarung», «das offenbarte mysterion verhüllt... zugleich die
endliche Vollendung» u. ä. m.2. Doch auch die moderne biblische
Hermeneutik prägt Kol. 2, 2f. kaum um, sondern übersetzt:
«Erkenntnis des Mysteriums Gottes, in welchem verborgen sind alle
Schätze der Weisheit und der Gnosis. »

Die «Mysterien» des Neuen Testamentes, d. h. also die Christustaten

Gottes, lassen kaum irgendeine Beziehung zu den Mysterienkulten

im heidnischen Umkreis erkennen. Wohl hat die alte Kirche
seit dem 2. Jahrhundert, schwerlich früher, die Christustaufe und
die Eucharistie als ihre rechten Mysterien Sakramente)
bezeichnet in Konkurrenz zu den nichtigen Mysterien der außerkirchlichen

Gnostiker. - Doch nicht diesen späteren christlichen
Kultmysterien gilt hier unser Interesse, vielmehr jenen anderen
Offenbarungsmysterien. Sie bilden das große Thema der kirchlichen Dog-
matik.

Meines Erachtens ist in einer rechtschaffenen Glaubenslehre Christus

das «Mysterium capitale», seine Ekklesia das «Mysterium
magnum», seine Reichsbotschaft und sein Wunderwirken, welches
das Reich Gottes anheben läßt, sein Opfertod, seine Erhöhung und
sein Mittlertum sind die Hauptdaten der Entfaltung seines «heiligen
Geheimnisses». Sein schöpferisches Logoswalten möchte ich als

«Mysterium principale», sein vollendendes Weltgericht als «Mysterium

finale» bezeichnen. Als krönender Abschluß komme dazu die
Lehre vom «Mysterium mysteriorum», nämlich von der Trinität.
Als 7. heiliges Geheimnis habe ich das Mysterium iniquitatis zu
nennen, dessen systematischer Platz für die lehrmäßige Erörterung
die zweite Hälfte der Schöpfungslehre ist ; denn es handelt sich um
die kirchliche Lehre über den Menschen (ich sage mit Absicht nicht
«Anthropologie», weil es hier nicht um historische noch um
naturwissenschaftliche, sondern um Glaubensaussagen - wenn auch
logisch geordnet - geht). Ich darf so disponieren; denn der Apostel
nennt sich, seine Gehilfen und Schüler «Haushalter über Gottes
Mysterien» (1. Kor. 4, 1); sie sollen «die Weisheit Gottes im Myste-

2 G. Bornkamm: Theol. Wort., 4 (1942), S. 823-831.



116 Erwin E. Schneider, Mysterium, iniquitatis

rium» durchdenken und lehrend verkünden. Solche Mysterienweisheit,

die auf den Offenbarungen Gottes in der Bibel Alten und
Neuen Testamentes fußt, bemüht sich um «die Wahrheit», nicht
um naturwissenschaftliche und geschichtswissenschaftliche
Sacherkenntnisse, um die Wahrheit, der wir trauen und an die wir glauben

können, die «unsere Herzen ermuntern und bestärken will in
allerlei gutem Tun und Wort». Auch das lesen wir in jener Perikope
(2. Thess. 2, 13-17) vom Mysterium iniquitatis.

2.

Schon der Ursprung der Sünde ist weder natürlich noch historisch

faßbar, weil «Sünde» weder etwas Natürliches noch etwas
Historisches ist. Sie ist aber im Glauben faßbar, also göttlichen
Ursprungs und göttlicher Zielbestimmung, d. h. zugleich: nicht
teuflisch.

Pascal redet freilich von der «Erbsünde» als einem «unverständlichen

Mysterium», wohl deshalb, weil damit nichts erklärt ist.
Denn wenn wir Heutigen, etwa von C. G. Jung belehrt, archetypisch
zu denken und die Vererbung erworbener Gesinnungshaltungen
zuzulassen geneigt wären, erhöbe sich sogleich die weitere Präge -
wir verlassen dabei jene tertidlianisch-augustinische Linie wie
kommt der Protoplast zur Sünde? Hat er sie sich kraft seiner
Phantasie erfunden und ist er allein für sie verantwortlich? Oder
ist die Sünde zu ihm gekommen und hat seinen Lebenskern
vergiftet? Oder hat ein Gegengott Unserm Vater im Himmel seine

Menschengeschöpfe ruiniert? - Nein, das alles sind für christusgläubige
Menschen unvollziehbare Gedanken. Wir können uns statt dessen

nur halten an die Offenbarungskunde: Gott schuf den Menschen
sich zum Bilde (Gen. 1, 27), dazu also, daß der Mensch ein freier
Herr sei über alle Kreaturen. «Und siehe, es war sehr gut!»

Die christliche Gotteslehre greift immer wieder den Gedanken der
Freiheit Gottes auf, und demgemäß handelt auch die christliche
Lehre der Gottebenbildlichkeit des Menschen von seiner Freiheit,
auch wenn jenes biblische Kapitel das Wort «Freiheit», «frei» und
dergleichen gar nicht aufweist. Sachlich läuft Gen. 1, 27 ff. jedenfalls

darauf hinaus. Wenn aber irgendetwas erprobt und verwirklicht

werden will, dann ist's die Freiheit. Also erprobt der Adam
des Paradiesesgleichnisses (Gen. 2 und 3) seine Freiheit, und zwar



Das heilige Geheimnis der Sünde 117

gerade dort, wo ihm die Selbstherrlichkeit verboten ist. Er wird
dabei allerdings «wissend, was gut und böse ist» - und das ist nicht
wenig doch wird er nicht wie Gott, vielmehr wird er erst jetzt
völlig Mensch (das haben bekanntlich auch schon Schiller und
Hegel herausgefunden), wird zum Sünder. Und als solcher erst wird
er reif für die Heimsuchung durch Gott : Adam, wo bist du -
Gewiß weckt das in uns die Erinnerung an Jes. 43, 1 : «Ich habe dich
erlöst, Ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist mein!»
Indes wollen wir uns vor allzuschnellen Folgerungen hüten. Doch
was erzählt uns das Paradiesesgleichnis selbst? Gott hat in seinem
Garten auch den Baum der Erkenntnis des Guten und des Bösen
gepflanzt und den Menschen warnend auf ihn hingewiesen, hat ihm
das verführerische Weib zugesellt und ihm die Schlange in den Weg
gesendet. Wir dürfen ja den Text nicht so auslegen, als hätte die

Schlange ihr Dasein nicht von dem einen Schöpfer Himmels und
der Erden! Also haben wir zu folgern, daß Gott die ihm ebenbildlichen

Kreaturen dadurch zu wirklichen Menschen macht, daß er
sie die Gottlosigkeit erproben läßt. Fast bin ich geneigt, zu
interpretieren: Es ist nicht gut, daß der Mensch ohne Sünde bleibe. -
Gott läßt ihn die Selbstherrlichkeit verwirklichen, nicht daß der
Mensch sich dadurch selbst verderbe, sondern damit Gott ihn, den
Menschen, schließlich vollende zu der Freiheit, welche Paulus «die
herrliche Freiheit der Kinder Gottes» nennt. Daß sich aber der
Apostel solche Meinung nicht aus den Fingern gesogen hat, sagt
uns die sechste Bitte im Vaterunser. Denn nach Jesu Weisung
sollen wir Gott, nicht einen Dämon, bitten: führe uns nicht in
Versuchung

Diese Auffassung wird nirgends widerlegt, vielmehr aber
bestätigt durch die Gleichniserzählung von den zwei Söhnen (Luk. 15,

11-32). Beide haben gleichen Anspruch auf das Erbe vom Vater
her. Der Eine macht sich damit selbständig, ohne daß es ihm
verwehrt wird. Er sinkt dabei wohl herab bis zu den Trögen der
Schweine, doch wird ihm gerade dies zum Anstoß, bußfertig
heimzukehren: Vater, ich habe gesündigt im Himmel und vor Dir und
bin hinfort nicht wert, daß ich dein Sohn heiße! Der andere hatte
soviel Mut zur Selbständigkeit nicht, ist aber deshalb nicht besser.

Er neidet dem Heimgekehrten die Liebe und Vergebung des Vaters,
welcher ihn denn auch zurechtweist: Du solltest vielmehr fröhlich
sein; denn dieser, dein Bruder, war tot und ist wieder lebendig, er



118 Erwin E. Schneider, Mysterium, iniquitatis

war verloren und ist wieder gefunden (ich habe ihn in Versuchung
geführt, damit er sich bekehre und lebe) - Das ist Jesu Wort über
die Sünde, ihren Ursprung und ihre Folgen.

Adam im Paradiesesgleichnis ist allerdings nicht der erste
Mensch, von dem nach biblischer Aussage alle anderen abstammen,
den sie somit auch beerben müßten. Sein Sohn Kain flieht nach
dem Brudermord vor Gottes Angesicht und läßt sich, weil er
erkennen muß, daß es in Gottes Welt unmöglich ist, schließlich im
Lande Nod nieder, wo er ein Weib nimmt, das jedenfalls keine
Adamitin ist. Auch der dritte Adamsohn, Seth, hat sich laut Bibel
nicht mit einer Adamstochter oder am Ende gar mit seiner Mutter
Eva vermählt. Also lasse man doch besser die unziemliche Meinung,
daß wir unsere Sündhaftigkeit von Adam und Eva herhaben, und
dies auf ganz und gar blutschänderische Weise! Solche Meinung
scheint mir auch nicht der Auffassung des Paulus zu entsprechen.
Noch weniger ist sie Jesu Christi Lehre. Rom. 5, 14ff. und 1. Kor.
15, 22 und 45 haben mit Genealogie nichts zu tun. Adam ist
vielmehr der typische Mensch und als solcher auch der Typus des

Menschensohnes. Christus, der Menschensohn, ist aber laut Dan. 7,
12f. zugleich auch der Typus des himmlischen, göttlichen Menschen
und als solcher der «Erstgeborene unter vielen Brüdern» (Rom. 8,

29). Paulus verstand die Adamsgeschichte, vermute ich, als Gleichnis,

das uns helfen soll, das Christusgeschehen richtig zu deuten.

3.

Unsere Sündhaftigkeit haben wir also nicht von den Gleichnisgestalten

Adam und Eva geerbt. Das sollen wir nicht glauben und
vermögen es auch nicht zu glauben; denn wir wissen uns selbst

allzu schuldig und vollverantwortlich. Vielmehr glauben wir, daß
sie uns als schöpfungsmäßige Mitgift anhaftet, obwohl Gott uns
zu seinen Ebenbildern berufen hat. In solch tiefen inneren Zwiespalt
stößt uns die biblische Belehrung, der wir unsere Gottes- und
Menschenkenntnis danken, ja wirklich verdanken. Denn eben in dieser
tiefsten Not reifen wir heran für das weitere Handeln Gottes an
uns, das unsere Erlösung, Neuschöpfung und Vollendung will. -
Es geht nicht an, zu meinen, daß wir eigentlich nur halbschuldig
seien, weil Vorfahren in einer geheimnisvollen Frühzeit uns mit der
«Erbsünde» belastet haben; auch nicht, daß wir schlankweg immer



Das heilige Geheimnis der Sünde 119

wieder von «Erbsünde» und ererbter Schuld vor Gott reden, weil
der hl. Augustinus und seine Nachfolger, der tiefsinnige Pascal und
seine Bewunderer so gedacht haben. Die großen Gotteszeugen in
der Bibel haben so jedenfalls nicht gedacht.

Dafür aber lenkt Paulus unser Aufmerken auf die in der Bibel
berichtete besondere Art des göttlichen Waltens über den Menschen
(Rom. 4): Gott hat unter den vielen Rassen und Völkern sich den
einen Patriarchen Abraham besonders vorgenommen, ihn als

gläubig und gehorsam befunden und ihm diesen Glaubensgehorsam
als «Gerechtigkeit» zugerechnet. Ähnlich hat Er hernach dessen

Enkel Jakob-Israel «erwählt», um ihm Gunst und Gnade zu
erweisen usw. «Wessen Ich mich erbarme, des erbarme Ich mich»
(Ex. 33, 19). In solchem gnädigen Erwählen, welches bloß der
Glaube wahrnimmt, wird immerhin erkennbar, daß Gott nicht alle
hoffnungslos dem Verderben preisgibt; im Gegenteil: Er hat allen
auch noch sein Gesetz gegeben! Und zwar ließ Er es durch Mose

«nebenhereinkommen» (Rom. 5, 20), zu dem Zweck, daß es

zunächst seinem erwählten Volke die Sünde voll zu Bewußtsein
bringe (Rom. 7, 13); doch hat Er sich auch den Gewissen der Heiden

nicht unbezeugt gelassen (Rom. 2, 14f.). Ja Er hat allen durch
das kreatürliche «Gesetz in den Gliedern» (Rom. 7, 23), nämlich
die egoistische Triebhaftigkeit, zusammen mit jenem Sittengesetz
das Dasein mit schmerzlichster Unruhe erfüllt: «Ich elender
Mensch! Wer wird mich erlösen aus dem Leibe dieses Todes?»

(Rom. 7, 24). In dieser wahrhaft paradoxen Lebenslage läßt Gott
uns aber nicht allein. Ja, wir glauben seinen Zeugen, daß Er uns
zum Retter jenen Menschensohn gesandt hat, vom Weib geboren
und unter das Gesetz getan (Gal. 4, 4), der von keiner Sünde wußte
(2. Kor. 5, 21), damit er mit den Schächern, bußfertigen und
unbußfertigen, am Kreuze sterbe, dem Gesetz gemäß. Diese potenzierte

Auswirkung des Gesetzes an dem Einen aber ist das
entscheidende Gottesgericht über «den Pürsten dieser Welt» (Joh. 16,

11). Er hat seine Aufgabe an den Menschen erfüllt, hat sie in
höllisches Elend gestürzt und sie dadurch, als der gefallene Engel
Gottes, bekehrt hinweg von ihm, dem hartnäckigen Verführer,
hinweg vom eigenen Selbst, hinweg von der mit dem Tode gezeichneten

Welt, hin zu dem Gottessohn und Heiland, der sie, d. h. uns,
in seine Nachfolge ruft, zur Wahrheit und zum Leben.

Indes, ist denn der Teufel wirklich - Nun, die Bibel konfrontiert



120 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

ihn nachdrücklich genug mit dem Christus und weist ihm vor allem
in der großen Gleichnisgeschichte von Hiob eine sehr wichtige Rolle
zu. Sie schweigt sich wohl über seine Herkunft aus, ebenso wie über
die Herkunft der unsichtbaren großen Mächte, der Exousiai, Ky-
riotetes, Daimones und Angeloi etc. Doch wie Paulus die gewaltige
Exousia des Staates als «von Gott, uns zu gut» deutet (Rom. 13, 4),
so werden wir sie uns wohl alle gefallen lassen müssen und auf jene
Frage zu entworfen haben: Satan ist so wirklich, wie Gottes Wirken

in allen seinen Kreaturen wirklich ist. Und wenn es für uns gilt,
an Gott in Furcht und Liebe zu glauben, so gilt es für uns auch,
dem Teufel zu mißtrauen und uns vor ihm zu hüten. Warum? Weil
die Bibel uns dies zu sagen und zu raten hat als einen Weg näher
zu Gott. Da aber der Christus das Leben und unvergängliches Wesen

ans Licht gebracht hat (2. Tim. 1, 10), ist auch der ewige Tod,
dem «Adam» entgegenlebt, entmachtet (1. Kor. 15, 55f.).

Gewiß sind alle Aussagen solcher Art Botschaft und nicht
Information. Christlicher Glaube nimmt sie an, nicht aber der nach
Wissenschaft fragende Verstand; doch bilden sie den Grundstock
aller Weisheit, d. h. sie wollen erprobt und bewährt sein - und sie

bewähren sich

4.

In dieser Glaubensweisheit hat die Dogmatik auch das weitere
biblische Zeugnis nachzusprechen: Gott hat seinen Gekreuzigten
und in den Tod Verdammten wunderbar erhöht und ihn zum Herrn
der Menschheit (Kyrios) gemacht, der auf der ganzen Linie
siegreich zu Ende führen wird, was er hier begonnen hat, nämlich zu
suchen und selig zu machen, was verloren ist (Matth. 18, 11). Wenn
auch mit Sünden beladen, am Gesetz zuschanden geworden und in
Verzweiflung geraten, sollen doch alle, die an Ihn glauben, nicht
verloren sein, sondern das ewige Leben haben (Joh. 3, 15). Der
Heiland erlöst uns nämlich nicht nur vom Fluch des Gesetzes und
vom andern Tod (Gal. 3, 13) und versetzt uns in die Freiheit der
Kinder Gottes und ins ewige Leben (Joh. 8, 36; 11, 26), er erlöst
uns dadurch von uns selbst, oder mit Luther zu reden : vom Fleisch,
von der Welt und vom Teufel.

Beispielgebend aber bekennt Paulus: Nicht, daß ich's schon
ergriffen habe oder schon vollkommen sei; ich jage ihm aber nach,



Das heilige Geheimnis der Sünde 121

ob ich's auch ergreifen möchte, nachdem ich von Christo Jesu
ergriffen bin... Ich vergesse, was dahinten ist, und strecke mich zu
dem, das da vorne ist und jage nach dem vorgesteckten Ziel...,
welches uns vorhält die himmlische Berufung in Christo Jesu (Phil.
3, 12ff.). Er will nicht ein «Anomos» Gottes sein, vielmehr ein
«Ennomos» Christi (1. Kor. 9, 21). Dazu reimt sich wohl seine

Mahnung: «Arbeitet an eurer Rettung mit Furcht und Zittern;
denn Gott ist's, der an euch bewirkt das Wollen und das Wirken!»
(Phil. 2, 12f.).

«So kommt es also nicht an auf jemandes Wollen oder Laufen,
sondern auf Gottes Erbarmen» (Rom. 9, 16). Luther hat mit derlei
Aussagen und Weisungen sein Leben lang gerungen und kam immer
wieder zu dem gleichen Ergebnis, z. B. in der Heidelberger Disputation

von 1518 (Weim. Ausg. I, 361): «Das fremde Werk Gottes
führt am Ende zu seinem eigentlichen Werke (opus alienum Dei
inducit tandem opus proprium); Er macht den Menschen zum
Sünder, damit er ihn zu einem Gerechten mache (dum facit pec-
catorem, ut iustum faciat). » Oder, wie es im Buch Vom geknechteten
Willen 1525 heißt (W. A. XVIII, 711): «Der gütige Gott kann
anders nicht wirken, als daß Er, selber gut, mit einem schlechten
Instrument Schlechtes tut, d. h. daß Er vermöge seiner Weisheit
dies Schlechte gut verwendet zu seinem Ruhm und unserm Heil
(Deus bonus... aliter facere non possit, quam quod ipse bonus, malo
instrumento malum faciat, licet hoc malo pro sua sapientia utatur
bene ad gloriam suam et salutem nostram).» Oder im Großen
Katechismus 1529: «Gott hat uns dazu geschaffen, daß Er uns er-
lösete und heiligte. » Das heißt doch : nach Seinem Rat ist die Sünde
die notwendige Voraussetzung für die Sendung des Heilands, ohne
welche wir «den Abgrund des göttlichen Herzens» gar nicht kennen
lernten. - Also ist Luthers Meinung: Gott hat alle Sünden aller
Sünder nicht nur vorausgesehen - wie eine zaghafte «Theologie»
es etwa ausdrückt -, sondern Er hat für uns, seine Ebenbilder, den
verschlungenen, lust- und schmerzreichen Umweg über die Sünde

verfügt, damit Er so die Voraussetzungen schaffe zur Erlösung und
zur Heiligung, d. h. daß Er uns dermaßen zubereite zum Verlangen
nach dem Erlöser und zu einem neuen Dasein in heiligem Geist,
heiliger Kraft und heiligem Leben.

Daraus wird auch klar, daß Luther nicht achtlos, sondern mit
gutem Bedacht sich bei Gen. 1, 27 nicht für den hebräischen und



122 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

den griechischen Wortlaut, sondern sich für die lateinische Fassung
in der Vulgata entschieden hat und übersetzte: Gott schuf den
Menschen sich zum Bilde. Die Gottebenbildlichkeit soll als

Bestimmung und Ziel, nicht als Datum und Ausgangspunkt geglaubt
werden. Wer zurückschaut, ist nicht geschickt zum Reiche Gottes
(Luk. 9, 62). Dazu stimmt auch Rom. 8, 29: «Welche Gott zuvor
ersehen hat, die hat Er auch verordnet, daß sie gleich werden dem
Ebenbild seines Sohnes» (wie Luther zutreffend übersetzt).

Dieser Gottessohn ist aber der Erstgeborene vor allen Geschöpfen
(Kol. 1, 15), also vor den Angeloi, Archai, Kyriotetes, Dynameis,
Exousiai des Todes und des Lebens, somit auch des Teufels; wer
Ihn zum Herrn hat, geht durch die Schule der Vollkommenheit des

Vaters im Himmel (Matth. 5, 48); wer durch Ihn Gott lieben
gelernt hat, dem müssen alle Dinge, alle Anfechtungen und Sünden,
zum Besten dienen (Rom. 8, 28) ; der ist eine neue Kreatur, alles
ist neu geworden (2. Kor. 5, 17).

5.

Man mag versucht sein, aus dem Gesagten zu folgern : was immer
sich an uns und durch uns ereignet, auch Frevel und Gottlosigkeit
bis hin zur schlimmsten «Anomia» des Antichrist, ist also Gottes
Fügung, und darum hat Er auch billigerweise alle Schuld aller
Sünder auf sich zu nehmen. Sein Jüngstes Gericht ist dann auch

nur eine pädagogische Drohung, und das Endziel der Schöpfung
ist die oft vermutete Allversöhnung (Apokatastasis panton).

Doch gerade das Mysterium iniquitatis, von dem in 2. Thess. 2, 7

die Rede ist, läßt solch einen Schluß nicht zu. Der Mensch des

Frevels, welcher sich selbst als Gott gebärdet und so die Parousie
Christi aufhält, ist ja, wie wir gesehen haben, nicht ein einziger
Antichrist, sondern der als solcher entlarvte Sünder schlechthin.
Das heißt also, daß alle Menschen dem Verderben verfallen, die sich
in blasphemischer Haltung gefallen, sich sozusagen auf Gottes
Thron setzen. Nur die Bußfertigen, die schon am Anfang des

Evangeliums angeredet sind, werden am Ende mit Freuden angenommen
werden (Luk. 15,10). Viele sind berufen, auserwählt nur die Wenigen,
die auf den Bußruf hören und darauf hören können, weil sie
auserwählt sind ; so daß sie dann auch in der Kraft heiligen Geistes und
selbstloser Liebe, ohne berechnenden Vorsatz, sich der Geringsten



Das heilige Geheimnis der Sünde 123

hilfreich annehmen. Die anderen sind jene «Böcke», die in die ewige
Pein eingehen (Matth. 25, 31-46).

«So erbarmt Er sich, welches Er will, und verstockt, welchen Er
will» (Rom. 9, 18), zum Beispiel den Pharao, als Mose mit ihm
verhandelte (vergleiche Luthers De servo arhitrio). - Hebr. 10, 28

möchte wohl das Pauluswort abmildern: nur, wenn wir die
Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben und dann trotzdem
mutwillig sündigen, gilt für uns das Opfer (Christi) nicht mehr, so daß
wir dem fürchterlichen Gericht verfallen. Und vielleicht ist auch die

Warnung in 1. Joh. 5, 16, «es gibt eine Todsünde», ähnlich gemeint.
Doch das Wort des Evangeliums, welches man daneben zu zitieren
pflegt, Matth. 12, 22-33, von der Sünde, für die es keine Vergebung
gibt, weder in diesem noch im kommenden Äon, nämlich das Wort
von der pharisäischen Widerrede gegen den Heiligen Geist, in
welchem der Christus wirkt, bedroht alle Menschen, zumal die frommen
Besserwisser, aufs ärgste. Und der Abschnitt schließt mit dem
Satze: an der Frucht erkennt man den Baum. - Was gar nicht
tröstlich gemeint ist, auch wenn ein geschickter Verteidiger dreist
die Frage aufwerfen könnte : wer hat denn den Baum gepflanzt und
sich seiner nicht angenommen? - Indes, das letzte Wort gibt völlig
überraschenderweise der erhöhte Herr seinen Aposteln. Er rüstet
sie aus mit seinem Geiste und traut ihnen die seelsorgerliche Weisheit

zu: «Welchen ihr die Sünden erlasset, denen sind sie erlassen,
und welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten» (Joh. 20, 23).
In seinem Namen also sollen Christenmenschen befinden, wo Gottes
Vergebung und ewiges Heil am Platze ist. «Fürwahr, du bist ein
verborgener Gott!» (Jes. 45, 15): Deus absconditus extra Christum,
Deus mysteriosus in Christo.

Das ist die Grenze, an welche biblische Gnosis Dogmatik)
schließlich stößt. Scheinbar bessere Auskunft weiß allerdings eine
moralisierende, pelagianisierende Theologie. Doch ist das nur
schlechte Philosophie

6.

Nun, das alles ist nicht orthodox im Sinne der Konkordienformel,
ja des ganzen Konkordienbuches, also der Norma normata. Es ist
aber orthodox im Sinne der Heiligen Schrift Alten und Neuen
Testamentes, also der Norma normans. Was ich da ausgeführt habe,



124 Erwin E. Schneider, Mysterium iniquitatis

gilt in der Dogmatik als «supralapsarische» Deutung des Rätsels
«Mensch». Supralapsarisch ist die Anthropologie, wennschon nicht
aller Theologen von hohem Rang, so doch sichtlich Luthers und
wohl auch seines Schülers Calvin. Beide haben es dem Apostel
Paulus abgenommen, weil es ihnen in ihrem Werdegang und in
ihrer Gottes- und Selbsterkenntnis ähnlich ergangen war wie dem

Apostel.
Ein heiliges Geheimnis liegt in der Sünde verborgen und wirkt

sich aus nach Gottes Eat und Walten, an uns, in uns und uns zugut,
damit wir durch die Pein der Schuld, Gewissensnöte und
Herzensverzweiflung, in die Er uns stößt, und überdies durch die absolute
Ausweglosigkeit, in welche uns jegliches Nachdenken über unsere
Lage vor Gott drängt, das Unglaubliche glauben und im Glauben
dem fernen und dennoch nahen Gott gehorchen lernen; besser

glauben und gehorchen lernen, als «Adam im Paradies» es gelernt
hat. Das heißt aber weiter, daß wir die Freiheit, zu der wir als
menschliche Personen nicht erschaffen, vielmehr berufen sind, die
wir also noch nicht haben, doch in Christo haben sollen und auch
haben können, nicht mißbrauchen; nein, uns immer wieder neu
entscheiden für den Herrn, zu dem hin Gott uns erwählt, erwählt hat
und erwählen wird, damit wir Ihm dienen in ewiger Gerechtigkeit,
Unschuld und Seligkeit (so Luthers Kleiner Katechismus). So will's
Der Lebendige und nicht ein lebloses Kismet.

In seiner Theologie der lutherischen Bekenntnisschriften (1940)
verweist E. Schlink auf Form. conc. S. D. 140: Gott ist nicht ein
Schöpfer oder Stifter der Sünde. Luther selbst hat in den Art.
Smalc. CIl ausgeführt: «Hie müssen wir bekunden, daß S. Paulus
Rom. 5, 12 sagt, daß die Sünde sei von Adam, dem einigen
Menschen, herkommen, durch welches Ungehorsam alle Menschen sind
Sünder worden.» Doch wo Luther hohe Theologie treibt, dort wird
er, wie vorhin zu sehen war, kühner. Wer es mit dem Reformator
hält, darf nicht, wie Schlink in jenem Zusammenhange sagen:
«Gott erhält den Sünder als sein Geschöpf um der Erlösung willen»,
sondern müßte gemäß dem Großen Katechismus sagen: Er hat
uns eben dazu geschaffen, daß Er uns erlöse und heilige. Simul
iustus et peccator, das Eine wie das Andere aus Gott, damit kein
Mensch sich rühme, und beim Erproben seiner Freiheit stets von
neuem schuldig und unfrei werde und immer wieder um Erlösung
bete.



Das heilige Geheimnis der Sünde 125

Wie schon hervorgehoben, ist die «Weisheit», die solches
Existieren und Werden ausdeutet, keineswegs «vernünftig». Das weiß

man seit 1. Kor. 1, 26-2, 16; denn «Christus ist uns von Gott
gemacht zur Weisheit und Gerechtigkeit, zur Heiligung und
Erlösung». - Melanchthon nannte das in den Loci communes «Cognitio
Christi» und «Cognitio christiana», das ist eine wörtliche
Übersetzung von «Gnosis» der christlichen Kirche (Rom. 11, 33 und
Kol. 2, 3), zum Unterschied von der seinerzeit «falschberühmten
Kunst» und Gnosis, die phantastisch, abergläubisch, magisch alles

Mögliche und Unmögliche aus orientalischen Kultlehren und
griechischen Philosophemen übernommen und z. T. christlich verbrämt
hat. Die christliche Gnosis aber hält es grundsätzlich mit dem
schlichten Vertrauen zur Offenbarung Gottes in Christo. Da gibt es

keine «Fabeln und Geschlechtsregister, die kein Ende haben und
mehr Fragen bringen als Besserung zu Gott im Glauben» (1. Tim.
1, 4). Im Gegensatz zu den «Fabeln der Pseudonymen Gnosis»

(1. Tim. 6, 20) ist die Gnosis der Kirche die «heilsame Lehre»
(2. Tim. 4, 3) für uns; also unser Dogma. So meinte es auch noch
Johannes Damascenus, als er sein dogmatisches Lehrbuch «Quelle
der Gnosis» nannte. Carl Aug. Hase war 1827 so sachkundig und
kühn, seine für einen breiteren Leserkreis bestimmte Dogmatik
ebenfalls «Gnosis» zu nennen. Rechtschaffene christliche Dogmatik
ist jedenfalls nicht christliche Philosophie oder dergleichen, sondern
z. T. historisierende, z. T. psychologisierende Gnosis auf Grund der
biblischen Offenbarungsaussagen. Wenn man das «Mythologisieren»
nennen wollte, so finden wir uns mit solcher Nachrede stillschweigend

ab; denn «Mysterien», heilige Geheimnisse Gottes, sind wohl
aufzeighar in der Wirklichkeit unseres Daseins, entziehen sich aber
jeder sogenannten wissenschaftlichen Erfassung.

Erwin E. Schneider, Wien


	Mysterium iniquitatis : das heilige Geheimnis der Sünde

