
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 2

Artikel: Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis

Autor: Nembach, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis

Ein viel erörtertes, aber bisher ungeklärtes Problem ist die Datierung

von Luthers Turmerlebnis und als Folge davon ein Mangel an
Sicherheit, den Gehalt des Reformatorisehen genau beschreiben zu
können. Besonders aktuell wurde das Problem in jüngster Zeit
durch die Arbeiten Bizers zu dem Thema1.

1.

Forscher, wie Bornkamm2, Holl3, Loofs4, Seeberg5 und andere
möchten das Turmerlebnis relativ früh ansetzen. Jedoch gehen ihre
Auffassungen über den genauen Zeitpunkt ziemlich weit auseinander.

Geht Seeberg5 bis in die Jahre 1508/09 zurück, so möchte
Bornkamm2 beispielsweise nach seiner neueren Auffassung im Jahre
1513/14 das Erlebnis finden6. Die autobiographische Angabe
Luthers in der Praefatio zu seinen gesammelten Werken aus dem
Jahre 15457, daß er im Jahre 1518 das Turmerlebnis gehabt habe,
halten diese Forscher für einen Irrtum Luthers.

Gerade aber von dieser Angabe geht Bizer8 aus, weil man nach
seiner Auffassung über dem jungen Luther die eigene Datierung des

alten Luther nicht wirklich ernst genommen hahe. Das Turmerlebnis
fand darum nach Bizer9 im Frühjahr oder Sommer des Jahres 1518

statt.
Die Methode, deren sich die einzelnen Forscher bedienen, ist

immer die gleiche, obwohl sie dabei zu den genannten abweichenden

Ergebnissen kommen. Nur gelegentlich wird die Methode mehr oder

1 E. Bizer, Fides ex auditu (1958; 2. erw. Aufl. 1961).
2 H. Bornkamm, Luthers Bericht über seine Entdeckung der iustitia Dei:

Arch. Ref.gesch. 37 (1940), S. 120ff. ; Justitia Dei in der Scholastik und bei
Luther: ebd. 39 (1942), S. Iff.

3 K. Holl, Ges. Aufs., 1 (1921), S. 151. 158ff.
4 F. Loofs, Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte (4. Aufl. 1906),

S. 688.
5 R. Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 4 (1933), S. 120ff.
6 In neuerer Zeit ebenso K. D. Schmidt, Grundriß der Kirchengeschichte

(3. Aufl. 1960), S. 280f.
' WA 54, 179-187.
8 Bizer (A. 1), S. 13.
9 Ebd., S. 7. 177.



U. Nembach, Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis 107

weniger variiert. Man geht vom vorgefaßten reformatorischen
Verständnis aus10. Dabei gehen manche Forscher im einzelnen nach der
sogenannten teleologischen Betrachtungsweise vor, d. h. weil ihrer
Meinung nach Luther eine reformatorische Entwicklung
durchmachte, untersuchen sie das Licht, das vom Ziel her auf Luthers
Entwicklung zu dem Ziel hin fällt. «Das Ziel wird sichtbar als das
innere Gesetz der ganzen Bewegung.»11 Dieser Betrachtungsweise
bediente sich als Methode im einzelnen beispielsweise Link in seinem
Buch über das Ringen Luthers, und Iwand12 bezeichnete sie als die
allein angemessene für das Verständnis der Entwicklung der Theologie

Luthers. Die Stärke dieser Betrachtungsweise ist ihre Erhellung
der Entwicklung, ihre Schwäche dagegen, daß sie zur Datierung des

Turmerlebnisses nur mittelbar beiträgt, weil sie daran nicht primär
interessiert ist1S. Trotzdem soll diese Betrachtungsweise den folgenden

Untersuchungen zugrunde gelegt werden, denn sie ist es, die
allein bei der Erörterung der Problematik des Turmerlebnisses
weiterführt, wie Link richtig gezeigt hat14 und, wie ich hoffe, die

folgenden Ausführungen ebenfalls zeigen werden.

2.

Eine menschliche Erkenntnis ist meistens das Ergebnis langer
Überlegungen. So bekannte Anselm von Canterbury, daß er zur
endgültigen Fassung seines Gottesbeweises erst durch angestrengte
Gedankenarbeit kam, oder Lessing bekannte gar von sich, daß bei ihm
«alles Röhren und Druckwerk» sei. Daß bei Luther prinzipiell die
Dinge nicht anders lagen, soll das Folgende zeigen.

Zu den Schriften, die der alte Luther für seine besten hielt, also

später nicht einschränkte oder gar aufgab, gehört seine Schrift vom
unfreien Willen gegen Erasmus. An dem Zustandekommen dieser

wichtigen Schrift soll die Denkweise Luthers deutlich gemacht
werden.

Im Herbst 1524 griff Erasmus Luther mit seiner Schrift über den

10 Vgl. dazu W. Link, Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie
von der Philosophie (2. Aufl. 1955), S. 6-22.

11 Link (A. 10), S. 74.
12 H. J. Iwand, Rechtfertigungslehre und Christusglaube (1930).
13 Vgl. Link (A. 10), S. 74.
14 Ebd., S. 6ff.



108 U. Nembach, Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis

freien Willen an. Die Antwort Luthers lag erst im Spätherbst des

Jahres 1525 vor. Für das späte Erscheinen meint Luther15, sich
selbst entschuldigen zu müssen. Hierbei weist er nicht, wie man
erwarten könnte, etwa auf die Ereignisse des Jahres 1525 hin. Er
entschuldigt sich vielmehr damit, daß er vor dem Kampf kraftlos
geworden sei, weil Erasmus gewandt vorging und weil die Leute sich
den trotz in gewandter Form vorgetragenen «unbedeutenden und
wertlosen» Argumenten des Erasmus öffneten. Daß das aber kaum
die wahren Gründe für das lange Schweigen Luthers gewesen sein
können, beweist die erste Reaktion Luthers auf die Schrift des

Erasmus in einem Brief an Spalatin16. Neben der klaren Ablehnung
der Schrift findet sich hier die Bemerkung: «Molestum est, tarn in-
erudito libro respondere tarn erudiri viri.» Daß die Gründe für
das Schweigen Luthers bei ihm selbst zu suchen seien, das gibt
Luther auch selbst zu17. Der Umfang der persönlichen Gründe wird
gut deutlich in Jordahns Übersetzung der betreffenden Stelle18:
«Auch ich habe in der Tat endlich daran gedacht, daß mein Schweigen

nicht ganz aufrichtig gewesen ist und die Klugheit oder auch
die Schalkheit meines Fleisches ihr Spiel mit mir getrieben haben,
so daß ich nicht genügend auf mein Amt Bedacht nahm, worin ich
ein Schuldner der Weisen und der Unweisen bin, besonders da ich
durch die Bitten so vieler Brüder dazu gerufen werde.» Das späte
Erscheinen der Antwort ist folglich auf Luthers Verhalten, seine

Mentalität, sein Denken und dessen Voraussetzungen zurückzuführen.

Luther drückt das so aus, daß er sich, seiner Klugheit bzw.
seinem Fleisch die Schuld gibt. Die Hauptverantwortung wird dafür

wohl die Klugheit zu tragen haben. Einmal gab Luther in dem
Brief an Spalatin selbst zu, daß die Auseinandersetzung mit Erasmus

ein geistiges Problem sei. Ferner arbeitete Luther sehr intensiv,

als er sich einmal an die Antwort gesetzt hatte.19 Er konnte
also sich und sein Fleisch sehr wohl bezähmen, aber ein «Bezähmen»
reicht zur Gewinnung einer Erkenntnis nicht aus.

15 WA 18, 600 ff.
16 WA Br. 3, 367, 29.
17 WA 18, 602.
18 H. H. Borcherdt & G. Merz (Hrsg.), Martin Luther, ausgewählte Werke,

Ergänzungsreihe, 1 (3. Aufl. 1954), S. 9.
19 Vgl. WA Br. 3, 593 und 598.



U. Nembach, Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis 109

3.

Nachdem es sich nun gezeigt hat, daß man mit der Möglichkeit
rechnen muß, daß auch Luther wie die meisten Menschen eine
Erkenntnis erst am Ende von längeren Überlegungen gewann, kann
nun die Erage aufgeworfen werden, ob es sich ebenfalls so beim
Turmerlebnis verhielt. Die Wahrscheinlichkeit spricht nach den

Ausführungen Iwands und Links dafür. Ebenso machen Bizers
Ausführungen trotz ihres anderen Ergebnisses eine Entwicklung deshalb
wahrscheinlich, weil gerade hier das Nebeneinander von noch nicht
reformatorischen und schon reformatorischen Anklängen dargetan
wird20. Ist somit die Wahrscheinlichkeit für die Entwicklung gegeben,

so soll doch der Beweis der Entwicklung aus ihr selbst geführt
werden. Um einen derartigen Beweis zu führen, kann man die ganze
Entwicklung nachgehen, oder man zeigt an einer Stelle der Entwicklung

das schon und das noch nichtErreichte gegenüber der Ausgangsbzw.

Endposition. Hier soll der letzte Weg eingeschlagen werden, nicht
zuletzt schon wegen des Rahmens der hier gemachten Erörterungen.
Als Zeitpunkt seien die Jahre 1515/16 gewählt, weil die einen
Forscher den reformatorischen Durchbruch früher ansetzen und ihn
Bizer später ansetzt. Falls zu dem Zeitpunkt bei Luther nur
einhellige Aussagen zu finden sind, muß ein neuer Zeitpunkt gewählt
werden.

Nach Watson21 begann Luther 1516 der herrschenden scholastischen

Theologie «unsere Theologie», wie er es nannte, entgegenzusetzen.

Jetzt wurde es ihm klar, daß seine Erkenntnisse zur
herrschenden Lehre im Gegensatz standen. Folglich besaß er schon vor
dem Zeitpunkt solche Erkenntnisse, jedoch war er sich bis dahin
mindestens über ihre Tragweite und damit in gewissem Umfang
über die Erkenntnisse selbst im unklaren gewesen.

In einem Brief Luthers an Spenglein vom 8. April 151622 wird in

20 Bizer (A. 1), 2. Aufl., S. 31: Einerseits wird die Demut hervorgehoben,
anderseits der Glaube; S. 51 f.: Die Demut wird nicht als bloße Mönchstugend

gesehen. Es gibt in diesem Zusammenhang Fortschritte, aber keinen
grundsätzlichen.

21 P. S. Watson, Um Gottes Gerechtigkeit, übertragen und bearbeitet
von G. Gloege (1952), S. 43.

22 WA Br. 1, 45. — Merkwürdigerweise spielen Briefe beim Streit um die
Datierung des Turmerlebnisses keine Rolle, obwohl sie genau datierbar
meistens sind und dem Leser weitgehend einen Blick in das Herz des Schreibers
tun lassen.



110 U. Nembach, Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis

Anlehnung an Phil. 2,5 ff. das Verhältnis von Christus und den
Menschen so umschrieben : Er ist meine Gerechtigkeit und ich seine Sünde.
Er zieht mich hinauf und ich ihn hinab. Dann nennt Luther den
Glauben an dieses Hinauf- bzw. Hinabziehen von Christus und den
Menschen als conditio sine qua non für das Heil der Menschen und
für die Möglichkeit, zuchtlose Brüder zu ertragen. Dies geschieht
aber alles nur, wenn man glaubt, wie man muß («sicut debes»,
schreibt Luther). Offenbar war der Glaube allein für Luther
entscheidend, jedoch nur der Glaube, den der Mensch erbrachte, und
zwar in der geschuldeten Form erbrachte. Da einerseits diese

Betonung des Glaubens und anderseits diese Einschränkung des Glaubens

für den frühen Luther wie für den späten Luther nicht möglich
gewesen wäre, war er damals offenbar noch nicht am Ziel der
Entwicklung, die aber bereits begonnen hatte.

In der Römerbriefvorlesung war der Begriff Demut für Luther
sehr bedeutend. Darin sah Bizer in der 1. Auflage seines Buches die
Aufrichtung eines «neuen Gesetzes, eben des Gesetzes der Demut»23.

In der 2. Auflage drückt sich Bizer vorsichtiger aus24. Er schreibt
z. B. : «An allen entscheidenden Stellen der Vorlesung erscheint die
Demut als das, was vom Menschen gefordert wird, und sie ist nicht
der Glaube, sondern sie folgt aus dem Glauben.» Damit hat m. E.
Bizer mit Recht seine Meinung korrigiert (ob weit genug, ist eine
andere Frage). Der lutherische Demutsbegriff hängt nämlich aufs

engste mit dem augustinischen zusammen. Das folgt einmal aus
Luthers damaliger Wertschätzung Augustins25 und zum andern aus
der tatsächlichen Parallelität der beiden Begriffe. Bizer26 sagt zu
Luthers Begriff richtig, daß der Gedemütigte der Begnadete ist.
Damit ist aber das gesagt, was Augustin mit Demut meint. Für ihn
ist Demut Selbsterkenntnis, nämlich die Erkenntnis der eigenen
Sündhaftigkeit, der eigenen Nichtigkeit vor Gott und zugleich Gottes

Erbarmen in Christus, daß wir nicht mehr Sünder sind27.

Wenn Luther in seiner Wertschätzung Augustins so weit ging, so

lehnte er in gleichem Maße jede andere Theologie ab. Da aber die

23 Bizer (A. 1), 1. Aufl., S. 31.
24 Ders., 2. Aufl., S. 51; vgl. Anm. 20.
25 Vgl. WA Br. 1, 70, wo Luther seine Wertsehätzung Augustins

verteidigt.
26 Bizer (A. 1), 2. Aufl., S. 51.
27 Vgl. A. Benoît, Demut, III: Die Reh Gesch. Geg.3, 2 (1958), Sp. 78f.



U. Nembach, Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis 111

abgelehnte Theologie mehr oder weniger mit Augustin zusammenhing,

weil sie dort Stellen fand, die sie in ihrem Sinne deuten
konnte, konnten Luther nur die Seiten Augustins begeistern, die
nicht die abgelehnte Theologie verwendete, weil sie sie von ihrer
Position aus nicht verwenden konnte. Diese Seiten Augustins sind
aber gerade die, die im reformatorischen Sinne zu verstehen sind.
Daraus folgt, daß Luther schon zur Zeit der Wertschätzung Augustins

reformatorisch dachte, zumal er damals schon Erasmus
kritisierte 28.

Jedoch erinnerte sich Luther, daß das Turmerlebnis erst später
stattgefunden habe. Auch deuten in die gleiche Richtung einige
schon erwähnte Beobachtungen Bizers über das Anklingen von noch
nicht reformatorischen Aussagen. So weist Bizer z. B. mit Recht
hin auf das Fehlen des Begriffes «Glaube» in den Ausführungen der
Einleitung des Römerbriefes29.

Da also in den Jahren 1515/16 sich bei Luther einerseits schon
und anderseits sich noch nicht reformatorische Aussagen finden,
gewann Luther erst allmählich seine Erkenntnis.30 Er kam, wie
vermutet, im Wege einer Entwicklung zu der Erkenntnis, so daß das

Turmerlebnis nur der Abschluß dieser Entwicklung ist und nicht
als ein plötzlicher, radikaler Bruch verstanden werden kann31. Deshalb

konnte Luther von einer Führung Gottes sprechen, wenn er
vom Ziel seines Weges her den Weg als Ganzes überblickte.32 Nicht

28 Mit Bizer kann man darum nicht Luthers Aussagen als unreforma-
torisch bezeichnen, selbst wenn sie formal nicht immer reformatorisch klingen

sollten.
29 Bizer (A. 1), 2. Aufl., S. 31; vgl. auch S. 46.
30 Eine Entwicklung in der Theologie Luthers scheint auch Ii. Schwarz

anzunehmen, Fides, Spes und Caritas beim jungen Luther (1962), S. 1. 241ff.,
obwohl er dasProblem des Turmerlebnisses ausdrücklich ausklammert, S. 170.

31 Ob eventuell auch nach dem Turmerlebnis sich noch katholische
Aussagen und in welchem Rahmen finden lassen, wäre eine interessante
Untersuchung auch im Hinblick auf die Datierung des Turmerlebnisses. — Man kann
mm fragen, warum Bizer, der das Nebeneinander von Reformatorischem
und Nichtreformatorischem sieht, nicht ebenfalls zu dem Ergebnis kommt,
daß es sich um eine Entwicklung hier bei Luther handelt. Das liegt m. E.
daran, daß es für ihn «dunkel bleibt», daß eine biographisch wichtige (und
darum Luther im Gedächtnis gebliebene) Erkenntnis nicht ebenfalls
grundsätzlich wichtig sein muß (2. Aufl., S. 13), so daß das Turmerlebnis erst nach
dem Abschluß der Entwicklung stattgefunden haben kann.

32 Darauf weist auch Link (A. 10), S. 75, hin, bei der Betrachtung der
teleologischen Methode.



112 U. Nembach, Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis

auf einmal, sondern allmählich brachte Gott Luther die reformatorische

Erkenntnis bei. Wann der Abschluß erfolgte, geht aus den
vorstehenden Ausführungen nicht hervor. Fest steht bloß, daß es

nach 1515/16 gewesen sein muß, weil eben in den Jahren reformatorische

und katholische Aussagen nebeneinander stehen. Da also
das Erlebnis danach gewesen sein muß - es sei denn, man nimmt an,
daß die noch katholischen Aussagen Luthers auch nach dem Erlebnis

möglich sind -, scheint mir ein Gedächtnisirrtum des alten
Luther über den Zeitpunkt seines Erlebnisses wenig wahrscheinlich
zu sein.

4.

Wenn man jetzt noch einen Blick auf die Forschung zu unserem
Problem zurückwirft, so ergibt sich, daß die eingangs genannten
Forscher die Tatsache einer Entwicklung bei Luther nicht beachten.

Da sie aber dies verkennen, sind ihre unterschiedlichen Auffassungen

möglich geworden. Sie können sich nämlich alle mit dem
gleichen Recht auf die gleichen Texte stützen. Die unterschiedlichen

Auffassungen resultieren - abgesehen von vielleicht sich
gelegentlich findenden falschen Interpretationen - letztlich aus der
Tatsache, daß man wegen der Entwicklung sowohl schon reformatorische

wie noch nicht reformatorische Aussagen in denselben Texten
finden kann.

Es bedeutet deshalb eine Verkürzung der reformatorischen
Aussagen, wenn man etwa nur solche nach dem Turmerlebnis als
reformatorisch gelten lassen will und das Erlebnis selbst spät ansetzt.
Außerdem werden in jedem Falle die Aussagen Luthers des Bodens
beraubt, auf dem sie wuchsen, und damit werden wir weitgehend
ihres Verständnisses beraubt. Man kann eben das reformatorische
Verständnis nicht bloß damit umschreiben, daß man von Aussagen
Luthers von einem gewissen Zeitpunkt ab ausgeht.

Ulrich Nembach, Düsseldorf-Oberkassel


	Zur Problematik von Luthers Turmerlebnis

