
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Johannes B. Bauer (Hrsgb.), Bibeltheologisches Wörterbuch, 1-2. 2., erw.
Aufl. Graz-Wien-Köln, Verlag Styria, 1962. 1292 S. SFr. 58.-.

X. Léon-Dufour (Hrsgb.), Vocabulaire de Théologie biblique. Paris, Les
éditions du Cerf, 1962. XXVIII S. + 1158 Sp. NF. 34.50.

Der heutige Bibelforscher befindet sich hinsichtlich der Wahl eines
Nachschlagewerkes in einem angenehmen embarras de richesse ; und in den Reichtum

und die Fülle guter und hervorragender Werke reihen sich auch die
hier besprochenen römisch-katholischen ein.

Was den evangelischen, ökumenisch gesinnten Leser des Bibeltheologischen
Wörterbuches besonders erfreuen wird, ist die Tatsache, daß die meisten
Artikel derartig verfaßt sind, daß sie sowohl in der Prozedur als in den
Schlüssen auch für ihn ohne weiteres annehmbar sind. Die Einleitung bringt
die beste (nach des Rezensenten Meinung) zugängliche Zusammenfassung
von dem, was der fortschrittliche, biblische Katholizismus unter Theologie
des Alten Testaments versteht (S. 13-18). Dabei wird aber die heutige
protestantische Diskussion über das Wesen und den Inhalt einer alttestament-
lichen Theologie mit einer Ausnahme nicht berücksichtigt; dies wäre jedoch,
trotz allem Raummangel, unter dem ein kleines Wörterbuch leidet,
wünschenswert gewesen, besonders um der gegenseitigen ökumenischen Klarheit
willen.

Da es sich um ein theologisches Wörterbuch handelt, werden historische,
biographische, archäologische, geographische und kritische Fragen nur wenn
theologisch erheblich, und dann aber von allen Seiten gründlich beleuchtet.
Das häufige Zitieren von H. Haag: Bibellexikon (1951) dürfte wohl ein Hinweis

auf dieses Standardwerk für rein historisch-geographisch-kritische
Probleme sein.

Quellen für den Pentateuch und Vorlagen für das N. T. werden allgemein
angenommen, und am Ende jeden Stichwortes befindet sich eine gute
Bibliographie.

Um einige Beispiele der Behandlung auch dogmatisch wichtiger Gegenstände

dem Leser zu geben, können folgende genannt werden: Auf S. 25,
anläßlich des theologischen Wertes der Figur Abrahams im Alten und Neuen
Testament, wird gesagt: «In Agar/Ismael als Repräsentanten des
Nurbiologischen und in Sara/Isaak als den Repräsentanten der freien Gnadenwahl
Gottes sind schon die Weichen gestellt, die die pharisäische und paulinische
Erlösungsdeutung auseinanderführen sollten, und damit ist der neutesta-
mentlichen 'Rechtfertigung aus dem Glauben' (Rom. 3, 28) das alttesta-
mentliche Fundament gegeben.» Und auf S. 68f. wird folgende Lösung des
Problems der apostolischen Sukzession befürwortet : «Die Vollmacht, Christus
zu vergegenwärtigen, pflanzte sich fort. Aber die Bezeichnung Apostel
beschränkte sich bereits in der Zeit der Entstehung der neutestamentlichen
Literatur auf die Zwölf. Sie, die als die Zwölf eine einmalige, umwiederholbare,
fundamentale Funktion für die Kirche ausüben..., waren gewiß auch
bevollmächtigte Vertreter Christi. Diese beiden Funktionen müssen aber
sorgfältig unterschieden werden. Die eine beschränkt sich auf die Zwölf und kann



Rezensionen 55

nicht übertragen werden; die andere muß fortdauern bis zur Wiederkunft
des guten Hirten, wenn auch die späteren Inhaber dieser apostolischen
Vollmacht nicht mehr Apostel genannt werden». Auf S. 144ff. werden die
«Brüder Jesu» einer besonderen Behandlung gewürdigt, deren Ergebnis ist,
daß es sich um «Vettern» handelte; dies ist vielleicht der einzige Artikel, der
dem evangelischen Leser wegen der aprioristischen Fragestellung etwas
merkwürdig vorkommen wird.

Da sich mehrere Verfasser an dem Werk beteiligt haben, sind manchmal
kleine Unebenheiten wahrzunehmen. So z. B. heißt es S. 425, daß die rüah
'elöhim (Gen. 1, 2) «Wind Gottes» ist, wogegen derselbe Ausdruck S. 826 als
«Geist Gottes, nicht Wind wie in Enuma Elis» beschrieben wird. Und neben
den immer auf der Höhe stehenden wissenschaftlichen Formulierungen
mutet es ein wenig merkwürdig an, Gen. 3, 14ff. auf S. 849 als «Proto-
evangelium» im traditionellen Sinn dargestellt zu sehen, wenn auch für die

angenommene Weissagung der masoretische Text und nicht die Variante der
Vulgata gebraucht wird. Wie sich der Leser jedoch Rechenschaft geben wird,
handelt es sich um Kleinigkeiten, die unvermeidlich sind und den Wert des
Werkes kaum beeinträchtigen.

Dem Herausgeber, den Mitarbeitern (unter ihnen wohlbekannte Namen,
wie Botterweck, Cazelles, Daniélou, de Fraine, Nötscher, Spicq usw.) und
dem Verlag soll deshalb von diesen Zeilen aus gratuliert werden: sie haben
ein für den Forscher und die Gemeinde wichtiges Werk geschaffen.

Bei dem Vocabulaire de Théologie biblique befinden wir uns in einer
ähnlichen Lage, wenngleich die Orientation verschieden ist. Auch in ihm
erscheinen bekannte Namen, wie A. Barucq, C. Spicq, H. Gazelles, I. de la
Potterie, J. de Fraine, St. Lyonnet. Die Einleitung versucht dem Leser das
Verhältnis zwischen biblischer Theologie und Wortschatz klar zu machen
(S. XIII-XIX), um dann (S. XX-XXVIII) eine kurze Einführung in beide
Testamente zu geben. Diese verläuft gemäß dem letzten Stand der
Bibelwissenschaften.

Die Stichwörter sind systematisch geordnet, was die Übersicht erleichtert :

z. B. «accomplir» (erfüllen) zerteilt sich in A. T. : Wort und Gesetz, Prophétie,
Zeit der Erfüllung, N. T. : Prophétie, Gesetz, Endzeit. Die wichtigen Begriffe
werden oft semantischer Untersuchungen gewürdigt. Andere Male haben
wir Begriffsverbindungen wie z. B. Sp. 17ff., wo «Lamm Gottes» mit dem
leidenden Gottesknecht, mit dem Osterlamm und mit dem himmlischen
Lamm verbunden wird, während «Liebe» (Charité, Sp. 37ff.) auf den «Dialog
der Liebe zwischen Gott und dem Menschen» und «Die brüderliche Liebe»
verteilt wird; jede Hauptteilung wird wieder in A. T. und N. T., und die so
erhaltenen Sektionen wiederum in einige Paragraphen zerlegt. Im ganzen
kommt aber die religionsgeschichtliche und historische Seite, auch nicht
wo sie vonnöten gewesen wäre, nicht auf ihre Rechnung wie im
vorherbesprochenen Werk: jeder Begriff wird zwar durch die ganze Bibel hindurch
verfolgt, außerbiblische Parallelen werden jedoch weggelassen oder nur
äußerst lakonisch behandelt. Dies ist zu bedauern, da doch heute viele
derartige Kenntnisse durch gute und weniger gute archäologische und
religionsgeschichtliche Volksbücher zum Allgemeingut gelangt sind. Im Unterschied



56 Rezensionen

zum vorhergehenden Werk werden auch manchmal theologisch-dogmatisch
wichtige Fragen, wie z. B. die apostolische Sukzession (Sp. 55f.), nicht in
ihrer Problematik besprochen. In anderen Fällen ist das nicht so, z. B. in
der Darstellung des Verhältnisses zwischen Kirche und weltlicher Obrigkeit
(Sp. 80): «Nirgends sieht man, daß für die geistliche Obrigkeit der Kirche
auf eine unmittelbare Verfügungsmacht über politische Fragen Anspruch
erhoben wird»; oder zu dem «Geist Gottes» (Sp. 313ff.).

Fragt man sich, worin positiv der Hauptunterschied dieses Werkes zum
Vorhergehenden gründet, so findet man ihn in der ganzen Absicht: die
Richtung ist nämlich eher theologisch-mystisch als theologisch-historisch.
So haben wir z. B. das Stichwort «Exodus» (Sp. 342ff.), zu dem auch eine
«geistige» Deutung des Geschehnisses, im Sinne einer Befreiung von der
Sünde geboten wird; und ähnlich verhält es sich mit «Hunger und Durst»
(Sp. 349ff.), «Krieg» (Sp. 424ff.), «Israel» (Sp. 474ff.) und vielen anderen.
In allen Fällen handelt es sich aber um sehr nüchterne Verbindungen, die
praktisch nie ins Schwärmerische übergehen.

Es ginge indessen über den Rahmen einer Rezension hinaus, über den
Reichtum, der aus einer solchen Exegese erwachsen kann, berichten zu
wollen. Doch bietet dieses Buch eine willkommene Gelegenheit, diesen zu
erforschen. Auch darin besteht der bleibende Wert dieses umfangreichen, aber
doch zum günstigen Preis verkauften Buches. J. Alberto Soggin, Rom

Th. C. Vriezion, De literatuur van Oud-Israël. 2. erw. Aufl. Den Haag, N. V.
Servire, 1961. 248 S.

Der holländische Alttestamentier legt hier in zweiter Auflage eine kurz
gefaßte Einleitung zum Alten Testament vor (1. Auflage, 1948: Oud-israëli-
tische Geschriften), die ein knappes Lehrmittel darstellt, das den Studenten
an die Probleme der alttestamentlichen Einleitungswissenschaft heranzuführen

hat. Die Zweckbestimmung bringt es mit sich, daß der Verfasser sich
weniger mit der Forschimg auseinandersetzt, als Ergebnisse mitteilt im Sinne
eines Kompendiums.

Die allgemeine Einleitung umfaßt die Quellen der alttestamentlichen
Überlieferung, ihren Zusammenhang mit der zeitgenössischen Literatur der
Umgebung, Verfasser- und Datierungsfragen sowie die Literaturformen
(Prosa, Poesie), ferner die Kanonsbildung und die Textvarianten. Dann
folgen im Aufriß des alttestamentlichen Kanons der Pentateuch, die frühen
und die späten Propheten, die Ketubim und schließlich die Apokryphen mit
einem kurzen Überblick über Qumran.

Die Einleitung von Vriezen hält sich also, wie wir sehen, ganz im üblichen
Rahmen und geht nicht neue Wege. Literaturhinweise sind in übersichtlichen
Anmerkungen untergebracht ; aus dem deutschen Sprachbereich weiß sich
der Verfasser besonders Eißfeldt und Hempel verpflichtet; aber auch andere
Werke aus dem Bereich der alttestamentlichen Wissenschaft sind verwertet,
und der Leser merkt auf jeder Seite das Gespräch mit der Forschung, auch
wo keine Namen genannt sind. Das Kompendium ist übersichtlich, leicht
lesbar und wird auch in der neuen Ausgabe seinen Zweck nicht verfehlen.

Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau



Rezensionen 57

Otto Bächli, Israel und die Völker. Abhandlungen zur Theologie des

Alten und Neuen Testaments, 41. Zürich, Zwingli Verlag, 1962. 235 S.

Sfr./DM 21.-.
Die vorliegende Arbeit, zuerst als theologische Dissertation in Basel

erschienen, setzt sich im Vorwort das Ziel nachzuweisen, daß das Deuterono-
mium (Dt.) «...der Auseinandersetzung Israels mit den Völkern seinen
Ursprung und seine Zielsetzung verdankt», indem es «unter dem
außenpolitischen Druck seiner Zeit und angesichts der Zerfallserscheinungen im
eigenen Volk... das traditionelle Glaubensgut Israels um ein paar wenige
Hauptpunkte » konzentriert «und damit einen neuen Volksbegriff, der für
die Folgezeit bestimmend geworden ist und nicht zuletzt auch den Kirchenbegriff

des Neuen Testaments mitgestaltet hat», konzipiert (S. 7ff.); mit
anderen Worten, daß «das 'Gottesvolk' im Dt seine Umrisse durch die
Konfrontation mit den 'Heiden'» erhält (S. 129, vgl. S. 219ff.).

Dieses Ziel verfolgt der Verfasser durch fleißige Arbeit, indem er erst das
Dt. selbst und die darin vorkommenden ethnischen Begriffe und Größen
analysiert (Kap. I-II) und deren Beziehungen zum Kultus. Ein III. Kapitel
erforscht die Verteidigung Israels durch Predigt, Gesetz, Kultus und Gewalt,
während ein IV. Kapitel die Eigenart Israels als Volk und Gottesvolk, auch
dem Lande Kanaan und den Völkern gegenüber, darstellt. Im V. Kapitel,
dem Abschluß, wird das viel debattierte Problem des Ursprunges des Dt.
erneut aufgegriffen. In diesem Teil des Buches kommt der Verfasser, in
ständigem Ringen mit der gegenwärtigen Forschung, zum Ergebnis, daß
der Ursprung des Dt. im Königtum und im cam hä'äres zu suchen ist: in
der Monarchie, indem der König allmählich die Funktionen des «Richters
Israels» und des «Gesetzessprechers» übernahm (S. 186ff., 196ff.), und im
Landesvolk, indem es der faktische Träger des Rechts war (S. 189f.). Dem
Rezensenten kann dieses letzte Ergebnis, zu dem er selbst mit im einzelnen
verschiedenen Resultaten in einem sich im Druck befindlichen Artikel
gelangt ist, nur willkommen sein. Die Fixierung von Ort und Zeit der
Veröffentlichung (Jerusalem, die 2. Hälfte des 7. Jahrhunderts, zwischen dem
Tod Assurbanipals und dem des Josias, mit möglichen Niederschriften
schon vorher) erscheint ihm aber ein zu einfacher und überstürzter Versuch,
ein äußerst kompliziertes Problem zu lösen (vgl. S. 66 und 200ff.).

Die These des Verfassers dürfte in den oben erwähnten eher kategorischen
Sätzen seines Buches manches vor ihrer Überzeugungskraft einbüßen. Die
Arbeit selbst entwickelt sich aber nach viel gemäßigteren Linien, in denen
die Polemik gegen die Völker, an Hand der Auseinandersetzung mit der
Urbevölkerung Kanaans, im Dt. wirklich als ein äußerst wichtiges gestaltendes
Prinzip des Gottesvolkes herausgearbeitet wird. Dies bringt eine historisch
sehr bedeutende Feststellung mit sich: das vom Dt. bezeugte geringe
Interesse an Ägypten (S. 36ff.) und die Nichterwähnung Assyriens und
Babyloniens (außer vielleicht einer indirekten Anspielung in 4, 19) (S. 16ff.
65ff.), das der Verfasser hervorhebt, wogegen eine regere Teilnahme an
Israels südöstlichen Nachbarn und den ursprünglichen Landesbewohnern
besteht, erklären sich aus dem Wunsch, mit dem Synkretismus ein für allemal

fertig zu werden. Darin konnte man ohne weiteres die älteren amphik-



58 Rezensionen

tionischen Überlieferungen Israels, die eben u. a. von Kananäern redeten,
wieder beleben. Eine direkte Anteilnahme an den Geschicken dieser Völker
konnte es ja schon z. Zt. des Dt. kaum mehr geben, wird doch der religiöse
Einfluß der südöstlichen Nachbarn auf Israel von den Quellen nur selten, und
dann noch im Zusammenhang mit den Königsehen mit fremden Prinzessinnen
erwähnt; es handelt sich ferner um Völker, die Israel nur dann und wann
politisch bedrohten. Und was die Ureinwohner Palästinas betrifft, so
überlebten sie nicht mehr als politisches Gebilde und konnten also kaum jene
Wirkung ausüben, die einen solchen Angriff gerechtfertigt hätte.
Demgegenüber drohte die wirkliche aktuelle Gefahr auf religiös-politischem
Gebiet von Assur (vgl. die Lage unter den Königen Ahaz, Manasse und
Amnion, und das Eingreifen Josias) und ein wenig später von Ägypten her (vgl.
z. B. Ez. 8 und dazu W. Eichrodt: Der Prophet Hesekiel, 1959), also gerade
von den im Dt. wenig oder nicht erwähnten Völkern! Dieser vom Verfasser
herausgearbeitete neue, nach dem historischen Zusammenhang unerwartete
Tatbestand ist, wie gesagt, äußerst wichtig und erlaubt, zusammen mit der
vorhergehenden Feststellung, daß die direkte Polemik gegen die Kananäer
nicht mehr aktuell war, nur den Schluß des Verfassers, daß eben der Kampf
des Dt. wider die Heiden dem religiösen Synkretismus galt; und indem sie
die Absonderung von jeder Quelle des Synkretismus vertrat, die faktische
Absonderung des Volkes Gottes von den anderen Völkern betrieb und erwirkte.

Im folgenden soll einigen Einzelheiten gegenüber Stellung genommen
werden :

1. Es mutet ein wenig merkwürdig an, daß die «bedeutsame», erst in einer
leicht zugänglichen Zeitschrift und dann noch als Sonderdruck erschienene
Abhandlung von G. E. Mendenhall: Law and Covenant in Israel and in the
Ancient Near East (The Bibl. Arch. 17, 1954, Sonderdruck 1955) erst nach
der Veröffentlichung einer deutschen Übersetzung 1960 kurz im Nachtrag
auf S. 235 erwähnt wird. Der Kommentar zum Dt. von G. E. Wright (The
Interpreter's Bible, 2, 1953) mit seinen wichtigen Aussagen über den
Ursprung des Dt. wird auch nicht berücksichtigt.

2. Von der Beziehung zwischen dem Amt der «kleinen Richter» und dem
des «Gesetzeslehrers bzw. -Sprechers» (S. 20) ist heute manchmal und nicht
nur beim Verfasser die Rede: es scheint nämlich eine Tendenz zu bestehen,
die kleinen Richter («von denen wir nichts erfahren», nach dem korrekten
Ausdruck des Verfassers) als staatrechtliche dii ex machina für alle
Verlegenheitsfälle zu gebrauchen. Wo aber der Geschichtsschreiber nichts
erfährt, hört auch seine Weisheit auf. Die mannigfaltigen Bedeutungen und
Nuancen der Wurzel spt sollten heute erneut nach den letzten Ergebnissen
der vergleichenden Semitistik geprüft werden. Unbeweisbar ist auch die
vielzitierte These E. Junges, über die angebliche Wiederbelebimg des
Heerbannes unter Josias (S. 195).

3. Die Beschreibungen der kananäischen religiösen Welt und deren Einfluß

auf Israel (S. 62. 68. 70. 111) und die des Königtums im alten Orient
(vgl. S. 89. 150) sind manchmal zu kurz und in stereotypen Wendungen
gefaßt und lassen viele wichtige Behauptungen nicht richtig auf ihre Rechnung
kommen.



Rezensionen 59

4. Sprachwissenschaftlich wird man der Lage nicht gerecht, wenn man
aus dem Fehlen jeglichen Versuches einer «Begriffsbestimmung» im Hebräischen

den Schluß ziehen will, daß der betreffende Begriff nicht existiert (z. B.
S. 69). Häufig betont ferner der Verfasser das Fehlen einer jeglichen
Problematik der «blutmäßigen Verschiedenheit» zwischen Israel und den
Völkern (S. 68. 88. 165), als ob es etwas Besonderes wäre. Nun dürfte es wohl
feststehen, daß es in Kanaan und Umgebungen eine derartige Verschiedenheit

meistens gar nicht gab : betont doch das A. T. immer wieder die
Verwandtschaft Israels zu den meisten benachbarten Völkern. Dies soll auch im
Hinblick auf Esr. 9 gesagt werden, wo hinter dem komplizierten Zusammenhang

der Verfasser «Rassentheorien» anzunehmen scheint.
5. Die auf S. 70 angekündigte Abwehr «durch das Gesetz» erscheint auf

S. 82ff. als «durch das Recht». Es handelt sich um zwei nicht identische
Begriffe, wobei der zweite wohl der sachgemäße ist.

6. Bei allem Vorhergehenden muß man in der Arbeit eine gewisse
Weitläufigkeit feststellen, welche die Übersicht nicht gerade erleichtert.

Bächlis Arbeit kommt also zu wichtigen Ergebnissen :

1. Der gestaltende Faktor der antivölkischen Polemik in der Formation
des Gottesvolkes.

2. Der geringe Platz der alten Weltreiche in der Perspektive des Dt.,
was gewiß zu wichtigen Schlüssen über den politischen und religiösen
Gedankengang der Urheber- und Überliefererkreise führen sollte.

3. Die Betonung des Königs als Erbe des Richters und als Gesetzes-
verkünder und der Rolle dabei des cam hä'äres.

4. Die sehr wichtigen Bemerkungen über ethnische Begriffe und über die
Völker im Dt. J. Alberto Soggin, Rom

J. Hekmann, Kyrios und Pneuma. Studien zur Christologie der Paulinischen
Hawptbriefe. — Studien zum Alten und Neuen Testament, 2. München,
Kösel, 1961. 153 S. DM 19.80.

Hermann untersucht in seiner Arbeit die Beziehung zwischen dem Kyrios
Christus und dem Pneuma nach paulinischem Verständnis. Dabei verwertet
er nicht nur ältere und neuere katholische, sondern auch evangelische
Literatur deutsch- und anderssprachlichen Ursprungs. Erfreulich ist, wie
Hermann eindeutig die christologische Struktur paulinischen Denkens
herausarbeitet. Stets ist er bestrebt, die zitierten Schriftstellen nicht
isoliert, sondern aus ihrem Kontext heraus zu verstehen.

In einem 1. Hauptteil wird ausgehend von 2. Kor. 3, 17 die Identität von
Kyrios Christus und Pneuma in den paulinischen Hauptbriefen aufgezeigt.
Im 2. Hauptteil wird diese These erhärtet, indem dargelegt wird, daß die
zentralen theologischen Gedankenkreise des Apostels wie seine Ekklesiologie,
Eschatologie, Paränese und sein Existenzverständnis nur von dieser Identität
her recht interpretiert werden können. Schließlich wird in einem letzten
Abschnitt des 2. Hauptteils behauptet und begründet, daß die paulinischen
Ausführungen über das Verhältnis des Pneuma zum Kyrios nicht von der
Gnosis und dem hellenistischen Synkretismus, sondern nur vom jüdisch-
rabbinischen Denken her verständlich werden. Das schließt nicht aus, daß



60 Rezensionen

«der paulinische Sprachgebrauch von Pneuma in einigen Fällen hellenistisch
beeinflußt» ist (S. 131).

Besonders bemerkenswert erscheint uns, daß Hermann die Interpretation
der paulinischen Theologie befreien will «von systematischen Denk- und
Begriffsschemata» (S. 45). Insbesondere wertet er das trinitarisch-systema-
tische Schema als textfremd ab und grenzt sich somit von den Vertretern
der pneumatisch-personalen Auslegerichtung (Holzmeister, Nisius, Prümm,
Schneider) ab (S. 39). Das Pneuma ist nach Hermann im paulinischen Denken

nicht eine hypostatische oder selbständige personhafte Größe, sondern
«Christus wird erfahrbar als Pneuma» (S. 49). Läßt sich das trinitarisch-
systematische Denken nicht mehr biblisch begründen, so erhebt sich für uns
die Frage, ob damit nicht das spätere kirchliche Dogma von der Trinität
hinfällig wird. Es ist nicht überraschend, daß wir diese Frage bei dem
katholischen Exegeten Hermann nicht vorfinden.

Kritisch ist zu den Ausführungen Hermanns noch das Folgende zu
bemerken. Auf die Frage, wie die böSa zugleich eschatologische und
gegenwärtige Gabe sein kann, antwortet Hermann: «Durch das Pneuma wird die
für die endzeitliche Vollendung zugesagte boZa bereits jetzt über die Christen
ausgegossen... das Pneuma ist Angeld (dppaßdüv) und Erstlingsgabe (üuapxn)
der zukünftigen Güter» (S. 33). Nun ist aber das Pneuma ebenso zugleich
zukünftig und gegenwärtig wie die bö£a auch. Deshalb muß als subjektives
Korrelat zu dieser Einheit von Zukünftigem und Gegenwärtigem das Glauben

und Schauen des Christen genannt werden, 2. Kor. 5, 7: «Denn wir
wandeln im Glauben und nicht im Schauen.» Es ist der gleiche Christ, der
im Gegenwärtigen nur im Glauben und erst im Zukünftigen im Schauen
Geist und bö£a erfährt. Freilich ist auch der Glaube nur Gabe Gottes.

Hermann betont mit Recht, daß vor allem die beiden Korintherbriefe des

Apostels «in Frage gestelltes Apostelamt nur von Christus her» neu sichern
sollen (S. 21). Die «unmittelbare Relation» des Apostels Paulus zum Kyrios
stellt ihn aber noch nicht imbedingt auf eine Stufe mit den anderen Aposteln.
Es hätte doch sein können, daß er hinter den anderen Aposteln zurücksteht,
die schon mit dem irdischen Herrn zusammen waren und besondere
Begegnungen mit dem auferstandenen Kyrios hatten, während er nur dem
erhöhten Kyrios vor Damaskus unmittelbar begegnet war. Deshalb ist der
Hinweis auf die paulinische Aussage über die Gleichstellung der Begegnungen
der Apostel mit dem Auferstandenen mit seiner Begegnung mit dem
Erhöhten in 1. Kor. 15, 1-11 wichtig. Paulus ist ein gleichberechtigtes Glied
der abgeschlossenen Kette derer, die vom auferstandenen und erhöhten
Herrn in das besondere Apostelamt hineinberufen worden sind.

Abschließend sei noch bemerkt, daß bei einer Neubearbeitung der Studie
Hermanns auch der Römerbriefkommentar E. Gauglers (1945) herangezogen
werden sollte. Helmuth Wenz, Frankfurt am Main

Marc Köhler, Le cœur et les mains. Commentaire de la Ire épître de Jean.
Avec une préface de Charles Masson. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé,
1962. 206 S. Fr. 12.-.

Das Buch wurde im Blick auf den französischschweizerischen Kirchentag



Rezensionen 61

vom 2./3. Juni 1962 in Lausanne veröffentlicht. Es ist nicht leicht, einen
biblischen Kommentar zu verfassen, der zugleich dem Kirchenvolk
verständlich ist und exegetisch-wissenschaftlichen Ansprüchen genügt. Dem
Verfasser wird man zubilligen müssen, daß er dieser Aufgabe weitgehend
gerecht geworden ist, ja daß sein Buch in Gehalt und Gestaltung bemerkenswert

ist. Wohl hätten einige Ausführungen straffer gehalten werden können;
es wäre ebenfalls verdienstlich gewesen, wenn im gleichen Zug die zwei
kleinen johanneischen Briefe erläutert worden wären.

Auch abgesehen von der einen oder andern Crux interpretum gibt der
1. Joh. manches Rätsel auf, und wäre es nur dasjenige seiner Struktur.
Kohler bemüht sich darum, den Gedankengang zu verfolgen; anstatt, wie
es selbst Calvin tat, Wiederholungen zu beklagen, erkennt er Vertiefung,
ermahnendes Drängen, das zur steten Wiederaufnahme eines wichtigen
Anliegens führt. Er hat, wie er im «avant-propos» ausführt, aus der zahlreichen
Literatur 15 Kommentare ausgewählt, von denen er diejenigen von Augustin,
Calvin, Schlatter, Asmussen, Dodd, Schnackenburg hervorhebt; die
Exkurse geben ein anschauliches Bild von der Belesenheit des Verfassers. Er
hat den Originaltext in neuer französischer Übertragung herausgegeben
(unter Berufung auf andere, darunter die fast gleichzeitig erfolgte Neuübersetzung

von Pierre Bonnard) und Satz für Satz eingehend erläutert.
An Einzelheiten sei etwa vermerkt, daß die im Brief exklusiv erscheinende

«Liebe zum (Glaubens)bruder» als Anfangsstation angesehen wird: «Le chrétien

s'entraîne à l'amour des hommes dans la pratique quotidienne de
l'amour fraternel» (S. 56). Die Trias in 2, 12-14: «Kinder... Väter... Jünglinge»

wird so aufgefaßt, daß «Kinder» den Oberbegriff, «Väter» und «Jünglinge»

dagegen zwei Alterskategorien darstellen (Bonnard denkt eher an
«catégories spirituelles»). Nüanciert wird auf S. 75ff. das Verbot, die Welt
zu lieben, gedeutet. Auch die Ausführungen über den Antichristen (S. 89ff.)
sind treffend. Hingegen läßt sich fragen, ob die «Salbung» (2, 20) auf die
Taufe anspielt (S. 93). S. 129 wird die Stelle «Gott... größer als unser
Herz» (3, 20) im Gegensatz zu Calvins verschärfender Auffassung, im Sinn
seiner Gnade verstanden. Die schwierige Stelle 5, 6-8 wird behutsam untersucht,

wobei Kohler «Wasser» und «Blut» zuerst auf Taufe und Tod Jesu,
dann auf unsere Taufe und Abendmahl bezieht (S. 181 f.), was wohl weiterhin

umstritten bleiben mag. Charles Brütsch, Bern

Geschichte der Textüberlieferung der antiken und mittelalterlichen Literatur. 1.

Überlieferungsgeschichte der antiken Literatur, von Herbert Hunger, Otto
Stegmüller, Hartmut Erbse, Max Imhof, Karl Büchner, Hans-Georg
Beck, Horst Rüdiger, mit einem Vorwort von Martin Bodmer. Zürich,
Atlantis Verlag, 1961. 623 p. 73 ill. Fr. 39.-.
This volume is not just another history of ancient literature. It attempts

to show for the first time how and why the ancient literature we have today
has come down to us. When we consider the long period of manuscript
transmission from the appearance of writing to the printing of books—a
span of almost four thousand years—and the vicissitudes of history which



62 Rezensionen

made the preservation of these texts so precarious, it is a miracle that more
have not been lost.

According to M. Bodmer, who wrote the Preface to this formidable
volume, the only reason that these written treasures were preserved through
all kinds of calamities was that they met a spiritual need in their respective
cultures. Thanks to the efforts of such heterogeneous groups as the Arab
savants of the early 'Abbäsid period (A. D. 750-850) and the Christian
monks of the Middle Ages, the literary heritage of the ancient world has been
passed on to modern times. Textual problems which result from human
error in the copying of manuscripts are not dealt with in this book.

After a detailed description of writing materials, tools, book forms and
decorations, and masterly surveys of Greek and Latin palaeography (H.Hun-
ger, Wien), the history of the transmission of the Bible text is discussed
(O. Stegmüller, Freiburg i. Br., pp. 151—206). Beginning with the
composition and canonization of the Old Testament books themselves, the
author traces the history of the Hebrew text from its pre-Masoretic forms
to its latest printed edition in Kittel's Biblia Hebraica (3rd ed.). It is not
altogether correct to say that the variants of the extant manuscripts of the
Masoretic text are of relatively little value (p. 158). Careful study of the
variants, compiled by Kennicott and de Rossi from just a few hundred
manuscripts in the latter part of the 18th centiry, has yielded sound results
regarding certain textual traditions; and further similar investigations of
the hundreds of Genizah manuscripts will no doubt yield even more
important conclusions regarding pre-Masoretic textual traditions and groupings
of manuscripts within the Masoretic tradition itself. To the information
regarding the text of the third edition of Biblia Hebraica (p. 159) should
now be added the fact that a new edition of the Hebrew Bible is being
prepared by the scholars of the Hebrew University in Jerusalem (Israel),
based on the so-called Aleppo text which has been conclusively identified
by M. Goshen-Gottstein as one of the oldest Masoretic manuscripts, in fact,
the oldest manuscript of the whole Old Testament, and the ideal model
codex of the Masoretic textus receptus, used by Maimonides himself as a
basis for setting out the exact rules for writing the scrolls of the Law.

The author concludes this monograph with a treatment of the New
Testament, its textual tradition and translations into ancient and foreign
languages.

It is impossible within the scope of this review to deal adequately with
the exhaustive monographs on the history of Greek, Latin and Byzantine
literatures. One criticism that the reviewer would like to make, however, is
that practically nothing is said of the vital role that Arab scholars played
in the transmission of Greek culture to the world at large. During the eighth
and minth centuries Greek works on medicine, mathematics and philosophy
(Plato and Aristotle) were translated first into Syriac by Nestorian Christians
and then from the Syriac into Arabic. Several centuries later the great
medical work of Avicenna (ibn-Sina), called al-Qänun, which was the final
codification of Greco-Arabic medical thought, was translated into Latin,
and became one of the leading medical text-books in the schools of Europe;



Rezensionen 63

and the famous commentaries of Averroes (ibn-Rushd) on Aristotle were
made available to Christian schoolmen through their Latin translations
which were made from Hebrew renditions of the Arabic originals. Thus
Medieval Europe received much of its knowledge of Greek scientific and
philosophical thought through the Arabic translations of the original sources
and the commentaries of Arab scholars on those sources which were rendered
into Latin.

The last chapter of the book discusses the rediscovery of the ancient
classics in the Age of the Renaissance and their influence on the life and
thought of this time.

Scholars of the humanities owe a deep debt of gratitude to the Atlantis
publishers for producing such a magnificent volume of excellent essays.
One may expect that the second volume on Medieval Literature will be of
the same depth and breadth of scholarship.

Charles T. Fritsch, Princeton, New Jersey

Ende® Zsindely, Krankheit und Heilung im älteren Pietismus. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1962. 183 S.

Die Frage «Krankheit und Heilung» ist auch in den evangelischen Kirchen
neuerdings lebendig geworden. Der ungarische reformierte Theologe E. Zsindely

möchte gegenüber den dabei auftauchenden Problemen nicht Richter
sein, wohl aber etwas zum besseren Verständnis des ganzen Fragenkreises
beitragen.

Im 1. Kapitel «Pietismus und Krankheit» untersucht Zsindely die
allgemeine Einstellung, die die einzelnen Gruppen des Pietismus zu dem Problem
der Krankheit einnahmen. Diese Haltung war verschieden, gemäß der
unterschiedlichen Stellung zum menschlichen Leib, und reichte von ausgesprochener

Gleichgültigkeit gegenüber den Krankheitsfragen (im schwärmerischen
Pietismus) bis zu aktiver Gesundheitspflege (Oetinger, Zinzendorf). Zwischen
diesen Polen in der Mitte standen Spener und Francke. Francke hatte den
größten Einfluß, und zwar durch Vermittlung seiner Schüler Marperger,
Urlsperger, Hedinger, die vielbenützte Handbücher der Krankenseelsorge
schufen. Das 2. Kapitel behandelt «Die Krankheit als theologisches Problem
im Pietismus». Die Krankheit ist ein Ergebnis des ersten Sündenfalls; ihr
Sinn ist Strafe und Züchtigung, ihr Zweck die Bekehrung des Einzelnen.

Kapitel 3, der längste Abschnitt, hat «Die Pflichten des Kranken im
Pietismus» zum Gegenstand. Es ist merkwürdig, daß Jak. 5, 14-15, die einzige
neutestamentliche Stelle, wo dem Kranken ein bestimmtes Verhalten
vorgeschrieben wird («er rufe die Ältesten zu sich» usw.), im Pietismus nur eine
unerhebliche Rolle spielt. Das hängt mit der Pflicht des Patienten zur
Passivität zusammen. Tersteegen, «der Prophet der Passivität» (S. 73),
betont, wichtiger als die Gesundheit des Körpers sei die Gesundheit der Seele.
Deshalb wurde um die Genesung des Leibes nur mit großer Zurückhaltung,
niemals mit Zudringlichkeit, gebetet. Auch die Gebetsheilung tritt im Pietismus

überraschend zurück. «Die Gebetsheilungen gehörten nicht in das
Programm des Pietismus» (S. 95). Ausnahmen von dieser Regel bilden Oetinger,
der Freiherr von Pfeil und einzelne enthusiastische Pietisten. Im allgemeinen



64 Rezensionen

vertraute sich der pietistische Fromme der normalen ärztlichen Hilfe an. In
Halle galt die Losung: Gott tut seine Wunder durch Arzneien und Ärzte.
Die von dem Arzt (und Kirchenliederdichter) Dr. Christian Friedrich Richter
geleitete Waisenhausapotheke in Halle war weitberühmt. Die Hauptpflicht
des Kranken bleibt aber, daß er an die Genesung der Seele denkt ; die Krankheit

soll den Menschen zur Buße leiten. Hedinger stellt nicht weniger als
230 Fragen zusammen, die sich der Kranke zur Prüfung seines Gewissens

vorlegen soll.

Kapitel 4 trägt die Überschrift « Die Pflicht der Mitchristen gegenüber den
Kranken». Die wichtigsten Obliegenheiten der Mitchristen gegenüber den
Leidenden sind die Fürbitte und der Krankenbesuch, während die leibliche
Seite des Krankendienstes eher vernachlässigt wird. Der Pietismus hat keine
Diakonissen herangebildet. Francke z. B. hat wohl Waisenhäuser, aber keine
Spitäler gegründet. Im 5. Kapitel zeichnet Zsindely auf Grund von Francke,
Marperger, Hedinger u. a. das Idealbild eines pietistischen Seelsorgers. Wir
erfahren sehr Genaues über den Hergang eines Krankenbesuches. Was dabei
auffällt, ist das Nebeneinander von Feingefühl und Aufdringlichkeit, Liebe
und Härte, Mitgefühl und Unnachgiebigkeit.

Zsindely beschränkt sich mit seiner Untersuchung auf den «älteren» und
das heißt auf den eigentlichen Pietismus, der etwa von der Mitte des 17.

bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts reichte. Was die Definition des Pietismus,
seinen Ursprung und seine Geschichte angeht, so hält sich der Verfasser an
die neuere und neueste Pietismusforschung (A. Ritsehl, E. Troeltsch, H.
Bornkamm, Aug. Lang, Martin Schmidt, Erich Beyreuther). Zsindelys
Aufgabe bestand darin, das Material zum Thema «Krankheit und Pietismus» zu
sammeln und es zu systematisieren. Die Quellen, aus denen er schöpfte, waren

: Predigten, Gesangbücher, Erbauungsschriften, Gedichte, Lebensbeschreibungen,

Briefe. Die Beschaffung dieses Stoffes war z. T. recht mühevoll;
etliche Werke waren nicht zu erreichen, aber im ganzen ist es doch gelungen,
die wirklich wesentliche Literatur zusammenzubringen. Die aus diesen
Texten gewonnenen Mitteilungen galt es zu gliedern und aus ihnen so etwas
wie eine pietistische «Theologie der Krankheit» zu schaffen. Das war bei dem
erbaulichen und auf das Praktische zielenden Gepräge der Quellen nicht
einfach, aber Zsindely hat die Schwierigkeit gut gemeistert. Die ganze Arbeit
ist durchsichtig eingeteilt, in flüssigem Stil, ohne unnötige Breiten, abgefaßt
und bis ins kleinste sorgfältig durchgeführt.

Zsindelys Haltung seinem Thema gegenüber ist verstehend, aber gleichzeitig

kritisch. Der besonderen Frömmigkeitsart des Pietismus wird
einfühlend nachgegangen, aber zugleich werden die pietistischen Schwächen,
vor allem die negative Stellung zum Leiblichen, klar herausgearbeitet.
Einseitige Lobpreisung des Pietismus — zum Beispiel die Überschätzung der
Liebestätigkeit A. H. Franckes durch C. Hinrichs - wird abgewehrt.

Die Bedeutung von Leib, Leiblichkeit, Krankheit im älteren Pietismus
ist bisher noch nie erforscht worden. Lediglich bei Uttendörfer in «Zinzen-
dorfs christliches Lebensideal» (1940) und in dem Buche von Fritz Tanner,
«Die Ehe im Pietismus» (1952) finden sich einige Bemerkungen. In der Arbeit
von E. Zsindely treten auf der einen Seite schon bekannte Charakterzüge der



Rezensionen 65

pietistisehen Bewegung noch deutlicher hervor, so z. B. das Wertlegen auf
Seelsorge, Bußkampf, Gebetserhörung ; auch wird die Sonderstellung, die
Oetinger und Zinzendorf im Rahmen des Pietismus einnehmen, von neuem
offenkundig. Anderseits werden neue Seiten aufgedeckt, die so noch nicht
bekannt waren: Was z. B. über die pietistische Krankenpflege ausgeführt
wird, ist eine Ergänzung des Werkes von Uhlhorn über die christliche
Liebestätigkeit; völlig neu ist die Zusammenstellung der pietistischen Ärzte und
ihrer besonderen Problemstellungen, überhaupt das Zusammentreffen von
Medizin und Theologie im älteren Pietismus. Es ist auch wohl das erste Mal,
daß einem Buche über den Pietismus deutsche, schweizerische, schwedische
und imgarische Quellen zugrunde liegen. Diese weitgespannte Zusammenschau

zeigt eindrucksvoll die Gleichartigkeit der Phänomene, die für den
Pietismus bezeichnend sind. Fritz Blanke, Zürich

Klaus Eeich Bockmühl, Leiblichkeit und Gesellschaft. Studien zur Religionskritik

und Anthropologie im Frühwerk von Ludwig Feuerbach und Karl
Marx. Forschungen zur systematischen Theologie und
Religionsphilosophie, 7. Göttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1961. 285 S. DM 25.-.

Die vorliegende Baseler Dissertation ist wohl die bisher gründlichste
Arbeit, die sich mit dem für die Geistes- und Weltgeschichte wie für Theologie
und Kirche so folgenschwere Epoche des Übergangs von Hegel zu Feuerbach

und Marx beschäftigt. Sie verfolgt den geistigen Weg Feuerbachs von
seiner Dissertation (1828) bis zur Vollendung seiner Philosophie und ebenso
unter Berücksichtigung der junghegelianischen Zwischenglieder den Weg
des jungen Marx von den Vorarbeiten zu seiner Dissertation (1841) über die
Pariser Manuskripte zur «Heiligen Familie». Das Interesse dieser
philosophiegeschichtlichen Untersuchimg liegt auf der Anknüpfung und Kritik der beiden

Denker an Hegel, vor allem aber darauf, wieweit sie Hegel in beiden
Hinsichten richtig verstanden haben und ihre Konsequenzen aus dem hegel-
schen System berechtigt sind. Hier kommt der Verfasser zu der Feststellung,
einmal daß Feuerbach zu seiner bekannten Umkehrung des hegelschen
Gott-Mensch-Verhältnisses als des von Subjekt und Prädikat nur dadurch
kommen konnte, daß er der dynamischen Dialektik Hegels die Identitätsdialektik

Schellings von Geist und Natur unterlegte, worin ihm Marx gefolgt
ist. Unter dieser Voraussetzung mußte jene Umkehrung zu einem
Übergewicht der Natur über den Menschen und damit zu einer naturalistischen
Anthropologie führen, die den Menschen wesentlich von seiner Leiblichkeit
her und subjektiv von seiner Sinnlichkeit her verstand. Ferner wirft der
Verfasser beiden Denkern vor, die an der vorgängigen «Heilsgeschichte»
orientierte hegelsche Dialektik im Sinne der Identitätsphilosophie Schellings
verzerrt zu haben. Nur diese Mißdeutung Hegels mache es beiden Denkern
möglich, in ihrer Religionskritik die Anthropologie als das Geheimnis der
hegelisch gedeuteten Religion, speziell des Christentums zu behaupten.
Während er die Kritik Feuerbachs an Religion und Theologie als Angriff
auf Schleiermacher und seine Schüler für berechtigt hält, insofern dieser den
Wahrheitsgehalt der theologischen Aussagen auf das menschliche Selbst-

5



66 Rezensionen

gefühl reduzierte und damit dem Subjektivismus und Anthropologismus verfiel,

will der Verfasser Feuerbachs Kritik an Hegels Theologie nicht anerkennen,

bei der es sich um den denkerischen «Nachvollzug der Offenbarung»
(S. 52) handele. Man wird ihm hierin kaum folgen können. Es dürfte doch
unbestreitbar sein, daß Hegels Gottesbegriff nicht aus der Offenbarung,
sondern auf spekulativem Wege gewonnen ist und, wie Feuerbach richtig
gesehen hat, die Projektion der Idee des Menschengeistes ins Metaphysische
darstellt, der Hegel dann die Deutung der gesamten christlichen Theologie
unterwirft. Die dynamische Dialektik Hegels ändert nichts an seinem Geist -

monismus, der nur einen dialektischen Unterschied von Gott und Welt
zuläßt, und an seinem Logizismus, der den Offenbarungsgedanken faktisch
streicht. Mit Joh. 1, 14, wie der Verfasser meint (S. 270), hat das schlechterdings

nichts zu tun. Der geistesgeschichtliche Weg, der von Hegel zu Feuerbach

und Marx führte, sollte die Theologie vor jedem auch nur modifizierten
Rückgriff auf Hegel warnen. Die hegelisch-idealistische Deutung des christlichen

Glaubens widerspricht seinem Grundinhalt und ist der Kritik Feuerbachs

und des Marxismus nicht gewachsen.
Eine ausführliche Darstellung widmet der Verfasser dem «realen

Humanismus» bei Feuerbach und dem jungen Marx, der das positive Gegenstück

zu ihrer Religionskritik ist und in diesem Zusammenhang der Bedeutung

der menschlichen Leiblichkeit und Sozialität. Zwar hat Feuerbach die
Frage danach dringlich gemacht, aber seine Betonung der Leiblichkeit ist
im Naturalismus steckengeblieben und die menschliche Sozialität ist bei ihm
individualistisch auf die Mann-Frau-Beziehung und die Freundschaft
begrenzt. Erst Marx hat in Weiterführung des Ansatzes Feuerbachs sowohl
im Blick auf die Leiblichkeit wie auf die Gesellschaft der Anthropologie neue
Aspekte gegeben, die, wie der Verfasser mit Recht betont, auch für die
Theologie Beachtung verdienen (S. 108). Das anthropologische Grundproblem
ist für Marx das Verhältnis des leiblichen Menschen zur gegenständlichen
Natur, die einerseits Gegenstand seiner Arbeit ist, durch die er sie zu seinem
«weiteren unorganischen Leib» vermenschlicht, anderseits Gegenstand seines
Bedürfens, der notwendigen Aneignung, ohne die er nicht als Mensch leben
kann. Von da aus wird das Eigentum, «das Dasein der wesentlichen Gegenstände

für den Menschen, sowohl als Gegenstand des Genusses wie der Tätigkeit»,

zum zentralen Problem der marxschen Anthropologie. Die
Menschheitsgeschichte wird unter diesem Gesichtspunkte zu dem Prozeß, in dem
das Arbeitsprodukt des Menschen durch die Entwicklung der Arbeitsweise
und der ihr entsprechenden Gesellschaftsstruktur ihm entfremdet wird und
die Aneignung zum zugleich notwendigen wie die menschlich-revolutionäre
Aktivität in Anspruch nehmenden Geschichtsziel. Allerdings bleiben bei
Marx die Fragen, wie es zu dieser Entfremdung kommen konnte und wie
ihre revolutionäre Beseitigung schon die positive Aneignung des
Arbeitsproduktes sein soll, ungeklärt. Identisch mit diesem Prozeß des Verhältnisses
Mensch-Eigentum ist der des Verhältnisses von Individuum und Gemeinschaft

bzw. Individuum und «Gattung» durch Entfremdung zur
Wiedervereinigung, wobei Individuum und «Gattung», ebenso wie Mensch und Natur
in dialektischer Identität gesehen werden müssen. In beiden Hinsichten



Rezensionen 67

wird der Durchgang durch die Entfremdung von Marx als teleologisch
notwendig verstanden.

Als positiven Gewinn der Religionskritik und Anthropologie von Feuerbach

und Marx für die Theologie stellt der Verfasser fest: 1. Sie hat die
Theologie zur Ordnung zu rufen in ihrer Naturfeindlichkeit und ihrer
Verfehlung des Mitmenschen. 2. Sie hat darauf hinzuweisen, daß die dem
Denken vorausliegende Heilsgeschichte den NachVollzug nicht nur in
Erkenntnis und Lehre, sondern in der leiblich-gesellschaftlichen Praxis
erfordert. 3. Für die theologische Anthropologie: sie hat «das positive Recht
des Leibes und der natürlichen Gegebenheiten geltend zu machen » und damit
«dem alttestamentlich-realistischen Denken vor den später bestimmend
gewordenen griechischen Einflüssen wieder zum Vorrang zu verhelfen» (S. 274).
4. Die «Aufhebung» (im hegelisch-dialektischen Doppelsinne) der Leiblichkeit

in der Gemeinschaft herauszustellen. Schließlich will der Verfasser diese

von Feuerbach und Marx bereits an die Hand gegebenen Gesichtspunkte
theologisch ergänzen durch die « Aufhebung der Leiblichkeit und der menschlichen

Gemeinschaften in der Gemeinschaft mit Gott» (S. 281), die zugleich
ihre «Berechtigimg» wie ihre «Entmächtigung» bedeutet. Dies bleibt nun
allerdings Programm, dessen Durchführung wohl alle durch Feuerbach und
Marx gestellten Fragen des WirklichkeitsVerständnisses aufs neue aufwerfen
würde, da das vorausgesetzte Schema: Leiblichkeit — menschliche Gemeinschaft

- Gemeinschaft mit Gott, worin die folgende Stufe die vorhergehende
jeweils dialektisch «aufheben» soll, nun doch zu einfach ist und der Begriff
der «Heilsgeschichte» zu wenig geklärt, um nicht dem Feuer marxistischer,
aber auch theologischer Kritik ausgesetzt zu sein. Jedenfalls ist das Buch ein
energischer Hinweis darauf, daß die durch Feuerbach und Marx gestellten
Fragen in der Theologie noch keineswegs erledigt sind.

Druckfehler: S. 20: «ad abstraktum» statt «ad absurdum»; S. 110:
«demokratisch» statt «demokritisch»; S. 268: «ausschließen» statt «anschließen».

Werner Wiesner, Mainz

Karl Barth, Einführung in die evangelische Theologie. Zürich, EVZ-Verlag,
1962. 224 S.

Wer durch 40 Jahre den theologischen Lebensgang des weitaus größten
Theologen dieses Jahrhunderts verfolgt hat - zunächst stark kritisch und
doch lebhaft engagiert, dann nach und nach voll Bewunderung und
Dankbarkeit, und dann schließlich etwas zögernd und doch vor allem mit
freudiger Zustimmung, immer wieder bis auf die letzten Bände der Kirchlichen
Dogmatik freudig hinnehmend, bisweilen doch auch kritisch ablehnend -,
dem muß diese Vorlesungsreihe des Wintersemesters 1961/62 ein
eigenartiges Erlebnis werden. Nicht daß hier große Überraschungen, neue
Forschungsergebnisse oder dergleichen dem Leser bereitet werden. Barth hat
sonst vermocht, noch in dem letzterschienenen Band der Dogmatik den Leser
beinahe zu schockieren. Hier wird das kaum der Fall sein. Wir werden
vielmehr in eigenartiger Weise vor das theologische Vermächtnis des großen
Lehrers gestellt. Persönlich und ebenso nüchtern und sachlich redet Barth
hier aus seinen ureigensten Erfahrungen und Überlegungen heraus darüber,



68 Rezensionen

was das heißt, Theologie zu treiben, Theologe sein zu müssen und zu
dürfen.

Nach einer Verlagsanzeige werden diejenigen, die befürchten, in Barths
Theologie komme die menschliche Existenz nicht zu ihrem Recht, von
diesem Buch überrascht sein. Ja, falls es diese Menschen gibt, dann sind sie
wohl solche, die die berühmten «dicken Bände» der Dogmatik nicht gelesen
oder verstanden haben. Das Eigenartige an diesen gewissermaßen anspruchslosen

und doch so wuchtigen Vorlesungen ist aber, daß hier von A bis Z

vom Wesen eines evangelischen Theologen die Rede ist, daß aber der Theologe

wie jeder kleine Mensch, auch der kleine Theologe, den man vielleicht
als «berühmt» oder gar «genial» preist, eigentlich verschwindet. Alles
verschwindet wie welke Blumen vor der gnadenvollen, richtenden und rettenden
Segnung Gottes. «Es bleibt der Mensch Mensch und Gott Gott.» So haben
wir es vor 40 Jahren bei Barth gelesen, und das könnte auch das Motto dieses
Büchleins sein. Wie wird aber hier diese Botschaft freudig, dankbar
verkündigt. Es ist eine Not, Theologe zu sein, weil Gott in seiner Gottheit so

unverfügbar und Theologie deshalb so überwältigend ist. Es ist aber vor
allem ein Gnadengeschenk, das Wunderbarste, was einem Menschen
passieren kann. Deshalb ist die Theologie eine fröhliche Wissenschaft, der Theologe

im tiefsten Inneren, wenn auch nicht immer auf der Oberfläche, ein
vergnügter Mensch, er trägt die «Gefährdung» seines Berufes in der laetitia
spiritualis, der Freudigkeit des Heiligen Geistes. «Rom. 7 darf dem Theologen

weder offen noch heimlich vertrauter, wichtiger und lieber sein als
Rom. 8.» Und das alles, obschon er weiß, daß gerade auch die größten
Theologen «neben ihren positiven Ein- und Auswirkungen alle auch wahre
Unheilsspuren hinter sich gelassen haben». Er weiß aber vor allem von der
Gnade, der Sündenvergebung, dem Sieg Gottes. Deshalb redet der
Hauptabschnitt «Die Gefährdung der Theologie» nicht nur von der Einsamkeit,
dem Zweifel und der Anfechtung des Theologen, sondern das alles mündet
in die Botschaft von der Hoffnung ein.

Eine Rezension eines solchen Buches im gewöhnlichen Sinne ist doch wohl
unmöglich. Man kann eigentlich nur darauf aufmerksam machen, was das
wohl heißt, daß Barth die letzten vier Vorlesungen über «Die theologische
Arbeit» mit einem Abschnitt über das «Gebet» anfängt, um erst von da aus
auf das Thema des Studiums zu kommen, und das Ganze mit einer Vorlesung
über die Liebe, die Agape, beschließt. Und man kann sich nur freuen, wenn
das Hauptthema «Die theologische Existenz» gerade mit einer Vorlesung
über die «Verwunderung» anfängt und von dort zur «Betroffenheit» und
«Verpflichtung» weiterschreitet. So müßte ein evangelischer Theologe über
dieses Thema reden. Wie tun wir es aber

Unpolemisch ist dies Buch. Und doch muß rechtschaffene theologische
Arbeit immer eine Kampffront haben. In diesem Buch trifft Barths Nein
hauptsächlich das, was er mit einem Ausdruck von Abraham Calov eine
«Mixophilosophicotheologia» nennt. Was nicht passieren darf, ist, daß der
Theologe seiner Sache untreu wird, nach den Fleischtöpfen Ägyptens
zurückblickt und in einen Psychologismus oder Historismus, in eine Anthropologie,

Ontologie oder Linguistik zurückfällt. Er darf aber auch nicht etwa



Rezensionen 69

mit Tillich meinen, daß wir die Zweiheit von Philosophie und Theologie
zusammenschweißen können. In solchen Zusammenhängen kann Barth (S. 204)
vor einer «Gnosis historisch-kritischer Art» warnen. Er verweist darauf, wie
diese «Gnosis» sieh im 18. Jahrhundert als die allein wahre theologische
Wissenschaft auszubreiten begann, und fügt hinzu, daß diese Gnosis auch
«heute, wenn nicht alles täuscht, neue Triumphe zu feiern sich anschickt».
Hinter einer derartigen Gnosis lauert aber, das behauptet Barth, die Skepsis,
d. h. der Atheismus, und erinnert an F. Overbeck.

Die Warnung ist sicher notwendig. Hier, gerade im Hinblick auf die
historisch-kritische Forschung innerhalb der theologischen Wissenschaft,
bergen sich aber große Probleme. Es bleibt zwar richtig, wenn Barth (S. 193)
feststellt, daß es Texte gibt, die jedenfalls nicht dazu einladen, «Fakten»
hinter ihrer Botschaft festzustellen. Es muß aber doch als eine legitime
theologische Aufgabe hingenommen werden, wenn Forscher sich bemühen, mit
den Mitteln historisch-kritischer Forschung festzustellen, etwa was Jesus
von Nazareth über seine eigene Person gesagt und gelehrt hat. Und es wäre
wünschenswert, falls Barth auch zu diesen Themen etwas, nicht nur
ablehnend, zu sagen hätte. Falls die theologisch verantwortlichen Historiker
diese Arbeit nicht sorgfältig tun, werden wir wahrhaftig der Forscherarbeit
der Nicht-Theologen in unerwünschter Weise preisgegeben.

Und dann noch ein paar andere kleine Fragezeichen. Karl Barth hat
unermüdlich für das Verstehen der Bibel als eine Einheit gekämpft. Das Alte
Testament darf «nicht nur als eine Art Auftakt» zu dem Zeugnis des Neuen
Testaments gewürdigt werden, sondern es muß selbst «mit größtem Ernst»
geschätzt werden. Hier hat Barth wohl geradezu Epoche gemacht. Und es

gibt viele, die ihm dafür zu Dank verpflichtet sind. Es scheint mir aber doch
notwendig, stärker als es Barth will auf den unterschiedlichen Wert der beiden

Bibelteile aufmerksam zu machen. Hier muß ich mich wenigstens zu der
lutherischen Tradition bekennen. Gerade wenn man in enge Berührung mit
der angelsächsischen Welt kommt, kann es einem klar werden, wie
verhängnisvoll es ist, wenn in den Gottesdiensten das Alte Testament praktisch
auf dieselbe Ebene gestellt wird wie das Neue. Das will ja Barth auch nicht.
Ich vermisse aber - auch in dem hier besprochenen Buch - eine klare Warnung

vor diesem Mißverständnis.
Barth gibt uns übrigens eine eindringliche Ausführung vom Heiligen Geist,

die ich dankbar hinnehmen möchte. Hätte aber nicht die Gefahr der « Schwärmerei»

ernsthafter behandelt werden müssen? Barth hätte das gewiß tun
können, weiß er doch von der geheimnisvollen Einheit des Sohnes und des
Geistes in der heiligen Trinität. Und wahrscheinlich ist es eine Angst vor
einer «sicheren», «fertigen» Orthodoxie, vielleicht liberaler Art, die hier
Barths Ausführung ein Gefälle gegeben hat. So wie es hier zu lesen ist, ist es
aber mindestens mißverständlich.

Aber wie unwichtig sind diese Randanmerkungen. Barth ist «einseitig»,
z. B. auch in seiner Behandlung der Frage, wie es eigentlich zu bewerten ist,
daß die Bibel eine solche Vielfältigkeit von Stimmen, eine solche bisweilen
doch wirklich verwirrende Differenzierung der Botschaft bringt (S. 42). Wie
notwendig, gerade heute, ist es aber auch hier, Barth zunächst einfach an-



70 Rezensionen

zuhören, seine Antwort ernst zu nehmen. Später kann man vielleicht auch
ein paar kritische Bemerkungen einschalten.

Gewissermaßen ist dieses Buch ein Vermächtnis, obwohl man auf die
Fortsetzung der Dogmatik noch hoffen darf. Hier redet der alte theologische
Lehrer in nüchterner und gerade so in sehr persönlicher Weise zu uns von
seinen Erfahrungen, von den Ergebnissen seiner langen Tätigkeit im
theologischen Beruf. Und wie notwendig ist es doch, daß wir diese Stimme
wirklich reden lassen und — so darf ich sagen - demütig anhören. Barth hat
wirklich durch sehr wechselreiche Jahrzehnte seine theologische Arbeit
«erhobenen Hauptes» getan (S. 205), und es ist gerade heute notwendig zu
hören, was er über die Gefährdung der Theologie sagt, über die Einsamkeit
des Theologen, aber auch über seine Freudigkeit und das «ruhige
Selbstbewußtsein», mit dem wir unsere Arbeit als Theologen tun dürfen und sollen
(S. 205). Niels FI. Söe, Kopenhagen

Dietbich Bonhoeffeb, Gesammelte Schriften, hrsg. von Eberhard Bethge.
4. Auslegungen - Predigten. Berlin, London, Finkenwalde, 1931-1944.
München, Chr. Kaiser Verlag, 1961. 647 S.

Das reiche, vielfältige und doch (viel mehr als dies von jedem Menschenleben

gilt) Fragment gebliebene theologische Lebenswerk Bonhoeffers ruft
immer wieder neue Interpretationsversuche auf den Plan. Längst beruft sich
jede theologische Modeströmung auf die «eigentlichen Intentionen»
Bonhoeffers. Neuerdings ist er auch noch für den dialektischen Materialismus
beansprucht worden1.

Angesichts aller dieser Deutungen und Fehldeutungen ist es besonders
notwendig und wichtig, daß gerade auch dieser 4. Band seiner Gesammelten
Werke2 wirklich gelesen und beachtet wird. Der Band umfaßt Predigten und
Auslegungen aus Bonhoeffers früher Berliner Zeit (1931-33), aus seinem
Londoner Pfarramt (1933-34), aus seiner intensiven exegetischen und
homiletischen Arbeit im Predigerseminar Finkenwalde (1935-39) und schließlich
aus der Kriegs- und Gefängniszeit.

Es geht bei dem allem recht eigentlich um das Herzstück von Bonhoeffers
Leben, Denken und Wirken. Wer daran vorbeigeht und ihn nicht gerade
hier ganz ernst nimmt, wird Bonhoeffers entscheidenden Ansatz- und
Ausgangspunkt verfehlen. Gegenüber den oft so gequälten endlosen Reflexionen
über die rechte Hermeneutik, wie sie heute weithin Trumpf sind, weht
allerdings bei diesem Prediger und Lehrer der Homiletik ein ganz anderer Wind.
Direkt und massiv wird da die biblische Heilsbotschaft proklamiert, wird
vom «sacramentum verbi» geredet. Die Finkenwalder Homiletik-Vorlesung

1 Man vergleiche die Berliner Dissertation von H. Müller, Von der Kirche
zur Welt. Ein Beitrag zu der Beziehung des Wortes Gottes auf die Societas
in Dietrich Bonhoeffers theologischer Entwicklung (1961), und dazu das
kritische Referat in Walther Fürst, Motive der theologischen Arbeit Dietrich
Bonhoeffers: Hören und Handeln. Festschrift für Ernst Wolf (1962), S. 133ff.

2 Besprechungen der früheren Bände in Theol. Zeitschr. 15 (1959),
S. 74f. 388f. ; 17 (1961), S. 156f.



Rezensionen 71

auf Grund von Nachschriften rekonstruiert) läßt den theologischen Standort

und die Intensität der Gedankenführung ganz deutlich werden. Was
Bonhoeffer hier erarbeitet, weitergegeben und selber praktiziert hat, steht
im Grunde hinter allem, was er damals und später mit der ganzen ihm eigenen

Kraft und Energie gedacht, geschrieben und, handelnd und leidend,
vollbracht hat.

Nochmals: es ist gut, daß auch Bonhoeffer der Prediger und Exeget heute
wieder neu zu Worte kommt. Seine systematischen Werke, seine kirchliche
und politische Aktivität, auch seine mit neuen Gedanken und Einsichten
experimentierenden Meditationen im Gefängnis erhalten nur von der für
Bonhoeffer unverrückbaren Mitte, von dem in seinem Wort und seiner
Gemeinde gegenwärtigen Christus her, Sinn und Ziel. Das zeigt gerade dieser
Band mit eindrücklicher Klarheit.

Dem Herausgeber Eberhard Bethge schulden wir, wo nun die vier Bände
der Gesammelten Schriften vollständig vorliegen, für seine unermüdliche
Arbeit großen Dank. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern

Ulbich Kühn, Natur und Onade. Untersuchungen zur deutschen katholischen
Theologie der Gegenwart. Arbeiten zur Geschichte und Theologie des

Luthertums, 6. Berlin, Lutherisches Verlagshaus, 1961. 180 S.

Während, wie die Publizistik ausweist, in den zwanziger Jahren unseres
Jahrhunderts Reformkatholizismus und Modernismus zu vertrocknen schienen,

erblühte im Schöße katholischer Orthodoxie allmählich eine «neue
Theologie», über welche Kühn hier einen instruktiven Gesamtbericht
vorlegt. Denn er kann sich nicht beschränken auf die deutsche katholische Theologie

der Gegenwart, muß vielmehr aufzeigen, wie Pascal, Newman, die,
wennschon seitens der kurialen Theologie kritisiert, dennoch nicht indiziert
worden sind, und neuerdings der Religionsphilosoph Scheler, der französische
Jesuit de Lubac, ja wie Karl Barth befruchtend gewirkt haben auf die
tridentinische, zum Teil thomistische, zum Teil molinistische1 Theologie der
römischen Kirche.

Kühn teilt seine Darlegungen in vier Kapitel: 1. Natur neben Gnade
(neuscholastische Schuldogmatik, illustriert an dem Thomisten Diekamp und
dem Molinisten Lercher) ; 2. Natur auf Gnade hin (illustriert an Eschweilers
«Kampf gegen die Neutralität» jenes N. neben Gn., an Guardinis konkretem
Personalismus, Gottlieb Söhngens Betonung des heilsgeschichtlichen
Moments vor dem ontologischen, Schmaus' konkordistischer Systemisierung
der neutheologischen Erkenntnisse mit denen der Orthodoxie); 3. Natur in
konkreter Einheit mit Gnade (illustriert an Przywaras Analogia-entis-
Theorie, die zugleich Kreuzestheorie sein möchte, an K. Rahners Vorschlag,
die Natur des Menschen ausgestattet zu denken mit dem «übernatürlichen
Existential», an v. Balthasars ontologisch-christozentrischer Theologie); 4.
Natur erlöst durch Gnade, als summarische Kennzeichnung der
evangelischtheologischen Schau der ganzen Problematik von Natur und Gnade
(illustriert an Thielicke und Althaus : « evangelische Denkform » des Personalismus).

1 Luis Molina, Liberi arbitrii cum gratiae donis... concordia (1588).



72 Rezensionen

Es wird dabei deutlich, daß Kühn aufs Ganze gesehen referiert, nur
bescheiden seine eigene Kritik und Stellungnahme (in Gefolgschaft von Alt-
haus) vorträgt. Erstaunlich ist, wie dieser wahrscheinlich noch junge Leipziger

Theologe (Sommerlathschüler) die umfangreiche Literatur ausschöpft
und mit informativem Geschick darzulegen weiß, wie gereift und besonnen
er urteilt! Besonderen Respekt empfindet er vor dem denkerischen Werk
Przywaras, wiewohl er gerade bei der Wiedergabe von dessen Analogielehre
zuviel wörtlich zitiert und zuwenig mit anderen Worten erläutert (man
müßte m. E. hier auf die fundamentale Rolle der biblischen Gleichnisrede
hinweisen, die von der Scholastik als Realaussage mißverstanden und von
Przywara mit akrobatischer Dialektik vernebelt wird). Hier wäre aber vor
allem hinzuweisen auf Math. Jos. Scheebens, «Die Mysterien des Christentums»

(1865), an welche Przywara deutlich anknüpft. Mit großem Respekt
skizziert Kühn auch das Gedankengebäude v. Balthasars, während der so
gediegene Denker Söhngen noch als Wegbereiter einer zukunftsreichen
Natur-Gnadenlehre eingeschätzt wird. Über derlei Wertungen aber wird
Kühn wohl noch mit sich reden lassen. — Am Ende stellt er fest, daß die
Voraussetzungen für positive Gespräche zwischen katholischer und
evangelischer Theologie gegeben sind, zumal im theologischen Personalismus
Guardinis, Rahners und v. Balthasars. Doch auch der «christliche
Universalismus» des letzteren entspreche weithin den Bemühungen K. Barths
um eine «innere Katholizität der theologischen Vernunft», da ja die Erlösung
hüben wie drüben nicht manichäisch interpretiert wird, sondern als
Wiederherstellung des ursprünglichen natürlich-guten Verhältnisses zu Gott (was
nicht ganz zutrifft). «Gnade» aber versteht die «nouvelle théologie» der
Jesuiten kaum mehr ontologisch-metaphysisch, sondern — gleich uns - als
« heilsgeschichtlich-kontingente Gottestat», die nur im Raum der Kirche
sakramental verwirklicht wird samt den «Gnadenmitteln» : «omnia instaurare
in Christo» (Pius X.).

WTas ist also das Ergebnis der Untersuchungen Kühns? - Daß das
katholische Theologumenon von Natur und Gnade sozusagen der eine Dialekt,
das evangelische Theologumenon von der Justificatio sola gratia der andere
Dialekt einer im Grund gemeinsamen Sprache ist ; man versteht einander.

Indes, verstehen uns christliche Theologen auch die nichttheologisch
geschulten Christen insgemein? Sind wir in ihren Augen nicht seltsame Eso-
teriker, nach wie vor Scholastiker, die vergessen haben, daß ihre
Darlegungen Aussagen sein sollen über die verborgene Weisheit Gottes im
heiligen Geheimnis, also Glaubensdeutungen, nicht aber überzeugendes Reden
menschlicher Weisheit (1. Kor. 2, 7; 4), nicht objektive Wissenschaft;
vielmehr «Erweis von Geist und Kraft» und dadurch lebendig überzeugend? -
Eine Erage, welche Kühn nicht aufwirft, weil er hier bloß kontroverstheologisch

interessiert ist.
Erwin E. Schneider, Wien



Rezensionen 73

Maxwell John Charlesworth, Philosophy and Linguistic Analysis. —

Duquesne Studies, Philosophical Series, 9. Pittsburgh, Pa., Duquesne
Univ. Press, & Louvain, Ed. E. Nauwelaerts, 1961 (1959). XIII + 234 S.

Fr. belg. 260.—.

Als philosophische Richtung ist die linguistische Analyse außerhalb
Englands und einiger Orte der USA wenig bekannt. Auf dem Kontinent
empfindet man sie entweder als eine neue Form des traditionellen britischen
Empirismus, oder man stellt sie mit dieser Richtung oder mit dem logischen
Positivismus gleich. Ihre Eigenart und Originalität werden deshalb wenig
beachtet. Die analytischen Philosophen fühlen sich aber selbst mit dem
Rationalismus eines Aristoteles, Leibniz und Frege mehr verbunden als mit der
empirischen Erkenntnistheorie eines Locke oder Hume.

Der Verfasser der vorliegenden Arbeit, ein Vertreter des Thomismus, geht
in seiner positiven Bewertung der von der analytischen Philosophie geöffneten

Perspektiven sehr weit. Er meint, daß die von dieser philosophischen
Richtung geschaffene neue Methode den scholastischen Denkern große
Dienste tun kann, nicht am wenigsten weil sie zu neuer Konfrontation und
neuem Durchdenken der Grundsätze und der Methoden zwingt. Die Absicht
des Verfassers ist deshalb, eine kritische Darstellung der analytischen
Philosophie und danach eine kritische Bewertung ihrer Bedeutung von einer
scholastischen Position herzugeben.

Die Originalität dieser Richtung besteht nach Charlesworth nicht so sehr
in philosophischen Lehrsätzen wie in einer neuen Auffassung der Philosophie
überhaupt. Nach ihrem Wesen ist sie eine Philosophie der Philosophie. Die
analytischen Philosophen vertreten keine einheitliche philosophische
Position im traditionellen Sinne, ihnen gemeinsam ist aber eine Vorstellung
über Wesen und Funktion der Philosophie. Sie empfinden die überlieferten
philosophischen Probleme als eine Art Pseudoprobleme, die dort entstehen,
wo der geläufige (actual) Sprachgebrauch uns dazu veranlaßt, unbeantwort-
bare Fragen zu stellen, Fragen, die anderen sinnvollen Fragen ähnlich sind,
die aber in Wirklichkeit keinen Sinn haben. Die eigentliche Arbeit der
Philosophie besteht daher in der Analyse solcher Fragen, in der Enthüllung
ihrer eigentlichen logischen Form und ihres Verhältnisses zu den Sinn-
Kriterien überhaupt. So findet man z. B., daß klassische philosophische Fragen

nach ihrer grammatischen Form in dem für die Kriterien gültigen
Zusammenhang als legitime Fragen erscheinen, daß sie aber in Wirklichkeit
etwas über die in diesem Zusammenhang gültigen Kriterien aussagen wollen.
Diese Kriterien aber bezeichnen die Grenze des Aussagbaren und können
deshalb nicht im Rahmen der Sprache zum Ausdruck gebracht werden. Der
Verfasser vergleicht hier eine traditionelle philosophische Frage mit der Frage :

«Welche Länge hat das Metergrundmaß von Paris?»
Es ist sehr schwer, eine allgemeine Darstellung der analytischen Philosophie

zu geben, die für bedeutendere Vertreter dieser Richtung allgemein
gültig wäre. Der Verfasser hat deshalb vorgezogen, einzelne unter ihnen in
chronologischer oder durch Abhängigkeitsverhältnisse bestimmter Reihenfolge

zu behandeln. Die Zentralgestalt ist Ludwig Wittgenstein. Er vor allen



74 Rezensionen

hat behauptet, daß die Philosophie kein eigenes Objekt hat, sondern nur
eine Methode zum Analysieren und zum Auflösen der philosophischen
Fragestellungen ist, so daß diese uns nicht mehr daran hindern, die Dinge oder
die Tatsachen so zu sehen, wie sie wirklich sind. Die Analyse ergibt aber
keine bestimmte Auffassung von der Natur dieser «Tatsachen», auch keine
positivistische Sicht. Die Funktion der Analyse ist lediglich «therapeutisch».

Interessant ist die vom Verfasser aufgezeigte Verwandtschaft zwischen
der analytischen Philosophie und der scholastischen Tradition. So findet man
z. B. bei Aristoteles den Gedanken, daß Dinge, mit deren Hilfe alles andere
definiert wird, die somit die Grenzen unserer Wirklichkeit vertreten, nicht
demonstriert oder erklärt werden können. Aristoteles und die Scholastiker
behandeln die metaphysischen Fragen sowohl in linguistischer wie in
ontologischer Form. Gerade auf grund dieser Verwandtschaft ist der
Verfasser bestrebt, auch die Begrenzung der analytischen Philosophie
aufzuzeigen, weil sie analytisch und linguistisch und daher auch inadäquat bleibt.

Charlesworths Darstellung und Kritik der analytischen Philosophen ist
von eingehenden Kenntnissen und großer Sachlichkeit geprägt. Das wohl-
formulierte Buch ist in bezug auf die hier behandelte Philosophie sehr
aufschlußreich. Sidsel Krosby, Oslo

Arnold B. Comb, Agents of Reconciliation. Philadelphia, The Westminster
Press, 1960. 176 S. $ 3.95.

Wolfgang Trilling, Hausordnung Gottes. Eine Auflegung von Matthäus 18.

(Die Welt der Bibel. Kleinkommentare zur Heiligen Schrift, von Eleonore
Beck, Willibrord Hillmann und Eugen Walter.) Düsseldorf, Patmos-
Verlag, 1960. 99 S.

Wenn Come es unternimmt, das Verhältnis von «Geistlichen» und «Laien»
zu klären, den Gegensatz Klerus und Laien zu überwinden, muß er sich
zunächst dem Verhältnis von Kirche und Welt zuwenden. Die Welt wird im
Anschluß an Camus, Sartre und Eliot als «Hölle der Entfremdung» erfahren,
als Feindin des Menschen. Ihr bringt die Kirche das Wort und die Kraft
und Herrlichkeit der Versöhnung (S. 28). Versöhnung wird verstanden als

Erfüllung der von Gott intendierten Lebensform im Bilde Gottes, als
Kommunion mit Gott als dauerndem Urquell von Leben und Seligkeit, als
Harmonie mit dem Mitmenschen und der Kreatur (S. 35). — Uns aber ist der
Dienst der Versöhnung gegeben (2. Kor. 5, 18 wird mehrmals zitiert). Natur
und Funktion, Sein und Beruf der Kirche sind eins, Diener zu sein oder
«Agent» der Versöhnung (S. 48f.). Weil aber ein individualistisches
Mißverständnis der Versöhnung die Kirche unfähig und untauglich macht zur
Weltmission, darum betont der Verfasser die historische Wurzel der
Versöhnung und begründet den Dienst der Kirche ausdrücklich in der
Erwählung. Darum postuliert Come: «The Christian church as a whole must
have an awareness and a conviction of its having issued out of divine mystery
or it will never fulfill the purpose of its election, namely, to be the servant
of God as his agency for the reconciliation of the world» (S. 68).

Die neuen theologischen Erkenntnisse über den Kirchenbegriff hatten



Rezensionen 75

noch keine reformatorische Relevanz, weil die «working structures» nicht
genügend erfaßt wurden (S. 72). Darum versucht Come einen neuen
Amtsbegriff zu gewinnen und unterscheidet einen zweifachen Dienst der Kirche,
einmal den Dienst aller zurAuferbauung derKirche (church directed ministry),
zum andern den Dienst der ganzen Kirche zur Versöhnung der Welt (world
directed ministry). Beidemal ist der Gegensatz Klerus-Laienschaft zu
überwinden. Der göttliche Sendungsauftrag verlangt die vollständige
Überwindung der Unterscheidung von Klerus und Laientum (S. 99). Darum muß
z. B. die Ordination neu durchdacht und reformiert werden (S. 116), so daß
sie keinen qualitativen Unterschied konstituiert, die Pluralität der Gaben
berücksichtigt und sich den Umständen und Erfordernissen anpaßt (S. 116).

Come ist der Meinung, daß ein neuer Kairos der Kirche gekommen sei,
und macht dazu eine geradezu prophetische Aussage: «In the twentieth
century, God is calling the church through a new historical situation to a

new and deeper understanding of its role in God's reconciling activity»
(S. 135). Der Dienst der Versöhnung gipfelt in der Teilhabe der Kirche am
Weltgericht, die biblisch-theologisch vor allem vom Johannesevangelium
interpretiert wird. Damit wird das Zentralproblem der Kirche nicht die
Bekehrung Einzelner sein, sondern darin liegen, dem Laien zu helfen, Gottesliebe

und Gerechtigkeit zu bezeugen (S. 165). - Ein Schlußkapitel stellt die
Einheit und Vielfältigkeit der kirchlichen Dienste dar und demonstriert
damit noch einmal die Unmöglichkeit des Unterschiedes zwischen Klerus
und Laienschaft.

Der Versuch einer Inhaltsangabe vermag nicht die systematische Kraft
der Gedankenführung, verbunden mit der praktischen Ausrichtung,
wiederzugeben. Wir haben hier einen wesentlichen Beitrag zur Theologie des
Laientums und darum zur praktischen Theologie überhaupt. - Eine
Übersetzung dieses Buches ins Deutsche wäre wünschenswert.

Es ist wohl nicht fehl am Platze, wenn wir hier eine römisch-katholische
Äußerung danebenstellen; auch wenn sie sich nicht explizit mit dem Thema
der Arbeit von Come befaßt, ruft sie nach Konsequenzen, die Come bereits
gezogen hat. Trilling gibt zu Matth. 18 eine Einleitung, eine Übersetzung,
einen knappen Kommentar und eine systematische Zusammenfassung über
«Das theologische Fundament des christlichen Gemeindelebens». Wir meinen,
den Intentionen des Verfassers zu folgen, wenn wir uns hier dem dritten
Teil seiner Ausführungen zuwenden, so verlockend es wäre, seine exegetischen

Thesen mit den Arbeiten von G. Bornkamm und G. Barth zu
vergleichen1. Der Verfasser meint, daß «hinter allen einzelnen Teilen und dem

ganzen Stück ein Ordnungsdenken steht, das aus einer tiefen Einsicht in
das Wesen der Kirche gespeist ist» (S. 66). Kirche wird verstanden als

Bruderschaft. Vom Gedanken der familia dei her wäre Bruderschaft die
ureigene Selbstbezeichnung der Christenheit, «in der ihr Wesen als einer
soziologischen Körperschaft am reinsten ausgesprochen wird. Das ist für das
Verständnis der Kirche von großer Bedeutung» (S. 77). Kirche wird ver-

1 G. Bornkamm, G. Barth, H. J. Held, Überlieferung und Auslegung im
Matthäusevangelium (1960).



76 Rezensionen

standen als Jüngerschaft, deren Kriterium nach außen hin in der Sichtbarkeit
der Werke besteht, während nach innen hin das Kriterium der wahren
Jüngerschaft darin besteht, «dem Prophetenschicksal Jesu gleich zu
werden» (S. 84).

Ist das Matthäusevangelium insgesamt «Lehre vom Reiche Gottes», so
wird dieser Begriff zum Sammelbegriff der Kirchenlehre in der nachösterlichen

Zeit. - «Mit dem Reich Gottes ist grundsätzlich eine Wirklichkeit
gemeint, die die alttestamentliche Glaubensgeschichte, dann die Offenbarung
in Jesus Christus und die Verwirklichimg in seiner Kirche und schließlich
die Vollendung am Ende der Tage umfaßt» (S. 89f.). Wird Kirche von
daher als Sohnschaft verstanden, so ist Sohnschaft Gottes «nicht eine
naturgegebene Voraussetzung des menschlichen Lebens», «sondern dessen Vollendung

und letztes Ziel» (S. 91). Hier stellt sich die Frage, ob die Kirche des
Matthäus historisch genügend herausgearbeitet worden sei2. Hat nicht der
Verfasser hier den matthäischen Kirchenbegriff dogmatisch übermalt? Von
hier aus wäre weiterzufragen, ob nicht die Distinktion Kirche-Reich Gottes
zu wenig deutlich herausgearbeitet worden ist. So ist m. E. der futurische
Charakter des Himmelreiches nicht erkannt (vgl. S. 21 )3.

In einem Epilog wird nun noch einmal der Gedanke der familia dei
unterstrichen. Auch werden Folgerungen gezogen : liegt es am einzelnen, das
innere Wesen der Kirche zu leben (S. 97), so muß Matth. 18 doch normative
Geltung haben; auch wird postuliert, es müßte «versucht werden, das Bild
der Kirche auch nach dieser Gemeindeordnung theologisch zu erfassen und
in die dogmatische Lehre von der Kirche einzubauen» (S. 99).

Es ist begrüßenswert, daß auf römisch-katholischer Seite gerade dieses

Kapitel traktiert und unters Volk gebracht wird. Daß der Gedanke des
Bruderschaftlichen so stark unterstrichen wird, ist erfreulich. Wollte man
auch praktisch-theologische Konsequenzen aus dieser Einsicht in das Wesen
der Kirche ziehen, müßte allerdings auch in der römischen Kirche der
Gegensatz von Klerus und Laien überwunden werden. Daß der Appell an
den Einzelnen hier nicht genügt, liegt auf der Hand.

R. Bohren, Wuppertal-Barmen

2 Hierzu müßte die Monographie des Verfassers herangezogen werden,
die mir leider nicht zugänglich war : Das wahre Israel. Studien zur Theologie
des Matthäusevangeliums (1959).

3 Siehe Bornkamm (A. 1), S. 17.


	Rezensionen

