Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 19 (1963)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

JoHANNES B. BAurr (Hrsgb.), Bibeltheologisches Wirterbuch, 1-2. 2., erw.
Aufl. Graz-Wien-Kéln, Verlag Styria, 1962. 1292 S. SFr. 58.—.

X. Lto~n-Durour (Hrsgb.), Vocabulaire de Théologie bibligue. Paris, Les
éditions du Cerf, 1962. XXVIII S. + 1158 Sp. NF. 34.50.

Der heutige Bibelforscher befindet sich hinsichtlich der Wahl eines Nach-
schlagewerkes in einem angenehmen embarras de richesse; und in den Reich-
tum und die Fille guter und hervorragender Werke reihen sich auch die
hier besprochenen rémisch-katholischen ein.

Was den evangelischen, 6kumenisch gesinnten Leser des Bibeltheologischen
Warterbuches besonders erfreuen wird, ist die Tatsache, daB die meisten
Artikel derartig verfaBit sind, daB sie sowohl in der Prozedur als in den
Schliissen auch fiir ihn ohne weiteres annehmbar sind. Die Einleitung bringt
die beste (nach des Rezensenten Meinung) zugingliche Zusammenfassung
von dem, was der fortschrittliche, biblische Katholizismus unter Theologie
des Alten Testaments versteht (S. 13—18). Dabei wird aber die heutige pro-
testantische Diskussion iiber das Wesen und den Inhalt einer alttestament-
lichen Theologie mit einer Ausnahme nicht beriicksichtigt; dies wire jedoch,
trotz allem Raummangel, unter dem ein kleines Wérterbuch leidet, wiin-
schenswert gewesen, besonders um der gegenseitigen 6kumenischen Klarheit
willen.

Da es sich um ein theologisches Worterbuch handelt, werden historische,
biographische, archiologische, geographische und kritische Fragen nur wenn
theologisch erheblich, und dann aber von allen Seiten griindlich beleuchtet.
Das haufige Zitieren von H. Haag: Bibellexikon (1951) diirfte wohl ein Hin-
weis auf dieses Standardwerk fiir rein historisch-geographisch-kritische Pro-
bleme sein.

Quellen fiir den Pentateuch und Vorlagen fiir das N. T. werden allgemein
angenommen, und am Ende jeden Stichwortes befindet sich eine gute
Bibliographie.

Um einige Beispiele der Behandlung auch dogmatisch wichtiger Gegen-
stinde dem Leser zu geben, kénnen folgende genannt werden: Auf S. 25,
anlidBlich des theologischen Wertes der Figur Abrahams im Alten und Neuen
Testament, wird gesagt: «In Agar/Ismael als Reprisentanten des Nurbio-
logischen und in Sara/Isaak als den Représentanten der freien Gnadenwahl
Gottes sind schon die Weichen gestellt, die die pharisdische und paulinische
Erlosungsdeutung auseinanderfithren sollten, und damit ist der neutesta-
mentlichen ‘Rechtfertigung aus dem Glauben’ (R6m. 3, 28) das alttesta-
mentliche Fundament gegeben.» Und auf S. 68f. wird folgende Lésung des
Problems der apostolischen Sukzession befiirwortet : « Die Vollmacht, Christus
zu vergegenwirtigen, pflanzte sich fort. Aber die Bezeichnung Apostel be-
schriankte sich bereits in der Zeit der Entstehung der neutestamentlichen
Literatur auf die Zwélf. Sie, die als die Zwolf eine einmalige, unwiederholbare,
fundamentale Funktion fiir die Kirche ausiben..., waren gewi3 auch bevoll-
méchtigte Vertreter Christi. Diese beiden Funktionen miissen aber sorg-
faltig unterschieden werden. Die eine beschriankt sich auf die Zwoélf und kann



Rezensionen 55

nicht iibertragen werden; die andere muf3 fortdauern bis zur Wiederkunft
des guten Hirten, wenn auch die spéteren Inhaber dieser apostolischen Voll-
macht nicht mehr Apostel genannt werden». Auf 8. 144ff. werden die
«Briider Jesu» einer besonderen Behandlung gewiirdigt, deren Ergebnis ist,
daB es sich um «Vettern» handelte; dies ist vielleicht der einzige Artikel, der
dem evangelischen Leser wegen der aprioristischen Fragestellung etwas
merkwiirdig vorkommen wird.

Da sich mehrere Verfasser an dem Werk beteiligt haben, sind manchmal
kleine Unebenheiten wahrzunehmen. So z. B. heillt es S. 425, daf} die ra®h
’e]ghim (Gen. 1, 2) «Wind Gottes» ist, wogegen derselbe Ausdruck S. 826 als
«Geist Gottes, nicht Wind wie in Enuma Elis» beschrieben wird. Und neben
den immer auf der Hoéhe stehenden wissenschaftlichen Formulierungen
mutet es ein wenig merkwiirdig an, Gen. 3, 14ff. auf S. 849 als «Proto-
evangelium» im traditionellen Sinn dargestellt zu sehen, wenn auch fir die
angenommene Weissagung der masoretische Text und nicht die Variante der
Vulgata gebraucht wird. Wie sich der Leser jedoch Rechenschaft geben wird,
handelt es sich um Kleinigkeiten, die unvermeidlich sind und den Wert des
Werkes kaum beeintrachtigen.

Dem Herausgeber, den Mitarbeitern (unter ihnen wohlbekannte Namen,
wie Botterweck, Cazelles, Daniélou, de Fraine, No6tscher, Spicq usw.) und
dem Verlag soll deshalb von diesen Zeilen aus gratuliert werden: sie haben
ein fiir den Forscher und die Gemeinde wichtiges Werk geschaffen.

Bei dem Vocabulaire de Théologie biblique befinden wir uns in einer &hn-
lichen Lage, wenngleich die Orientation verschieden ist. Auch in ihm er-
scheinen bekannte Namen, wie A. Barucq, C. Spicq, H. Gazelles, 1. de la
Potterie, J. de Fraine, St. Lyonnet. Die Einleitung versucht dem Leser das
Verhiltnis zwischen biblischer Theologie und Wortschatz klar zu machen
(S. XITT-XTX), um dann (S. XX-XXVIIT) eine kurze Einfithrung in beide
Testamente zu geben. Diese verlduft gemi dem letzten Stand der Bibel-
wissenschaften.

Die Stichworter sind systematisch geordnet, was die Ubersicht erleichtert :
z. B. «accomplir» (erfiillen) zerteilt sich in A. T.: Wort und Gesetz, Prophetie,
Zeit der Erfiuillung, N. T.: Prophetie, Gesetz, Endzeit. Die wichtigen Begriffe
werden oft semantischer Untersuchungen gewiirdigt. Andere Male haben
wir Begriffsverbindungen wie z. B. Sp. 17ff., wo «Lamm Gottes» mit dem
leidenden Gottesknecht, mit dem Osterlamm und mit dem himmlischen
Lamm verbunden wird, wahrend «Liebe» (Charité, Sp. 371f.) auf den «Dialog
der Liebe zwischen Gott und dem Menschen» und «Die briiderliche Liebe»
verteilt wird; jede Hauptteilung wird wieder in A. T. und N. T., und die so
erhaltenen Sektionen wiederum in einige Paragraphen zerlegt. Im ganzen
kommt aber die religionsgeschichtliche und historische Seite, auch nicht
wo sie vonnoten gewesen wire, nicht auf ihre Rechnung wie im vorher-
besprochenen Werk: jeder Begriff wird zwar durch die ganze Bibel hindurch
verfolgt, auBerbiblische Parallelen werden jedoch weggelassen oder nur
duBerst lakonisch behandelt. Dies ist zu bedauern, da doch heute viele der-
artige Kenntnisse durch gute und weniger gute archéologische und religions-
geschichtliche Volksbiicher zum Allgemeingut gelangt sind. Im Unterschied



56 Rezensionen

zum vorhergehenden Werk werden auch manchmal theologisch-dogmatisch
wichtige Fragen, wie z. B. die apostolische Sukzession (Sp. 55f.), nicht in
ihrer Problematik besprochen. In anderen Féllen ist das nicht so, z. B. in
der Darstellung des Verhiltnisses zwischen Kirche und weltlicher Obrigkeit
(Sp. 80): «Nirgends sieht man, daf} fiir die geistliche Obrigkeit der Kirche
auf eine unmittelbare Verfiigungsmacht tiber politische Fragen Anspruch
erhoben wird»; oder zu dem «Geist Gottes» (Sp. 313ff.).

Fragt man sich, worin positiv der Hauptunterschied dieses Werkes zum
Vorhergehenden griindet, so findet man ihn in der ganzen Absicht: die
Richtung ist ndmlich eher theologisch-mystisch als theologisch-historisch.
So haben wir z. B. das Stichwort «Exodus» (Sp. 342ff.), zu dem auch eine
«geistige» Deutung des Geschehnisses, im Sinne einer Befreiung von der
Siinde geboten wird; und &dhnlich verhilt es sich mit «Hunger und Durst»
(Sp. 3491f.), «Krieg» (Sp. 424ff.), «Israel» (Sp. 474ff.) und vielen anderen.
In allen Féllen handelt es sich aber um sehr niichterne Verbindungen, die
praktisch nie ins Schwirmerische iibergehen.

Es ginge indessen iiber den Rahmen einer Rezension hinaus, iiber den
Reichtum, der aus einer solchen Exegese erwachsen kann, berichten zu
wollen. Doch bietet dieses Buch eine willkommene Gelegenheit, diesen zu er-
forschen. Auch darin besteht der bleibende Wert dieses umfangreichen, aber
doch zum giinstigen Preis verkauften Buches. J. Alberto Soggin, Rom

Ta. C. VRIEZEN, De literatuur van Oud-Israél. 2. erw. Aufl. Den Haag, N. V.
Servire, 1961. 248 S.

Der holléndische Alttestamentler legt hier in zweiter Auflage eine kurz
gefallte Einleitung zum Alten Testament vor (1. Auflage, 1948: Oud-israéli-
tische Geschriften), die ein knappes Lehrmittel darstellt, das den Studenten
an die Probleme der alttestamentlichen Einleitungswissenschaft heranzu-
fithren hat. Die Zweckbestimmung bringt es mit sich, daf3 der Verfasser sich
weniger mit der Forschung auseinandersetzt, als Ergebnisse mitteilt im Sinne
eines Kompendiums.

Die allgemeine Einleitung umfaBt die Quellen der alttestamentlichen
Uberlieferung, ihren Zusammenhang mit der zeitgenéssischen Literatur der
Umgebung, Verfasser- und Datierungsfragen sowie die Literaturformen
(Prosa, Poesie), ferner die Kanonsbildung und die Textvarianten. Dann
folgen im Aufri3 des alttestamentlichen Kanons der Pentateuch, die frithen
und die spiten Propheten, die Ketubim und schliefllich die Apokryphen mit
einem kurzen Uberblick iiber Qumran.

Die Einleitung von Vriezen hélt sich also, wie wir sehen, ganz im iiblichen
Rahmen und geht nicht neue Wege. Literaturhinweise sind in iibersichtlichen
Anmerkungen untergebracht; aus dem deutschen Sprachbereich weill sich
der Verfasser besonders Eiflfeldt und Hempel verpflichtet; aber auch andere
Werke aus dem Bereich der alttestamentlichen Wissenschaft sind verwertet,
und der Leser merkt auf jeder Seite das Gesprich mit der Forschung, auch
wo keine Namen genannt sind. Das Kompendium ist iibersichtlich, leicht
lesbar und wird auch in der neuen Ausgabe seinen Zweck nicht verfehlen.

Otto Bdchli, Suhr, Kt. Aargau



Rezenstonen 57

Orro BAcHLI, Israel und die Volker. = Abhandlungen zur Theologie des
Alten und Neuen Testaments, 41. Ziirich, Zwingli Verlag, 1962. 235 S.
Sfr./DM 21.-.

Die vorliegende Arbeit, zuerst als theologische Dissertation in Basel er-
schienen, setzt sich im Vorwort das Ziel nachzuweisen, da3 das Deuterono-
mium (Dt.) «...der Auseinandersetzung Israels mit den Vélkern seinen Ur-
sprung und seine Zielsetzung verdankt», indem es «unter dem auflen-
politischen Druck seiner Zeit und angesichts der Zerfallserscheinungen im
eigenen Volk... das traditionelle Glaubensgut Israels um ein paar wenige
Hauptpunkte» konzentriert «und damit einen neuen Volksbegriff, der fiir
die Folgezeit bestimmend geworden ist und nicht zuletzt auch den Kirchen-
begriff des Neuen Testaments mitgestaltet hat», konzipiert (S. 7ff.); mit an-
deren Worten, da3 «das ‘Gottesvolk’ im Dt.... seine Umrisse durch die Kon-
frontation mit den ‘Heiden’» erhilt (S. 129, vgl. S. 2191f.).

Dieses Ziel verfolgt der Verfasser durch fleilige Arbeit, indem er erst das
Dt. selbst und die darin vorkommenden ethnischen Begriffe und GroéBen
analysiert (Kap. I-1I) und deren Beziehungen zum Kultus. Ein ITI. Kapitel
erforscht die Verteidigung Israels durch Predigt, Gesetz, Kultus und Gewalt,
wéahrend ein IV. Kapitel die Eigenart Israels als Volk und Gottesvolk, auch
dem Lande Kanaan und den Vélkern gegeniiber, darstellt. Im V. Kapitel,
dem Abschlufl, wird das viel debattierte Problem des Ursprunges des Dt.
erneut aufgegriffen. In diesem Teil des Buches kommt der Verfasser, in
stindigem Ringen mit der gegenwiirtigen Forschung, zum Ergebnis, da@
der Ursprung des Dt. im Kénigtum und im ¢am ha’ares zu suchen ist: in
der Monarchie, indem der Koénig allméahlich die Funktionen des «Richters
Israels» und des «Gesetzessprechers» tibernahm (S. 186ff., 196ff.), und im
Landesvolk, indem es der faktische Tréger des Rechts war (S. 189f.). Dem
Rezensenten kann dieses letzte Ergebnis, zu dem er selbst mit im einzelnen
verschiedenen Resultaten in einem sich im Druck befindlichen Artikel ge-
langt ist, nur willkommen sein. Die Fixierung von Ort und Zeit der Ver-
offentlichung (Jerusalem, die 2. Halfte des 7. Jahrhunderts, zwischen dem
Tod Assurbanipals und dem des Josias, mit mdglichen Niederschriften
schon vorher) erscheint ihm aber ein zu einfacher und tiberstiirzter Versuch,
ein duBerst kompliziertes Problem zu lésen (vgl. S. 66 und 2001f.).

Die These des Verfassers diirfte in den oben erwiihnten eher kategorischen
Siitzen seines Buches manches vor ihrer Uberzeugungskraft einbiiBen. Die
Arbeit selbst entwickelt sich aber nach viel geméBigteren Linien, in denen
die Polemik gegen die Vélker, an Hand der Auseinandersetzung mit der Ur-
bevolkerung Kanaans, im Dt. wirklich als ein dulerst wichtiges gestaltendes
Prinzip des Gottesvolkes herausgearbeitet wird. Dies bringt eine historisch
sehr bedeutende Feststellung mit sich: das vom Dt. bezeugte geringe In-
teresse an Agypten (S. 36ff.) und die Nichterwihnung Assyriens und Ba-
byloniens (auller vielleicht einer indirekten Anspielung in 4, 19) (S. 16{f.
65ff.), das der Verfasser hervorhebt, wogegen eine regere Teilnahme an
Israels sudostlichen Nachbarn und den urspriinglichen Landesbewohnern
besteht, erkldren sich aus dem Wunsch, mit dem Synkretismus ein fir alle-
mal fertig zu werden. Darin konnte man ohne weiteres die #lteren amphik-



58 Rezensionen

tionischen I"Iberlieferungen Israels, die eben u. a. von Kanandern redeten,
wieder beleben. Eine direkte Anteilnahme an den Geschicken dieser Volker
konnte es ja schon z. Zt. des Dt. kaum mehr geben, wird doch der religitse
Einflu} der siidéstlichen Nachbarn auf Israel von den Quellen nur selten, und
dann noch im Zusammenhang mit den Kénigsehen mit fremden Prinzessinnen
erwiahnt; es handelt sich ferner um Vélker, die Israel nur dann und wann
politisch bedrohten. Und was die Ureinwohner Paléstinas betrifft, so tiber-
lebten sie nicht mehr als politisches Gebilde und konnten also kaum jene
Wirkung ausiiben, die einen solchen Angriff gerechtfertigt hétte. Dem-
gegeniiber drohte die wirkliche aktuelle Gefahr auf religiés-politischem Ge-
biet von Assur (vgl. die Lage unter den Kénigen Ahaz, Manasse und Am-
mon, und das Eingreifen Josias) und ein wenig spiter von Agypten her (vgl.
z. B. Ez. 8 und dazu W. Eichrodt: Der Prophet Hesekiel, 1959), also gerade
von den im Dt. wenig oder nicht erwéhnten Vélkern! Dieser vom Verfasser
herausgearbeitete neue, nach dem historischen Zusammenhang unerwartete
Tatbestand ist, wie gesagt, &ulerst wichtig und erlaubt, zusammen mit der
vorhergehenden Feststellung, da3 die direkte Polemik gegen die Kananier
nicht mehr aktuell war, nur den Schlull des Verfassers, dal3 eben der Kampf
des Dt. wider die Heiden dem religiésen Synkretismus galt; und indem sie
die Absonderung von jeder Quelle des Synkretismus vertrat, die faktische Ab-
sonderung des Volkes Gottes von den anderen Vélkern betrieb und erwirkte.

Im folgenden soll einigen Einzelheiten gegeniiber Stellung genommen
werden :

1. Es mutet ein wenig merkwiirdig an, dafl die «bedeutsame», erst in einer
leicht zugénglichen Zeitschrift und dann noch als Sonderdruck erschienene
Abhandlung von G. E. Mendenhall: Law and Covenant in Israel and in the
Ancient Near East (The Bibl. Arch. 17, 1954, Sonderdruck 1955) erst nach
der Versffentlichung einer deutschen Ubersetzung 1960 kurz im Nachtrag
auf S. 235 erwahnt wird. Der Kommentar zum Dt. von G. E. Wright (The
Interpreter’s Bible, 2, 1953) mit seinen wichtigen Aussagen iiber den Ur-
sprung des Dt. wird auch nicht beriicksichtigt.

2. Von der Beziehung zwischen dem Amt der «kleinen Richter» und dem
des «Gesetzeslehrers bzw. -sprechers» (S. 20) ist heute manchmal und nicht
nur beim Verfasser die Rede: es scheint ndmlich eine Tendenz zu bestehen,
die kleinen Richter («von denen wir nichts erfahren», nach dem korrekten
Ausdruck des Verfassers) als staatrechtliche dii ex machina fir alle Ver-
legenheitsfélle zu gebrauchen. Wo aber der Geschichtsschreiber nichts er-
fahrt, hért auch seine Weisheit auf. Die mannigfaltigen Bedeutungen und
Nuancen der Wurzel 3pt sollten heute erneut nach den letzten Ergebnissen
der vergleichenden Semitistik gepriift werden. Unbeweisbar ist auch die
vielzitierte These E. Junges, liber die angebliche Wiederbelebung des Heer-
bannes unter Josias (S. 195).

3. Die Beschreibungen der kananiischen religiosen Welt und deren Ein-
fluB auf Israel (S. 62. 68. 70. 111) und die des Kénigtums im alten Orient
(vgl. S. 89. 150) sind manchmal zu kurz und in stereotypen Wendungen ge-
faft und lassen viele wichtige Behauptungen nicht richtig auf ihre Rechnung
kommen.



Rezensionen 59

4. Sprachwissenschaftlich wird man der Lage nicht gerecht, wenn man
aus dem Fehlen jeglichen Versuches einer «Begriffsbestimmung» im Hebréi-
schen den SchluB ziehen will, daB der betreffende Begriff nicht existiert (z. B.
S. 69). Hiufig betont ferner der Verfasser das Fehlen einer jeglichen Pro-
blematik der «blutméBigen Verschiedenheit» zwischen Israel und den V&l-
kern (S. 68. 88. 165), als ob es etwas Besonderes wire. Nun durfte es wohl
feststehen, dal es in Kanaan und Umgebungen eine derartige Verschieden-
heit meistens gar nicht gab: betont doch das A.T. immer wieder die Ver-
wandtschaft Israels zu den meisten benachbarten Voélkern. Dies soll auch im
Hinblick auf Esr. 9 gesagt werden, wo hinter dem komplizierten Zusammen-
hang der Verfasser « Rassentheorien» anzunehmen scheint.

5. Die auf S. 70 angekiundigte Abwehr «durch das Gesetz» erscheint auf
S. 82ff. als «durch das Recht». Es handelt sich um zwei nicht identische Be-
griffe, wobei der zweite wohl der sachgemaiBe ist.

6. Bei allem Vorhergehenden mul3 man in der Arbeit eine gewisse Weit-
laufigkeit feststellen, welche die Ubersicht nicht gerade erleichtert.

Béchlis Arbeit kommt also zu wichtigen Ergebnissen:

1. Der gestaltende Faktor der antivolkischen Polemik in der Formation
des Gottesvolkes.

2. Der geringe Platz der alten Weltreiche in der Perspektive des Dt.,
was gewill zu wichtigen Schliissen tUber den politischen und religiosen Ge-
dankengang der Urheber- und Uberliefererkreise fiihren sollte.

3. Die Betonung des Konigs als Erbe des Richters und als Gesetzes-
verkiunder und der Rolle dabei des cam ha’ares.

4. Die sehr wichtigen Bemerkungen tiber ethnische Begriffe und tiber die
Volker im Dt. J. Alberto Soggin, Rom

J. HERMANN, Kyrios und Pneuma. Studien zur Christologie der Paulinischen
Hauptbriefe. = Studien zum Alten und Neuen Testament, 2. Miinchen,
Kosel, 1961. 153 S. DM 19.80.

Hermann untersucht in seiner Arbeit die Beziehung zwischen dem Kyrios
Christus und dem Pneuma nach paulinischem Verstdndnis. Dabei verwertet
er nicht nur &ltere und neuere katholische, sondern auch evangelische Li-
teratur deutsch- und anderssprachlichen Ursprungs. Erfreulich ist, wie
Hermann eindeutig die christologische Struktur paulinischen Denkens
herausarbeitet. Stets ist er bestrebt, die zitierten Schriftstellen nicht iso-
liert, sondern aus ihrem Kontext heraus zu verstehen.

In einem 1. Hauptteil wird ausgehend von 2. Kor. 3, 17 die Identitdt von
Kyrios Christus und Pneuma in den paulinischen Hauptbriefen aufgezeigt.
Im 2. Hauptteil wird diese These erhirtet, indem dargelegt wird, dal die
zentralen theologischen Gedankenkreise des Apostels wie seine Ekklesiologie,
Eschatologie, Pardnese und sein Existenzversténdnis nur von dieser Identitdt
her recht interpretiert werden kénnen. SchlieBlich wird in einem letzten
Abschnitt des 2. Hauptteils behauptet und begriindet, daf3 die paulinischen
Ausfithrungen tber das Verhéltnis des Pneuma zum Kyrios nicht von der
Gnosis und dem hellenistischen Synkretismus, sondern nur vom judisch-
rabbinischen Denken her verstédndlich werden. Das schlieBt nicht aus, daf3



60 Rezensionen

«der paulinische Sprachgebrauch von Pneuma in einigen Féllen hellenistisch
beeinfluBBt» ist (S. 131).

Besonders bemerkenswert erscheint uns, da3 Hermann die Interpretation
der paulinischen Theologie befreien will «von systematischen Denk- und
Begriffsschemata» (S. 45). Insbesondere wertet er das trinitarisch-systema-
tische Schema als textfremd ab und grenzt sich somit von den Vertretern
der pneumatisch-personalen Auslegerichtung (Holzmeister, Nisius, Priimm,
Schneider) ab (S. 39). Das Pneuma ist nach Hermann im paulinischen Den-
ken nicht eine hypostatische oder selbstdndige personhafte Gré8e, sondern
«Christus wird erfahrbar als Pneuma» (S. 49). Liaft sich das trinitarisch-
systematische Denken nicht mehr biblisch begriinden, so erhebt sich fiir uns
die Frage, ob damit nicht das spétere kirchliche Dogma von der Trinitét
hinfallig wird. Es ist nicht Gberraschend, dal3 wir diese Frage bei dem ka-
tholischen Exegeten Hermann nicht vorfinden.

Kritisch ist zu den Ausfithrungen Hermanns noch das Folgende zu be-
merken. Auf die Frage, wie die d6%o zugleich eschatologische und gegen-
wiartige Gabe sein kann, antwortet Hermann: «Durch das Pneuma wird die
fur die endzeitliche Vollendung zugesagte d6%a bereits jetzt tiber die Christen
ausgegossen... das Pneuma ist Angeld (4ppapv) und Erstlingsgabe (dmwapyn)
der zukunftigen Giiter» (S. 33). Nun ist aber das Pneuma ebenso zugleich
zukiinftig und gegenwirtig wie die d6ta auch. Deshalb muB als subjektives
Korrelat zu dieser Einheit von Zukiinftigem und Gegenwirtigem das Glau-
ben und Schauen des Christen genannt werden, 2. Kor. 5, 7: «Denn wir
wandeln im Glauben und nicht im Schauen.» Es ist der gleiche Christ, der
im Gegenwiartigen nur im Glauben und erst im Zukiinftigen im Schauen
Geist und d6ka erfihrt. Freilich ist auch der Glaube nur Gabe Gottes.

Hermann betont mit Recht, daf3 vor allem die beiden Korintherbriefe des
Apostels «in Frage gestelltes Apostelamt nur von Christus her» neu sichern
sollen (8. 21). Die «unmittelbare Relation» des Apostels Paulus zum Kyrios
stellt ihn aber noch nicht unbedingt auf eine Stufe mit den anderen Aposteln.
Es hitte doch sein kénnen, daB er hinter den anderen Aposteln zuriicksteht,
die schon mit dem irdischen Herrn zusammen waren und besondere Begeg-
nungen mit dem auferstandenen Kyrios hatten, wihrend er nur dem er-
hohten Kyrios vor Damnaskus unmittelbar begegnet war. Deshalb ist der
Hinweis auf die paulinische Aussage iiber die Gleichstellung der Begegnungen
der Apostel mit dem Auferstandenen mit seiner Begegnung mit dem Er-
hohten in 1. Kor. 15, 1-11 wichtig. Paulus ist ein gleichberechtigtes Glied
der abgeschlossenen Kette derer, die vom auferstandenen und erhéhten
Herrn in das besondere Apostelamt hineinberufen worden sind.

AbschlieBend sei noch bemerkt, dafl bei einer Neubearbeitung der Studie
Hermanns auch der Romerbriefkommentar E. Gauglers (1945) herangezogen
werden sollte. Helmuth Wenz, Frankfurt am Main

Marc KOHLER, Le caur et les mains. Commentaire de la Ire épitre de Jean.
Avec une préface de Charles Masson. Neuchétel, Delachaux et Niestlé,
1962. 206 S. Fr. 12.—.

Das Buch wurde im Blick auf den franzosischschweizerischen Kirchentag



Rezensionen 61

vom 2./3. Juni 1962 in Lausanne verdffentlicht. Es ist nicht leicht, einen
biblischen Kommentar zu verfassen, der zugleich dem Kirchenvolk ver-
stdndlich ist und exegetisch-wissenschaftlichen Anspruchen geniigt. Dem
Verfasser wird man zubilligen miissen, daf3 er dieser Aufgabe weitgehend
gerecht geworden ist, ja dal} sein Buch in Gehalt und Gestaltung bemerkens-
wert ist. Wohl hitten einige Ausfihrungen straffer gehalten werden kénnen ;
es wire ebenfalls verdienstlich gewesen, wenn im gleichen Zug die zwei
kleinen johanneischen Briefe erlautert worden wéren.

Auch abgesehen von der einen oder andern Crux interpretum gibt der
1. Joh. manches Riétsel auf, und wire es nur dasjenige seiner Struktur.
Kohler bemiiht sich darum, den Gedankengang zu verfolgen; anstatt, wie
es selbst Calvin tat, Wiederholungen zu beklagen, erkennt er Vertiefung,
ermahnendes Dringen, das zur steten Wiederaufnahme eines wichtigen An-
liegens fithrt. Er hat, wie er im «avant-propos» ausfithrt, aus der zahlreichen
Literatur 15 Kommentare ausgewéhlt, von denen er diejenigen von Augustin,
Calvin, Schlatter, Asmussen, Dodd, Schnackenburg hervorhebt; die Ex-
kurse geben ein anschauliches Bild von der Belesenheit des Verfassers. Er
hat den Originaltext in neuer franzosischer Ubertragung herausgegeben
(unter Berufung auf andere, darunter die fast gleichzeitig erfolgte Neuiiber-
setzung von Pierre Bonnard) und Satz fiir Satz eingehend erldutert.

An Einzelheiten sei etwa vermerkt, daf3 die im Brief exklusiv erscheinende
«Liebe zum (Glaubens)bruder» als Anfangsstation angesehen wird: «Le chré-
tien s’entraine a l'amour des hommes dans la pratique quotidienne de
P’amour fraternel» (S. 56). Die Trias in 2, 12-14: «Kinder... Viter... Jing-
linge» wird so aufgefaBt, daB «Kinder» den Oberbegriff, « Viter» und «Jung-
linge» dagegen zwei Alterskategorien darstellen (Bonnard denkt eher an
«catégories spirituelles»). Nuanciert wird auf S. 75ff. das Verbot, die Welt
zu lieben, gedeutet. Auch die Ausfithrungen tiber den Antichristen (S. 89ff.)
sind treffend. Hingegen laBt sich fragen, ob die «Salbung» (2, 20) auf die
Taufe anspielt (S.93). S.129 wird die Stelle «Gott... gréBer als unser
Herz» (3, 20) im Gegensatz zu Calvins verschiarfender Auffassung, im Sinn
seiner Gnade verstanden. Die schwierige Stelle 5, 6—8 wird behutsam unter-
sucht, wobei Kohler « Wasser» und «Blut» zuerst auf Taufe und Tod Jesu,
dann auf unsere Taufe und Abendmahl bezieht (S. 181f.), was wohl weiter-
hin umstritten bleiben mag. Charles Briitsch, Bern

Geschichte der Textiiberlieferung der antiken und mattelalterlichen Literatur. 1.
Uberlieferungsgeschichte der antiken Literatur, von Herbert Hunger, Otto
Stegmiiller, Hartmut Erbse, Max Imhof, Karl Bichner, Hans-Georg
Beck, Horst Riidiger, mit einem Vorwort von Martin Bodmer. Ziirich,
Atlantis Verlag, 1961. 623 p. 73 ill. Fr. 39.—.

This volume is not just another history of ancient literature. It attempts
to show for the first time how and why the ancient literature we have today
has come down to us. When we consider the long period of manuscript
transmission from the appearance of writing to the printing of books—a
span of almost four thousand years—and the vicissitudes of history which



62 Rezensionen

made the preservation of these texts so precarious, it is a miracle that more
have not been lost.

According to M. Bodmer, who wrote the Preface to this formidable
volume, the only reason that these written treasures were preserved through
all kinds of calamities was that they met a spiritual need in their respective
cultures. Thanks to the efforts of such heterogeneous groups as the Arab
savants of the early ‘Abbésid period (A.D. 750-850) and the Christian
monks of the Middle Ages, the literary heritage of the ancient world has been
passed on to modern times. Textual problems which result from human
error in the copying of manuscripts are not dealt with in this book.

After a detailed description of writing materials, tools, book forms and
decorations, and masterly surveys of Greek and Latin palaeography (H.Hun-
ger, Wien), the history of the transmission of the Bible text is discussed
(O. Stegmiiller, Freiburg i. Br., pp. 1561-206). Beginning with the com-
position and canonization of the Old Testament books themselves, the
author traces the history of the Hebrew text from its pre-Masoretic forms
to its latest printed edition in Kittel's Biblia Hebraica (3rd ed.). It is not
altogether correct to say that the variants of the extant manuscripts of the
Masoretic text are of relatively little value (p. 158). Careful study of the
variants, compiled by Kennicott and de Rossi from just a few hundred
manusecripts in the latter part of the 18th centiry, has yielded sound results
regarding certain textual traditions; and further similar investigations of
the hundreds of Genizah manuscripts will no doubt yield even more im-
portant conclusions regarding pre-Masoretic textual traditions and groupings
of manuscripts within the Masoretic tradition itself. To the information
regarding the text of the third edition of Biblia Hebraica (p. 159) should
now be added the fact that a new edition of the Hebrew Bible is being pre-
pared by the scholars of the Hebrew University in Jerusalem (Israel),
based on the so-called Aleppo text which has been conclusively identified
by M. Goshen-Gottstein as one of the oldest Masoretic manuscripts, in fact,
the oldest manuscript of the whole Old Testament, and the ideal model
codex of the Masoretic fextus receptus, used by Maimonides himself as a
basis for setting out the exact rules for writing the scrolls of the Law.

The author concludes this monograph with a treatment of the New
Testament, its textual tradition and translations into ancient and foreign
languages.

It is impossible within the scope of this review to deal adequately with
the exhaustive monographs on the history of Greek, Latin and Byzantine
literatures. One criticism that the reviewer would like to make, however, is
that practically nothing is said of the vital role that Arab scholars played
in the transmission of Greek culture to the world at large. During the eighth
and minth centuries Greek works on medicine, mathematics and philosophy
(Plato and Aristotle) were translated first into Syriac by Nestorian Christians
and then from the Syriac into Arabic. Several centuries later the great
medical work of Avicenna (ibn-Sina), called al-Qanun, which was the final
codification of Greco-Arabic medical thought, was translated into Latin,
and became one of the leading medical text-books in the schools of Europe;



Rezensionen 63

and the famous commentaries of Averroes (ibn-Rushd) on Aristotle were
made available to Christian schoolmen through their Latin translations
which were made from Hebrew renditions of the Arabic originals. Thus
Medieval Europe received much of its knowledge of Greek scientific and
philosophical thought through the Arabic translations of the original sources
and the commentaries of Arab scholars on those sources which were rendered
into Latin.

The last chapter of the book discusses the rediscovery of the ancient
classics in the Age of the Renaissance and their influence on the life and
thought of this time.

Scholars of the humanities owe a deep debt of gratitude to the Atlantis
publishers for producing such a magnificent volume of excellent essays.
One may expect that the second volume on Medieval Literature will be of
the same depth and breadth of scholarship.

Charles T'. Fritsch, Princeton, New Jersey

ExDRrRE ZsINDELY, Krankheit und Heilung im dlteren Pietismus. Zurich,
Zwingli-Verlag, 1962. 183 S.

Die Frage «Krankheit und Heilung» ist auch in den evangelischen Kirchen
neuerdings lebendig geworden. Der ungarische reformierte Theologe E. Zsin-
dely moéchte gegeniiber den dabei auftauchenden Problemen nicht Richter
sein, wohl aber etwas zum besseren Verstéindnis des ganzen Fragenkreises
beitragen.

Im 1. Kapitel «Pietismus und Krankheit» untersucht Zsindely die allge-
meine Einstellung, die die einzelnen Gruppen des Pietismus zu dem Problem
der Krankheit einnahmen. Diese Haltung war verschieden, gemi@ der unter-
schiedlichen Stellung zum menschlichen Leib, und reichte von ausgesproche-
ner Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Krankheitsfragen (im schwirmerischen
Pietismus) bis zu aktiver Gesundheitspflege (Oetinger, Zinzendorf). Zwischen
diesen Polen in der Mitte standen Spener und Francke. Francke hatte den
grofiten EinfluB, und zwar durch Vermittlung seiner Schiiler Marperger,
Urlsperger, Hedinger, die vielbeniitzte Handbiicher der Krankenseelsorge
schufen. Das 2. Kapitel behandelt «Die Krankheit als theologisches Problem
im Pietismus». Die Krankheit ist ein Ergebnis des ersten Siindenfalls; ihr
Sinn ist Strafe und Ziichtigung, ihr Zweck die Bekehrung des Einzelnen.

Kapitel 3, der langste Abschnitt, hat «Die Pflichten des Kranken im Pie-
tismus» zum Gegenstand. Es ist merkwiirdig, da Jak. 5, 14-15, die einzige
neutestamentliche Stelle, wo dem Kranken ein bestimmtes Verhalten vor-
geschrieben wird («er rufe die Altesten zu sich» usw.), im Pietismus nur eine
unerhebliche Rolle spielt. Das hingt mit der Pflicht des Patienten zur
Passivitidt zusammen. Tersteegen, «der Prophet der Passivitidt» (S. 73), be-
tont, wichtiger als die Gesundheit des Kérpers sei die Gesundheit der Seele.
Deshalb wurde um die Genesung des Leibes nur mit groBler Zuriickhaltung,
niemals mit Zudringlichkeit, gebetet. Auch die Gebetsheilung tritt im Pietis-
mus tiberraschend zuriick. «Die Gebetsheilungen gehorten nicht in das Pro-
gramm des Pietismus» (S. 95). Ausnahmen von dieser Regel bilden Oetinger,
der Freiherr von Pfeil und einzelne enthusiastische Pietisten. Im allgemeinen



64 Rezensionen

vertraute sich der pietistische Fromme der normalen iérztlichen Hilfe an. In
Halle galt die Losung: Gott tut seine Wunder durch Arzneien und Arzte.
Die von dem Arzt (und Kirchenliederdichter) Dr. Christian Friedrich Richter
geleitete Waisenhausapotheke in Halle war weitberithmt. Die Hauptpflicht
des Kranken bleibt aber, daf} er an die Genesung der Seele denkt; die Krank-
heit soll den Menschen zur Bulle leiten. Hedinger stellt nicht weniger als
230 Fragen zusammen, die sich der Kranke zur Priifung seines Gewissens
vorlegen soll.

Kapitel 4 trigt die Uberschrift « Die Pflicht der Mitchristen gegentiber den
Kranken». Die wichtigsten Obliegenheiten der Mitchristen gegeniiber den
Leidenden sind die Furbitte und der Krankenbesuch, wihrend die leibliche
Seite des Krankendienstes eher vernachlissigt wird. Der Pietismus hat keine
Diakonissen herangebildet. Francke z. B. hat wohl Waisenh#user, aber keine
Spitiiler gegriindet. Im 5. Kapitel zeichnet Zsindely auf Grund von Francke,
Marperger, Hedinger u. a. das Idealbild eines pietistischen Seelsorgers. Wir
erfahren sehr Genaues iiber den Hergang eines Krankenbesuches. Was dabei
auffillt, ist das Nebeneinander von Feingefiihl und Aufdringlichkeit, Liebe
und Hirte, Mitgefithl und Unnachgiebigkeit.

Zsindely beschrénkt sich mit seiner Untersuchung auf den «&lteren» und
das heit auf den eigentlichen Pietismus, der etwa von der Mitte des 17.
bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts reichte. Was die Definition des Pietismus,
seinen Ursprung und seine Geschichte angeht, so hélt sich der Verfasser an
die neuere und neueste Pietismusforschung (A. Ritschl, E. Troeltsch, H.
Bornkamm, Aug. Lang, Martin Schmidt, Erich Beyreuther). Zsindelys Auf-
gabe bestand darin, das Material zum Thema «Krankheit und Pietismus» zu
sammeln und es zu systematisieren. Die Quellen, aus denen er schipfte, wa-
ren: Predigten, Gesangbiicher, Erbauungsschriften, Gedichte, Lebensbeschrei-
bungen, Briefe. Die Beschaffung dieses Stoffes war z. T. recht miihevoll;
etliche Werke waren nicht zu erreichen, aber im ganzen ist es doch gelungen,
die wirklich wesentliche Literatur zusammenzubringen. Die aus diesen
Texten gewonnenen Mitteilungen galt es zu gliedern und aus ihnen so etwas
wie eine pietistische « Theologie der Krankheit» zu schaffen. Das war bei dem
erbaulichen und auf das Praktische zielenden Gepréage der Quellen nicht ein-
fach, aber Zsindely hat die Schwierigkeit gut gemeistert. Die ganze Arbeit
ist durchsichtig eingeteilt, in fliissigem Stil, ohne unnétige Breiten, abgefat
und bis ins kleinste sorgféltig durchgefiihrt.

Zsindelys Haltung seinem Thema gegentuber ist verstehend, aber gleich-
zeitig kritisch. Der besonderen Frommigkeitsart des Pietismus wird ein-
filhlend nachgegangen, aber zugleich werden die pietistischen Schwichen,
vor allem die negative Stellung zum Leiblichen, klar herausgearbeitet. Ein-
seitige Lobpreisung des Pietismus — zum Beispiel die Uberschiitzung der
Liebestétigkeit A. H. Franckes durch C. Hinrichs — wird abgewehrt.

Die Bedeutung von Leib, Leiblichkeit, Krankheit im #lteren Pietismus
ist bisher noch nie erforscht worden. Lediglich bei Uttendérfer in «Zinzen-
dorfs christliches Lebensideal» (1940) und in dem Buche von Fritz Tanner,
«Die Ehe im Pietismus» (1952) finden sich einige Bemerkungen. In der Arbeit
von E. Zsindely treten auf der einen Seite schon bekannte Charakterziige der



Rezenstonen 65

pietistischen Bewegung noch deutlicher hervor, so z. B. das Wertlegen auf
Seelsorge, BuBlkampf, Gebetserhérung; auch wird die Sonderstellung, die
Oetinger und Zinzendorf im Rahmen des Pietismus einnehmen, von neuem
offenkundig. Anderseits werden neue Seiten aufgedeckt, die so noch nicht
bekannt waren: Was z. B. Uber die pietistische Krankenpflege ausgefiihrt
wird, ist eine Ergiinzung des Werkes von Uhlhorn tiber die christliche Liebes-
tiitigkeit; vollig neu ist die Zusammenstellung der pietistischen Arzte und
ihrer besonderen Problemstellungen, iiberhaupt das Zusammentreffen von
Medizin und Theologie im &lteren Pietismus. Es ist auch wohl das erste Mal,
daf3 einem Buche iiber den Pietismus deutsche, schweizerische, schwedische
und ungarische Quellen zugrunde liegen. Diese weitgespannte Zusammen-
schau zeigt eindrucksvoll die Gleichartigkeit der Phénomene, die fir den
Pietismus bezeichnend sind. Fritz Blanke, Zirich

Kraus EricE BockMUHL, Letblichkeit und Gesellschaft. Studien zur Religions-
kritik und Anthropologie im Friihwerk von Ludwig Feuerbach und Karl
Marx. = Forschungen zur systematischen Theologie und Religions-
philosophie, 7. Géttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1961. 285 S. DM 25.—.

Die vorliegende Baseler Dissertation ist wohl die bisher griindlichste Ar-
beit, die sich mit dem fir die Geistes- und Weltgeschichte wie fir Theologie
und Kirche so folgenschwere Epoche des Ubergangs von Hegel zu Feuer-
bach und Marx beschéftigt. Sie verfolgt den geistigen Weg Feuerbachs von
seiner Dissertation (1828) bis zur Vollendung seiner Philosophie und ebenso
unter Beriicksichtigung der junghegelianischen Zwischenglieder den Weg
des jungen Marx von den Vorarbeiten zu seiner Dissertation (1841) uber die
Pariser Manuskripte zur « Heiligen Familie». Das Interesse dieser philosophie-
geschichtlichen Untersuchung liegt auf der Ankniipfung und Kritik der bei-
den Denker an Hegel, vor allem aber darauf, wieweit sie Hegel in beiden
Hinsichten richtig verstanden haben und ihre Konsequenzen aus dem hegel-
schen System berechtigt sind. Hier kommt der Verfasser zu der Feststellung,
einmal dall Feuerbach zu seiner bekannten Umkehrung des hegelschen
Gott-Mensch-Verhéltnisses als des von Subjekt und Pradikat nur dadurch
kommen konnte, dall er der dynamischen Dialektik Hegels die Identitéts-
dialektik Schellings von Geist und Natur unterlegte, worin ihm Marx gefolgt
ist. Unter dieser Voraussetzung muBte jene Umkehrung zu einem Uber-
gewicht der Natur iiber den Menschen und damit zu einer naturalistischen
Anthropologie fithren, die den Menschen wesentlich von seiner Leiblichkeit
her und subjektiv von seiner Sinnlichkeit her verstand. Ferner wirft der
Verfasser beiden Denkern vor, die an der vorgéngigen «Heilsgeschichte»
orientiorte hegelsche Dialektik im Sinne der Identitétsphilosophie Schellings
verzerrt zu haben. Nur diese Mi3deutung Hegels mache es beiden Denkern
moglich, in ihrer Religionskritik die Anthropologie als das Geheimnis der
hegelisch gedeuteten Religion, speziell des Christentums zu behaupten.
Wihrend er die Kritik Feuerbachs an Religion und Theologie als Angriff
auf Schleiermacher und seine Schiiler fiir berechtigt hilt, insofern dieser den
Wahrheitsgehalt der theologischen Aussagen auf das menschliche Selbst-

5



66 Rezensionen

gefiihl reduzierte und damit dem Subjektivismus und Anthropologismus ver-
fiel, will der Verfasser Feuerbachs Kritik an Hegels Theologie nicht anerken-
nen, bei der es sich um den denkerischen «Nachvollzug der Offenbarung»
(S. 52) handele. Man wird ihm hierin kaum folgen kénnen. Es dirfte doch
unbestreitbar sein, dall Hegels Gottesbegriff nicht aus der Offenbarung, son-
dern auf spekulativem Wege gewonnen ist und, wie Feuerbach richtig ge-
sehen hat, die Projektion der Idee des Menschengeistes ins Metaphysische
darstellt, der Hegel dann die Deutung der gesamten christlichen Theologie
unterwirft. Die dynamische Dialektik Hegels d&ndert nichts an seinem Geist-
monismus, der nur einen dialektischen Unterschied von Gott und Welt zu-
laBt, und an seinem Logizismus, der den Offenbarungsgedanken faktisch
streicht. Mit Joh. 1, 14, wie der Verfasser meint (S. 270), hat das schlechter-
dings nichts zu tun. Der geistesgeschichtliche Weg, der von Hegel zu Feuer-
bach und Marx fiihrte, sollte die Theologie vor jedem auch nur modifizierten
Rickgriff auf Hegel warnen. Die hegelisch-idealistische Deutung des christ-
lichen Glaubens widerspricht seinem Grundinhalt und ist der Kritik Feuer-
bachs und des Marxismus nicht gewachsen.

Eine ausfiihrliche Darstellung widmet der Verfasser dem «realen Hu-
manismus» bei Feuerbach und dem jungen Marx, der das positive Gegen-
stiick zu ihrer Religionskritik ist und in diesem Zusammenhang der Bedeu-
tung der menschlichen Leiblichkeit und Sozialitit. Zwar hat Feuerbach die
Frage danach dringlich gemacht, aber seine Betonung der Leiblichkeit ist
im Naturalismus steckengeblieben und die menschliche Sozialitét ist bei ihm
individualistisch auf die Mann-Frau-Beziehung und die Freundschaft be-
grenzt. Erst Marx hat in Weiterfilhrung des Ansatzes Feuerbachs sowohl
im Blick auf die Leiblichkeit wie auf die Gesellschaft der Anthropologie neue
Aspekte gegeben, die, wie der Verfasser mit Recht betont, auch fiir die
Theologie Beachtung verdienen (S. 108). Das anthropologische Grundproblem
ist fiir Marx das Verhiltnis des leiblichen Menschen zur gegenstindlichen
Natur, die einerseits Gegenstand seiner Arbeit ist, durch die er sie zu seinem
«weiteren unorganischen Leib» vermenschlicht, anderseits Gegenstand seines
Bediirfens, der notwendigen Aneignung, ohne die er nicht als Mensch leben
kann. Von da aus wird das Eigentum, «das Dasein der wesentlichen Gegen-
stédnde fir den Menschen, sowohl als Gegenstand des Genusses wie der Tatig-
keit», zum zentralen Problem der marxschen Anthropologie. Die Mensch-
heitsgeschichte wird unter diesem Gesichtspunkte zu dem ProzeB, in dem
das Arbeitsprodukt des Menschen durch die Entwicklung der Arbeitsweise
und der ihr entsprechenden Gesellschaftsstruktur ihm entfremdet wird und
die Aneignung zum zugleich notwendigen wie die menschlich-revolutionére
Aktivitdt in Anspruch nehmenden Geschichtsziel. Allerdings bleiben bei
Marx die Fragen, wie es zu dieser Entfremdung kommen konnte und wie
ihre revolutionédre Beseitigung schon die positive Aneignung des Arbeits-
produktes sein soll, ungekléart. Identisch mit diesem Prozell des Verhéltnisses
Mensch-Eigentum ist der des Verhéltnisses von Individuum und Gemein-
schaft bzw. Individuum und «Gattung» durch Entfremdung zur Wieder-
vereinigung, wobei Individuum und «Gattung», ebenso wie Mensch und Natur
in dialektischer Identitét gesehen werden miissen. In beiden Hinsichten



Rezensionen 67

wird der Durchgang durch die Entfremdung von Marx als teleologisch not-
wendig verstanden.

Als positiven Gewinn der Religionskritik und Anthropologie von Feuer-
bach und Marx fur die Theologie stellt der Verfasser fest: 1. Sie hat die
Theologie zur Ordnung zu rufen in ihrer Naturfeindlichkeit und ihrer Ver-
fehlung des Mitmenschen. 2. Sie hat darauf hinzuweisen, dal} die dem
Denken vorausliegende Heilsgeschichte den Nachvollzug nicht nur in Er-
kenntnis und Lehre, sondern in der leiblich-gesellschaftlichen Praxis er-
fordert. 3. Fur die theologische Anthropologie: sie hat «das positive Recht
des Leibes und der natiirlichen Gegebenheiten geltend zu machen» und damit
«dem alttestamentlich-realistischen Denken vor den spéter bestimmend ge-
wordenen griechischen Einfliissen wieder zum Vorrang zu verhelfen» (S. 274).
4. Die «Aufhebung» (im hegelisch-dialektischen Doppelsinne) der Leiblich-
keit in der Gemeinschaft herauszustellen. Schliel3lich will der Verfasser diese
von Feuerbach und Marx bereits an die Hand gegebenen Gesichtspunkte
theologisch ergénzen durch die « Aufhebung der Leiblichkeit und der mensch-
lichen Gemeinschaften in der Gemeinschaft mit Gotty (S. 281), die zugleich
ihre «Berechtigung» wie ihre «Entméchtigung» bedeutet. Dies bleibt nun
allerdings Programm, dessen Durchfithrung wohl alle durch Feuerbach und
Marx gestellten Fragen des Wirklichkeitsversténdnisses aufs neue aufwerfen
wiirde, da das vorausgesetzte Schema: Leiblichkeit — menschliche Gemein-
schaft — Gemeinschaft mit Gott, worin die folgende Stufe die vorhergehende
jeweils dialektisch «aufheben» soll, nun doch zu einfach ist und der Begriff
der «Heilsgeschichte» zu wenig gekldrt, um nicht dem Feuer marxistischer,
aber auch theologischer Kritik ausgesetzt zu sein. Jedenfalls ist das Buch ein
energischer Hinweis darauf, da8 die durch Feuerbach und Marx gestellten
Fragen in der Theologie noch keineswegs erledigt sind.

Druckfehler: S. 20: «ad abstraktum» statt «ad absurdum»; S. 110: «de-
mokratisch» statt «demokritisch»; S. 268 : «ausschlieBen» statt «anschlieBenn».

Werner Wiesner, Mainz

KARrL BArTH, Einfiihrung in die evangelische Theologie. Ziirich, EVZ-Verlag,
1962. 224 S.

Wer durch 40 Jahre den theologischen Lebensgang des weitaus gréten
Theologen dieses Jahrhunderts verfolgt hat — zunéchst stark kritisch und
doch lebhaft engagiert, dann nach und nach voll Bewunderung und Dank-
barkeit, und dann schliellich etwas zdgernd und doch vor allem mit freu-
diger Zustimmung, immer wieder bis auf die letzten Bénde der Kirchlichen
Dogmatik freudig hinnehmend, bisweilen doch auch kritisch ablehnend -,
dem mufl diese Vorlesungsreihe des Wintersemesters 1961/62 ein eigen-
artiges Erlebnis werden. Nicht daB hier groBe Uberraschungen, neue For-
schungsergebnisse oder dergleichen dem Leser bereitet werden. Barth hat
sonst vermocht, noch in dem letzterschienenen Band der Dogmatik den Leser
beinahe zu schockieren. Hier wird das kaum der Fall sein. Wir werden viel-
mehr in eigenartiger Weise vor das theologische Verméchtnis des groflen
Lehrers gestellt. Persoénlich und ebenso niichtern und sachlich redet Barth
hier aus seinen ureigensten Erfahrungen und Uberlegungen heraus dariiber,



68 Rezensionen

was das heillt, Theologie zu treiben, Theologe sein zu miissen und zu
diirfen.

Nach einer Verlagsanzeige werden diejenigen, die befiirchten, in Barths
Theologie komme die menschliche Existenz nicht zu ihrem Recht, von die-
sem Buch liberrascht sein. Ja, falls es diese Menschen gibt, dann sind sie
wohl solche, die die berithmten «dicken Bénde» der Dogmatik nicht gelesen
oder verstanden haben. Das Eigenartige an diesen gewissermallen anspruchs-
losen und doch so wuchtigen Vorlesungen ist aber, da3 hier von A bis Z
vom Wesen eines evangelischen Theologen die Rede ist, dal aber der Theo-
loge wie jeder kleine Mensch, auch der kleine Theologe, den man vielleicht
als «berithmt» oder gar «genial» preist, eigentlich verschwindet. Alles ver-
schwindet wie welke Blumen vor der gnadenvollen, richtenden und rettenden
Segnung Gottes. «Es bleibt der Mensch Mensch und Gott Gott.» So haben
wir es vor 40 Jahren bei Barth gelesen, und das kénnte auch das Motto dieses
Biichleins sein. Wie wird aber hier diese Botschaft freudig, dankbar ver-
kindigt. Es ist eine Not, Theologe zu sein, weil Gott in seiner Gottheit so
unverfiigbar und Theologie deshalb so uberwiltigend ist. Es ist aber vor
allem ein Gnadengeschenk, das Wunderbarste, was einem Menschen pas-
sieren kann. Deshalb ist die Theologie eine frohliche Wissenschaft, der Theo-
loge im tiefsten Inneren, wenn auch nicht immer auf der Oberfliche, ein
vergniigter Mensch, er trigt die «Geféhrdung» seines Berufes in der laetitia
spiritualis, der Freudigkeit des Heiligen Geistes. « Rém. 7 darf dem Theo-
logen weder offen noch heimlich vertrauter, wichtiger und lieber sein als
Roém. 8.» Und das alles, obschon er weil3, daB3 gerade auch die gréBten
Theologen «neben ihren positiven Ein- und Auswirkungen alle auch wahre
Unbheilsspuren hinter sich gelassen haben». Er weil aber vor allem von der
Gnade, der Siindenvergebung, dem Sieg Gottes. Deshalb redet der Haupt-
abschnitt «Die Geféhrdung der Theologie» nicht nur von der Einsamkeit,
dem Zweifel und der Anfechtung des Theologen, sondern das alles miindet
in die Botschaft von der Hoffnung ein.

Eine Rezension eines solchen Buches im gewdhnlichen Sinne ist doch wohl
unmoglich. Man kann eigentlich nur darauf aufmerksam machen, was das
wohl heilt, dal Barth die letzten vier Vorlesungen iiber «Die theologische
Arbeit» mit einem Abschnitt iber das «Gebet» anfingt, um erst von da aus
auf das Thema des Studiums zu kommen, und das Ganze mit einer Vorlesung
iber die Liebe, die Agape, beschlieft. Und man kann sich nur freuen, wenn
das Hauptthema «Die theologische Existenz» gerade mit einer Vorlesung
uber die «Verwunderung» anfingt und von dort zur «Betroffenheit» und
«Verpflichtung» weiterschreitet. So miillte ein evangelischer Theologe iiber
dieses Thema reden. Wie tun wir es aber?

Unpolemisch ist dies Buch. Und doch muf3 rechtschaffene theologische
Arbeit immer eine Kampffront haben. In diesem Buch trifft Barths Nein
hauptséachlich das, was er mit einem Ausdruck von Abraham Calov eine
«Mixophilosophicotheologia» nennt. Was nicht passieren darf, ist, da der
Theologe seiner Sache untreu wird, nach den Fleischtépfen Agyptens zu-
riickblickt und in einen Psychologismus oder Historismus, in eine Anthro-
pologie, Ontologie oder Linguistik zurickfillt. Er darf aber auch nicht etwa



Rezensionen 69

mit Tillich meinen, daB wir die Zweiheit von Philosophie und Theologie zu-
sammenschweiflen kénnen. In solchen Zusammenhingen kann Barth (S. 204)
vor einer «Gnosis historisch-kritischer Art» warnen. Er verweist darauf, wie
diese «Gnosis» sich im 18. Jahrhundert als die allein wahre theologische
Wissenschaft auszubreiten begann, und fligt hinzu, daf3 diese Gnosis auch
«heute, wenn nicht alles tduscht, neue Triumphe zu feiern sich anschickty.
Hinter einer derartigen Gnosis lauert aber, das behauptet Barth, die Skepsis,
d. h. der Atheismus, und erinnert an F. Overbeck.

Die Warnung ist sicher notwendig. Hier, gerade im Hinblick auf die
historisch-kritische Forschung innerhalb der theologischen Wissenschaft,
bergen sich aber grof3e Probleme. Es bleibt zwar richtig, wenn Barth (S. 193)
feststellt, dal3 es Texte gibt, die jedenfalls nicht dazu einladen, «Fakten»
hinter ihrer Botschaft festzustellen. Es mull aber doch als eine legitime theo-
logische Aufgabe hingenommen werden, wenn Forscher sich bemiihen, mit
den Mitteln historisch-kritischer Forschung festzustellen, etwa was Jesus
von Nazareth uiber seine eigene Person gesagt und gelehrt hat. Und es wiire
wiinschenswert, falls Barth auch zu diesen Themen etwas, nicht nur ab-
lehnend, zu sagen hitte. Falls die theologisch verantwortlichen Historiker
diese Arbeit nicht sorgfiltig tun, werden wir wahrhaftig der Forscherarbeit
der Nicht-Theologen in unerwiinschter Weise preisgegeben.

Und dann noch ein paar andere kleine Fragezeichen. Karl Barth hat un-
ermiidlich fiir das Verstehen der Bibel als eine Einheit gekdmpft. Das Alte
Testament darf «nicht nur als eine Art Auftakt» zu dem Zeugnis des Neuen
Testaments gewlirdigt werden, sondern es mul} selbst «mit groB3tem Ernst»
geschitzt werden. Hier hat Barth wohl geradezu Epoche gemacht. Und es
gibt viele, die ihm dafiir zu Dank verpflichtet sind. Es scheint mir aber doch
notwendig, stérker als es Barth will auf den unterschiedlichen Wert der bei-
den Bibelteile aufmerksam zu machen. Hier muB ich mich wenigstens zu der
lutherischen Tradition bekennen. Gerade wenn man in enge Beriihrung mit
der angelsiichsischen Welt kommt, kann es einem klar werden, wie ver-
héngnisvoll es ist, wenn in den Gottesdiensten das Alte Testament praktisch
auf dieselbe Ebene gestellt wird wie das Neue. Das will ja Barth auch nicht.
Ich vermisse aber — auch in dem hier besprochenen Buch — eine klare War-
nung vor diesem MiBverstidndnis.

Barth gibt uns librigens eine eindringliche Ausfuhrung vom Heiligen Geist,
die ich dankbar hinnehmen mdchte. Hétte aber nicht die Gefahr der « Schwir-
merei» ernsthafter behandelt werden miissen? Barth hitte das gewil3 tun
kénnen, weil er doch von der geheimnisvollen Einheit des Sohnes und des
Geistes in der heiligen Trinitdt. Und wahrscheinlich ist es eine Angst vor
einer «sicheren», «fertigen» Orthodoxie, vielleicht liberaler Art, die hier
Barths Ausfithrung ein Gefélle gegeben hat. So wie es hier zu lesen ist, ist es
aber mindestens milBversténdlich.

Aber wie unwichtig sind diese Randanmerkungen. Barth ist «einseitig»,
z. B. auch in seiner Behandlung der Frage, wie es eigentlich zu bewerten ist,
dal3 die Bibel eine solche Vielfaltigkeit von Stimmen, eine solche bisweilen
doch wirklich verwirrende Differenzierung der Botschaft bringt (S. 42). Wie
notwendig, gerade heute, ist es aber auch hier, Barth zunéchst einfach an-



70 Rezensionen

zuhoren, seine Antwort ernst zu nehmen. Spéter kann man vielleicht auch
ein paar kritische Bemerkungen einschalten.

Gewissermafen ist dieses Buch ein Vermiachtnis, obwohl man auf die Fort-
setzung der Dogmatik noch hoffen darf. Hier redet der alte theologische
Lehrer in niichterner und gerade so in sehr persénlicher Weise zu uns von
seinen Erfahrungen, von den Ergebnissen seiner langen Tétigkeit im theo-
logischen Beruf. Und wie notwendig ist es doch, dafl wir diese Stimme
wirklich reden lassen und — so darf ich sagen — demiitig anhéren. Barth hat
wirklich durch sehr wechselreiche Jahrzehnte seine theologische Arbeit
«erhobenen Hauptes» getan (S. 205), und es ist gerade heute notwendig zu
horen, was er liber die Gefadhrdung der Theologie sagt, iiber die Einsamkeit
des Theologen, aber auch iiber seine Freudigkeit und das «ruhige Selbst-
bewuBtsein», mit dem wir unsere Arbeit als Theologen tun dirfen und sollen
(S. 205). Niels H. Sée, Kopenhagen

DieTricH BONHOEFFER, Gesammelte Schriften, hrsg. von Eberhard Bethge.
4. Auslegungen — Predigten. Berlin, London, Finkenwalde, 1931-1944.
Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1961. 647 S.

Das reiche, vielfiltige und doch (viel mehr als dies von jedem Menschen-
leben gilt) Fragment gebliebene theologische Lebenswerk Bonhoeffers ruft
immer wieder neue Interpretationsversuche auf den Plan. Lingst beruft sich
jede theologische Modestromung auf die «eigentlichen Intentionen» Bon-
hoeffers. Neuerdings ist er auch noch fiir den dialektischen Materialismus
beansprucht worden'.

Angesichts aller dieser Deutungen und Fehldeutungen ist es besonders
notwendig und wichtig, dal gerade auch dieser 4. Band seiner Gesammelten
Werke 2 wirklich gelesen und beachtet wird. Der Band umfaf3t Predigten und
Auslegungen aus Bonhoeffers frither Berliner Zeit (1931-33), aus seinem
Londoner Pfarramt (1933—-34), aus seiner intensiven exegetischen und homi-
letischen Arbeit im Predigerseminar Finkenwalde (1935-39) und schlieBlich
aus der Kriegs- und Geféngniszeit.

Es geht bei dem allem recht eigentlich um das Herzstiick von Bonhoeffers
Leben, Denken und Wirken. Wer daran vorbeigeht und ihn nicht gerade
hier ganz ernst nimmt, wird Bonhoeffers entscheidenden Ansatz- und Aus-
gangspunkt verfehlen. Gegeniiber den oft so gequélten endlosen Reflexionen
uber die rechte Hermeneutik, wie sie heute weithin Trumpf sind, weht aller-
dings bei diesem Prediger und Lehrer der Homiletik ein ganz anderer Wind.
Direkt und massiv wird da die biblische Heilsbotschaft proklamiert, wird
vom «sacramentum verbi» geredet. Die Finkenwalder Homiletik-Vorlesung

1 Man vergleiche die Berliner Dissertation von H, Miiller, Von der Kirche
zur Welt. Ein Beitrag zu der Beziehung des Wortes Gottes auf die Societas
in Dietrich Bonhoeffers theologischer Entwicklung (1961), und dazu das
kritische Referat in Walther Fiirst, Motive der theologischen Arbeit Dietrich
Bonhoeffers: Héren und Handeln. Festschrift fir Ernst Wolf (1962), S. 133 ff.

? Besprechungen der fritheren Bédnde in Theol. Zeitschr. 15 (1959),
S. 74f. 388f.; 17 (1961), S. 156f.



Rezensionen 71

auf Grund von Nachschriften rekonstruiert) 148t den theologischen Stand-
ort und die Intensitit der Gedankenfithrung ganz deutlich werden. Was
Bonhoeffer hier erarbeitet, weitergegeben und selber praktiziert hat, steht
im Grunde hinter allem, was er damals und spéter mit der ganzen ihm eige-
nen Kraft und Energie gedacht, geschrieben und, handelnd und leidend,
vollbracht hat.

Nochmals: es ist gut, daBl auch Bonhoeffer der Prediger und Exeget heute
wieder neu zu Worte kommt. Seine systermatischen Werke, seine kirchliche
und politische Aktivitdt, auch seine mit neuen Gedanken und Einsichten
experimentierenden Meditationen im Geféingnis erhalten nur von der fiir
Bonhoeffer unverrickbaren Mitte, von dem in seinem Wort und seiner Ge-
meinde gegenwirtigen Christus her, Sinn und Ziel. Das zeigt gerade dieser
Band mit eindriicklicher Klarheit.

Dem Herausgeber Eberhard Bethge schulden wir, wo nun die vier Bénde
der Gesammelten Schriften vollstindig vorliegen, fiir seine unermiidliche
Arbeit grolen Dank. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern

Urrice KtaN, Natur und Gnade. Untersuchungen zur deutschen katholischen
Theologie der Gegenwart. — Arbeiten zur Geschichte und Theologie des
Luthertums, 6. Berlin, Lutherisches Verlagshaus, 1961. 180 S.

Wiahrend, wie die Publizistik ausweist, in den zwanziger Jahren unseres
Jahrhunderts Reformkatholizismus und Modernismus zu vertrocknen schie-
nen, erbluhte im SchofBe katholischer Orthodoxie allméhlich eine «neue
Theologie», iiber welche Kithn hier einen instruktiven Gesamtbericht vor-
legt. Denn er kann sich nicht beschrianken auf die deutsche katholische Theo-
logie der Gegenwart, mull vielmehr aufzeigen, wie Pascal, Newman, die,
wennschon seitens der kurialen Theologie kritisiert, dennoch nicht indiziert
worden sind, und neuerdings der Religionsphilosoph Scheler, der franzésische
Jesuit de Lubac, ja wie Karl Barth befruchtend gewirkt haben auf die
tridentinische, zum Teil thomistische, zum Teil molinistische! Theologie der
romischen Kirche,

Kiihn teilt seine Darlegungen in vier Kapitel: 1. Natur neben Gnade (neu-
scholastische Schuldogmatik, illustriert an dem Thomisten Diekamp und
dem Molinisten Lercher); 2. Natur auf Gnade hin (illustriert an Eschweilers
«Kampf gegen die Neutralitdt» jenes N.neben Gn., an Guardinis konkretem
Personalismus, Gottlieb Séhngens Betonung des heilsgeschichtlichen Mo-
ments vor dem ontologischen, Schmaus’ konkordistischer Systemisierung
der neutheologischen Erkenntnisse mit denen der Orthodoxie); 3. Natur in
konkreter Einheit mit Gnade (illustriert an Przywaras Analogia-entis-
Theorie, die zugleich Kreuzestheorie sein méchte, an K. Rahners Vorschlag,
die Natur des Menschen ausgestattet zu denken mit dem «iibernatiirlichen
Existential», an v. Balthasars ontologisch-christozentrischer Theologie); 4.
Natur erlést durch Gnade, als summarische Kennzeichnung der evangelisch-
theologischen Schau der ganzen Problematik von Natur und Gnade (illu-
striert an Thielicke und Althaus: «evangelische Denkform» des Personalismus).

1 Luis Molina, Liberi arbitrii cum gratiae donis... concordia (1588).



72 Bezensionen

Es wird dabei deutlich, da3 Kihn aufs Ganze gesehen referiert, nur be-
scheiden seine eigene Kritik und Stellungnahme (in Gefolgschaft von Alt-
haus) vortriagt. Erstaunlich ist, wie dieser wahrscheinlich noch junge Leip-
ziger Theologe (Sommerlathschiiler) die umfangreiche Literatur ausschopft
und mit informativem Geschick darzulegen weil3, wie gereift und besonnen
er urteilt! Besonderen Respekt empfindet er vor dem denkerischen Werk
Przywaras, wiewohl er gerade bei der Wiedergabe von dessen Analogielehre
zuviel wortlich zitiert und zuwenig mit anderen Worten erldutert (man
miilte m. E. hier auf die fundamentale Rolle der biblischen Gleichnisrede
hinweisen, die von der Scholastik als Realaussage miverstanden und von
Przywara mit akrobatischer Dialektik vernebelt wird). Hier wire aber vor
allem hinzuweisen auf Math. Jos. Scheebens, «Die Mysterien des Christen-
tums» (1865), an welche Przywara deutlich ankniipft. Mit groBem Respekt
skizziert Kithn auch das Gedankengebidude v. Balthasars, wihrend der so
gediegene Denker Soéhngen noch als Wegbereiter einer zukunftsreichen
Natur-Gnadenlehre eingeschétzt wird. Uber derlei Wertungen aber wird
Kiihn wohl noch mit sich reden lassen. — Am Ende stellt er fest, da} die
Voraussetzungen fiir positive Gespriche zwischen katholischer und evan-
gelischer Theologie gegeben sind, zumal im theologischen Personalismus
Guardinis, Rahners und v. Balthasars. Doch auch der «christliche Uni-
versalismus» des letzteren entspreche weithin den Bemithungen K. Barths
um eine «innere Katholizitdt der theologischen Vernunft», da ja die Erlésung
hiiben wie driitben nicht manichéisch interpretiert wird, sondern als Wieder-
herstellung des urspriinglichen natiirlich-guten Verhéltnisses zu Gott (was
nicht ganz zutrifft). «Gnade» aber versteht die «nouvelle théologie» der
Jesuiten kaum mehr ontologisch-metaphysisch, sondern — gleich uns — als
«heilsgeschichtlich-kontingente Gottestat», die nur im Raum der Kirche
sakramental verwirklicht wird samt den «Gnadenmitteln»: «omnia instaurare
in Christo» (Pius X.).

Was ist also das Ergebnis der Untersuchungen Kuhns? — Dall das ka-
tholische Theologumenon von Natur und Gnade sozusagen der eine Dialekt,
das evangelische Theologumenon von der Justificatio sola gratia der andere
Dialekt einer im Grund gemeinsamen Sprache ist; man versteht einander.

Indes, verstehen uns christliche Theologen auch die nichttheologisch ge-
schulten Christen insgemein? Sind wir in ihren Augen nicht seltsame Eso-
teriker, nach wie vor Scholastiker, die vergessen haben, da@B ihre Dar-
legungen Aussagen sein sollen iiber die verborgene Weisheit Gottes im hei-
ligen Geheimnis, also Glaubensdeutungen, nicht aber iiberzeugendes Reden
menschlicher Weisheit (1. Kor. 2, 7; 4), nicht objektive Wissenschaft; viel-
mehr «Erweis von Geist und Kraft» und dadurch lebendig iiberzeugend? —
Eine Frage, welche Kiihn nicht aufwirft, weil er hier blof kontrovers-
theologisch interessiert ist.

Erwin E. Schneider, Wien



Rezensionen 73

MaxweLL JouN CHARLESWORTH, Philosophy and Linguistic Analysis. =
Duquesne Studies, Philosophical Series, 9. Pittsburgh, Pa., Duquesne
Univ. Press, & Louvain, Ed. E. Nauwelaerts, 1961 (1959). XIII + 234 S.
Fr. belg. 260.—.

Als philosophische Richtung ist die linguistische Analyse aullerhalb
Englands und einiger Orte der USA wenig bekannt. Auf dem Kontinent
empfindet man sie entweder als eine neue Form des traditionellen britischen
Empirismus, oder man stellt sie mit dieser Richtung oder mit dem logischen
Positivismus gleich. Ihre Eigenart und Originalitit werden deshalb wenig
beachtet. Die analytischen Philosophen fiihlen sich aber selbst mit dem Ra-
tionalismus eines Aristoteles, Leibniz und Frege mehr verbunden als mit der
empirischen Erkenntnistheorie eines Locke oder Hume.

Der Verfasser der vorliegenden Arbeit, ein Vertreter des Thomismus, geht
in seiner positiven Bewertung der von der analytischen Philosophie gedffne-
ten Perspektiven sehr weit. Er meint, daB die von dieser philosophischen
Richtung geschaffene neue Methode den scholastischen Denkern grof3e
Dienste tun kann, nicht am wenigsten weil sie zu neuer Konfrontation und
neuem Durchdenken der Grundséitze und der Methoden zwingt. Die Absicht
des Verfassers ist deshalb, eine kritische Darstellung der analytischen Philo-
sophie und danach eine kritische Bewertung ihrer Bedeutung von einer
scholastischen Position herzugeben.

Die Originalitéit dieser Richtung besteht nach Charlesworth nicht so sehr
in philosophischen Lehrsitzen wie in einer neuen Auffassung der Philosophie
iiberhaupt. Nach ihrem Wesen ist sie eine Philosophie der Philosophie. Die
analytischen Philosophen vertreten keine einheitliche philosophische Po-
sition im traditionellen Sinne, ihnen gemeinsam ist aber eine Vorstellung
tiber Wesen und Funktion der Philosophie. Sie empfinden die tiberlieferten
philosophischen Probleme als eine Art Pseudoprobleme, die dort entstehen,
wo der geldufige (actual) Sprachgebrauch uns dazu veranlaf3t, unbeantwort-
bare Fragen zu stellen, Fragen, die anderen sinnvollen Fragen &hnlich sind,
die aber in Wirklichkeit keinen Sinn haben. Die eigentliche Arbeit der
Philosophie besteht daher in der Analyse solcher Fragen, in der Enthiillung
ihrer eigentlichen logischen Form und ihres Verhiltnisses zu den Sinn-
Kriterien iiberhaupt. So findet man z. B., daB klassische philosophische Fra-
gen nach ihrer grammatischen Form in dem fiir die Kriterien giiltigen Zu-
sammenhang als legitime Fragen erscheinen, daf3 sie aber in Wirklichkeit
etwas tiber die in diesem Zusammenhang giiltigen Kriterien aussagen wollen.
Diese Kriterien aber bezeichnen die Grenze des Aussagbaren und kénnen
deshalb nicht im Rahmen der Sprache zum Ausdruck gebracht werden. Der
Verfasser vergleicht hier eine traditionelle philosophische Fragemit der Frage:
«Welche Léinge hat das Metergrundmall von Paris?»

Es ist sehr schwer, eine allgemeine Darstellung der analytischen Philoso-
phie zu geben, die fiir bedeutendere Vertreter dieser Richtung allgemein
giiltig wére. Der Verfasser hat deshalb vorgezogen, einzelne unter ihnen in
chronologischer oder durch Abhéngigkeitsverhéltnisse bestimmter Reihen-
folge zu behandeln. Die Zentralgestalt ist Ludwig Wittgenstein. Er vor allen



74 Rezensionen

hat behauptet, dal die Philosophie kein eigenes Objekt hat, sondern nur
eine Methode zum Analysieren und zum Auflésen der philosophischen Frage-
stellungen ist, so dafl diese uns nicht mehr daran hindern, die Dinge oder
die Tatsachen so zu sehen, wie sie wirklich sind. Die Analyse ergibt aber
keine bestimmte Auffassung von der Natur dieser «Tatsachen», auch keine
positivistische Sicht. Die Funktion der Analyse ist lediglich «therapeutisch».

Interessant ist die vom Verfasser aufgezeigte Verwandtschaft zwischen
der analytischen Philosophie und der scholastischen Tradition. So findet man
z. B. bei Aristoteles den Gedanken, dall Dinge, mit deren Hilfe alles andere
definiert wird, die somit die Grenzen unserer Wirklichkeit vertreten, nicht
demonstriert oder erklirt werden kénnen. Aristoteles und die Scholastiker
behandeln die metaphysischen Fragen sowohl in linguistischer wie in
ontologischer Form. Gerade auf grund dieser Verwandtschaft ist der Ver-
fasser bestrebt, auch die Begrenzung der analytischen Philosophie aufzu-
zeigen, weil sie analytisch und linguistisch und daher auch inaddquat bleibt.

Charlesworths Darstellung und Kritik der analytischen Philosophen ist
von eingehenden Kenntnissen und grofler Sachlichkeit geprigt. Das wohl-
formulierte Buch ist in bezug auf die hier behandelte Philosophie sehr auf-
schluBreich. Sidsel Krosby, Oslo

Arvorp B. ComE, Agents of Reconciliation. Philadelphia, The Westminster
Press, 1960. 176 S. § 3.95.

WorFGaNG TRILLING, Hausordnung Gottes. Eine Auslegung von Matthdus 18.
(Die Welt der Bibel. Kleinkommentare zur Heiligen Schrift, von Eleonore
Beck, Willibrord Hillmann und Eugen Walter.) Dusseldorf, Patmos-
Verlag, 1960. 99 S.

Wenn Come es unternimmt, das Verhiltnis von «Geistlichen» und «Laien»
zu kliren, den Gegensatz Klerus und Laien zu iiberwinden, mul} er sich zu-
nichst dem Verhiltnis von Kirche und Welt zuwenden. Die Welt wird im
Anschlufl an Camus, Sartre und Eliot als «Hélle der Entfremdung» erfahren,
als Feindin des Menschen. Ihr bringt die Kirche das Wort und die Kraft
und Herrlichkeit der Verséhnung (S. 28). Versohnung wird verstanden als
Erfiilllung der von Gott intendierten Lebensform im Bilde Gottes, als Kom-
munion mit Gott als dauerndem Urquell von Leben und Seligkeit, als Har-
monie mit dem Mitmenschen und der Kreatur (S. 35). — Uns aber ist der
Dienst der Verschnung gegeben (2. Kor. 5, 18 wird mehrmals zitiert). Natur
und Funktion, Sein und Beruf der Kirche sind eins, Diener zu sein oder
«Agent» der Versshnung (S. 48f.). Weil aber ein individualistisches Mif3-
versténdnis der Versohnung die Kirche unfihig und untauglich macht zur
Weltmission, darum betont der Verfasser die historische Wurzel der Ver-
sohnung und begriindet den Dienst der Kirche ausdriicklich in der Er-
wahlung. Darum postuliert Come: «The Christian church as a whole must
have an awareness and a conviction of its having issued out of divine mystery
or it will never fulfill the purpose of its election, namely, to be the servant
of God as his agency for the reconciliation of the world» (S. 68).

Die neuen theologischen Erkenntnisse iiber den Kirchenbegriff hatten



Rezensionen 75

noch keine reformatorische Relevanz, weil die «working structures» nicht
geniigend erfat wurden (S. 72). Darum versucht Come einen neuen Amts-
begriff zu gewinnen und unterscheidet einen zweifachen Dienst der Kirche,
einmal den Dienst aller zur Auferbauung der Kirche (church directed ministry),
zum andern den Dienst der ganzen Kirche zur Versshnung der Welt (world
directed ministry). Beidemal ist der Gegensatz Klerus-Laienschaft zu tiber-
winden. Der gottliche Sendungsauftrag verlangt die vollstindige Uber-
windung der Unterscheidung von Klerus und Laientum (S. 99). Darum muf3
z. B. die Ordination neu durchdacht und reformiert werden (S. 116), so daB
sie keinen qualitativen Unterschied konstituiert, die Pluralitit der Gaben
beriicksichtigt und sich den Umstdnden und Erfordernissen anpaft (S. 116).

Come ist der Meinung, dall ein neuer Kairos der Kirche gekommen sei,
und macht dazu eine geradezu prophetische Aussage: «In the twentieth
century, God is calling the church through a new historical situation to a
new and deeper understanding of its role in God’s reconciling activity»
(S. 135). Der Dienst der Verséhnung gipfelt in der Teilhabe der Kirche am
Weltgericht, die biblisch-theologisch vor allem vom Johannesevangelium
interpretiert wird. Damit wird das Zentralproblem der Kirche nicht die Be-
kehrung Einzelner sein, sondern darin liegen, dem Laien zu helfen, Gottes-
liebe und Gerechtigkeit zu bezeugen (8. 165). — Ein SchluBkapitel stellt die
Einheit und Vielfaltigkeit der kirchlichen Dienste dar und demonstriert
damit noch einmal die Unméglichkeit des Unterschiedes zwischen Klerus
und Laienschaft.

Der Versuch einer Inhaltsangabe vermag nicht die systematische Kraft
der Gedankenfiihrung, verbunden mit der praktischen Ausrichtung, wieder-
zugeben. Wir haben hier einen wesentlichen Beitrag zur Theologie des
Laientums und darum zur praktischen Theologie iiberhaupt. — Eine Uber-
setzung dieses Buches ins Deutsche wire wiinschenswert.

Es ist wohl nicht fehl am Platze, wenn wir hier eine romisch-katholische
AuBerung danebenstellen; auch wenn sie sich nicht explizit mit dem Thema
der Arbeit von Come befaflt, ruft sie nach Konsequenzen, die Come bereits
gezogen hat. Trilling gibt zu Matth. 18 eine Einleitung, eine Ubersetzung,
einen knappen Kommentar und eine systematische Zusammenfassung tiber
«Das theologische Fundament des christlichen Gemeindelebens». Wir meinen,
den Intentionen des Verfassers zu folgen, wenn wir uns hier dem dritten
Teil seiner Ausfithrungen zuwenden, so verlockend es wire, seine exegeti-
schen Thesen mit den Arbeiten von G.Bornkamm und G. Barth zu ver-
gleichenl. Der Verfasser meint, dafl «hinter allen einzelnen Teilen und dem
ganzen Stuck ein Ordnungsdenken steht, das aus einer tiefen Einsicht in
das Wesen der Kirche gespeist ist» (S. 66). Kirche wird verstanden als
Bruderschaft. Vom Gedanken der familia dei her wire Bruderschaft die ur-
eigene Selbstbezeichnung der Christenheit, «in der ihr Wesen als einer
soziologischen Korperschaft am reinsten ausgesprochen wird. Das ist fiir das
Verstindnis der Kirche von grofler Bedeutung» (8. 77). Kirche wird ver-

1 . Bornkamm, G. Barth, H. J. Held, Uberlieferung und Auslegung im
Matthéusevangelium (1960).



76 Rezensionen

standen als Jiingerschaft, deren Kriterium nach auflen hin in der Sichtbarkeit
der Werke besteht, wiahrend nach innen hin das Kriterium der wahren
Jingerschaft darin besteht, «dem Prophetenschicksal Jesu gleich zu wer-
den» (S. 84).

Ist das Matthdusevangelium insgesamt «Lehre vom Reiche Gottes», so
wird dieser Begriff zum Sammelbegriff der Kirchenlehre in der nachdéster-
lichen Zeit. — «Mit dem Reich Gottes ist grundsétzlich eine Wirklichkeit ge-
meint, die die alttestamentliche Glaubensgeschichte, dann die Offenbarung
in Jesus Christus und die Verwirklichung in seiner Kirche und schlieBlich
die Vollendung am Ende der Tage umfaBt» (8. 89f.). Wird Kirche von
daher als Sohnschaft verstanden, so ist Sohnschaft Gottes «nicht eine natur-
gegebene Voraussetzung des menschlichen Lebens», «sondern dessen Vollen-
dung und letztes Ziel» (S. 91). Hier stellt sich die Frage, ob die Kirche des
Matthius historisch geniigend herausgearbeitet worden sei?. Hat nicht der
Verfasser hier den matthéiischen Kirchenbegriff dogmatisch tibermalt? Von
hier aus wire weiterzufragen, ob nicht die Distinktion Kirche-Reich Gottes
zu wenig deutlich herausgearbeitet worden ist. So ist m. E. der futurische
Charakter des Himmelreiches nicht erkannt (vgl. S. 21)3.

In einem Epilog wird nun noch einmal der Gedanke der familia dei unter-
strichen. Auch werden Folgerungen gezogen: liegt es am einzelnen, das
innere Wesen der Kirche zu leben (S. 97), so mul3 Matth. 18 doch normative
Geltung haben; auch wird postuliert, es mii3te «versucht werden, das Bild
der Kirche auch nach dieser Gemeindeordnung theologisch zu erfassen und
in die dogmatische Lehre von der Kirche einzubauen» (S. 99).

Es ist begriiBenswert, daB auf rémisch-katholischer Seite gerade dieses
Kapitel traktiert und unters Volk gebracht wird. Da3 der Gedanke des
Bruderschaftlichen so stark unterstrichen wird, ist erfreulich. Wollte man
auch praktisch-theologische Konsequenzen aus dieser Einsicht in das Wesen
der Kirche ziehen, miillte allerdings auch in der rémischen Kirche der
Gegensatz von Klerus und Laien iiberwunden werden. Dall der Appell an
den Einzelnen hier nicht geniigt, liegt auf der Hand.

R. Bohren, Wuppertal-Barmen

2 Hierzu miite die Monographie des Verfassers herangezogen werden,
die mir leider nicht zugénglich war: Das wahre Israel. Studien zur Theologie
des Matthdusevangeliums (1959).

3 Siehe Bornkamm (A. 1), S. 17.



	Rezensionen

