
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Die Verbrennung des Jungstiers, Ex. 32,20

Ex. 32, 20 gehört zu einem Text, der nach allgemeiner Auffassung gegen
den Stierkult Jerobeams polemisiert und diese Polemik durch Berufung auf
eine fingierte, in die «Wüstenzeit» zurückprojizierte Handlungsweise Moses'
motivieren und verstärken will. V. 20 beschreibt die Zerstörung des 'egal,
des goldenen Jungstiers: wajjiqqah 'ät hä'egäl 'asär 'äsü wajjisrôf bâ'ês
wajjithan 'ad 'asär däq wajjizär 'al penë hammajim wajjasq 'ät benë jisrâ'êl,
«da nahm er (Moses) den Jungstier, den sie gemacht hatten, und verbrannte
+ihn)1 im Feuer und zerrieb +ihn)1, bis er fein war2, und streute (sc. den

Staub) aufs Wasser und gab es (sc. Wasser + Asche) den Israeliten zu
trinken».

Es wird vorausgesetzt - ohne daß in V. 4 allerdings davon die Rede
gewesen wäre —, daß das Innere des Stiers aus Holz verfertigt und das Gold als
Überzug daraufgelegt wurde, weshalb das Bildnis ohne weiteres verbrannt
werden kann3.

Interessant sind vor allem die paar letzten Worte des Verses : wajjasq 'ät
benë jisrâ'êl ; nach dem Targum: we'askë jat benë jisrâ'êl; nach LXX: kai
epötisen autö [sc. tö hydör] tous hyioùs Israël; nach Vulg.: et dedit ex eo

potum filiis Israel. Der Talmud sah den Grund für das Trinken des mit der
Asche vermischten Wassers darin, daß Moses ein Ordal ausführen wollte: lö
nitkawwën 'ällä lebodqän kesötöt, «er beabsichtigte nichts anderes, als sie

zu prüfen wie die der ehelichen Untreue verdächtigten Frauen» sota),
s. Num. 5, 11-31. Die alten jüdischen Kommentatoren4 haben diese
Interpretation übernommen. Ihn Esra beispielsweise meint, durch das Elixier
habe sich auf dem Gesicht ein Zeichen gebildet oder es sei der Bauch der
Trinkenden aufgeschwollen: Kï lûlë zä 'ëk hëbïnû bcnë lëwï 'obedë hâ'ëgâl
mî häjü, «denn wenn dies nicht der Fall war, woran konnten die Leviten
(die das Strafgericht zu vollziehen hatten, s. V. 26ff.) erkennen, wer dem
Jungstier gedient hatte?». Die Deutung von einem fluchbringenden Ordal -

trank findet sich desgleichen bei Raschi, Raschbam und Nachmanides.
Soweit wir sehen, haben sich ihr auch die modernen Exegeten angeschlossen5.

1 Nach dem Samaritanus, der LXX und dem Syrer; R. Kittel, Biblia
Hebraica, z. St.

2 Syrer: + wie Staub.
3 H. Holzinger, Exodus (1900), S. 111.
4 Miqrä'öt gedölöt (1938, hebr.).
5 Holzinger (A. 3), S. Ill; H. Greßmann: Die Schriften des Alten

Testaments, 1, 2 (1922), S. 66; R. Preß, Das Ordal im alten Israel: Zeitschr. altt.
Wiss. 51 (1933), 121-140. 227-255, S. 125f.; G. Beer, Exodus (1939), S. 155;
M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuchs (1948), S. 158, Anm. 410;
ders., Das zweite Buch Mose (1959), S. 205; U. Cassuto, Exodus (1953,
hebr.), S. 293.



Miszelle 51

Auf den Ausgang des Gottesurteils soll V. 35 andeutungsweise hinweisen,
da er mitteilen will, die des Götzendienstes Schuldigen seien durch die
unheilvolle Wirkung des Trankes hingerafft worden: wajjiggöf JHWH 'ät
hä'äm, «und JHWH schlug das Volk».

Um diese Interpretation richtig beurteilen zu können, müssen Sinn und
Zweck eines Ordals kurz erklärt werden. Ein Ordal diente allgemein der
Überführung eines mutmaßlichen Verbrechers, und zwar in jenen Fällen, wo
es zuvor nicht gelungen war, durch Zeugen oder handfeste Beweise seine
Schuld zu ermitteln. Der Ausgang galt als göttliche Entscheidung, weil man
von JHWH wußte, er sei zu solcher Rechtshilfe bereit6. Daher hatte die
verdächtigte Ehefrau, die nicht in flagranti ertappt worden war7, den
Fluchbecher zu trinken. Ist die Frau schuldig, so «schwillt ihr Bauch auf und ihre
Hüften schwinden» (Num. 5, 27). Nach dem Codex Hammurabi, § 132, hatte
sie sieh einem Flußordal zu unterziehn8.

Sogleich erkennt man den Unterschied9 zum Losorakel (göräl), das u. a.
bei der Aufklärung von Vergehen angewandt wurde. Während durch das
Ordal eruiert werden sollte, ob eine ganz bestimmte Person sich schuldig
gemacht hatte oder nicht, diente das Losorakel nicht der Abklärung der
Schuldfrage. Daß ein Verbrechen begangen worden war, stand fest. Indessen
mußte erforscht werden, wer der Täter war. Nicht ein Gottesurteil, sondern
eine Gottesbefragung war das Gegebene. Die Lossteine wurden geworfen
und der Kreis der in Frage kommenden Personen immer mehr eingeengt,
bis schließlich der Schuldige durch das Los «ertappt» wurde (hebräisch durch
den terminus technicus läqad in Niphal wiedergegeben). Als Beispiele dienen
das Aufspüren von Achan (Jos. 7, 16ff.), Jonathan (1. Sam. 14, 41 f.) und
von Jona (Jona 1, 7)10.

Es versteht sich, daß die Ermittlung der Schuldigen in der Erzählung von
Ex. 32 desgleichen das Prozedere eines Orakels erfordert hätte (ein Ordal
kam nicht in Betracht, da die Schuld der Täter ja feststand). Schon aus
diesem Grunde kann V. 20 nicht im herkömmlichen Sinn verstanden werden.
Doch war es überhaupt notwendig, die Schuldigen zu ermitteln? War nicht
vielmehr, wie Noth in diesem Punkte richtig gesehen hat, «ganz Israel als
schuldig vorausgesetzt»?11 Aber selbst angenommen, der Verfasser hätte

6 E. Kutsch, Gottesurteil: Die Rel. Gesch. Geg.3, 2 (1958), Sp. 1802.
7 Wurde sie auf frischer Tat gefaßt, so erübrigte sich das Ordal. Ihre

Schuld stand fest und sie wurde mit dem Tode bestraft (s. Deut. 22, 22).
8 Hugo Greßmann, Altorientalische Texte zum Alten Testament (1926),

S. 394. Genaueres bei E. Ebeling, Tod und Leben nach den Vorstellungen
der Babylonier (1931), S. 96ff. Nach § 2 des Codex mußte auch ein der Zauberei

Verdächtigter «zum Fluß gehen, im Fluß untertauchen»; Greßmann, S. 383.
9 Soweit uns bekannt ist, wurde bisher dieser wesentliche Unterschied

nicht erörtert.
10 1. Sam. 10, 17 ff. — Ernennung Sauls - zeigt uns, daß auch bei der

Ermittlung für wichtige Ämter geeigneter Persönlichkeiten der göttliche Wille
durchs Losorakel erfahren werden wollte.

11 Noth (A. 5), Das zweite Buch Mose, ebd.



52 Miszelle

aus irgendeinem unerfindlichen Grund tatsächlich von einem «Fluchtrank»
berichten wollen, berührt es da nicht seltsam, daß er dessen Wirkung nicht
mitteilt? Denn gerade an dieser Wirkung mußten die Leviten, die als Exe-
kutionspeleton zu fungieren hatten, die Schuldigen erkennen12. Sollte man
vielleicht annehmen müssen, dieser wichtige Hinweis sei bei der Zusammenarbeitimg

der Quellen weggefallen? (V. 20 gehört zu J, die Verse 25-34
werden zu E gerechnet.) Fragen über Fragen. Sie treten jedoch bloß auf,
weil V. 20 falsch interpretiert worden ist.

Die Erzählung von Ex. 32 besitzt eine Parallele in Deut. 9, 11-21. Analog
zu Ex. 32, 20 wird in Deut. 9, 21 mitgeteilt, Moses habe den Jungstier
verbrannt und zu Staub zerrieben. Der Schluß des Verses differiert allerdings:
wä'aslik 'ät <afärö 'al hannahal hajjôrëd min hähär, «und ich warf seinen
Staub in den Bach, der vom Berg hinunterfließt». (LXX: kai érripsa tön
koniortön eis tön cheimârroun tön katabainonta ek toû örous, Vulg. : projeci
in torrentum qui de monte descendit.) Zudem fehlt eine Notiz über das
Trinken des Wassers.

Im Gegensatz zu Ex. 32, 20 (wajjizär *al hammajim) wird hier die Art
des Wassers genauer bestimmt. Es war das Wasser eines Baches und nicht
etwa, wie es für den «sötä-Trank» vorgeschrieben war und woran die Ex-
egeten von Ex. 32, 20 gedacht haben mochten, majim qedösim bikli häräs,
«heiliges Wasser in einem Tongefäß» (Num. 5, 17).

Infolge der Divergenz der beiden Textstellen erhebt sich die Frage, welche
Leseart als primär anzusehen ist. Es scheint uns, die Antwort könne mit
Sicherheit gegeben werden.

Nach 2. Kön. 23, 12 soll König Josia im Rahmen seiner Reformbewegung
den Staub zerstörter Götzenaltäre in den Qidron gestreut haben : wehislik 'ät
<afäräm 'äl nahal qidrön (LXX: kai érripse tön choûn autôn eis tön
cheimârroun Kedrön, Vulg.: et dispersit cinerem eorum in torrentem Cedron).
Nach V. 6 warf er zur zusätzlichen Entweihimg (cf. wajjitmä', V. 8) die Asche
der Aschera auf Grabstätten ('al qäbär benë hä'äm), nachdem sie zuvor im
Qidrontal verbrannt worden war13.

Der Zweck dieser Handlungsweise bestand offensichtlich in einer
radikalen Vernichtung des heidnischen Kults. Das Götzenbild oder der
Kultgegenstand werden nicht nur verbrannt und die verkohlten Überreste zu
Asche zerstampft, sondern es wird zusätzlich die Asche in einen Bach
geworfen oder in alle Winde zerstreut. Damit sollen auch der Kultort, nicht nur
das Kulto6/efc£ in Vergessenheit gebracht und ein für allemal die Gefahr
gebannt werden, daß dereinst am selben Ort dem Fremdkult von neuem
gehuldigt würde.

Wenn daher Deut. 9, 21 berichtet, die Asche des Jungstiers sei in einen
Bach gestreut worden, so hat hier eine bei der Ausrottung eines heidnischen
Kults vielleicht vielfach angewandte Praxis ihren Niederschlag gefun-

12 Cf. oben Ibn Esra.
13 Jos. Ant. X, 4, 1 berichtet ebenfalls von der Vernichtung heidnischer

Einrichtungen zur Zeit Josias, ohne allerdings die Art der Zerstörung näher
zu beschreiben.



Miszelle 53

den14. Der Vers reiht sich mühelos jenen Beispielen aus dem Königsbuch
an, die von Entsprechendem erzählen16.

Wie läßt sich die Angabe in Ex. 32, 20 erklären, nach der die Israeliten
das Wasser getrunken haben sollen? Diese Angabe ist u. E. eine phantasiereiche

Ausschmückung aus späterer Zeit16, als man die Nichtigkeit des Stier-
kults noch unterstreichen wollte. Mit äußerster Eindringlichkeit soll den
Israeliten bewußt gemacht werden, daß ihr Handeln unsinnig war. Eine
Gottheit, die man verbrennen und anschließend mit Wasser trinken und
verdauen kann (cf. Nachmanides zu Ex. 32, 20), ist gewiß keine Gottheit. Diese
Worte passen zur Haltung, die Deuterojesaja dem Götzendienst gegenüber
an den Tag legt (s. Jes. 44, 9-17: Spottlied über die Götzenfabrikation).
Vielleicht geht man daher nicht fehl in der Annahme, der Zusatz sei zur
Exilszeit dem J-Bericht angefügt worden17.

Roland Gradwohl, Zürich

14 Außerbiblische Beispiele aus alter Zeit konnten wir leider nicht
ausfindig machen.

15 Zu den talmudischen Vorschriften über die Vernichtung eines Götzenbildes

P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch, 4 (1928), S. 387f. 392-394. - Noch in heutiger Zeit herrscht in
besonderen Fällen dieselbe Sitte. Als die Kriegsverbrecher in Nürnberg
durch den Strang hingerichtet waren, wurden ihre Leichen verbrannt und
die Asche in einen Fluß geworfen, an einer Stelle, die für alle Zeiten geheim
bleiben sollte, «um zu verhindern, daß irgendwann einmal ein Schrein an
dieser Stelle errichtet werden könnte»: J. J. Heydecker-Johannes Leeb, Der
Nürnberger Prozeß (1958), S. 524f.

18 A. Bertholet, Deuteronomium (1899), S. 32, meint, die Worte hajjöred
min hähär in Deut. 9, 21 seien «eine unserem Verfasser eigene Ausschmük-
kung». Es versteht sich nach unseren Ausführungen, daß der Text im Deut,
primär ist und die Worte in Ex. 32, 20 Ausschmückung sind.

17 Es sei darauf hingewiesen, daß Vers 35 - wenn er nicht die Wirkung
eines Gottesurteils mitteilen kann - auf ein Ereignis anspielen muß, das
nicht näher bekannt ist; Noth (A. 5), Überlieferungsgeschichte, S. 158,
Anm. 411.


	Miszelle

