Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Artikel: Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth
Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Freiheitsbegrift
bei Paul Tillich und Karl Barth

Der nachstehende Aufsatz bietet keine erschopfende Ubersicht
iiber die Freiheitsvorstellung Tillichs und Barths; er markiert ledig-
lich die Punkte des Freiheitskonzeptes der beiden Theologen, die
sich unmittelbar fiir einen Vergleich eignen. Der Freiheitsbegriff
ist allerdings der Ort, wo Licht auf Beziehung und Differenz zwi-
schen der «philosophischen» Theologie Tillichs und der «christolo-
gischen» Theologie Barths tiberhaupt fallt.

1.

Freiheit in Polaritdt mit Schicksal ist fir Tllich das Struktur-
element, das Existenz ermoglicht. Der Mensch ist Mensch, weil er
solche Freiheit hat. Durch ihr polares Verhiltnis zum «Schicksal»
ist menschliche Freiheit davor bewahrt, mit «indeterministischer
Kontingenz», «Entscheidung ohne Motivation» oder «unverstind-
lichem Zufall» verwechselt zu werden!. Umgekehrt gelingt es Til-
lich, durch die grundlegende Relation des Schicksals zur Freiheit
die Vorstellung mechanistischer Determiniertheit von jenem fern-
zuhalten. Schicksal und Freiheit kennzeichnen den Menschen als
einen der Welt Angehdrigen und ihr gleichzeitig Gegeniiberstehen-
den. Besagte Polaritdt kann freilich zur Spannung und von einem
moglichen Auseinanderbrechen bedroht werden. «Der Mensch ist
bedroht vom Verlust der Freiheit durch die Notwendigkeiten, die
in seinem Schicksal liegen, und er ist gleichermaflen bedroht von
dem Verlust seines Schicksals durch die Zufilligkeiten, die in seiner
Freiheit liegen.»? Freiheit, die nicht nur Zufilligkeiten enthélt, son-
dern zu Zufilligem, Willkiirlichem geworden ist, macht den ab-
kiinftigen, pervertierten Modus ihrer selbst aus; Schicksal, das nicht

1 P. Tillich, Systematische Theologie, 1 (2. Aufl. 1956), S. 214f. — In der
Gotteslehre freilich besteht die anthropologisch unauflésbare Beziehung der
Freiheit zum Schicksal nicht mehr. « Gott hat kein Schicksal, weil er Freiheit
sty (S. 217). Aus dem Zitat folgt, daBB «Freiheit» in theologischer Hinsicht
dem «Schicksal» iibergeordnet ist; wenn auch die libertas Dei kein polares
Verhéltnis zum Schicksal impliziert, so kann sie doch nicht mit «indeter-

ministischer Kontingenz» verwechselt werden.
¢ Ebd., S. 234.



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bet Paul Tillich und Karl Barth 43

nur Notwendigkeiten in sich birgt, sondern zu Notwendigem, De-
terminiertem geworden ist, sein eigenes Zerrbild. Keine Synthese
von Willkiirlich-Zufélligem und Notwendig-Determiniertem aber
ergibt die polare menschliche Existenz.

Erwigung, Entscheidung und Verantwortung sind die drei Frag-
male menschlicher Freiheit. «Erwidgung weist auf den Akt des
Abwigens von Argumenten und Motiven hin. Die Person, die wagt,
steht iiber den Motiven. Solange sie wégt, ist sie nicht mit irgend-
einem der Motive identisch, sondern von ihnen frei.» «Das Wort
Entscheidung schlieft das Bild des ,Scheidens’ ein. Eine Ent-
scheidung scheidet Moglichkeiten aus, ndmlich reale Moglichkeiten...
Die Person, die das Scheiden vornimmt, mul iiber dem stehen, was
von ihr ausgeschieden wird.»?® Jede Entscheidung freilich ist ein
Wagnis, welches durch die ausgeschlossenen Méglichkeiten bedroht
wird. Diese konnen in zerstorerischer Weise Rache nehmen. Darum
ist wichtig — wie Tillich anderswo#? ausfithrt —, dall die Entschei-
dungen aus der Liebe kommen; wir lesen die treffende und schone
Bemerkung: Die Liebe iiberwindet die Rache der ausgeschlossenen
Moglichkeiten, denn sie war fiir sie gedffnet und ist jetzt noch fiir
sie offen. SchlieBlich deutet die Verantwortung «auf die Verpflich-
tung der Person... zu antworten, wenn sie iiber ihre Entschei-
dungen befragt wird»®. Also: methodisch beschreibt Tillich die
Freiheit auf dem Wege ontologischer Analyse menschlicher Exi-
stenz und Spraches.

Barth jedoch erkennt die Freiheit nur von der Offenbarung Got-
tes in Jesus Christus aus. Niemals konnte er die Freiheit Jesu dem
Phinomen menschlicher Freiheit einordnen, wie das Tillich beim
versuchten Christus tut?. Diese methodische Differenz impliziert
eo ipso sachliche Divergenzen. Fiir Barth ereignet und vollzieht sich
Freiheit nur im Umkreis und in der Kraft Jesu Christi: Freiheit
hat ihren Ort nur dort, wo sich der Freiheit und dem Gehorsam
Christi Analoges ereignet; sie muf3 sich von dem freien Sein und

3 Ebd., S. 216.

4 Ebd., S. 181, wo die den Konflikt zwischen Absolutismus und Relativis-
mus uberwindende, letztgiltige Offenbarung beleuchtet wird.

5 Ebd., S. 216f.

¢ Vgl. auch P. Tillich, Systematische Theologie, 2 (1958), 8. 38, wo libertas
humana und Sprachlichkeit des Menschen ineinsgesetzt werden.

7 Ebd. S. 141.



44  U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

Entscheiden des Menschen Jesus hervorrufen, mindestens aber sich
ihm zuordnen lassen. Zwar spricht Die kirchliche Dogmatik dem
Menschen die von Tillich geschilderten Phinomene des Abwégens
und Entscheidens nicht ab, sie verleiht ihnen aber nicht den hohen
Namen «Freiheit»8. Jesus Christus ruft den Menschen zur Freiheit.
Dieser Ruf ist a radice von einem Motiv verschieden, iiber dem die
abwigende Person steht. Solange er sich diesem Ruf gegeniiber
abwigend verhilt, lebt der Mensch in einem «freundlich-schiitzen-
den Dunkel»?, dessen freundlicher « Schutz» darin besteht, dal3 es
den Menschen seine Bestimmung zum freien Geschopf und Kind
Gottes verfehlen ldBt. GewiBl fihrt die Begegnung mit Jesus
Christus auch zu einem Entscheiden'®. Aber Entscheiden heif3t hier
nicht, zwei oder drei reale Moglichkeiten vor sich haben, sondern:
Gottes Entscheidung in Jesus Christus anerkennen und bekennen.
Diese hat die Wirklichkeit des verséhnten, freien Geschopfes be-
jaht, mehr noch, heraufgefithrt — die Wirklichkeit des unverséhn-
ten, geknechteten Siinders verneint, mehr noch, abgetan. Sich jener
Wirklichkeit zu- und von dieser abwenden, das ist Struktur und
Inhalt des menschlichen Freiheitsvollzuges. M. a. W., der Glaube
ist nicht nur die hochste, «sondern die eigentliche Gestalt der
menschlichen Freiheit». Er ist «die dem Menschen... von Jesus fiir
Jesus gegebene Freiheit», die Freiheit, «von Gott her zu Gott hin
zu sein»!l. Begreiflicherweise besteht fiir Barth keinerlei Proble-
matik der «Rache der ausgeschlossenen Moglichkeiten»!2. Réchen
wiirde es sich nur, wenn der Mensch mit der durch Gottes freies
Lieben ausgeschlossenen Moglichkeit der Unfreiheit des Siinders
liebdugelte. Deshalb ist auch die Verantwortung priméir keine
Rechenschaft iiber gefillte Entscheidungen; vielmehr ist die Ent-
scheidung schon per se Verantwortung, namlich Antwort auf Gottes
Ruf — oder sie ist eben unverantwortlich.

2.

Die Frage 148t sich nicht weiter zuriickstellen, ob es iiberhaupt
ein aut - aut zwischen der Freiheitskonzeption Tillichs und Barths

8 Vgl. jedoch unten.

% K. Barth, Reformation als Entscheidung (1933), S. 10.

10 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I, 2 (1948), S. 384; IV, 2
(1955), 8. 177 und o6fters.

11 Die kirchl. Dogm. IV, 2, S. 268. 12 Siehe oben, Anm. 4.



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff ber Paul Tillich und Karl Barth 45

geben konne und miisse. Offensichtlich bewegen sich doch die bei-
den Freiheitsauffassungen nicht auf derselben Ebene, und darum er-
scheint eine Auseinandersetzung wenig sinnvoll. Auf der Ebene
allgemein menschlichen Seins wirkt Freiheit doch anders als in der
Beziehung zu Gott, in der Begegnung mit Christus und im Hoéren
seines Rufes. Das erhellt ja gerade aus Barths Bestimmungen iiber
die Freiheit als «kosmisches Element» der geschaffenen Welt. Wie
Tillich Freiheit und Schicksal einander zuordnet, so bindet Barth
die «kosmische Freiheit» an kosmische Gesetzlichkeiten und Not-
wendigkeiten. Freilich schérft er ein, dafl diese niemals zu ver-
wechseln sei mit der dem Menschen von Gott im Erwéihlungs- und
Schopfungsratschlul und in der Verséhnung geschenkten Frei-
heit 13, Desto weniger unterscheidet sich aber Barths «kosmische
Freiheit» von dem oben beschriebenen Freiheitsphidnomen Tillichs.
Sie besteht diesseits und jenseits von Gnade und Siinde, von Ruf
Gottes und Antwort des Menschen. Sie ist im Grunde genommen
nichts anderes als das Ergebnis einer ontologischen Analyse!* des
Daseins, die Barth lediglich nicht so weit vortreibt wie Tillich. So
hitte also Die kirchliche Dogmatik selbst den Beweis erbracht, daf3
sich ein ontologischer und ein christologischer Freiheitsbegriff
schiedlich und friedlich vertragen? Das wiirde ja auch die von
Tillich bejahte Tatsache bestétigen: « As long as theological thought
has existed, there have been two types of theology, a philosophical
one and a ,kerygmatic‘ one.»'®

Allein, was allenfalls von der Relation zwischen Philosophie und
Theologie gelten konnte, ist fiir das Verhéltnis der ontologischen
zur christologischen Theologie unmdoglich. Tillich beschéftigt sich
ja nicht nur mit dem Sein, sondern auch mit Gott, er treibt onto-
logische Theologie; Barth erkennt nicht nur den Gottmenschen
Jesus Christus, sondern auch das Sein von Welt und Mensch.
Ersterer versteht die Freiheit Jesu Christi von einer allgemein
ontologischen Analyse her, letzterer will auch die Erkenntnis des

13 Die kirchl. Dogm. IV, 3, 1 (1959), S. 168.

14 Wie schon durch den Zusammenhang mit der Versohnungslehre er-
sichtlich, bemiiht sich Barth zwar in thesi auch diese Freiheit im Umkreis
des Christusereignisses darzustellen (vgl. ebd., S. 154). Doch ist unklar, wie
sie in re auf einer christologischen Erkenntnis beruhen soll, weil Barth sie
expressis verbis aullerhalb des Schriftzeugnisses der Propheten und Apostel

erkennt.
15 P. Tillich, The Protestant Era (1945), S. 83.



46  U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

Kosmos dem Bekenntnis zu Jesus Christus integrierent. Kin
schiedlich-friedliches Beieinander der erwidhnten Theologien wiirde
auf einer Tduschung beruhen. Sie lassen sich nicht in schén ab-
gesteckte Reservate, in getrennte Ebenen und Dimensionen ver-
weisen. Thre jeweilige Ausgangsebene mufl und will die grund-
legende sein, und deshalb miissen sie miteinander strittig werden.
Deshalb ist nicht nur ein Vergleich, sondern auch eine 4useinander-
setzung der entsprechenden Freiheitsauffassungen sinnvoll.

3.

Tillich betont das Wagnis, welches das gottliche Schaffen mit
der Schopfung endlicher Freiheit auf sich nimmt!?. Barth liegt es
ferne, den Wagnischarakter des Schopfungsratschlusses zu be-
streiten; seine Lehre von der Verwerfung des Nichtigen unter-
streicht ihn sogar nachdriicklich!®. In der Erorterung der Freiheit
der Protoplasten kann gar der fiir Barth fast inkonsequent oder
mindestens als eine Konzession erscheinende Begriff «zweideutige
Freiheit» auftauchen®. Allein, solche Aussagen machen niemals den
Skopus des Freiheitsbegriffes aus. Wo Die kirchliche Dogmatik von
der zweideutig-problematischen Komponente geschopflicher Frei-
heit handelt, tut sie das faktisch nur im Rahmen einer supra-
lapsarischen Christologie. Das Dunkel der zweideutigen Freiheit
wird zum vornherein iiberstrahlt, weil Gott die Bedrohung durch
das Nichtige, die Problematik der Schopfung, auf sich nimmt; an
die Stelle jener Freiheit tritt der um unsertwillen von Ewigkeit her
verworfene Christus. Dadurch wird die Freiheit des Geschépfs zu
der einen, wahren Freiheit des Erwéihltseins, des Glaubens. Cha-
rakteristisch fiir Tillichs onto-theologische Freiheitsauffassung ist
die Identifizierung der goéttlichen Transzendenz mit der geschopf-
lichen Freiheit, die vom Grund ihres Seins abfallen kann?°. Eine

18 Vgl. jedoch Anm. 14.

17 Tillich, Syst. Theol. 1, S. 310.

18 Vgl. auch das Zitat aus Barths Erwahlungslehre, Die kirchl. Dogm. II, 2
(1948), S. 181: «Gott konnte den Menschen... um der Problematik seiner
Freiheit willen tiberhaupt nicht schaffen wollen.»

1 Barth, Die kirchl. Dogm. II, 1 (1948), S. 706.

20 Tillich, Syst. Theol., 2, 8. 14: «Die gottliche Transzendenz ist identisch
mit der Freiheit des Geschopfs, sich von der essentiellen Einheit mit dem
schopferischen Grund seines Seins abzukehren.»



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth 47

unvollziehbare Vorstellung fiir die christologisch-kerygmatische
Theologie Barths! Bildet doch gerade der umgekehrte Gedanke das
Fundament seines Freiheitskonzeptes: die géttliche Transzendenz
besteht darin, in der «Immanenz» Jesu Christi in die Freiheit zu
rufen und zu versetzen, die per se Freiheit zu Gott hin ist. Gewil3
konnen wir in Der kirchlichen Dogmatik lesen, der Mensch sei nicht
Gott und darum in seiner Freiheit vom Nichtigen bedroht; aber
das soll im Sinne Barths gleichsam nur als Vorbemerkung, An-
merkung oder Kleintext zur grofigeschriebenen Botschaft verstan-
den werden, dall uns Christus fir die Freiheit frei gemacht hat.
Barth — nicht aber Tillich?* — entgeht so den herkémmlichen L&-
sungsversuchen der Theodizeefrage, die den Begriff der zwei-
deutigen Freiheit zum Nenner des Nachweises der guten Schépfung
machen. Diese Losungsversuche sind zutiefst unbefriedigend. Der
Begriff einer geschaffenen, zweideutigen (von der Freiheitstat in
Jesus Christus isolierten) Freiheit hat sich in der Theodizeefrage
noch immer als das Trojanische Pferd des Atheismus entpuppt.
Tillich bestimmt Freiheit als die Macht, sich selbst und seiner
essentiellen Natur widersprechen zu kénnen; fiir Barth hingegen ist
die Freiheit in ihrem Wesen gerade nichts anderes als Vermdgen
und Akt des Menschen, seiner Bestimmung (zum Bundespartner
Gottes) zu entsprechen. Jene von Tillich angenommene Macht soll
gar noch auf dem gottlichen Ebenbild im Menschen beruhen 22,
Barth aber 1dBt die (im Lichte des in Ewigkeit Erwihlten erkannte)
geschopfliche Freiheit unter der Aussage stehen: «potest non peccare
und non potest peccare.»2® Wer hat recht? Wenn die paulinische
und johanneische éevdepia das Kriterium einer theologischen Frei-

21 Fur Tillich bildet jene Freiheit, sich vom Seinsgrund abkehren zu
konnen, mindestens eine Teilantwort auf das Theodizeeproblem; immerhin
verweist er dann auch auf die Partizipation des gottlichen Lebens an der
Negativitdt der kreatiirlichen Existenz, wobei er typisch sowohl eine mysti-
sche wie eine christologische Interpretation dieses Gedankenganges offen-
1aBt, Syst. Theol., 2, S. 310f.

22 Tillich, ebd., S. 38f.

23 Barth, Die kirchl. Dogm. III, 2 (1948), S. 235; vgl. auch 1V, 1 (1953),
S. 454, iiber die «unmogliche Moglichkeit» der Siinde. Barth ist zuzustimmen,
wenn er zur Begriindung der zweideutigen Freiheit in der Vernunft, im goétt-
lichen Ebenbild u. dgl. bemerkt, sie mache die Siinde zu einem entschuld-
baren Ubel. Auch hier tritt noch einmal zutage, wie der erwihnte Freiheits-
begriff die Theodizee problematisiert.



48  U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

heitslehre sein darf, so enthiillt sich die eben erwihnte Freiheit
Tillichs als Unfreiheit. Freiheit beruhte dann in der Tat gerade in
der Aufhebung dieses zweideutigen Vermigens. Barth zieht ent-
schlossen die Konsequenz daraus, daB die (uns als Ruf und Be-
gegnung ereilende) Freiheitstat Jesu Christi jene formale, zwei-
deutige Freiheit (die in der Beziehung zu Gott faktisch schon immer
zur Unfreiheit geworden ist) iiberholt, verneint und erledigt.

Aber tut Die kirchliche Dogmatik mit ihrer erdriickenden,
«massiven» Christologie dem Geschopf nicht Gewalt an? Nein! Der
das Geschopf in die Freiheit und Eigentlichkeit versetzende Ruf
geht ja vom gekreuzigten und auferweckten Jesus Christus aus.
Barths Christus ist nicht die in unsterblicher Herrlichkeit er-
schienene Gestalt, die uns — wie Tillich mit Recht sagt2* — in ihrer
Macht und Vollkommenheit erschlagen, uns zwar jener zwei-
deutigen Freiheit entnommen, aber nicht zur wahren Freiheit ge-
bracht hitte.

Zum Schluf} sei nur noch eine Linie nachgezeichnet, auf der sich
die beiden Freiheitsauffassungen nihern. Tillich weill um die fak-
tische Unfreiheit, in der der Mensch existiert: «Das menschliche
Sein steht unter dem Verhéngnis, in seiner Freiheit unfrei zu sein,
unfrei nédmlich... die Forderung zu erfiillen, die ihm gestellt ist,
unfrei also, zu dem Sein zu kommen, das es in Wahrheit ist.»?2®
Solche Stellen kénnten noch bald einmal in die Ausfithrungen Barths
einmiinden, die dem Menschen der Radikalitdt der Siinde wegen
eine Wahlfreiheit fiir oder gegen Gott absprechen2¢. Noch wesent-
licher erscheint uns die Abgrenzung Tillichs gegen das Jesus-
verstindnis Bultmanns. Nach Tillich geniigt es fiir das Fundament

24 Tillich, Religiose Reden, 1 (1952), S. 163,

# Tillich, Religiose Verwirklichung (1930), S. 192. Sein Freiheitsbegriff
wahrt zwar als solcher die bekannte Distanz zum Barthschen, wenn im
selben Atemzug geschrieben wird: «Freiheit ist die Méglichkeit des Nicht-
Seins.» Eine begriffliche Anndherung liegt eher dort vor, wo nach Tillich
das Stehen in der Freiheit den unbedingten Anspruch impliziert, das wahre
Sein zu erfassen (ebd., S. 32); nur daB hier der Freiheit die von Barth unter-
strichene Grundstruktur des Zuspruchs und der Gabe fehlt.

6 Vgl. Barth, Die kirchl. Dogm. IV, 1, S. 553. Gegeniiber der reformato-
rischen Freiheitslehre ist freilich zu beachten, daB Die kirchl. Dogm. die
Wabhlfreiheit fiir oder gegen Gott dem Menschen primér nicht aus hamarto-
logischen Griinden abspricht, sondern primir darum, weil Christus eine um-
fassende, eindeutige Freiheit fiir Gott schenkt.



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Twllich und Karl Barth 49

des christlichen Glaubens nicht, den historischen Jesus mit seiner
Botschaft, mit seinem Ruf zur Entscheidung fir Gott zu identifi-
zieren. « Die Situation, sich entscheiden zu miissen, bleibt immer eine
Situation, die unter dem Gesetz steht.»2?” Was setzt uns in den
Stand, so fragt Tillich, uns fiir das Reich Gottes zu entscheiden?
«Die Antwort auf diese Frage mull aus einer neuen Wirklichkeit
kommen, die... das Neue Sein in Jesus als dem Christus ist.»28
Damit beriihrt sich Tillich mit Barth, dessen Freiheitsverstandnis
ja auch nicht die menschliche Entscheidung als solche priagt und
tragt, sondern: die durch die Entscheidung Gottes in Jesus Christus
ein fiir allemal heraufgefiihrte Wirklichkeit des neuen, freien Ge-
schopfes und der in ihrer Kraft erfolgte Nachvollzug dieser Iint-
scheidung. Man miillte freilich priifen, ob und inwiefern Tillich den
die menschliche Entscheidung und Freiheit tragenden Grund auch
sachlich christologisch oder bloB mystisch versteht?®. Wir diirfen
uns auch durch seine Betonung des «Neuen Seins in Jesus als dem
Christus» nicht zu einem voreiligen Vergleich oder gar zu einem
Friedensschlufl zwischen den besprochenen Freiheitsbegriffen ver-
fithren lassen. Wichtig ist fiir die heutige Dogmatik, daf} sie mit den
Freiheitskonzeptionen beider monumentaler Dokumente, der
«Kirchlichen Dogmatik» und der «Systematischen Theologie», in

engster Fiihlung bleibt 3°.
Ulrich Hedvnger, Fallanden, Kt. Ziirich

27 Tillich, Syst. Theol., 2, S. 116f. Wahrhaftig ein wohltuendes, tapferes
Sétzlein gegen die in Theologie und Predigt vielfach zum Modewort abge-
schliffene «Entscheidung»!

% Ebd., S. 117. Von da aus opponiert Tillich dem Riickzug vom Sein des
Christus auf seine Worte. Man darf jedoch nicht iuibersehen, da3 sich die
an R. Bultmann und F. Gogarten anschlieBenden Theologen G. Ebeling,
E. Fuchs u. a. mit Erfolg um ein Versténdnis des Wortes (Jesu) bemiihen,
welches das Sein einschliet, um ein Wortverstiandnis ndmlich, das keinen
abstrakt-gesetzlichen Entscheidungsruf, sondern vielmehr Seinsmitteilung
bedeutet.

2 Vgl. Anm. 21. Mystische Frommigkeit 148t sich in der verwandten
Ausfithrung uber «das Neue» erkennen, das «uns frei macht von der Tragik,
entscheiden und ausschliefen zu miissen, weil es vor jeder Entscheidung
liegt»: Tillich, Religiése Reden, 1, S. 200.

30 Fiir eine ausfiihrliche Darstellung und Wiirdigung des Barthschen Frei-
heitsbegriffes sei auf meine Dissertation «Der Freiheitsbegriff in der Kirch-
lichen Dogmatik Karl Barths» (1962) verwiesen ; mit der Freiheitsvorstellung
Paul Tillichs habe ich mich aber dort nicht auseinandergesetzt.

4



	Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

