
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Artikel: Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Freiheitsbegriff
bei Paul Tillicb und Karl Barth

Der nachstehende Aufsatz bietet keine erschöpfende Übersicht
über die Freiheitsvorstellung Tillichs und Barths ; er markiert lediglich

die Punkte des Freiheitskonzeptes der beiden Theologen, die
sich unmittelbar für einen Vergleich eignen. Der Freiheitsbegriff
ist allerdings der Ort, wo Licht auf Beziehung und Differenz
zwischen der «philosophischen» Theologie Tillichs und der «christolo-
gischen» Theologie Barths überhaupt fällt.

1.

Freiheit in Polarität mit Schicksal ist für Tillich das Strukturelement,

das Existenz ermöglicht. Der Mensch ist Mensch, weil er
solche Freiheit hat. Durch ihr polares Verhältnis zum «Schicksal»
ist menschliche Freiheit davor bewahrt, mit «indeterministischer
Kontingenz», «Entscheidung ohne Motivation» oder «unverständlichem

Zufall» verwechselt zu werden1. Umgekehrt gelingt es

Tillich, durch die grundlegende Relation des Schicksals zur Freiheit
die Vorstellung mechanistischer Determiniertheit von jenem
fernzuhalten. Schicksal und Freiheit kennzeichnen den Menschen als
einen der Welt Angehörigen und ihr gleichzeitig Gegenüberstehenden.

Besagte Polarität kann freilich zur Spannung und von einem

möglichen Auseinanderbrechen bedroht werden. «Der Mensch ist
bedroht vom Verlust der Freiheit durch die Notwendigkeiten, die
in seinem Schicksal liegen, und er ist gleichermaßen bedroht von
dem Verlust seines Schicksals durch die Zufälligkeiten, die in seiner
Freiheit liegen.»2 Freiheit, die nicht nur Zufälligkeiten enthält,
sondern zu Zufälligem, Willkürlichem geworden ist, macht den

abkünftigen, pervertierten Modus ihrer selbst aus ; Schicksal, das nicht
1 P. Tillich, Systematische Theologie, 1 (2. Aufl. 1956), S. 214f. — In der

Gotteslehre freilich besteht die anthropologisch unauflösbare Beziehimg der
Freiheit zum Schicksal nicht mehr. «Gott hat kein Schicksal, weil er Freiheit
ist» (S. 217). Aus dem Zitat folgt, daß «Freiheit» in theologischer Hinsicht
dem «Schicksal» übergeordnet ist; wenn auch die libertas Dei kein polares
Verhältnis zum Schicksal impliziert, so kann sie doch nicht mit
«indeterministischer Kontingenz» verwechselt werden.

2 Ebd., S. 234.



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth 43

nur Notwendigkeiten in sich birgt, sondern zu Notwendigem,
Determiniertem geworden ist, sein eigenes Zerrbild. Keine Synthese
von Willkürlich-Zufälligem und Notwendig-Determiniertem aber

ergibt die polare menschliche Existenz.
Erwägung, Entscheidung und Verantwortung sind die drei Fragmale

menschlicher Freiheit. «Erwägung weist auf den Akt des

Abwägens von Argumenten und Motiven hin. Die Person, die wägt,
steht über den Motiven. Solange sie wägt, ist sie nicht mit irgendeinem

der Motive identisch, sondern von ihnen frei.» «Das Wort
Entscheidung schließt das Bild des ,Scheidens' ein. Eine
Entscheidung scheidet Möglichkeiten aus, nämlich reale Möglichkeiten...
Die Person, die das Scheiden vornimmt, muß über dem stehen, was
von ihr ausgeschieden wird.»3 Jede Entscheidung freilich ist ein
Wagnis, welches durch die ausgeschlossenen Möglichkeiten bedroht
wird. Diese können in zerstörerischer Weise Rache nehmen. Darum
ist wichtig - wie Tillich anderswo4 ausführt -, daß die Entscheidungen

aus der Liebe kommen ; wir lesen die treffende und schöne

Bemerkung: Die Liebe überwindet die Rache der ausgeschlossenen
Möglichkeiten, denn sie war für sie geöffnet und ist jetzt noch für
sie offen. Schließlich deutet die Verantwortung «auf die Verpflichtung

der Person... zu antworten, wenn sie über ihre Entscheidungen

befragt wird»5. Also: methodisch beschreibt Tillich die
Freiheit auf dem Wege ontologischer Analyse menschlicher
Existenz und Sprache6.

Barth jedoch erkennt die Freiheit nur von der Offenbarung Gottes

in Jesus Christus aus. Niemals könnte er die Freiheit Jesu dem
Phänomen menschlicher Freiheit einordnen, wie das Tillich beim
versuchten Christus tut7. Diese methodische Differenz impliziert
eo ipso sachliche Divergenzen. Für Barth ereignet und vollzieht sich
Freiheit nur im Umkreis und in der Kraft Jesu Christi: Freiheit
hat ihren Ort nur dort, wo sich der Freiheit und dem Gehorsam
Christi Analoges ereignet; sie muß sich von dem freien Sein und

3 Ebd., S. 216.
4 Ebd., S. 181, wo die den Konflikt zwischen Absolutismus und Relativismus

überwindende, letztgültige Offenbarung beleuchtet wird.
6 Ebd., S. 216f.
6 Vgl. auch P. Tillich, Systematische Theologie, 2 (1958), S. 38, wo libertas

humana und Sprachlichkeit des Menschen ineinsgesetzt werden.
7 Ebd. S. 141.



44 U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

Entscheiden des Menschen Jesus hervorrufen, mindestens aber sich
ihm zuordnen lassen. Zwar spricht Die kirchliche Dogmatik dem
Menschen die von Tillich geschilderten Phänomene des Abwägens
und Entscheidens nicht ab, sie verleiht ihnen aber nicht den hohen
Namen «Freiheit»8. Jesus Christus ruft den Menschen zur Freiheit.
Dieser Ruf ist a radice von einem Motiv verschieden, über dem die
abwägende Person steht. Solange er sich diesem Ruf gegenüber
abwägend verhält, lebt der Mensch in einem «freundlich-schützen-
den Dunkel»9, dessen freundlicher «Schutz» darin besteht, daß es

den Menschen seine Bestimmimg zum freien Geschöpf und Kind
Gottes verfehlen läßt. Gewiß führt die Begegnung mit Jesus
Christus auch zu einem Entscheiden10. Aber Entscheiden heißt hier
nicht, zwei oder drei reale Möglichkeiten vor sich haben, sondern:
Gottes Entscheidung in Jesus Christus anerkennen und bekennen.
Diese hat die Wirklichkeit des versöhnten, freien Geschöpfes
bejaht, mehr noch, heraufgeführt - die Wirklichkeit des unversöhnten,

geknechteten Sünders verneint, mehr noch, abgetan. Sich jener
Wirklichkeit zu- und von dieser abwenden, das ist Struktur und
Inhalt des menschlichen FreiheitsVollzuges. M. a. W., der Glaube
ist nicht nur die höchste, «sondern die eigentliche Gestalt der
menschlichen Freiheit». Er ist «die dem Menschen... von Jesus für
Jesus gegebene Freiheit», die Freiheit, «von Gott her zu Gott hin
zu sein»11. Begreiflicherweise besteht für Barth keinerlei Problematik

der «Rache der ausgeschlossenen Möglichkeiten»12. Rächen
würde es sich nur, wenn der Mensch mit der durch Gottes freies
Lieben ausgeschlossenen Möglichkeit der Unfreiheit des Sünders

liebäugelte. Deshalb ist auch die Verantwortung primär keine
Rechenschaft über gefällte Entscheidungen; vielmehr ist die
Entscheidung schon per se Verantwortung, nämlich Antwort auf Gottes
Ruf - oder sie ist eben unverantworthch.

2.

Die Frage läßt sich nicht weiter zurückstellen, ob es überhaupt
ein aut - aut zwischen der Freiheitskonzeption Tillichs und Barths

8 Vgl. jedoch unten.
9 K. Barth, Reformation als Entscheidimg (1933), S. 10.
10 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I, 2 (1948), S. 384; IV, 2

(1955), S. 177 und öfters.
11 Die kirchl. Dogm. IV, 2, S. 268. 12 Siehe oben, Anm. 4.



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth 45

geben könne und müsse. Offensichtlich bewegen sich doch die beiden

Freiheitsauffassungen nicht auf derselben Ebene, und darum
erscheint eine Auseinandersetzung wenig sinnvoll. Auf der Ebene

allgemein menschlichen Seins wirkt Freiheit doch anders als in der

Beziehung zu Gott, in der Begegnung mit Christus und im Hören
seines Rufes. Das erhellt ja gerade aus Barths Bestimmungen über
die Freiheit als «kosmisches Element» der geschaffenen Welt. Wie
Tillich Freiheit und Schicksal einander zuordnet, so bindet Barth
die «kosmische Freiheit» an kosmische Gesetzlichkeiten und
Notwendigkeiten. Freilich schärft er ein, daß diese niemals zu
verwechseln sei mit der dem Menschen von Gott im Erwählungs- und
Schöpfungsratschluß und in der Versöhnung geschenkten
Freiheit13. Desto weniger unterscheidet sich aber Barths «kosmische
Freiheit» von dem oben beschriebenen Freiheitsphänomen Tillichs.
Sie besteht diesseits und jenseits von Gnade und Sünde, von Ruf
Gottes und Antwort des Menschen. Sie ist im Grunde genommen
nichts anderes als das Ergebnis einer ontologischen Analyse14 des

Daseins, die Barth lediglich nicht so weit vortreibt wie Tillich. So

hätte also Die kirchliche Dogmatik selbst den Beweis erbracht, daß
sich ein ontologischer und ein christologischer Freiheitsbegriff
schiedlich und friedlich vertragen? Das würde ja auch die von
Tillich bejahte Tatsache bestätigen: «As long as theological thought
has existed, there have been two types of theology, a philosophical
one and a ,kerygmatic'one.»15

Allein, was allenfalls von der Relation zwischen Philosophie und
Theologie gelten könnte, ist für das Verhältnis der ontologischen
zur christologischen Theologie unmöglich. Tillich beschäftigt sich

ja nicht nur mit dem Sein, sondern auch mit Gott, er treibt onto-
logische Theologie; Barth erkennt nicht nur den Gottmenschen
Jesus Christus, sondern auch das Sein von Welt und Mensch.
Ersterer versteht die Freiheit Jesu Christi von einer allgemein
ontologischen Analyse her, letzterer will auch die Erkenntnis des

13 Die kirehl. Dogm. IV, 3, 1 (1959), S. 168.
14 Wie schon durch den Zusammenhang mit der Versöhnungslehre

ersichtlich, bemüht sich Barth zwar in thesi auch diese Freiheit im Umkreis
des Christusereignisses darzustellen (vgl. ebd., S. 154). Doch ist unklar, wie
sie in re auf einer christologischen Erkenntnis beruhen soll, weil Barth sie

expressis verbis außerhalb des Schriftzeugnisses der Propheten und Apostel
erkennt.

15 P. Tillich, The Protestant Era (1945), S. 83.



46 U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

Kosmos dem Bekenntnis zu Jesus Christus integrieren16. Ein
schiedlich-friedliches Beieinander der erwähnten Theologien würde
auf einer Täuschung beruhen. Sie lassen sich nicht in schön
abgesteckte Reservate, in getrennte Ebenen und Dimensionen
verweisen. Ihre jeweilige Ausgangsebene muß und will die
grundlegende sein, und deshalb müssen sie miteinander strittig werden.
Deshalb ist nicht nur ein Vergleich, sondern auch eine Auseinandersetzung

der entsprechenden Ereiheitsauffassungen sinnvoll.

3.

Tillich betont das Wagnis, welches das göttliche Schaffen mit
der Schöpfung endlicher Freiheit auf sich nimmt17. Barth liegt es

ferne, den Wagnischarakter des Schöpfungsratschlusses zu
bestreiten; seine Lehre von der Verwerfung des Nichtigen
unterstreicht ihn sogar nachdrücklich18. In der Erörterung der Freiheit
der Protoplasten kann gar der für Barth fast inkonsequent oder
mindestens als eine Konzession erscheinende Begriff «zweideutige
Freiheit» auftauchen19. Allein, solche Aussagen machen niemals den
Skopus des Freiheitsbegriffes aus. Wo Die kirchliche Dogmatik von
der zweideutig-problematischen Komponente geschöpflicher Freiheit

handelt, tut sie das faktisch nur im Rahmen einer supra-
lapsarischen Christologie. Das Dunkel der zweideutigen Freiheit
wird zum vornherein überstrahlt, weil Gott die Bedrohung durch
das Nichtige, die Problematik der Schöpfung, auf sich nimmt; an
die Stelle jener Freiheit tritt der um unsertwillen von Ewigkeit her
verworfene Christus. Dadurch wird die Freiheit des Geschöpfs zu
der einen, wahren Freiheit des Erwähltseins, des Glaubens.
Charakteristisch für Tillichs onto-theologische Freiheitsauffassung ist
die Identifizierung der göttlichen Transzendenz mit der geschöpflichen

Freiheit, die vom Grund ihres Seins abfallen kann20. Eine
16 Vgl. jedoch Anm. 14.
17 Tillich, Syst. Theol. 1, S. 310.
18 Vgl. auch das Zitat aus Barths Erwählungslehre, Die kirchl. Dogm. II, 2

(1948), S. 181: «Gott konnte den Menschen... um der Problematik seiner
Freiheit willen überhaupt nicht schaffen wollen. »

19 Barth, Die kirchl. Dogm. II, 1 (1948), S. 706.
20 Tillich, Syst. Theol., 2, S. 14: «Die göttliche Transzendenz ist identisch

mit der Freiheit des Geschöpfs, sich von der essentiellen Einheit mit dem
schöpferischen Grund seines Seins abzukehren.»



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth 47

unvollziehbare Vorstellung für die christologisch-kerygmatische
Theologie Barths Bildet doch gerade der umgekehrte Gedanke das

Fundament seines Freiheitskonzeptes: die göttliche Transzendenz
besteht darin, in der «Immanenz» Jesu Christi in die Freiheit zu
rufen und zu versetzen, die per se Freiheit zu Gott hin ist. Gewiß
können wir in Der kirchlichen Dogmatik lesen, der Mensch sei nicht
Gott und darum in seiner Freiheit vom Nichtigen bedroht; aber
das soll im Sinne Barths gleichsam nur als Vorbemerkung,
Anmerkung oder Kleintext zur großgeschriebenen Botschaft verstanden

werden, daß uns Christus für die Freiheit frei gemacht hat.
Barth - nicht aber Tillich21 - entgeht so den herkömmlichen
Lösungsversuchen der Theodizeefrage, die den Begriff der
zweideutigen Freiheit zum Nenner des Nachweises der guten Schöpfung
machen. Diese Lösungsversuche sind zutiefst unbefriedigend. Der
Begriff einer geschaffenen, zweideutigen (von der Freiheitstat in
Jesus Christus isolierten) Freiheit hat sich in der Theodizeefrage
noch immer als das Trojanische Pferd des Atheismus entpuppt.

Tillich bestimmt Freiheit als die Macht, sich selbst und seiner
essentiellen Natur widersprechen zu können ; für Barth hingegen ist
die Freiheit in ihrem Wesen gerade nichts anderes als Vermögen
und Akt des Menschen, seiner Bestimmung (zum Bundespartner
Gottes) zu entsprechen. Jene von Tillich angenommene Macht soll

gar noch auf dem göttlichen Ebenbild im Menschen beruhen22.

Barth aber läßt die (im Lichte des in Ewigkeit Erwählten erkannte)
geschöpfliche Freiheit unter der Aussage stehen : «potest non peccare
und non potest peccare.»23 Wer hat recht? Wenn die paulinische
und johanneisehe eXeuöepia das Kriterium einer theologischen Frei-

21 Für Tillich bildet jene Freiheit, sich vom Seinsgrund abkehren zu
können, mindestens eine Teilantwort auf das Theodizeeproblem ; immerhin
verweist er dann auch auf die Partizipation des göttlichen Lebens an der
Negativität der kreatürlichen Existenz, wobei er typisch sowohl eine mystische

wie eine christologische Interpretation dieses Gedankenganges offenläßt,

Syst. Theol., 2, S. 310f.
23 Tillich, ebd., S. 38f.
23 Barth, Die kirchl. Dogm. III, 2 (1948), S. 235; vgl. auch IV, 1 (1953),

S. 454, über die «unmögliche Möglichkeit» der Sünde. Barth ist zuzustimmen,
wenn er zur Begründung der zweideutigen Freiheit in der Vernunft, im
göttlichen Ebenbild u. dgl. bemerkt, sie mache die Sünde zu einem entschuldbaren

Übel. Auch hier tritt noch einmal zutage, wie der erwähnte Freiheitsbegriff

die Theodizee problematisiert.



48 U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

heitslehre sein darf, so enthüllt sich die eben erwähnte Freiheit
Tillichs als Unfreiheit. Freiheit beruhte dann in der Tat gerade in
der Aufhebung dieses zweideutigen Vermögens. Barth zieht
entschlossen die Konsequenz daraus, daß die (uns als Ruf und
Begegnung ereilende) Freiheitstat Jesu Christi jene formale,
zweideutige Freiheit (die in der Beziehung zu Gott faktisch schon immer
zur Unfreiheit geworden ist) überholt, verneint und erledigt.

Aber tut Die kirchliche Dogmatik mit ihrer erdrückenden,
«massiven» Christologie dem Geschöpf nicht Gewalt an? Nein! Der
das Geschöpf in die Freiheit und Eigentlichkeit versetzende Ruf
geht ja vom gekreuzigten und auferweckten Jesus Christus aus.
Barths Christus ist nicht die in unsterblicher Herrlichkeit
erschienene Gestalt, die uns - wie Tillich mit Recht sagt24 - in ihrer
Macht und Vollkommenheit erschlagen, uns zwar jener
zweideutigen Freiheit entnommen, aber nicht zur wahren Freiheit
gebracht hätte.

Zum Schluß sei nur noch eine Linie nachgezeichnet, auf der sich
die beiden Freiheitsauffassungen nähern. Tillich weiß um die
faktische Unfreiheit, in der der Mensch existiert: «Das menschliche
Sein steht unter dem Verhängnis, in seiner Freiheit unfrei zu sein,
unfrei nämlich... die Forderung zu erfüllen, die ihm gestellt ist,
unfrei also, zu dem Sein zu kommen, das es in Wahrheit ist.»25
Solche Stellen könnten noch bald einmal in die Ausführungen Barths
einmünden, die dem Menschen der Radikalität der Sünde wegen
eine Wahlfreiheit für oder gegen Gott absprechen26. Noch wesentlicher

erscheint uns die Abgrenzung Tillichs gegen das
Jesusverständnis Bultmanns. Nach Tillich genügt es für das Fundament

21 Tillich, Religiöse Reden, 1 (1952), S. 163.
25 Tillich, Religiöse Verwirklichung (1930), S. 192. Sein Freiheitsbegriff

wahrt zwar als solcher die bekannte Distanz zum Barthschen, wenn im
selben Atemzug geschrieben wird: «Freiheit ist die Möglichkeit des Nicht -

Seins.» Eine begriffliche Annäherung liegt eher dort vor, wo nach Tillich
das Stehen in der Freiheit den unbedingten Anspruch impliziert, das wahre
Sein zu erfassen (ebd., S. 32) ; nur daß hier der Freiheit die von Barth
unterstrichene Grundstruktur des Zuspruchs und der Gabe fehlt.

26 Vgl. Barth, Die kirchl. Dogm. IV, 1, S. 553. Gegenüber der reformatorischen

Freiheitslehre ist freilich zu beachten, daß Die kirchl. Dogm. die
Wahlfreiheit für oder gegen Gott dem Menschen primär nicht aus hamarto-
logischen Gründen abspricht, sondern primär darum, weil Christus eine
umfassende, eindeutige Freiheit für Gott schenkt.



U. Hedinger, Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth 49

des christlichen Glaubens nicht, den historischen Jesus mit seiner
Botschaft, mit seinem Ruf zur Entscheidung für Gott zu identifizieren.

«Die Situation, sich entscheiden zu müssen, bleibt immer eine

Situation, die unter dem Gesetz steht.»27 Was setzt uns in den
Stand, so fragt Tillich, uns für das Reich Gottes zu entscheiden?
«Die Antwort auf diese Frage muß aus einer neuen Wirklichkeit
kommen, die... das Neue Sein in Jesus als dem Christus ist.»28

Damit berührt sich Tillich mit Barth, dessen Freiheitsverständnis
ja auch nicht die menschliche Entscheidung als solche prägt und
trägt, sondern: die durch die Entscheidung Gottes in Jesus Christus
ein für allemal heraufgeführte Wirklichkeit des neuen, freien
Geschöpfes und der in ihrer Kraft erfolgte Nachvollzug dieser
Entscheidung. Man müßte freilich prüfen, ob und inwiefern Tillich den
die menschliche Entscheidung und Freiheit tragenden Grund auch
sachlich christologisch oder bloß mystisch versteht29. Wir dürfen
uns auch durch seine Betonung des «Neuen Seins in Jesus als dem
Christus» nicht zu einem voreiligen Vergleich oder gar zu einem
Friedensschluß zwischen den besprochenen Freiheitsbegriffen
verführen lassen. Wichtig ist für die heutige Dogmatik, daß sie mit den

Freiheitskonzeptionen beider monumentaler Dokumente, der
«Kirchlichen Dogmatik» und der «Systematischen Theologie», in
engster Fühlung bleibt30.

Ulrich Hedinger, Fällanden, Kt. Zürich

27 Tillich, Syst. Theol., 2, S. 116f. Wahrhaftig ein wohltuendes, tapferes
Sätzlein gegen die in Theologie und Predigt vielfach zum Modewort
abgeschliffene «Entscheidung»!

28 Ebd., S. 117. Von da aus opponiert Tillich dem Rückzug vom Sein des
Christus auf seine Worte. Man darf jedoch nicht übersehen, daß sich die
an R. Bultmann und F. Gogarten anschließenden Theologen G. Ebeling,
E. Fuchs u. a. mit Erfolg run ein Verständnis des Wortes (Jesu) bemühen,
welches das Sein einschließt, um ein Wortverständnis nämlich, das keinen
abstrakt-gesetzlichen Entscheidungsruf, sondern vielmehr Seinsmitteilung
bedeutet.

29 Vgl. Anm. 21. Mystische Frömmigkeit läßt sich in der verwandten
Ausführung über «das Neue» erkennen, das «uns frei macht von der Tragik,
entscheiden und ausschließen zu müssen, weil es vor jeder Entscheidung
liegt»: Tillich, Religiöse Reden, 1, S. 200.

30 Für eine ausführliche Darstellung und Würdigung des Barthschen
Freiheitsbegriffes sei auf meine Dissertation «Der Freiheitsbegriff in der Kirchlichen

Dogmatik Karl Barths» (1962) verwiesen; mit der Freiheitsvorstellung
Paul Tillichs habe ich mich aber dort nicht auseinandergesetzt.

4


	Der Freiheitsbegriff bei Paul Tillich und Karl Barth

