
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Artikel: Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior?

Autor: Staedtke, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es einen offiziellen Text der Confessio
Helvetica Posterior?

l.

Die neben dem Heidelberger Katechismus bekannteste und ver-
breitetste Bekenntnisschrift der reformierten Kirchen, die Confessio
Helvetica Posterior, hat eine Druckgeschichte von über 100 Auflagen1.
In dieser Zahl eingeschlossen sind die deutschen, französischen,
italienischen, romanischen, englischen, holländischen, ungarischen,
polnischen, türkischen und arabischen Übersetzungen2. Die Reihe
der Ausgaben reicht von alten Drucken des 16. Jahrhunderts über
einfache Textausgaben des 17. und 18. Jahrhunderts bis zu den
wissenschaftlich-textkritischen Editionen der neueren Zeit.

Ein Vergleich dieser verschiedenen Ausgaben ergibt, daß ihre
Texte zum Teil voneinander abweichen, wenn auch nur oft in
geringfügiger Weise. Schon die von Bullinger noch selbst besorgten
lateinischen Drucke sind im Text nicht identisch. Vor allem
durchgesetzt hat sich dann merkwürdigerweise nicht der Wortlaut der
editio princeps von 1566, sondern der Text von 1568. Dieser ist
besonders in der Schweiz nachgedruckt worden. Bei den späteren
kritischen Ausgaben haben dann die jeweiligen Herausgeber zum
Teil verschiedene Änderungen vorgenommen. So hat z. B. Johann
Petrus Kindler in seiner Ausgabe3 sämtliche Marginalien als nicht
zum Text gehörig weggelassen. Ebenfalls ohne Marginalien hat
Philipp Schaff das Bekenntnis in seinen verschiedenen amerikanischen

Auflagen ediert4. Als erste Ausgabe hatte bereits die Har-
monia Confessionum von 1581 auf die Marginalien verzichtet5. In

1 Eine nicht vollständige Liste der verschiedenen Ausgaben bei Walter
Hildebrandt und Rudolf Zimmermann, Bedeutung und Geschichte des Zweiten

Helvetischen Bekenntnisses (1938), S. 58-60.
2 Siehe Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 60.
3 J. Petrus Kindler, Confessio Helvetica Posterior (Solisbaci 1825).
4 Philipp Schaff, Bibliotheca Symbolica Ecclesiae Universalis. The Creeds

of Christendom, with a history and critical notes, 3 (1878), S. 233-306.
5 Harmonia Confessionum Eidei Orthodoxarum et Reformatarum Ec-

clesiarum (Genevae 1581). - Die Harmonia Confessionum hat nicht nur alle
Marginalien des Bekenntnisses gestrichen, sondern auch an ihrer Stelle
völlig neue Marginalien eingesetzt, die das Bekenntnis in das Gesamtsystem
einer Harmonia einfügen sollen. Diese von Beza und Salnar vorgenommene



30 J. Staedtke

anderen Editionen fehlt das kaiserliche Ediktum und das Sym-
holum Damasi, die nicht nur Bullinger, sondern auch die
bekennenden Kirchen als zum Bekenntnis gehörig betrachtet haben6.
Auch die modernen wissenschaftlichen Editionen von Walter Her-
renbrück7, E. E. Karl Müller8, Eduard Böhl9 und Otto F. Fritz-
sche10, und die neuesten deutschen Übersetzungen von Walter
Hildebrandt und Rudolf Zimmermann11 und von Paul Jacobs12
haben keinen einheitlichen Text des Bekenntnisses.

2.

Durch einen solchen Vergleich erhebt sich die unausweichliche
Frage: Welcher Text ist als der authentische zu betrachten und als
solcher auch zu verwenden

Walter Hildebrandt und Rudolf Zimmermann haben den Text
ihrer deutschen Ausgabe folgendermaßen ausgewiesen: «Der
nachstehenden Übersetzung liegt die erste lateinische Ausgabe der Con-
fessio Helvetica posterior vom März 1566 zugrunde, wobei auch die

Systematisierung sollte die Bekenntnisse für möglichst viele Kirchen
annehmbar machen. Freilich geschah dieses unter Preisgabe der ursprünglichen

Gestalt und unter Zuhilfenahme einer aristotelischen Systematik.
Wenn auch der Versuch dieses «reformierten Konkordienbuches» wesentlich
gescheitert ist, so wurde dieser Textgestalt in der Nachfolge doch große
Bedeutimg zugesprochen. Im Jahre 1887 wurde die Harmonia noch einmal
von August Ebrard im Auftrage des Reformierten Bundes in Deutschland
herausgegeben. In England erschienen drei Auflagen.

6 Allerdings fehlen diese beiden Stücke schon in der ersten französischen
Ausgabe, die 1566 in Genf herauskam, ebenso in der ersten englichen
Ubersetzung, die wahrscheinlich 1568 in London erschien. Auch die deutschen
Ausgaben in Bern 1766 und in Klagenfurt 1881 haben auf diese Texte
verzichtet.

7 Wilhelm Niesei, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach
Gottes Wort reformierten Kirche (Zollikon o. J.), darin die Confessio
Helvetica Posterior, herausgegeben von Walter Herrenbrück, S. 219—275.

8 E. F. Karl Müller, Die Bekermtnisschriften der reformierten Kirche
(1903), S. 170-221.

9 Eduard Böhl, Confessio Helvetica posterior (Vindobonae 1866).
10 Otto Fridolinus Fritzsche, Confessio Helvetica Posterior (Turici 1839).
11 Rudolf Zimmermann und Walter Hildebrandt, Das Zweite Helvetische

Bekenntnis, Quellen und Studien zur Geschichte der Helvetischen Kirche,
3 (1936).

12 Paul Jacobs, Reformierte Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen
(1949), S. 175-248.



Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior? 31

nach dem Druck des Bekenntnisses diesem beigefügten textlichen
Richtigstellungen berücksichtigt sind. Die Herausgeber haben sich
also an den offiziellen und allein maßgebenden Wortlaut der ersten
Ausgabe gehalten...»13 Daß diese Angabe nicht stimmt und die

Herausgeber in Wirklichkeit eine spätere Ausgabe zugrunde gelegt
haben, wird weiter unten gezeigt. Interessant ist hier, daß die Ubersetzer

die editio princeps mit den Richtigstellungen14 als den
«offiziellen und allein maßgebenden Wortlaut» bezeichnen.

Nun liegt hier aber noch eine unbeantwortete Frage vor, die sich
daraus ergibt, daß die Confessio bei ihrem Erscheinen das Werk
eines Autors und zugleich das offizielle Bekenntnis mehrerer Kirchen
war. Darf man also bezüglich der Dignität des Textes zunächst die

folgende Überlegung anstellen? Wenn es sich 1) um ein kirchliches
Bekenntnis handelt, so sollte der Text authentisch sein, den die
betreffenden Kirchen als Bekenntnis angenommen haben. Handelt es

sich dagegen 2) um das Werk eines einzelnen Schriftstellers, so darf
man wohl dem modernen editorischen Grundsatz folgen, daß der
von dem Autor selbst herausgegebene Erstdruck den Vorrang
genießt gegenüber handschriftlichen Vorarbeiten oder späteren
Nachdrucken.

1) Für den ersten Fall ergeben sich aber nicht unerhebliche
Schwierigkeiten. Die Kirchen, die die Erstausgabe von 1566 als
Bekenntnis subskribierten, nämlich Zürich, Bern, Schaffhausen,
St. Gallen, Graubünden, Mülhausen, Biel und Genf und andererseits

der im Titel nicht genannte pfälzische Kurfürst Friedrich III.,
haben ihre Zustimmung nicht einem einheitlichen gedruckten Text
gegeben, sondern nur mindestens fünf, heute nicht mehr ganz genau
feststellbare Abschriften des ursprünglichen Konzeptes Bullingers
einsehen können. Die Zusage dieser Kirchen wurde auf diese Weise

zum Teil brieflich, zum anderen Teil durch Bullingers Pflegesohn
Rudolf Gwalther eingeholt16. Auf diese Manuskripte reagierten
die Kirchen verschieden. Basel lehnte bekanntlich ab16. Bern hatte

13 Zimmermann und Hildebrandt (A. 11), S. 3.
14 Gemeint sind die Post libellvm impressvm svbnotata, die Bullinger der

Erstausgabe vom März 1566 beigab. Sie enthalten fünf Änderungen des
bereits gedruckten Textes.

15 Näheres dazu bei Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 41-47. Dort
auch die entsprechenden Quellenangaben.

16 «Der dortige Antistes Simon Sulzer, der stark zum Luthertum
hinneigte, war die Seele des Widerstandes. Mit der Ausrede, man habe bereits



32 J. Staedtke

starke Bedenken gegen den Schluß des Artikels XXI, der sich mit
der Kleidung und den Gefäßen beim Nachtmahl beschäftigte,
angemeldet17. Es ging hier aber nicht nur darum, daß das Bekenntnis
selber «den Grundsatz der Freiheit aufgestellt» hatte18 in der
Handhabung gottesdienstlicher Gebräuche19. Ein wichtiger Einwand
Berns gegen diesen Wortlaut war vielmehr, daß gerade in diesem
Abschnitt der Abendmahlswein «sanguis domini» genannt wurde20.
Daneben hatte Bern noch weitere Wünsche an den Text, auf die

Bullinger noch während des Druckes durch Streichungen, Ein-
schübe oder Wortänderungen einging21. Weiterhin ist bekannt,
daß am 16. Februar 1566, also schon während des Druckes, Beza
und Colladon in Zürich erschienen, um für die Genfer und
französischen Kirchen den Anschluß an das Bekenntnis zu erreichen22.
Der Rat der Stadt Zürich lehnte jedoch die Aufnahme der
französischen Kirchen in die Subskribentenliste aus politischen Gründen

ab23. Bei dieser Gelegenheit nahm Beza höchstwahrscheinlich
Einfluß auf Formulierungen über die Prädestination, die bereits
gedruckt waren24. Schon aus diesen Interventionen durch Bern

eine eigene Konfession, eben diejenige von 1536, verweigerte Basel der Con-
fessio Helvetica den Eingang. Eine Annäherung der Basler Kirche an dieses
Bekenntnis erfolgte erst 1585, und die formelle Annahme erst 1642.»
Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 44f.

17 Bullinger hat den ganzen letzten Absatz des Artikels XXI auf die
Berner Einwände hin noch vor dem Druck gestrichen. Dieser jetzt im
Bekenntnis fehlende Abschnitt ist in deutscher Übersetzung herausgegeben
worden von Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 15f.

18 So Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 15, Anm. 16.
19 In Artikel XXVII am Schluß; bei Herrenbrück (A. 7), S. 272, 21-40.
20 «Ita sanguis domini non distribuitur in calicibus aureis.» Deutsche

Übersetzung bei Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 16.
21 Vgl. Ernst Koch, Die Theologie der Confessio Helvetica Posterior

(Theol. Diss. Leipzig 1958), S. 20ff.
22 Siehe Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 43.
23 Die Ablehnung geschah nicht durch Bullinger, wie Hildebrandt und

Zimmermann, S. 46, angeben. Vielmehr hat sich Bullinger beim Rat der
Stadt Zürich für die Unterschrift eingesetzt. Aber der Rat lehnte ab. So
berichtet Bullinger selbst über die Vorverhandlungen mit Beza: «Vor disen
(sc. den Ratsherren von Zürich) zeigt an Bullinger, Wolff und Lauater / wz
deren von Genff anligen vnd begären. Antwort : Es bedächte aber vnser
herren gar nitt güt, dz Franckrych hinzù gesetzt werde...» Bullingers
Autograph im Staatsarchiv Zürich, E II, 371, Nr. 1068.

24 Nachweise bei Koch (A. 21), S. 29.



Gibt es einen offiziellen Text der Gonfessio Helvetica Posterior? 33

und Genf ergibt sieh, daß die einzelnen Kirchen zunächst im Text
abweichende Formulare als Bekenntnis übernahmen, denn man
konnte natürlich nicht mehr die inzwischen jeweils geänderten
Texte allen Kirchen zur Genehmigung vorlegen. So war z. B. die

Subskription von Biel bereits am Dienstag vor dem 15. Februar in
Zürich eingetroffen25. Biel hat also das unveränderte Manuskript
Bullingers unterzeichnet. Am 14. Februar verließ Rudolf Gwalther
Zürich, um die Unterschriften von Schaffhausen, Basel und
Mülhausen einzuholen26. Der entsprechende Begleitbrief Bullingers
datiert vom 13. Februar27. Vielleicht hatte Gwalther ein Manuskript
bei sich, das bereits die Berner Einwände berücksichtigt hatte, denn
Johann Hallers Brief war am 12. Februar in Zürich eingetroffen28.
Nicht eingetragen dagegen waren die Genfer Wünsche, denn Beza
kam erst am 16. Februar in Zürich an. Auf diese Weise haben Biel
einerseits, Schaffhausen und Mülhausen andererseits und schließlich
Genf je drei verschiedene Textversionen des Bekenntnisses
unterschrieben. Die letzte der fünf in Zürich angefertigten Abschriften
ging am 15. Februar nach Chur29. Welche Fassung dieses Manuskript
hatte, läßt sich nicht mehr feststellen. Die Genfer Wünsche
bezüglich der Prädestination konnten sowieso nicht mehr berücksichtigt

werden, denn diese Artikel befanden sich zu diesem
Zeitpunkt bereits im Druck30.

Die schottischen, ungarischen und polnischen Kirchen, die in der
Druckausgabe von 1568 als Unterzeichner genannt werden, hatten
den Text der editio princeps von 1566 übernommen: «Es haben aber
nach der Veröffentlichung des Bekenntnisses ebenfalls ihre Zu-

25 Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 44, Anm. 27. Die Abschrift
der Confessio ging bereits am 22. Januar nach Biel ab; vgl. Bullingers Brief
an Biel, Staatsarchiv Zürich E II, 371, Nr. 1048. Erst am Vortag war der
Brief des pfälzischen Kanzlers Ehem bei Bullinger in Zürich eingetroffen.

26 Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 43f.
27 Das Original liegt im Staatsarchiv Zürich, E II, 371, Nr. 1057.
28 Siehe Koch (A. 21), S. 22.
29 Bullinger schrieb am 15. Februar an Johann Fabricius in Chur. Original

im Staatsarchiv Zürich, E II, 373, Nr. 622; gedruckt bei Traugott Schieß,
Bullingers Korrespondenz mit den Graubündnern, 2 (1905), S. 671., Nr. 750,
und bei Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 44, Anm. 26. Nähere
Angaben siehe dort.

30 Der Druck hatte vor dem 12. Februar begonnen, wie Bullinger an
Johannes Haller in Bern schreibt. Staatsarchiv Zürich, E II, 371, Nr. 1058.
Näheres dazu bei Koch (A. 21), S. 22ff.

3



34 J. Staedtke

Stimmung erklärt die Diener der Kirche Polens in den Herzogtümern

Zator und Auschwitz sowie die Diener der schottischen
Kirchen, die in einem Schreiben vom 5. September 1566 an den
berühmten D. Theodor Beza u. a. sagen: «Wir haben alle
unterschrieben, die wir in dieser Versammlung anwesend waren, und
haben dies mit dem akademischen Siegel bekräftigt». Außerdem
wurde das Bekenntnis mit gewissen (anderen) Artikeln am 1.

September 1567 zu Debreczen in Ungarn herausgegeben und gedruckt
mit einer Widmung an den von Gottes Gnaden erwählten König
von Ungarn, Johann II. Darin standen unter anderem die Worte zu
lesen: «Wir, alle Diener der Kirche diesseits und jenseits der Theiß,
haben in der Kirchenversammlung, die auf den 24. Februar 1567

nach Debreczen einberufen war, unter andern Bekenntnissen auch
das Helvetische Bekenntnis unterschrieben, das 1566
herausgegeben wurde» usw.31. Nun ist aber der von diesen Kirchen
angenommene Text von 1566 nicht identisch mit dem von 1568, unter
dem diese Kirchen als Subskribenten erscheinen. Dabei unberücksichtigt

sind noch die Änderungen, die diese Kirchen von sich aus
und für ihren Gebrauch in den Text einfügten32. Zusammenfassend
muß man sagen, daß es einen von den genannten Kirchen
angenommenen einheitlichen Bekenntnistext nicht gibt und auch nicht
gegeben hat.

2) Soll man nun textkritisch den anderen Weg einschlagen und
die Bekenntnisschrift als das Werk eines Autors behandeln? Aber
auch hier kommt eine weitere editionskritische Frage auf: Ist der
erste oder der letzte vom Autor selbst herausgegebene und
redigierte Druck authentisch? Das heißt in unserem Fall: Gibt man
der Ausgabe von 1566 oder der von 1568 den Vorzug? Beide
Ausgaben hat Bullinger selbst ediert. Hier setzt das subjektive
Ermessen der Herausgeber ein. Zimmermann und Hildebrandt haben
im Vorwort gesagt, daß «der nachstehenden Übersetzung die erste
lateinische Ausgabe» vom März 1566 als der «offizielle und allein
maßgebende Wortlaut»33 zugrunde liege, und dann haben sie den
Text von 1568 übersetzt. E. F. Karl Müller leitet ein: «Unserem
Abdruck liegt die Ed. pr. zu Grunde... Gebessert wird der Druck

31 Text aus der offiziellen Vorrede der Ausgabe von 1568. Übersetzung
von Zimmermann und Hildebrandt (A. 11), S. 8.

32 Siehe Hildebrandt und Zimmermann (A. 1), S. 46f.
33 Zimmermann und Hildebrandt (A. 11), S. 3.



Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior? 35

teils nach den in der Ausgabe enthaltenen ,Post libellum impressum
subnotata', teils nach Bullingers Manuskript, welches nach Ausweis

der eingetragenen Druckerstriche dem Setzer als Vorlage
gedient hat, so daß ein Text entsteht, wie ihn der Verfasser gedruckt
sehen wollte.»34 Müller geht also von der Erstausgabe aus, gibt
sich aber damit nicht zufrieden, sondern «bessert» den Text nach
dem Manuskript Bullingers. Herrenbrück hat die editio princeps
ediert mit folgenden Zusätzen: «Abweichungen von dem bereits
1561 (nach früherem Urteil 1562) entstandenen Manuskript
Bullingers habe ich nur dann vermerkt, wenn sie sachlich etwas
eintragen, was nicht oft der Fall ist... Gelegentlich werden auch
Varianten der zweiten Ausgabe (von 1568) angeführt.»35 Eduard
Böhl gibt in seiner Ausgabe alle Abweichungen des Druckes von
156 8 36. Fritzsche hat in seinem Text die Abweichungen aus einem

von ihm gefundenen Manuskript des Bekenntnisses37 angemerkt.
Dafür hat er aber alle Marginalien des Urtextes einfach weggelassen38.

Niemeyer hat sich um die Erstausgabe überhaupt nicht
gekümmert und statt dessen den Text von 1568 unter kritischer
Verwendung der Ausgaben von Fritzsche, Kindler und der Sylloge
Oxoniense ediert39. Die neueren kritischen Ausgaben des Bekenntnisses

weichen also alle im Text voneinander ab.

3.

Trotzdem darf man sagen, daß die textkritische Arbeit im
allgemeinen den gedruckten Text von 1566 als den offiziellen betrachtet
hat. Dieser liegt dann auch den meisten neueren Editionen
zugrunde. Die dieser Druckausgabe von Bullinger beigegebenen Post
libellum impressum subnotata genießen in den einzelnen Editionen
unterschiedliche Dignität. Was aber die gesamte Forschung am
Bekenntnis bisher kaum beachtet hat, ist die Tatsache, daß im
Jahre 1566 zwei verschiedene Ausgaben der Confessio erschienen sind.

34 Müller (A. 8), p. XXXII.
35 Herrenbrück (A. 7), 8. 219.
36 Siehe den kritischen Apparat bei Böhl (A. 9).
37 Fritzsche (A. 10), pp. IV—VI.
38 Siehe Fritzsche (A. 10), S. 12ff.
39 H. A. Niemeyer, Collectio confessionum in eeclesiis reformatis publi-

catarum (Leipzig 1840), pp. 462-536.



36 J. Staedtke

Die Sekundärliteratur gibt wenig Hinweise. Hildebrandt und
Zimmermann haben die zweite Ausgabe gekannt, sie aber nicht
erwähnt40. Auch Fritzsche hat zwei Editionen gekannt. Aber auch er
hat den Unterschieden des Textes keine Beachtung geschenkt, weil
er sie nur als Druckfehler wertet41. Die zweite Auflage des Jahres
156642, die im übrigen der von 1568 wesentlich gleicht, ist von der
im März erschienenen insofern verschieden, als die Post libellum
impressum subnotata nicht völlig in den Text des Bekenntnisses
aufgenommen wurden. Hier liegt nicht nur ein textkritisches
Problem vor. Ernst Koch hat mit großer Wahrscheinlichkeit
nachgewiesen43, daß diese Subnotata zum Teil das theologische Ergebnis
des Besuches von Beza und Colladon am 16.-18. Februar 1566 bei

Bullinger in Zürich sind; «denn es fällt auf, daß sich zwei von den

insgesamt fünf Textänderungen um die Milderung einer scharf
anticalvinisch gerichteten Prädestinationslehre bemühen»44. Nun
hat aber Bullinger aus den Subnotata, die zum Teil eine Konzession
an Genf darstellen, nicht alles in die zweite Auflage von 1566 und
die von 1568 übernommen.

Neben vielen Abweichungen, die man offensichtlich als Druckfehler

erkennt, liefern gerade die Subnotata die wichtigsten
Textunterschiede. In Artikel VIII über die Ursache der Sünde hieß der
Text am Schluß ursprünglich: «Et similes quaestiones deputamus
inter curiosas, scientes Dominum prohibuisse, ne homo ederet de

fructu prohibito et transgressionem puniuisse.»48 In den Subnotata
hat Bullinger dann den Zusatz angemerkt, daß zwischen curiosas
und scientes einzutragen sei: «nisi forte cum haereticorum aut
alioqui importunorum hominum improbitas cogit ista etiam ex

40 Hildebrandt und Zimmermann (A. 1) sprechen auf S. 45 und auf S. 47,
Anm. 33, von einer «dritten Ausgabe von 1568», ohne die zweite Ausgabe
von 1566 zu erwähnen.

41 Fritzsche (A. 10), p. XXIV: «Anno 1566 Tiguri apud Christoph.
Froschauerum duae quod sciam prodierunt editiones, altera Mense Martio 8.

foil. 48, altera 12. pagg. 78. Posterioris, quam edit. 2. appellabo, textus a
priori rarissime et ita fere discrepat, ut illius vitia typographica emendata
sint. »

42 Während die Erstausgabe Quartformat aufweist, wurde der zweite
Druck in octavo mit 78 Blättern herausgegeben. Exemplare beider
Ausgaben befinden sich in der Zentralbibliothek in Zürich.

43 Koch (A. 21), S. 29.
44 Koch (A. 21), S. 29.
45 Confessio et Expositio, Mense Martio MDLXVI, fol. 9 a.



Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior? 37

verbo Dei explicare, sicut fecerunt non raro pij Ecclesiae doctores. »46

Ernst Koch hat zu dieser Textänderung gesagt: «Beza dürfte
Bullinger klar gemacht haben, daß so deutlich gegen Calvin gerichtete
Spitzen den Genfern nicht zugemutet werden dürften, wenn sie

schon die Confessio mit unterschrieben.»47 Immerhin hatte Calvin
in seinem Schreiben an den Genfer Rat am 6. Oktober 1552
geäußert: «Ich bekenne durchaus, geschrieben zu haben, daß Gott
den Fall Adams nicht nur vorausgesehen, sondern auch angeordnet
hat, und halte es als wahr aufrecht.»48 Es liegt also schon ein
Gegensatz zu Genf vor, wenn Bullinger an dieser Stelle die Frage,
ob Gott den Fall Adams gewollt oder ihn zum Fall angetrieben hat
oder warum er den Fall nicht gehindert hat oder ähnliche Fragen
unter die ,curiosas' rechnet. Diese Formulierung bedurfte einer
Einschränkung, zumal Genf das Bekenntnis unterschreiben wollte.
Walter Hollweg hat den einschränkenden Nachsatz «ein Zeichen
für die feine und echt christliche Art unseres Reformators» genannt.
«Die oben genannte Feststellung hatte Bullinger 1562, also zu
Lebzeiten Calvins, gemacht. Bei der Veröffentlichung des Bekenntnisses

im März 1566 war der große Freund gestorben, und es war
Bullinger offenbar dieses harte Wort peinlich. Er hat deshalb nach
dem ersten Druck noch folgende Bemerkung beigefügt.»49 Das ist
aber keine ausreichende Erklärung. Denn Bullinger hat den Text
ja nicht nach dem Tode Calvins geändert, sondern ihn sogar in der
ursprünglichen Fassung in Druck gegeben. Bis Anfang Februar 1566

war ihm jedenfalls dieses harte Wort nicht peinlich. Diese Änderung
muß auf einen äußeren Einfluß zurückgeführt werden. So hat Ernst
Koch sehr deutlich geltend gemacht: «Hinter dieser Korrektur
stehen reale kirchenpolitische Notwendigkeiten und Absichten,
veranlaßt durch den - um mit Jürgen Moltmann zu sprechen50 -
Dissensus Tigurinus.»61 Dem entspricht, daß Bullinger sich
offensichtlich nicht mit ganzem Herzen zu dieser Konzession hat bereit
finden können. Er hat zwar den Einschub in die zweite Ausgabe

46 Confessio (A. 45), Bl. 4b.
47 Koch (A. 21), S. 29.
48 Calvini Opp. XIV, CR XLII, Sp. 379. Übersetzung von Rudolf Schwarz,

Johannes Calvins Lebenswerk in seinen Briefen, 1 (1909), S. 450.
49 Walter Hollweg, Heinrich Bullingers Hausbuch (1956), S. 331, Anm. 262.
50 Jürgen Moltmann, Zur Bedeutung des Petrus Ramus für Philosophie

und Theologie im Calvinismus: Zeitschr. Kigesch. 68 (1957), S. 311.
61 Koch (A. 21), S. 340, Anm. 42.



38 J. Staedtke

von 1566 aufgenommen, ihn aber in deutliche Klammern gesetzt,
um ohne Rücksicht auf die Genfer Intervention zu zeigen, daß er
eigentlich nicht in den laufenden Text gehört. So ist er auch 1568

verfahren hei der letzten lateinischen Ausgabe, die er selbst noch

redigiert hat. Ebenso hat er in seiner deutschen Fassung vom
März 1566 den Passus in Klammern gesetzt. Die meisten späteren
Ausgaben haben dann den Einschub dem laufenden Text angepaßt.
Nur Müller52, Niemeyer53 und Philipp Schaff in seinen amerikanischen

Ausgaben haben Bullingers Heraushebung deutlich gemacht.
Charakteristisch dagegen ist es, daß die französische Ausgabe von
1566 den Zusatz ohne Klammern in den laufenden Text eingefügt
hat54. Die Oxforder Ausgabe der Sylloge Confessionum von 1807

hat demgegenüber auf die Urform Bullingers zurückgegriffen und
den ganzen Einschub weggelassen55. Interessant ist auch, daß das
1612 in Genf erschienene Corpus et Syntagma Confessionvm Fidei,
das nach der Harmonia von 1581 einen weiteren Versuch zur
Schaffung eines evangelisch-reformierten Konkordienbuches
darstellt, ebenfalls auf diesen vermittelnden Nachsatz verzichtet hat55a.

Ein noch deutlicheres Beispiel eines Textunterschiedes weist
Artikel X, De praedestinatione Dei, auf. Hier heißt es in der editio
princeps: «Improbamus itaque illos, qui quaerunt, An sint ab
aeterno electi?»56 Wohl ebenfalls auf Bitten Bezas hat Bullinger
eingeräumt, diese Spitze gegen Genf zu mildern. Da aber der Passus
bereits gedruckt war, konnte er nur noch in die post libellum im-
pressum subnotata einfügen: «Lege, qui extra Christum quaerunt,
An sint electi.»57 Die neueren Editionen haben an dieser Stelle
verschiedene Texte. Herrenbrück liest wie die Subnotata: «qui extra
Christum quaerunt, An sint electi?»58 Müller hat «qui [extra
Christum] quaerunt, An sint ab aeterno electi?»59 Fritzsche liest «qui

52 Müller (A. 8), S. 179, 17-19.
53 Niemeyer (A. 39), p. 478.
64 Confession et simple exposition de la vraye Foy, Geneve M.D.LXVI,

p. 40. Vgl. die Ausgabe von Jaques Courvoisier, La Confession Helvétique
Postérieure (1944), S. 60.

55 Bei Niemeyer (A. 39), p. 478, Anm. 7.
55a Corpus et Syntagma Confessionvm Fidei, Genevae MDCXII, p. 28.
56 Confessio (A. 45), fol. 12a.
57 Confessio (A. 45), Bl. 4b.
58 Herrenbrück (A. 7), S. 235, lf.
59 Müller (A. 8), S. 182, 20f.



Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior? 39

extra Christum quaerunt: an sint ab aeterno electi?»60 Dagegen
haben Böhl61 und Kindler62 das ab aeterno wieder gestrichen.
Andererseits haben sich Hildebrandt und Zimmermann nicht wie sie

angeben an die Erstausgabe mit den Richtigstellungen gehalten,
sondern übersetzen: «die außerhalb des Glaubens an Christus
Antwort suchen auf die Frage, ob sie von Ewigkeit her erwählt seien. »63

Der Übersetzung liegt also eine spätere Fassung zugrunde.
Abweichenden Text bietet auch Philipp Schaff, der in seiner lateinischen
Ausgabe die Subnotatakorrektur bringt «qui extra Christum quaerunt:

an sint electi», während die beigegebene englische
Übersetzung formuliert «who seek otherwhere than in Christ whether
they be chosen from all eternity»64.

Nachdem Bullinger selbst die Textänderung in die Subnotata
eingefügt und sie damit gewissermaßen selbst autorisiert hatte, sollte
man eigentlich den so geänderten Text als den authentischen
betrachten, wie es auch einige Herausgeber getan haben. Tatsächlich
hat sich aber Bullinger selbst nicht an diesen mit Genf vereinbarten
Text gehalten. In der zweiten Ausgabe von 1566, also noch in
demselben Jahr, schreibt er: «Improbamus itaque illos, qui extra
Christum quaerunt, An sint ab aeterno electi?»65 Es wäre sehr

merkwürdig, wenn gerade an dieser Stelle ein Druckfehler vorliegen
sollte. Auch die Ausgabe von 1568 hat denselben Text, der nur die
Hälfte der nach dem Druck angemerkten Richtigstellungen
berücksichtigt. Daß hier kein Druckfehler vorliegt, erhellt daraus,
daß Bullingers eigener deutscher Text von 1566 dieselbe Formulierung

hat: «ja vssert Christo fragend / Ob sy von ewigkeit erweit
syend?»66 Ernst Koch hat zu dieser Korrektur gesagt: «Die
Einfügung des extra Christum bedeutete zwar eine Einschränkung der

Improbation auf die Frage nach der electio, sofern sie extra
Christum, d. h. abgesehen vom Glauben, gestellt wurde, brachte aber
damit sogleich nochmals die enge Bindung der electio an Christus
zum Ausdruck.»67 Auf das ab aeterno hat aber Bullinger offenbar

66 Fritzsche (A. 10), S. 31.
61 Böhl (A. 9), S. 29.
62 Kindler (A. 3), S. 25.
63 Zimmermann und Hildebrandt (A. 11), S. 36.
64 Schaff (A. 4), p. 253 und 849.
65 Confessio et Expositio, Tiguri M.D.LXVI, fol. 22b.
66 Bekanntnusz desz waaren Gloubens (Zürich 1566), fol. 16a.
67 Koch (A. 21), S. 110.



40 J. Staedtke

nicht verzichten wollen. Es erscheint nicht ausgeschlossen, daß er
damit bewußt die Gefahr theoretischer Spekulation im Hinblick
auf die calvinische Lehre vom decretum aeternum für die reformierte
Kirche hat mindern wollen. Man sollte hier aber nicht zu schnell
einen «Dissensus Tigurinus» konstruieren. Vielmehr ist hier sehr zu
beachten, daß auch die von Beza besorgte französische Ausgabe
an dieser Stelle liest: «qui cerchent hors de Iesus Christ, s'ils sont
esleus éternellement»68. Interessant ist also, daß auch Beza das ab
aeterno übernahm, obgleich die Subnotata der editio princeps
ausdrücklich den Begriff gestrichen haben wollen. Aber gerade darum
bleibt an dieser sehr delikaten Stelle der Praedestinationslehre die
textkritische und auch theologische Frage: Welches ist hier der
offizielle Text?

Daneben gibt es spätere Einschübe in den Text, die nicht aus der
kontroverstheologischen Situation herrühren, sondern von Bullinger
offenbar als Nachträge gedacht waren. In Artikel XXIX liest die
Erstausgabe vom März 1566 über die Eheschließung: «Contra-
hantur cum consensu parentum, aut qui sunt loco parentum, ac in
illum maxime finem, ad quem dominus coniugia instituit. »69 Die
zweite Ausgabe von 1566 und die von 1568 lesen: «...ad quem
dominus coniugia instituit, et confirmentur publice in templo cum
precatione et benedictione. »70 Hier liegt ein Beweis dafür vor, daß

Bullinger noch nach dem Erscheinen des ersten Druckes und nach
der Annahme als Bekenntnis durch die Kirchen den Text der Con-
fessio geändert hat. Dementsprechend haben alle kritischen
Ausgaben an dieser Stelle verschiedene Texte. Fritzsche hat den Nachsatz

ohne irgendeinen Hinweis weggelassen71. Müller hat ihn ohne

irgendeinen Hinweis aufgenommen72, was um so mehr erstaunt, als

er im übrigen der Erstausgabe von 1566 folgt. Herrenbrück hat
ihn in die Anmerkung verwiesen73. Niemeyer dagegen hat ihn in
den Text aufgenommen, da er nach 1568 ediert74. Ganz sicher ist
dieser Zusatz ziemlich spät in den Text gekommen, denn auch

68 Confession (A. 54), p. 55; Courvoisier, S. 66.
69 Confessio (A. 45), fol. 46b und 47.
70 Confessio (A. 65), fol. 76.
71 Fritzsche (A. 10), S. 97.
72 Müller (A. 8), S. 219, 40ff.
73 Herrenbrück (A. 7), S. 273, 38.
74 Niemeyer (A. 39), p. 533.



Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior? 41

Bullingers deutsche Übersetzung, die im Februar 1566 geschrieben
wurde, kennt ihn noch nicht75. Auch in Bezas französischer
Übersetzung ist er noch nicht zu finden76. Dagegen übersetzen
Hildebrandt und Zimmermann : «... zu dem der Herr die Ehe gestiftet
hat, und soll öffentlich in der Kirche mit Gebet und Einsegnung
bestätigt werden.»77 Dieses ist wohl das deutlichste Beispiel, daß
die Herausgeber einen späteren Text benutzt haben.

Natürlich hat dieser Nachsatz nicht viel theologisches Gewicht.
Aber er entscheidet immerhin darüber, ob die Trauung in der
Kirche zur Ordnung dieser bekennenden Kirche gehört oder nicht.
Diese Frage eindeutig zu entscheiden lassen die Textvarianten der
Confessio nicht zu.

4.

Diese Ausführungen beanspruchen nicht, den gesamten Text des

Bekenntnisses kritisch behandelt zu haben. Sie sollen nur an einigen
Beispielen zeigen, welche Unklarheiten dem «offiziellen Text» dieser
bedeutenden Bekenntnisschrift anhaften. Ganz ausgeschlossen
wurde hier auch die Geschichte der Textüberlieferung aus den noch
vorhandenen Handschriften, die den Kirchen vorgelegen haben,
und dem Manuskript Bullingers, das dem Buchdrucker Froschauer
für die ersten Ausgaben als Druckvorlage gedient hat. Die Arbeit
von Ernst Koch wird zeigen, daß hier noch sehr wichtige Dinge
für die Herstellung eines zuverlässigen Textes zu beachten sind78.
Es wäre zu wünschen, daß nach 400 Jahren endlich ein kritisch
bearbeiteter, zuverlässiger Text ediert wird79, zumal «uns in dieser
Bekenntnisschrift eine wahrhaft klassische Darstellung reformierter
Theologie überliefert worden ist»80.

Joachim Staedtke, Dübendorf, Kt. Zürich

75 Bekanntnusz (A. 66), fol. 66a.
76 Confession (A. 54), p. 228; Courvoisier, S. 140.
77 Zimmermann und Hildebrandt (A. 11), S. 105.
78 Siehe das Kapitel «Zur Textüberlieferung und Vorgeschichte des

Textes» bei Koch (A. 21), S. 7-30.
79 Siehe Otto Weber, Vorerwägungen zu einer neuen Ausgabe reformierter

Bekenntnisschriften: Festschr. Ernst Wolf (1962), S. 388-398.
80 Zitat von Herrenbrück (A. 7), S. 220.


	Gibt es einen offiziellen Text der Confessio Helvetica Posterior?

