Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Artikel: Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam im 8.-11.
Jahrhundert

Autor: Gauss, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche
und Islam im 8.—11. Jahrhundert

Uber die Auseinandersetzungen zwischen der christlichen und
mohammedanischen Welt im Mittelalter urteilt der Kirchenhisto-
riker von Campenhausen: «Gegen den Islam war die Kirche macht-
los, und die ungeheuren Einbullen, die sie ihm gegeniiber erlitt,
waren keineswegs nur dullerlich und militédrisch bedingt.» Bei un-
serer Betrachtung iiber den geistig-dogmatischen Aspekt dieses
sikularen Kampfes halten wir es von Anfang an fiir wichtig, die
griechische und die lateinische Kirche auseinanderzuhalten. Denn
natiirlich fiel die Hauptlast des Geistesstreites der Ostkirche zu,
und so nahm ihn denn diese auch schon im Moment der arabischen
Expansion auf - 639 mit einem Kolloquium in Antiochia? — und
fihrte ihn durch die Jahrhunderte weiter auf der grofen Linie, die
ihr Johannes von Damascus vorzeichnen sollte. Der Westen da-
gegen trug wenig dazu bei, auller spaterer Polemik der spanischen
Christen!; Rom selber schwieg sich anscheinend aus — und hier be-
steht eine problematische Liicke — bis weit ins Zeitalter der Kreuz-
zlige hinein. So blicken wir zunéchst auf den Gang der Glaubens-
kontroversen zwischen den Orthodoxen und den Muslim.

1.

Es bleibt erstaunlich, wie schon in der ersten Epoche dieser
Auseinandersetzung, im 8. und 9. Jahrhundert, die entscheidende
Grundlage zustande kam3. Die drei fithrenden Méanner im apo-
logetischen Kampf, Johannes Damascenus, sein Schiller Abu Qurra
und ein Jahrhundert spéter Niketas der Theologe, lebten alle in der
arabischen Welt, Johannes und Qurra zeitlebens in Syrien und
Palistina, Niketas wihrend einer mehrjiahrigen Gefangenschaft in

1 Dariiber schreibt R. Konetzke, Probleme der Beziehungen zwischen
Islam und Christentum im spanischen Mittelalter: P. Wilpert (Hrsg.), Mis-
cellanea mediaevalia, 1 (1962).

2 M. F. Nau, Un colloque du Patriarche Jean avec ’émir des Agaréens:
Journ. as. XI, 5 (1915), S. 226f.

8 W. Eichner, Nachrichten tiber den Islam bei den Byzantinern: Islam 23
(1936), S. 133ff.



J. GaupB, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 15

Mesopotamien, und so beherrschten wohl alle drei die arabische
Sprache?, waren jedenfalls mit dem Koran vertraut.

Johannes Damascenus sah seine wesentliche Aufgabe darin, Of-
fenbarung neben Offenbarung zu stellen, bekanntlich nicht als
einander ausschlielende Gegensitze, sondern als Glaubenszeugnisse
von verschiedenem Rang: so erschien ihm der Islam als abwei-
chende, immerhin «christliche Héresien. Wiahrend der Offen-
barungscharakter der Evangelien, so legt er dar, sich selber legi-
timiere durch die alttestamentlichen Weissagungen und die neu-
testamentlichen Wundertaten Christi und der Apostel, besi3e Mo-
hammeds «Schrift» (ypa@n) nur einen getriibten historischen Ur-
sprung. Echte Uberlieferungen iiber Gott und den Messias von
seiten der Juden und Arianer seien zusammengeflossen mit fal-
schen, oft sogar unsinnigen Anschauungen des Propheten. Vor allem
anfechtbar sei Mohammeds Lehre iiber Christus, also die sog.
koranische Christologie. Denn sie besage in offenbarem Wider-
spruch, Christus sei Gottes Wort und Geist, aber ebensowohl sein
Geschopf und Knecht?, sie erklire die Kreuzigung fiir einen Schat-
ten, d. h. fiir unwirklich, und erzihle, Christus habe die Frage
Gottes, ob er sich auf Erden fiir seinen Sohn ausgegeben hitte,
selber verneint. Johannes Damascenus fand demnach im Koran
zwar die drei gottlichen Hypostasen der christlichen Theologie,
doch ohne die Idee der Trinitéit, der Inkarnation und der Erlésung.
So war die Trennungslinie in aller Form bezeichnet.

Zu derselben Unterscheidung der Offenbarungstraditionen wie
sein Vorginger bekannte sich Abu Qurra. Im besondern fiihrte auch
er die Leugnung der Gottheit Christi auf «arianische Irrtiimer»
zuriick®. Aus der groflen Sammlung von Streitgesprichen mit
Ketzern und Sektierern, die unter Qurras Namen geht, treten aus
13 Diskussionen mit Sarazenen als meist umstrittene Doktrinen
hervor: das Dogma von der Wesensgleichheit des Gottessohnes und
von der Erlésung.

Um die Gottlichkeit des Logos zu begriinden, setzt Qurra bedeut-
samerweise keine Schriftbeweise ein, sondern er fithrt eine be-
griffliche Analyse an der Idee der Gottesherrschaft durch?’. Besteht

4 C. Giterbock, Der Islam im Lichte der byzantinischen Polemik (1912),
S.12.

5 Patr. Gr. 74, col. 768.

¢ Patr. Gr. 97, col. 1558. Disputatio XXV. 7 Ebd.



16 J. GaupB, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

solche Herrschaft von Ewigkeit zu Ewigkeit, so darf man sie nicht
allein auf die Schopfung beziehen. Denn sonst miillte sie zeitlich
mit dieser anheben und, wenn die Welt ins Nichts zuriicktreten
wird, mit ihr enden. Es ist weiter die Frage zu entscheiden, ob Gott
uber Hohergestellte, iber Gleich- oder Tiefergestellte regiere. Weil
das Erste absurd ist, und weil ein Regiment iiber Niedrigere die
gottliche Herrscherwiirde unter die eines menschlichen Regenten
herabsetzen wiirde, ergibt sich die Schlulfolgerung: Gott iibe seine
Herrschaft iiber ein ewiges gleichgestelltes Wesen. Damit gilt der
Leugner der Gottheit Christi fiir widerlegt.

Vom Erlosungswerk gibt Qurra den altchristlichen, auf Rechts-
anschauungen gestiitzten AufriB ®: Das Todesurteil, das der hchste
Richter iiber die in Adam abgefallenen, ungehorsamen Menschen
verhingt habe, konne erst wieder aufgehoben werden durch ab-
soluten Gehorsam, und zwar nicht bloB von gehorsamen Menschen
wie Abraham, Moses oder Noah, sondern allein durch den Gehorsam
eines Siindlosen. Frage der Unglidubige, wozu aber der Kreuzes-
tod, so sei zu antworten: weil die Menschen nicht nur dem Tod,
sondern auch dem Satan verfallen seien, der sie mit Recht in seiner
Tyrannei festhalte. Aus solcher Knechtschaft konnten die herab-
gesunkenen Menschen weder reuig umkehren noch sich selber be-
freien. Zudem miisse erst der Teufel sein Recht auf sie verlieren,
was geschehe, wenn er Christus téte und so sich selber vor Gott
ins Unrecht setze. Dies ist die Erlosungsallegorie, wie sie sich seit
Origenes in der Ostlichen und westlichen Patristik verbreitete, bei
den Griechen besonders vertreten durch Gregor von Nyssa, bei den
Lateinern durch Augustin, Leo und Gregor den Grofen.

Qurra unternimmt es, den Rechtsvorgang in folgender Geschichte
auszumalen: Einem Herrn entlaufen die Knechte iiber einen Grenz-
fluB} in ein Land voll lockender Friichte. Dort werden sie aber von
dessen Besitzer, einem Tyrannen, gequélt. Auf ihr Bitten schickt
der frithere Herr seinen Sohn in Knechtsgewand iiber den Fluf.
Der Tyrann, der ihn ebenfalls aber vergeblich zu verfiihren sucht,
ergrimmt und tétet ihn. Darauf spricht der Herr zum Tyrannen,
d. h. Gott zum Teufel: «Ich hitte jene zwar mit meiner Macht be-
freien konnen, aber ich wollte nicht das Recht verletzen. Jetzt aber,
wo du mir den Sohn getotet hast, werde ich sie dir mit bestem

8 Patr. Gr. 97, col. 1462.



J. Gaup, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 17

Recht... entziehen.» In einem anderen Dialog macht sich der
Sarazene zum Advocatus diaboli und fragt: «Was hat Christus
GroBes getan? Der Teufel kann sagen: Ich habe den Menschen be-
siegt und bin von einem Gott besiegt worden.» Am weitesten dringt
ein Fragesteller in das soteriologische Paradox vor, der erklirt
haben will, wieso man die Juden als Frevler und Morder Jesu ver-
klage, wihrend doch dieser aus eigenem freiem Willen Kreuz und
Tod auf sich genommen habe.

So treten aus Qurras Diskussionen eine ganze Reihe Fragen her-
vor — iiber Losegeld, Opfer, Genugtuung, Gnade, Anspruch und
Rechtsverlust des Satans —, die im Verlauf des Mittelalters wieder-
kehren. Ebenso zeigt sich die Dialogsammlung wie ein Lehrbuch
fiir paradigmatische Argumentationen und Antworten?®. Daf} dabei
primitivere und anspruchsvollere Partner zufriedenzustellen sind,
macht die Aufgabe vielfdltig. Es sei nur hingewiesen auf ein un-
gefahr gleichzeitiges Religionsgesprdch zwischen dem Kalifen
Mahdi (1 785), dem Vater Harun al Raschids, und dem Patriarchen
Timotheos?, worin der Kalife seinerseits mit derben Fragen gegen
das Trinitdtsdogma ansetzt, andererseits die Gleichnisreden des
Christen grundsétzlich abweist mit den Worten: «Du wirst mit
Gott nicht sehr weit kommen durch deine korperlichen Vergleiche
und Analogien.»!! Das ist ein Einwand, der die islamische Polemik
zunehmend beherrscht.

Mit Niketas von Byzanz trat ein Theologe im offiziellen Auftrag
des Reiches auf. Wie er in der Vorrede zu seiner Widerlegung der
Sarazenen? schrieb, wolle der Kaiser — vermutlich Basileios I. —
«die gegen Gott rebellierenden Geister, bevor er mit dem Schwert
eingreife, mit dem Wort der Wahrheit treffen». Wie der Imperator

% Guterbock (A. 4), S. 13.

10 A. Mingana, Apology of Timothy (1927/28). Gegen die Gottheit Christi
wird geltend gemacht Joh. 20, 17; ebenso der Umstand, daB Christus bete,
daB er frage: Warum nennst du mich gut? Die Bezeichnung Sohn Gottes
sei auch auf Moses und Esra bezogen, fiir Christus andere Namen wie Lamm,
Eckstein, Weg verwendet. Vgl. J. W. Sweetman, Islam and Christian
Theology, 1 (1945), 5. 75.

11 Mingana (A. 10), S. 145. Zur Analogie fir die Trinitédt dient hier, wie
vielfach tblich, die dreifdltige Einheit von Quelle, Flull und See.

12 Confutatio Agarenorum: Patr. Gr. 105, speziell col. 669f. und 672. Zum
Bekehrungsplan des Kaisers Basileios bei seinem siegreichen Vordringen
gegen die Araber in Sizilien vgl. Giiterbock (A. 4), S. 24.

2



18 J. Gaup, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

also «mit der Tat» zu wirken suche, so der Autor «in der Palaestra
der Worte», und darum «moge ihm Gott den Sieg geben, uns aber
die Zunge stiarken».

Der groe Sendbrief des Niketas zerfillt in eine Demonstration
der wahren Lehre und in eine Confutatio des falschen Glaubens der
Agarener. Was methodisch interessiert, ist, dal} er sich in beiden
Teilen auf Allgemeinbegriffe, auf ein dialektisches Verfahren, na-
tiurliche Argumente und eine syllogistische Beweisfithrungskunst
stiitzen will. Ja, laut der kaiserlichen Mahnung, die falsche Lehre
mit aller Kraft zu diffamieren, nimmt er sich vor, auf Vorstellungen
einzugehen, wie sie dem ganzen Menschengeschlecht zugéinglich
seien. Allerdings gesteht er zu, dafl diese Beweismethode sich nicht
unbeschriankt auf iibernatiirliche Dinge anwenden lasse und des-
halb hochstens zu einer Evidenz fithre. Er beniitzt am meisten
den Satz vom Widerspruch, mit dem er etwa Aussagen iiber Gott
abweist, wenn deren Folgerung sich als «absurd, irreligios» oder als
«Gotteslisterung» erweist. Dann «bleibe eben nur iibrig», im umge-
kehrten Sinne zu argumentieren. So scheidet er bei der Frage nach
einer Moglichkeit der Gotteserkenntnis eine unmittelbare Einsicht
in das unaussprechliche, namenlose Wesen Gottes aus, gleichfalls
aber auch ein voélliges Ignorieren Gottes und schliet daraus, daB
wir Gott aus seiner Schopfung congruenter zu begreifen haben.
Ofter stuft er auch Ansichten nach dem Grad ihrer Wahrheits-
begriindung ab (verius dicitur). Im Ganzen tritt eine rationale
Theologie zutage, zugleich aufgebaut auf zwingende Vernunft-
schliisse wie auf Griinde der Evidenz und Kongruenz.

In dieser Weise sucht er die Trinitdtslehre zu begriinden. Er er-
ortert das Wesen Gottes als Einheit, Unendlichkeit und Ewigkeit,
darauf die weltschaffende gottliche Kraft als gleich ewig und un-
endlich, unter den Namen « Wort» und «Weisheit» sowohl von der
Bibel wie vom Koran bezeugt, schlieSlich die gottliche Heiligkeit,
die die Welt belebt, den Geist. Seine ganze Anstrengung richtet
sich darauf, den Vorwurf der Mohammedaner zu entkriften, daf
die Christen drei Gotter verehrten.

In der Widerlegung entfaltet Niketas seine ergiebige Koran-
kritik. Die ersten 18 Suren bespricht er sogar im einzelnen, dann
iiberpriift er, nach Uberspringen eines angeblich sinnlosen Ab-
schnitts, den SchluBteil von Sure 36 an in genereller Zusammen-
fassung. Von Anfang zieht er die Echtheit des Prophetenbuches



J. GaupB, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 19

(el kitab) in Zweifel, schon allein deshalb, weil Mohammed es in
nichtlicher Einsamkeit empfangen habe, nicht etwa wie Moses die
Tafeln vor allem Volk, vor 600000 Zeugen3. Die Verkniipfung des
Korans mit dem Alten Testament erscheint ihm bloBe Schlauheit:
«Die Barbaren sind begierig, den Gott Abrahams zu ihrem Gott zu
haben.» Noch schirfer wendet er sich gegen Mohammeds Aufforde-
rung an die andern Schriftbesitzer (Sure I1I, 57), gemeinsam den
einen Gott anzurufen. Denn wiirde dies zugestanden — mit Weg-
lassen der Lehre von Christi Gottheit und Menschwerdung -, so
gibe es fiir die Christen iiberhaupt kein Hindernis mehr, sich den
Muslim anzuschlieBen. Im Blick auf Mohammeds Anspruch, mit
seinem Buche Gesetz und Evangelium erginzen zu wollen, fragt er
emport: « Was verurteilst du an Jesus, dafl du diese neue und dritte
Schrift gegeben hast?» Begreiflicherweise lie3 nach seiner Ansicht
der abschlieBende Charakter des Christentums keine weitere Abro-
gation zu.

Gegen den islamischen Glauben selber richtet Niketas den Vor-
wurf, es fehle ihm, trotz dem strikten Monotheismus, an wahrhaft
wiirdigen und erhabenen Gottesanschauungen. Immer wieder meine
dieser Gott im Koran, er miifite bei sich selber schworen, d. h. sein
eigenes Wort mit einem Eid bekriiftigen. Und &hnlich beziehe sich
der Prophet in seinen Schwiiren auf Sonne, Mond, Laufhunde,
Pflanzen und Dédmonen. Im iibrigen begriinde sich der Koran
weder auf Prophetien noch Wunder noch ein heilig gefiihrtes Leben,
hochstenfalls auf einen Stern (wohl auf Grund von Sure 52, « Beim
niederfallenden Stern, nicht irrt euer Genosse»). Mohammed be-
haupte bloB: «mir geniigt Gott», was bedeute, Gott sei Zeuge fiir
seine Botschaft. Mit viel und kraftigem Spott bedenkt der byzan-
tinische Polemiker die historischen und logischen Unstimmigkeiten
der koranischen Erziahlungen, desgleichen die Jenseitsvorstellungen
und die Sittengebote. Abschliefend warnt er seine Glaubens-
genossen vor jeder tduschenden rationalen Dialektik. Wenn die
Muslim auch lehrten, Gott sei weise, gerecht und maéchtig und
wolle in seiner Giite unsere Seelen zum Heil fithren, so diirfe sich
doch kein Christ herausnehmen zu sagen, der wahre Gott werde
auch von den Sarazenen verehrt. Damit grenzt Niketas das Chri-
stentum nicht bloB ab gegen eine Héresie, sondern setzt intolerant
den Unterschied zwischen einer wahren und falschen Religion.

13 Patr. Gr. 105, col. 705; die folgenden Zitate col. 792; 716.



20 J. Gauf, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

2.

Auf diese drei hochbedeutenden orthodoxen Autorititen folgten
in den beiden nichsten Jahrhunderten keine ebenbiirtigen Apolo-
geten mehr. Eher handelt es sich um den Nachklang einer groflen
Tradition.

So entstammen dem 10. Jahrhundert zunichst einmal zwei theo-
logische Schreiben byzantinischer Kaiser an arabische Herrscher.
Wir stehen damit am Beginn der grofen Kampfzeit, wo die Grie-
chen Zypern, Kreta und Kalabrien umkimpften, dann aber, nach
der Jahrhundertmitte, durch Kleinasien iiber Kilikien in heroischer
Offensive bis Syrien vorstieBen. Die kaiserlichen Briefe diirften
dem Brauch entsprechen, der auf die Tage Mohammeds zuriick-
gehen soll, keinen Kriegszug zu beginnen, ohne vorher den feind-
lichen Herrscher zum Glaubensiibertritt aufzufordern, offenbar in
der Auffassung, der Blutpreis falle auf denjenigen Feldherrn zu-
ricck, der versiume, die Andersglidubigen vor dem Waffengang mit
Beweistiihrungen zu gewinnen.

Als Teilstiick einer solchen Regentenkorrespondenz stellt sich
ein Brief dar, der ca. um 900 unter dem Namen von Kaiser Leo VI,
(T 911) an Omar adressiert wurde!t. Anfangs nimmt das Schrift-
stiick augenscheinlich Lehrsitze auf, die der arabische Partner an-
gefiihrt hat, zuallererst sogar das koranische Glaubensbekenntnis:
Credimus in unum Deum cui similis non est, darauf Christuszeug-
nisse aus der Bibel, als Beweise fiir die Menschheit Jesu: namlich
sein Selbstzeugnis, er sei Gottes Gesandter, das johanneische Ab-
schiedswort bei der Himmelfahrt, ebenso die Gleichstellung Jesu
mit Adam. Der kaiserliche Autor beteuert, wer echtes Wissen iiber
Christus suche, miisse das Alte und Neue Testament von Grund
aus durchforschen, und gibt Omar viele Hinweise auf genau be-
stimmte Stellen aus der Genesis, den Propheten, Hiob und den
Psalmen, auf neutestamentliche Aussagen vor allem bei Johannes
und Paulus.

Aber in den Mittelpunkt dréingt sich das Erlosungsdogma, die
Lehre also, wo die Griechen den Glaubensgegensatz am schirfsten
zu fassen vermeinten. Dall hieriiber der Koran keine Auskunft
gebe, erstaunt Leo, und er schreibt: «Das ist die Finsternis in
euch, dafl ihr es nicht versteht.» Dann bringt er die Doktrin vor

14 Patr. Gr. 107, col. 315-24.



J. GaupB, Glaubensdiskussionen zwischen Ostlkirche und Islam 21

im Sinne des Rechtshandels mit dem Satan und erklirt dabei auch,
der Logos habe Menschengestalt angenommen, um nicht unsicht-
bar zu bleiben. Ausgerechnet fehlt also das den Muslim anstéfige
Kernstiick, der Siihne- und Kreuzestod. Aufierdem versucht Leo,
die Christus- und die Kreuzverehrung zu rechtfertigen, ohne sich
auf Christi Tod zu berufen. Wie damit dogmatisch die letzte
Schroffheit vermieden ist, schlieit der ganze Brief auch mit ver-
sohnlichen Worten: Die Muslim hétten durch Nestorianer soweit
Kunde erhalten, dafl sie, wennschon nicht die eigentliche Wahr-
heit, doch einiges vom Glauben an Christus verstiinden.

Von durchaus verwandter Art erscheint das zweite Sendschrei-
ben, das im Auftrag von Kaiser Romanos, also manche Jahre
spiter, an den Emir von Damaskus abgehen sollte %, Als sein Ver-
fasser bezeichnete sich — wenn es kein Deckname ist — der beriihmte
Erzbischof Arethas von Kaisarea. Jedenfalls stand hinter dem Text
ein kampfbereiter Geist. Denn er wagte sich im Schluf3teil mit einer
direkten Kampfansage hervor und behauptete, die vielen Siege der
Muslim seien keineswegs, wie sein Gegner schreibe, ein Zeichen
dafiir, daBl Gott ihnen die Herrschaft iiber die Welt geben wolle,
im Gegenteil ziichtige Gott ja vielmehr denjenigen, den er liebe.
Immerhin hédtten auch die Griechen einen Land- und Seesieg zu
verzeichnen, und so, verkiindet Arethas, «hoffen wir, eure Zeit
ist abgelaufen»1¢,

Der Vergleich der Religionen fillt zuungunsten des Islams aus,
aus dem iblichen Grund, weil sich fur Mohammeds Dasein und
Werk keine Weissagungen angeben lassen. Besonders folgenschwer
sei, dal} das gottliche Heilswerk im Korantext unverstindlich
bleibe. So werde dort die Geburt Jesu zwar wohl als ein iiber-
natiirlicher Akt, als die Erschaffung eines Menschen durch das
Schopfungswort des Engels dargestellt, nicht aber als das Leib-
und Menschwerden eines Gottes. Die Christen sdhen darin keine
fleischliche Zeugung, wie man ihnen vorhalte, sondern sie ver-
stinden unter dem Namen Sohn die Wesensgleichheit Christi mit

15 A. Abel, La lettre polémique «d’Arethas» & ’Emir de Damas: Byzan-
tion 24 (1954), S. 343f.

18 Ebd., S. 368. Die erwihnten Schlachten sind allem Anschein nach der
Seesieg des Admirals Himerios bei Lesbos im Jahr 915 und der Landsieg bei
Tarsus916. Dies 143t sich gut vereinbaren mit den Regierungsdaten des Kaisers
Romanos I. Lekapenos 919-944 und der Lebenszeit des Arethas ca. 860-932.



22 J. Gaupf, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

dem Vater, unter dem Namen Logos die unkdrperliche Emanation
aus Gott. Um die Trinitdt zu erklidren, dient nun schon bis zum
UberdruB der alte Analogiebeweis mit der Sonne, den Sonnen-
strahlen und der Sonnenwirme. Schliefllich erhebt sich noch, ent-
scheidungsvoll, die Frage nicht nach dem Wie, sondern dem
Warum der Inkarnation: Was hat Gott dazu getrieben, Mensch zu
werden? Die Antwort des Arethas stehe hier im Wortlaut: «Gott
hatte Adam zum Tode verurteilt wegen seiner Siinde im Paradies.
Und da dieses Todesurteil aufgehoben werden sollte, schickte Gott
notgedrungen seinen Sohn, damit dieser, Sohn Gottes und selber
Gott, das Todesurteil zuriicknehme, wie der Sohn eines Konigs
durch seinen Vater geschickt wird, um eine vom Vater verhingte
Verurteilung zuriickzunehmen... Jesus aber, von den Juden ge-
totet, auferstand von den Toten und wird niemals mehr sterben.»1?

Wieder zeigt auch diese Interpretation des Heilsereignisses, wie
sehr es dem Christen darauf ankam, das Paradoxe und Anstol3-
erregende des Siihnegedankens zu eliminieren. Aus wohlverstan-
dener Vorsicht, denn schon schlieen sich an die zentrale Frage
die weiteren Einwendungen des Mohammedaners an: Wie kann der
geweissagte Tod Christi zugleich ein freiwilliger sein? Was heil3t,
der Tod sei abgeschafft, wenn die Menschen doch nach dem Kreu-
zestod Christi wie zuvor sterben? So werden die christlichen Glau-
bensprobleme durch die unerbittliche Konsequenz der fragestellen-
den Muslim in einer Tiefe aufgedeckt, daf3 ihnen kaum ein Groller
unter den Theologen gentigen diirfte.

Die Anforderungen an die christliche Apologetik sollten sich im
Lauf des 10. Jahrhunderts noch weiter steigern, weil die arabischen
Denker, an Aristoteles geschult, das logisch-philosophische Element
in der Diskussion hervorkehrten. So tat es al Kindi im Angriff
gegen das Trinitdtsdogma!®. Er begriindete nach den Kategorien
von Porphyrs Isagoge, dafl sich die Dreifaltigkeit weder durch den
Begriff der Zahl, der Art oder Gattung als Einheit fassen lasse,
und spottete unverhohlen: «Die Christen sagen, drei macht eins
und eins macht drei.» Der Vertreter der Christen, der ihn zu wider-
legen suchte, Yahya ibn Adi (in Bagdad 974 ), wich vor der
logischen Argumentation zuriick auf die patristische Lehre von
Gottes ewigen Eigenschaften — gut, weise, méchtig — als einer

17 Ebd., S. 369.
18 K. Fritsch, Islam und Christentum im Mittelalter (1930), S. 102ff.



J. Gaup, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 23

Manifestation der drei géttlichen Personen, die zur Substanz in
einerlei Relation stehen!®.

Beim Zusammenstol3 eines philosophisch Gebildeten mit einem
Ungebildeten konnte allenfalls eine disparate Kontroverse ent-
stehen. Eine solche liegt vor in der Confutatio des Bartholomdus
von Edessa, einem Schriftstiick von vollig ungewisser Datierung 2,
Philosophisch ist der Ansatz, den der ungenannte Sarazene mit
einer Definition Gottes vorgebracht hat. «Gott ist Substanz ohne
Ursache, aller Dinge méchtigste und wahre Ursache, jeder andern
Substanz und Natur iiberlegen, ohne Anfang und Ende.» Soll nun
an diesem Gottesbegriff, wie der Muslim verlangt, die behauptete
Gottheit Christi gemessen werden, so entstehe Widerspruch auf
Widerspruch: wie konnte er Gott sein, wenn er Geburt und Tod
erfuhr, vom Vater gezeugt wurde? — sei er von Ewigkeit her, wie
koénnten Menschen alsdann zur Kenntnis von Dingen gelangen,
die von Ewigkeit her sind? Sei die hochste Substanz eine einzige,
woher eine Gottheit aus drei Personen? Nicht allenfalls aus vier?
Und wie erst lasse sich die Aussage begreifen «zugleich Mensch und
wahrer Gott»? Wir begegnen also der Gedankenwelt einer rationa-
len Aufklirung. Ihr entzieht sich aber Bartholom#us. Denn er
setzt sogleich mit Polemik im Stil eines vulgidren Pamphlets ein.
Dabei pocht er auf seine Korankenntnis und erhebt Vorwiirfe, wie
sie vor ihm kaum ein christlicher Autor ausgesprochen hat. Wo
bleibe der Monotheismus, da die Mohammedaner auBer Gott
Aphrodite und Saturn, sogar die Sterne verehrten? Unmoglich
kéonne der Gott der Muslim derselbe sein wie der christliche, da
dieser unsichtbar sei, jener aber aus fester Masse gehdmmert?!.
Uber den Propheten fillt er die grébsten Verdikte: Er sei lange ein
Unglaubiger gewesen, ein Wiistling, Dieb und Straflenbandit. Im
Koran habe er Wahres und Falsches durcheinandergemischt,
darunter jedenfalls keine himmlische Offenbarung. All diesem Irr-
glauben stellt Bartholoméus endlich zwei neutestamentliche Be-
statigungen Gottes fiir die Sohnschaft Christi entgegen, bei der
Taufe und bei der Verkldrung. Diese geniigten vollauf, um zu er-

19 A. Perier, Yahya ibn Adi, édition et traduction: Rev. de I’Or. chrét. 22
(1920/21), S. 3-21.

20 Patr. Gr. 104, col. 1387f. Zur Datierung vgl. Giterbock (A. 4), S. 23.

21 Arabisch «samed»: Koran 112, 2. Vgl. dazu Giuterbock (A. 4), S. 18,
und Eichner (A. 3), S. 157.



24 J. GaupB, Qlaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

fassen, sonst «gebe es kein Wort des Heils». — Die ganze Schrift er-
weckt das Gefiibl, dafl der Mdénch von Edessa keine gemeinsame
Basis suchte, sondern kurzerhand Feindschaft setzen wollte, sei es
aus personlichem Glaubensfanatismus oder aus der Kriegsstimmung
seiner Zeit. Auf jeden IFall hitte sich das Dokument geeignet zur
Propaganda in riickeroberten Gebieten, wo nach den griechischen
Siegen oft die Araber aus Stadt und Land vertrieben, Moscheen
angeziindet und Koranexemplare massenweise verbrannt wurden.

3.

Das 11. Jahrhundert brachte dem Byzantinischen Reich nicht
mehr so glinzenden Kriegserfolg, sogar bald nach seiner Mitte die
Einfille der Tiirken. Aus dem ganzen Zeitraum sind nur spérliche
Schriften zur Auseinandersetzung unter den Religionen iiberliefert,
auch nicht besonders bedeutende.

Von Gaza, also von aullerhalb der Reichsgrenze, wo Christen und
Muslim jahrhundertelang in direktem Kontakt standen, stammt
angeblich die friedlich belehrende Unterredung des Bischofs Sa-
monas mit einem vornehmen Araber iiber das Abendmahl 22, hiibsch
eingekleidet in die Erzdhlung eines gemeinsamen abendlichen Spa-
zierritts, dem Inhalt nach einfach die Replik eines Dialoges von
Abu Qurra23. Ebenso traditionell mutet eine Disputatio de fide?* an,
von zeitlich unbestimmter Herkunft. Darin gibt der Repréisentant
der Christen, der sich «Huthymios» nennt, einem arabischen Philo-
sophen aus Melitene in recht zufélliger Reihenfolge Auskunft iiber
die christlichen Hauptdogmen und Sakramente sowie iiber die Uber-
lieferung der Bibel. Das Eigenartige, man mochte fast sagen Riick-
standige seines Verfahrens liegt darin, daB er mit Schriftworten be-
weisen will, und zwar mit alttestamentlichen, die ja fiir den Muslim
ebensosehr Beweiskraft besitzen. Zunéchst fragt er den Partner an,
was er von Mose und Jesaja halte, ob er die Verkiindigung eines
David, Daniel, Hesekiel, Jeremia anerkenne, um so mit seiner Zu-
stimmung eine breite Grundlage von Propheten- und Psalmen-
worten zu gewinnen. Nun féillt es ihm leicht, daraus das Wirken
eines gottlichen Geistes, eines Erloserwillens und das Kommen des

22 Patr. Gr. 120, col. 821f.

23 Vgl. Guterbock (A. 4), S. 16.
24 Patr. Gr. 131, col. 20-37.



J. Gaupf, Qlaubensdiskussionen zwischen Ostlkirche und Islam 25

Messias abzuleiten, ganz so, als ob er einen Juden unterweisen
wollte. Wo aber der Schriftbeweis nicht zureicht, hélt sich Euthy-
mios an die beliebten Allegorien. So stellt er dem baren Unver-
mogen des Sarazenen, sich Gott rdumlich zerteilt zu denken, oben
im Himmel als Weltenlenker und unten auf Erden in Menschen-
gestalt, den Vergleich mit der Sonne entgegen: obwohl ihr Licht
sich iiber den Erdboden ergiel3e, bleibe sie selber, was sie immer ist.
Doch mit der Erlosungsallegorie vom Riickkauf der Menschen aus
der Teufelsgewalt stoBt er auf unbeugsamen Widerspruch, auf den
Protest, wenn Christus beim Loskauf sein Blut dem Teufel habe
geben sollen, so fehle nichts mehr zu einer Blasphemie und Tollheit.
In der Tat weicht Euthymios zuriick und versichert, die allegori-
schen Erklirungen seien nur in iibertragenem Sinn zu fassen — ein
Zeichen also fiir die Bereitschaft, ein patristisches Erbe aufzugeben 2°,

Ein letztes Werk der apologetischen Literatur der Byzantiner
vor 1100 ist die Panoplia, ein Traktat aus der Reichshauptstadt,
der heute dem Theologen Euthymios Zigabenos zugeschrieben wird 26,
Nach Art und Ton sticht er durchaus von den bescheidenen Dia-
logen ab. Denn sein Autor fiihlt sich méchtig in der Rolle, seinem
Auftraggeber, dem Kaiser Alexios I., zuliebe, sich fiir die Ortho-
doxie einzusetzen und, nach seinem Wort, Unkraut vom Weizen
zu scheiden. Im SchluBkapitel seiner umfassenden Kampfschrift
wendet er sich gegen den Islam. Was er biographisch iiber Mo-
hammed zu berichten weil, sind weitgehend verleumderische Le-
genden. Was er dann anschlieBend an Kritik gegen den Koran vor-
bringt, erscheint voll Sachkenntnis und Aggressivitit, ist aber,
manchmal bis in den Wortlaut hinein, ausgeschrieben aus Niketas,
also nichts weiter als ein Riickgriff um 200 Jahre ??. Statt gegen die
Araber richtete sich derselbe Angriff nun, der Zeit entsprechend,
gegen die vielgefiirchteten Tirken, und es ist buchstidblich eine
Ironie der Geschichte, daf3 die intolerante Kampfschrift bei ihrer

2 Ebd., col. 32/33. Vgl. J. Riviére, Le dogme de la rédemption (1905),
S. 283. Eine scharfe Ablehnung sprach auch schon Johannes Damascenus aus:
Da wir gegen Gott gesiindigt hatten, folgt daraus, da3 er es ist, dem der
Loskaufspreis zu zahlen war. Fern sei der Gedanke, da das Blut des Herrn
dem Tyrannen iibergeben worden sei, Patr. Gr. 44, col. 1096.

26 Patr. Gr. 130, col. 20-1360. Zur Autorschaft H. G. Beck, Kirche und
theologische Literatur im byzantinischen Reich (1959), S. 614.

27 Die Ubereinstimmung der Texte bei Euthymios mit Niketas ist im
einzelnen nachgewiesen von Giiterbock (A. 4), S. 36.



26 J. Gaupf, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

zweiten Druckausgabe im Jahr 1710 um dieses letzte Kapitel ge-
kiirzt worden ist mit dem Vermerk: prae metu Turcarum 28.

4.

Versuchen wir uns — als Bilanz — einen Uberblick zu geben iiber
die religionsphilosophische Entwicklung im Islam, die mit der drei-
hundertjahrigen Reihe der angefiihrten Streitgespriche zusammen-
hing.

Wie die maBgebenden Islamforscher, besonders Becker, betonen,
stand die christliche Glaubenswelt dem frithen Islam mit einer dia-
lektischen Uberlegenheit gegeniiber?®. Denn ihre Vertreter konnten
ihr Riistzeug einfach herholen aus den Kontroversen der Kirchen-
viter mit den spatantiken Héaresien und so etwa die Mohammedaner
treffen mit den Argumenten gegen die Arianer oder Sabellianer.

Dieses Verhiltnis begann sich seit dem 9. Jahrhundert umzuwan-
deln, als sich die ¢slamische Theologie, der Kalam, zur entscheiden-
den Religionsphilosophie heranbildete. In den Diskussionen trat
dabei der Schrift- oder Traditionsbeweis hinter den Vernunftbeweis
zuriick *°. — Die Durchbildung des Kalam erscheint, vom christlich-
islamischen Gegensatz her, wie eine Vorschule. Nachdem beide
theologischen Richtungen, die éltere radikale der Mutaziliten und
die jiingere vermittelnde der Aschariten, aus dem platonisch-aristo-
telischen Erbe den Begriff des Nus (akhl) aufgenommen hatten,
verwendeten ihn die Mutaziliten zur Kritik an der koranischen
Orthodoxie, wiahrend die Aschariten sich darum bemiihten, die
Glaubenslehren mit vernunftgeméflen Begriindungen zu erkldren
oder auch zu verteidigen. Das waren die prinzipiellen Haltungen,
mit denen sie auch dem Glaubensgegner entgegentreten sollten. —
Fiir die Auseinandersetzung mit dem Christentum wurde es folgen-
reich, daf} die Vertreter des Kalam zur Wahrung des reinen Mono-
theismus nicht nur einmiitig den vulgidren Anthropomorphismus
des Korantextes verwarfen, sondern auch mit der Streitfrage ran-
gen, ob es erlaubt sei, im namenlosen, unaussagbaren Wesen Gottes
bestimmte Attribute anzunehmen. Damit war je nachdem schon

28 Patr. Gr. 130, col. 33.

29 C. H. Becker, Islamstudien, 1 (1924), S. 433.

30 Becker (A. 29) fihrt an, S. 445, dall die Parteien miteinander aus-
machten, nicht auf Grund der Offenbarungsschriften zu diskutieren.



J. GaupB, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 27

ihre Einstellung vorgezeichnet gegen die christliche Lehre von Got-
tes ewigen KEigenschaften, den «willkiirlichen» drei — der Unter-
lage fiir den Trinitdtsglauben®. Nach der allerstrengsten Ansicht
tilhrte das Zugestindnis der Attribute geradezu zum Abfall von
der gottlichen Einheit, zum Schirk. — Von unabsehbarer Tragweite
war schliefllich die Abkehr der Rationalisten vom altorthodoxen
Begriff einer schrankenlosen Freiheit Gottes. Wenn nach dieser
dlteren Auffassung das fiir gut und gerecht galt, was Gott befehle,
und fir schlecht, was er verbiete, so lehrte nun der Kalam, Gott
miisse sich an das Gute und Gerechte halten, d. h. sich einer norma-
tiven Notwendigkeit unterstellen. Auf solche Weise liel sich die
Welt- und Heilsordnung gleichsam nach sittlichen Postulaten er-
schliefen, etwa sagen, Gott miisse die Menschen, da er sie zur Selig-
keit bestimmt habe, durch Propheten auf den richtigen Weg leiten
oder er miisse sie nach seiner Gerechtigkeit im Jenseits lohnen oder
strafen. Anders ausgedriickt, die Konvenienzgriinde bekamen in
theologicis ihre iiberragende dialektische Bedeutung.

Im letzten Zeitabschnitt, den wir betrachtet haben, im 11. Jahr-
hundert, sollte das islamische Glaubensgut weitgehend spiritualisiert
werden unter dem KEinflu der Philosophie und der Mystik. Am
Anfang wie am Ende der Epoche stand je eine grole Gestalt, Avi-
cenna und Al Ghazali, die zusammen die einzigartige Spannweite
ihres Zeitalters darstellen. Der Perser Ibn Sina, wie bekannt ein
erstrangiger Kenner der aristotelischen Metaphysik, formulierte
seine Gotteslehre nach dem vierfachen Satz vom Grunde, durchaus
nach den Anschauungen seines Meisters, ohne aber dadurch mit
dem Koran in Widerspruch zu treten. Er wirkte ja auch nicht aus-
schlief3lich als Philosoph, sondern ebenso als Theologe 32. Als solcher
stellte er sich die Aufgabe, die iiberverniinftigen Offenbahrungs-
lehren — nach seiner Uberzeugung die Lehre vom Wesen Gottes,
vom Prophetentum, vom Gebet und dem Leben nach dem Tode —
weder abzuweisen noch zu kritisieren, sondern sie durch philo-
sophisches Denken zu erhellen.

Zu welcher Weite und Tiefe Al Ghazali vordrang, gibt uns Wen-
sinck zu bedenken mit seinem Urteil : er war als Bekenner Muslim,

3L Fritsch (A. 18), S. 107f.
32 Leicht zugédnglich in « Wisdom of the East Series»: A. J. Arberry, Avi-
cenna on Theology (1951).



28 J. GaupB, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

als Philosoph Platoniker, als Ethiker Christ33. Seine Gottes-
verehrung, seine Gotteshingabe, die sufische Doktrin vom Aufstieg
der Seele in der liebenden Erkenntnis, sie lassen sich kaum scheiden
von der frithchristlichen, ebenfalls von Plato ausgehenden Mystik.

So stieg der Islam zu einer geistigen Stufe empor, auf der er sich
dem Christentum an Kraft der Argumentation, an dialektischer
Methode lingst nicht mehr unterlegen wullte wie in der Friihzeit,
sondern sich fiir ebenbiirtig oder gar fiir mehr als ebenbiirtig hielt.
Ihm auf dieser Stufe zu begegnen, vermochten jedenfalls die Theo-
logen der griechischen Kirche damals nicht.

Wie aber, so fragen wir, stand es denn mit dem Westen und
Rom? Darauf wollen wir in einer nachfolgenden Studie iiber An-
selm von Canterbury eingehen.

Julia Gauss, Basel

33 A. J. Wensinck, La pensée de Gazzali (1940).



	Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam im 8.-11. Jahrhundert

