
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Artikel: Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam im 8.-11.
Jahrhundert

Autor: Gauss, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche
und Islam im 8.—11. Jahrhundert

Über die Auseinandersetzungen zwischen der christlichen und
mohammedanischen Welt im Mittelalter urteilt der Kirchenhistoriker

von Campenhausen: «Gegen den Islam war die Kirche machtlos,

und die ungeheuren Einbußen, die sie ihm gegenüber erlitt,
waren keineswegs nur äußerlich und militärisch bedingt.» Bei
unserer Betrachtung über den geistig-dogmatischen Aspekt dieses
säkularen Kampfes halten wir es von Anfang an für wichtig, die
griechische und die lateinische Kirche auseinanderzuhalten. Denn
natürlich fiel die Hauptlast des Geistesstreites der Ostkirche zu,
und so nahm ihn denn diese auch schon im Moment der arabischen
Expansion auf - 639 mit einem Kolloquium in Antiochia2 - und
führte ihn durch die Jahrhunderte weiter auf der großen Linie, die
ihr Johannes von Damascus vorzeichnen sollte. Der Westen
dagegen trug wenig dazu bei, außer späterer Polemik der spanischen
Christen1; Rom selber schwieg sich anscheinend aus - und hier
besteht eine problematische Lücke - bis weit ins Zeitalter der Kreuz-
züge hinein. So blicken wir zunächst auf den Gang der
Glaubenskontroversen zwischen den Orthodoxen und den Muslim.

1.

Es bleibt erstaunlich, wie schon in der ersten Epoche dieser

Auseinandersetzung, im 8. und 9. Jahrhundert, die entscheidende
Grundlage zustande kam3. Die drei führenden Männer im
apologetischen Kampf, Johannes Damascenus, sein Schüler Abu Qurra
und ein Jahrhundert später Niketas der Theologe, lebten alle in der
arabischen Welt, Johannes und Qurra zeitlebens in Syrien und
Palästina, Niketas während einer mehrjährigen Gefangenschaft in

1 Darüber schreibt R. Konetzke, Probleme der Beziehungen zwischen
Islam und Christentum im spanischen Mittelalter: P. Wilpert (Hrsg.),
Miscellanea mediaevalia, 1 (1962).

3 M. F. Nau, Un colloque du Patriarche Jean avec l'émir des Agaréens:
Journ. as. XI, 5 (1915), S. 226f.

3 W. Eichner, Nachrichten über den Islam bei den Byzantinern: Islam 23

(1936), S. 133 ff.



J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 15

Mesopotamien, und so beherrschten wohl alle drei die arabische
Sprache4, waren jedenfalls mit dem Koran vertraut.

Johannes Damascenus sah seine wesentliche Aufgabe darin,
Offenbarung neben Offenbarung zu stellen, bekanntlich nicht als
einander ausschließende Gegensätze, sondern als Glaubenszeugnisse
von verschiedenem Rang: so erschien ihm der Islam als
abweichende, immerhin «christliche Häresie». Während der
Offenbarungscharakter der Evangelien, so legt er dar, sich selber
legitimiere durch die alttestamentlichen Weissagungen und die neu-
testamentlichen Wundertaten Christi und der Apostel, besäße
Mohammeds «Schrift» (YPOKpfi) nur einen getrübten historischen
Ursprung. Echte Überlieferungen über Gott und den Messias von
Seiten der Juden und Arianer seien zusammengeflossen mit
falschen, oft sogar unsinnigen Anschauungen des Propheten. Vor allem
anfechtbar sei Mohammeds Lehre über Christus, also die sog.
koranische Christologie. Denn sie besage in offenbarem
Widerspruch, Christus sei Gottes Wort und Geist, aber ebensowohl sein

Geschöpf und Knecht5, sie erkläre die Kreuzigung für einen Schatten,

d. h. für unwirklich, und erzähle, Christus habe die Frage
Gottes, ob er sich auf Erden für seinen Sohn ausgegeben hätte,
selber verneint. Johannes Damascenus fand demnach im Koran
zwar die drei göttlichen Hypostasen der christliehen Theologie,
doch ohne die Idee der Trinität, der Inkarnation und der Erlösung.
So war die Trennungslinie in aller Form bezeichnet.

Zu derselben Unterscheidung der Offenbarungstraditionen wie
sein Vorgänger bekannte sich Abu Qurra. Im besondern führte auch
er die Leugnung der Gottheit Christi auf «arianische Irrtümer»
zurück6. Aus der großen Sammlung von Streitgesprächen mit
Ketzern und Sektierern, die unter Qurras Namen geht, treten aus
13 Diskussionen mit Sarazenen als meist umstrittene Doktrinen
hervor : das Dogma von der Wesensgleichheit des Gottessohnes und
von der Erlösung.

Um die Göttlichkeit des Logos zu begründen, setzt Qurra
bedeutsamerweise keine Schriftbeweise ein, sondern er führt eine
begriffliche Analyse an der Idee der Gottesherrschaft durch7. Besteht

4 C. Güterbock, Der Islam im Lichte der byzantinischen Polemik (1912),
S. 12.

6 Patr. Gr. 74, col. 768.
6 Patr. Gr. 97, col. 1558. Disputatio XXV. ' Ebd.



16 J. Gauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

solche Herrschaft von Ewigkeit zu Ewigkeit, so darf man sie nicht
allein auf die Schöpfung beziehen. Denn sonst müßte sie zeitlich
mit dieser anheben und, wenn die Welt ins Nichts zurücktreten
wird, mit ihr enden. Es ist weiter die Frage zu entscheiden, ob Gott
über Höhergestellte, über Gleich- oder Tiefergestellte regiere. Weil
das Erste absurd ist, und weil ein Regiment über Niedrigere die

göttliche Herrscherwürde unter die eines menschlichen Regenten
herabsetzen würde, ergibt sich die Schlußfolgerung : Gott übe seine

Herrschaft über ein ewiges gleichgestelltes Wesen. Damit gilt der

Leugner der Gottheit Christi für widerlegt.
Vom Erlösungswerk gibt Qurra den altchristlichen, auf

Rechtsanschauungen gestützten Aufriß8 : Das Todesurteil, das der höchste
Richter über die in Adam abgefallenen, ungehorsamen Mensehen

verhängt habe, könne erst wieder aufgehoben werden durch
absoluten Gehorsam, und zwar nicht bloß von gehorsamen Menschen
wie Abraham, Moses oder Noah, sondern allein durch den Gehorsam
eines Sündlosen. Frage der Ungläubige, wozu aber der Kreuzestod,

so sei zu antworten: weil die Menschen nicht nur dem Tod,
sondern auch dem Satan verfallen seien, der sie mit Recht in seiner

Tyrannei festhalte. Aus solcher Knechtschaft könnten die
herabgesunkenen Menschen weder reuig umkehren noch sich selber
befreien. Zudem müsse erst der Teufel sein Recht auf sie verlieren,
was geschehe, wenn er Christus töte und so sich selber vor Gott
ins Unrecht setze. Dies ist die Erlösungsallegorie, wie sie sich seit
Origenes in der östlichen und westlichen Patristik verbreitete, bei
den Griechen besonders vertreten durch Gregor von Nyssa, bei den
Lateinern durch Augustin, Leo und Gregor den Großen.

Qurra unternimmt es, den Rechtsvorgang in folgender Geschichte
auszumalen: Einem Herrn entlaufen die Knechte über einen Grenzfluß

in ein Land voll lockender Früchte. Dort werden sie aber von
dessen Besitzer, einem Tyrannen, gequält. Auf ihr Bitten schickt
der frühere Herr seinen Sohn in Knechtsgewand über den Fluß.
Der Tyrann, der ihn ebenfalls aber vergeblich zu verführen sucht,
ergrimmt und tötet ihn. Darauf spricht der Herr zum Tyrannen,
d. h. Gott zum Teufel: «Ich hätte jene zwar mit meiner Macht
befreien können, aber ich wollte nicht das Recht verletzen. Jetzt aber,
wo du mir den Sohn getötet hast, werde ich sie dir mit bestem

8 Patr. Gr. 97, col. 1462.



J. Oauß, Glaubensdislcussionen zwischen Ostkirche und Islam 17

Recht... entziehen.» In einem anderen Dialog macht sich der
Sarazene zum Advocatus diaboli und fragt: «Was hat Christus
Großes getan? Der Teufel kann sagen: Ich habe den Menschen
besiegt und bin von einem Gott besiegt worden. » Am weitesten dringt
ein Fragesteller in das soteriologische Paradox vor, der erklärt
haben will, wieso man die Juden als Frevler und Mörder Jesu
verklage, während doch dieser aus eigenem freiem Willen Kreuz und
Tod auf sich genommen habe.

So treten aus Qurras Diskussionen eine ganze Reihe Fragen hervor

- über Lösegeld, Opfer, Genugtuung, Gnade, Anspruch und
Rechtsverlust des Satans -, die im Verlauf des Mittelalters
wiederkehren. Ebenso zeigt sich die Dialogsammlung wie ein Lehrbuch
für paradigmatische Argumentationen und Antworten9. Daß dabei

primitivere und anspruchsvollere Partner zufriedenzustellen sind,
macht die Aufgabe vielfältig. Es sei nur hingewiesen auf ein
ungefähr gleichzeitiges Religionsgespräch zwischen dem Kalifen
Mahdi (f 785), dem Vater Harun al Raschids, und dem Patriarchen
Timotheos10, worin der Kalife seinerseits mit derben Fragen gegen
das Trinitätsdogma ansetzt, andererseits die Gleichnisreden des

Christen grundsätzlich abweist mit den Worten: «Du wirst mit
Gott nicht sehr weit kommen durch deine körperlichen Vergleiche
und Analogien. »11 Das ist ein Einwand, der die islamische Polemik
zunehmend beherrscht.

Mit Niketas von Byzanz trat ein Theologe im offiziellen Auftrag
des Reiches auf. Wie er in der Vorrede zu seiner Widerlegung der
Sarazenen12 schrieb, wolle der Kaiser - vermutlich Basileios I. -
«die gegen Gott rebellierenden Geister, bevor er mit dem Schwert
eingreife, mit dem Wort der Wahrheit treffen». Wie der Imperator

9 Güterbock (A. 4), S. 13.
10 A. Mingana, Apology of Timothy (1927/28). Gegen die Gottheit Christi

wird geltend gemacht Joh. 20, 17; ebenso der Umstand, daß Christus bete,
daß er frage: Warum nennst du mich gut? Die Bezeichnung Sohn Gottes
sei auch auf Moses und Esra bezogen, für Christus andere Namen wie Lamm,
Eckstein, Weg verwendet. Vgl. J. W. Sweetman, Islam and Christian
Theology, 1 (1945), S. 75.

11 Mingana (A. 10), S. 145. Zur Analogie für die Trinität dient hier, wie
vielfach üblich, die dreifältige Einheit von Quelle, Fluß und See.

12 Confutatio Agarenorum: Patr. Gr. 105, speziell col. 669 f. und 672. Zum
Bekehrungsplan des Kaisers Basileios bei seinem siegreichen Vordringen
gegen die Araber in Sizilien vgl. Güterbock (A. 4), S. 24.

2



18 J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

also «mit der Tat» zu wirken suche, so der Autor «in der Palaestra
der Worte», und darum «möge ihm Gott den Sieg geben, uns aber
die Zunge stärken».

Der große Sendbrief des Niketas zerfällt in eine Demonstration
der wahren Lehre und in eine Confutatio des falschen Glaubens der
Agarener. Was methodisch interessiert, ist, daß er sich in beiden
Teilen auf Allgemeinbegriffe, auf ein dialektisches Verfahren,
natürliche Argumente und eine syllogistische Beweisführungskunst
stützen will. Ja, laut der kaiserlichen Mahnung, die falsche Lehre
mit aller Kraft zu diffamieren, nimmt er sich vor, auf Vorstellungen
einzugehen, wie sie dem ganzen Menschengeschlecht zugänglich
seien. Allerdings gesteht er zii, daß diese Beweismethode sich nicht
unbeschränkt auf übernatürliche Dinge anwenden lasse und
deshalb höchstens zu einer Evidenz führe. Er benützt am meisten
den Satz vom Widerspruch, mit dem er etwa Aussagen über Gott
abweist, wenn deren Folgerung sich als «absurd, irreligiös» oder als

«Gotteslästerung» erweist. Dann «bleibe eben nur übrig», im
umgekehrten Sinne zu argumentieren. So scheidet er bei der Frage nach
einer Möglichkeit der Gotteserkenntnis eine unmittelbare Einsicht
in das unaussprechliche, namenlose Wesen Gottes aus, gleichfalls
aber auch ein völliges Ignorieren Gottes und schließt daraus, daß
wir Gott aus seiner Schöpfung congruenter zu begreifen haben.
Öfter stuft er auch Ansichten nach dem Grad ihrer
Wahrheitsbegründung ab (verius dicitur). Im Ganzen tritt eine rationale
Theologie zutage, zugleich aufgebaut auf zwingende Vernunftschlüsse

wie auf Gründe der Evidenz und Kongruenz.
In dieser Weise sucht er die Trinitätslehre zu begründen. Er

erörtert das Wesen Gottes als Einheit, Unendlichkeit und Ewigkeit,
darauf die weltschaffende göttliche Kraft als gleich ewig und
unendlich, unter den Namen «Wort» und «Weisheit» sowohl von der
Bibel wie vom Koran bezeugt, schließlich die göttliche Heiligkeit,
die die Welt belebt, den Geist. Seine ganze Anstrengung richtet
sich darauf, den Vorwurf der Mohammedaner zu entkräften, daß
die Christen drei Götter verehrten.

In der Widerlegung entfaltet Niketas seine ergiebige Korankritik.

Die ersten 18 Suren bespricht er sogar im einzelnen, dann
überprüft er, nach Überspringen eines angeblich sinnlosen
Abschnitts, den Schlußteil von Sure 36 an in genereller Zusammenfassung.

Von Anfang zieht er die Echtheit des Prophetenbuches



J. öauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 19

(el kitäb) in Zweifel, schon allein deshalb, weil Mohammed es in
nächtlicher Einsamkeit empfangen habe, nicht etwa wie Moses die
Tafeln vor allem Volk, vor 600000 Zeugen13. Die Verknüpfung des

Korans mit dem Alten Testament erscheint ihm bloße Schlauheit:
«Die Barbaren sind begierig, den Gott Abrahams zu ihrem Gott zu
haben.» Noch schärfer wendet er sich gegen Mohammeds Aufforderung

an die andern Schriftbesitzer (Sure III, 57), gemeinsam den
einen Gott anzurufen. Denn würde dies zugestanden - mit
Weglassen der Lehre von Christi Gottheit und Menschwerdung -, so

gäbe es für die Christen überhaupt kein Hindernis mehr, sich den
Muslim anzuschließen. Im Blick auf Mohammeds Anspruch, mit
seinem Buche Gesetz und Evangelium ergänzen zu wollen, fragt er
empört: «Was verurteilst du an Jesus, daß du diese neue und dritte
Schrift gegeben hast?» Begreiflicherweise ließ nach seiner Ansicht
der abschließende Charakter des Christentums keine weitere
Abrogation zu.

Gegen den islamischen Glauben selber richtet Niketas den
Vorwurf, es fehle ihm, trotz dem strikten Monotheismus, an wahrhaft
würdigen und erhabenen Gottesanschauungen. Immer wieder meine
dieser Gott im Koran, er müßte bei sich selber schwören, d. h. sein

eigenes Wort mit einem Eid bekräftigen. Und ähnlich beziehe sich
der Prophet in seinen Schwüren auf Sonne, Mond, Laufhunde,
Pflanzen und Dämonen. Im übrigen begründe sich der Koran
weder auf Prophetien noch Wunder noch ein heilig geführtes Leben,
höchstenfalls auf einen Stern (wohl auf Grund von Sure 52, «Beim
niederfallenden Stern, nicht irrt euer Genosse»). Mohammed
behaupte bloß: «mir genügt Gott», was bedeute, Gott sei Zeuge für
seine Botschaft. Mit viel und kräftigem Spott bedenkt der
byzantinische Polemiker die historischen und logischen Unstimmigkeiten
der koranischen Erzählungen, desgleichen die Jenseitsvorstellungen
und die Sittengebote. Abschließend warnt er seine Glaubensgenossen

vor jeder täuschenden rationalen Dialektik. Wenn die
Muslim auch lehrten, Gott sei weise, gerecht und mächtig und
wolle in seiner Güte unsere Seelen zum Heil führen, so dürfe sich
doch kein Christ herausnehmen zu sagen, der wahre Gott werde
auch von den Sarazenen verehrt. Damit grenzt Niketas das
Christentum nicht bloß ab gegen eine Häresie, sondern setzt intolerant
den Unterschied zwischen einer wahren und falschen Religion.

13 Patr. Gr. 105, col. 705; die folgenden Zitate col. 792; 716.



20 J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

2.

Auf diese drei hochbedeutenden orthodoxen Autoritäten folgten
in den beiden nächsten Jahrhunderten keine ebenbürtigen Apologeten

mehr. Eher handelt es sich um den Nachklang einer großen
Tradition.

So entstammen dem 10. Jahrhundert zunächst einmal zwei
theologische Schreiben byzantinischer Kaiser an arabische Herrscher.
Wir stehen damit am Beginn der großen Kampfzeit, wo die Griechen

Zypern, Kreta und Kalabrien umkämpften, dann aber, nach
der Jahrhundertmitte, durch Kleinasien über Kilikien in heroischer
Offensive bis Syrien vorstießen. Die kaiserlichen Briefe dürften
dem Brauch entsprechen, der auf die Tage Mohammeds zurückgehen

soll, keinen Kriegszug zu beginnen, ohne vorher den
feindlichen Herrscher zum Glaubensübertritt aufzufordern, offenbar in
der Auffassung, der Blutpreis falle auf denjenigen Feldherrn
zurück, der versäume, die Andersgläubigen vor dem Waffengang mit
Beweisführungen zu gewinnen.

Als Teilstück einer solchen Regentenkorrespondenz stellt sich
ein Brief dar, der ca. um 900 unter dem Namen von Kaiser Leo VI.
f 911) an Omar adressiert wurde14. Anfangs nimmt das Schriftstück

augenscheinlich Lehrsätze auf, die der arabische Partner
angeführt hat, zuallererst sogar das koranische Glaubensbekenntnis :

Credimus in unum Deum cui similis non est, darauf Christuszeugnisse

aus der Bibel, als Beweise für die Menschheit Jesu: nämlich
sein Selbstzeugnis, er sei Gottes Gesandter, das johanneische
Abschiedswort bei der Himmelfahrt, ebenso die Gleichstellung Jesu
mit Adam. Der kaiserliche Autor beteuert, wer echtes Wissen über
Christus suche, müsse das Alte und Neue Testament von Grund
aus durchforschen, und gibt Omar viele Hinweise auf genau
bestimmte Stellen aus der Genesis, den Propheten, Hiob und den
Psalmen, auf neutestamentliche Aussagen vor allem bei Johannes
und Paulus.

Aber in den Mittelpunkt drängt sich das Erlösungsdogma, die
Lehre also, wo die Griechen den Glaubensgegensatz am schärfsten
zu fassen vermeinten. Daß hierüber der Koran keine Auskunft
gebe, erstaunt Leo, und er schreibt: «Das ist die Finsternis in
euch, daß ihr es nicht versteht.» Dann bringt er die Doktrin vor

14 Patr. Gr. 107, col. 315-24.



J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 21

im Sinne des Rechtshandels mit dem Satan und erklärt dabei auch,
der Logos habe Menschengestalt angenommen, um nicht unsichtbar

zu bleiben. Ausgerechnet fehlt also das den Muslim anstößige
Kernstück, der Sühne- und Kreuzestod. Außerdem versucht Leo,
die Christus- und die Kreuzverehrung zu rechtfertigen, ohne sich
auf Christi Tod zu berufen. Wie damit dogmatisch die letzte
Schroffheit vermieden ist, schließt der ganze Brief auch mit
versöhnlichen Worten: Die Muslim hätten durch Nestorianer soweit
Kunde erhalten, daß sie, wennschon nicht die eigentliche Wahrheit,

doch einiges vom Glauben an Christus verstünden.
Von durchaus verwandter Art erscheint das zweite Sendschreiben,

das im Auftrag von Kaiser Romanos, also manche Jahre
später, an den Emir von Damaskus abgehen sollte15. Als sein
Verfasser bezeichnete sich - wenn es kein Deckname ist - der berühmte
Erzbischof Arethas von Kaisarea. Jedenfalls stand hinter dem Text
ein kampfbereiter Geist. Denn er wagte sich im Schlußteil mit einer
direkten Kampfansage hervor und behauptete, die vielen Siege der
Muslim seien keineswegs, wie sein Gegner schreibe, ein Zeichen
dafür, daß Gott ihnen die Herrschaft über die Welt geben wolle,
im Gegenteil züchtige Gott ja vielmehr denjenigen, den er liebe.
Immerhin hätten auch die Griechen einen Land- und Seesieg zu
verzeichnen, und so, verkündet Arethas, «hoffen wir, eure Zeit
ist abgelaufen»16.

Der Vergleich der Religionen fällt zuungunsten des Islams aus,
aus dem üblichen Grund, weil sich für Mohammeds Dasein und
Werk keine Weissagungen angeben lassen. Besonders folgenschwer
sei, daß das göttliche Heilswerk im Korantext unverständlich
bleibe. So werde dort die Geburt Jesu zwar wohl als ein
übernatürlicher Akt, als die Erschaffung eines Menschen durch das

Schöpfungswort des Engels dargestellt, nicht aber als das Leib-
und Menschwerden eines Gottes. Die Christen sähen darin keine
fleischliche Zeugung, wie man ihnen vorhalte, sondern sie
verständen unter dem Namen Sohn die Wesensgleichheit Christi mit

15 A. Abel, La lettre polémique «d'Arethas» à l'Emir de Damas: Byzan-
tion 24 (1954), S. 343f.

18 Ebd., S. 368. Die erwähnten Sohlachten sind allem Anschein nach der
Seesieg des Admirals Himerios bei Lesbos im Jahr 915 und der Landsieg bei
Tarsus 916. Dies läßt sich gut vereinbaren mit den Regierungsdaten des Kaisers
Romanos I. Lekapenos 919-944 und der Lebenszeit des Arethas ca. 860-932.



22 J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

dem Vater, unter dem Namen Logos die unkörperliche Emanation
aus Gott. Um die Trinität zu erklären, dient nun schon bis zum
Überdruß der alte Analogiebeweis mit der Sonne, den
Sonnenstrahlen und der Sonnenwärme. Schbeßlich erhebt sich noch,
entscheidungsvoll, die Frage nicht nach dem Wie, sondern dem
Warum der Inkarnation: Was hat Gott dazu getrieben, Mensch zu
werden? Die Antwort des Arethas stehe hier im Wortlaut: «Gott
hatte Adam zum Tode verurteilt wegen seiner Sünde im Paradies.
Und da dieses Todesurteil aufgehoben werden sollte, schickte Gott
notgedrungen seinen Sohn, damit dieser, Sohn Gottes und selber

Gott, das Todesurteil zurücknehme, wie der Sohn eines Königs
durch seinen Vater geschickt wird, um eine vom Vater verhängte
Verurteilung zurückzunehmen... Jesus aber, von den Juden
getötet, auferstand von den Toten und wird niemals mehr sterben.»17

Wieder zeigt auch diese Interpretation des Heilsereignisses, wie
sehr es dem Christen darauf ankam, das Paradoxe und
Anstoßerregende des Sühnegedankens zu eliminieren. Aus wohlverstandener

Vorsicht, denn schon schließen sich an die zentrale Frage
die weiteren Einwendungen des Mohammedaners an : Wie kann der
geweissagte Tod Christi zugleich ein freiwilliger sein? Was heißt,
der Tod sei abgeschafft, wenn die Menschen doch nach dem
Kreuzestod Christi wie zuvor sterben? So werden die christlichen
Glaubensprobleme durch die unerbittliche Konsequenz der fragestellenden

Muslim in einer Tiefe aufgedeckt, daß ihnen kaum ein Großer
unter den Theologen genügen dürfte.

Die Anforderungen an die christliche Apologetik sollten sich im
Lauf des 10. Jahrhunderts noch weiter steigern, weil die arabischen
Denker, an Aristoteles geschult, das logisch-philosophische Element
in der Diskussion hervorkehrten. So tat es al Kindi im Angriff
gegen das Trinitätsdogma18. Er begründete nach den Kategorien
von Porphyrs Isagoge, daß sich die Dreifaltigkeit weder durch den

Begriff der Zahl, der Art oder Gattung als Einheit fassen lasse,
und spottete unverhohlen: «Die Christen sagen, drei macht eins
und eins macht drei. » Der Vertreter der Christen, der ihn zu widerlegen

suchte, Yahya ihn Adi (in Bagdad 974 f), wich vor der
logischen Argumentation zurück auf die patristische Lehre von
Gottes ewigen Eigenschaften - gut, weise, mächtig - als einer

17 Ebd., S. 369.
18 E. Fritsch, Islam imd Christentum im Mittelalter (1930), S. 102ff.



J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam, 23

Manifestation der drei göttlichen Personen, die zur Substanz in
einerlei Relation stehen19.

Beim Zusammenstoß eines philosophisch Gebildeten mit einem
Ungebildeten konnte allenfalls eine disparate Kontroverse
entstehen. Eine solche liegt vor in der Confutatio des Bartholomäus
von Edessa, einem Schriftstück von völlig ungewisser Datierung20.
Philosophisch ist der Ansatz, den der ungenannte Sarazene mit
einer Definition Gottes vorgebracht hat. «Gott ist Substanz ohne
Ursache, aller Dinge mächtigste und wahre Ursache, jeder andern
Substanz und Natur überlegen, ohne Anfang und Ende.» Soll nun
an diesem Gottesbegriff, wie der Muslim verlangt, die behauptete
Gottheit Christi gemessen werden, so entstehe Widerspruch auf
Widerspruch: wie könnte er Gott sein, wenn er Geburt und Tod
erfuhr, vom Vater gezeugt wurde? - sei er von Ewigkeit her, wie
könnten Menschen alsdann zur Kenntnis von Dingen gelangen,
die von Ewigkeit her sind? Sei die höchste Substanz eine einzige,
woher eine Gottheit aus drei Personen? Nicht allenfalls aus vier?
Und wie erst lasse sich die Aussage begreifen «zugleich Mensch und
wahrer Gott»? Wir begegnen also der Gedankenwelt einer rationalen

Aufklärung. Ihr entzieht sich aber Bartholomäus. Denn er
setzt sogleich mit Polemik im Stil eines vulgären Pamphlets ein.
Dabei pocht er auf seine Korankenntnis und erhebt Vorwürfe, wie
sie vor ihm kaum ein christlicher Autor ausgesprochen hat. Wo
bleibe der Monotheismus, da die Mohammedaner außer Gott
Aphrodite und Saturn, sogar die Sterne verehrten? Unmöglich
könne der Gott der Muslim derselbe sein wie der christliche, da
dieser unsichtbar sei, jener aber aus fester Masse gehämmert21.
Über den Propheten fällt er die gröbsten Verdikte : Er sei lange ein
Ungläubiger gewesen, ein Wüstling, Dieb und Straßenbandit. Im
Koran habe er Wahres und Falsches durcheinandergemischt,
darunter jedenfalls keine himmlische Offenbarung. All diesem
Irrglauben stellt Bartholomäus endlich zwei neutestamentliche
Bestätigungen Gottes für die Sohnschaft Christi entgegen, bei der
Taufe und bei der Verklärung. Diese genügten vollauf, um zu er-

19 A. Perier, Yahya ibn Adi, édition et traduction: Rev. de l'Or, ehret. 22

(1920/21), S. 3-21.
20 Patr. Gr. 104, col. 1387f. Zur Datierung vgl. Güterbock (A. 4), S. 23.
21 Arabisch «samed»: Koran 112, 2. Vgl. dazu Güterbock (A. 4), S. 18,

und Eichner (A. 3), S. 157.



24 J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

fassen, sonst «gebe es kein Wort des Heils». - Die ganze Schrift
erweckt das Gefühl, daß der Mönch von Edessa keine gemeinsame
Basis suchte, sondern kurzerhand Feindschaft setzen wollte, sei es

aus persönlichem Glaubensfanatismus oder aus der Kriegsstimmung
seiner Zeit. Auf jeden Fall hätte sich das Dokument geeignet zur
Propaganda in rückeroberten Gebieten, wo nach den griechischen
Siegen oft die Araber aus Stadt und Land vertrieben, Moscheen
angezündet und Koranexemplare massenweise verbrannt wurden.

3.

Das 11. Jahrhundert brachte dem Byzantinischen Reich nicht
mehr so glänzenden Kriegserfolg, sogar bald nach seiner Mitte die
Einfälle der Türken. Aus dem ganzen Zeitraum sind nur spärliche
Schriften zur Auseinandersetzung unter den Religionen überliefert,
auch nicht besonders bedeutende.

Von Gaza, also von außerhalb der Reichsgrenze, wo Christen und
Muslim jahrhundertelang in direktem Kontakt standen, stammt
angeblich die friedlich belehrende Unterredung des Bischofs Sa-

monas mit einem vornehmen Araber über das Abendmahl22, hübsch

eingekleidet in die Erzählung eines gemeinsamen abendlichen
Spazierritts, dem Inhalt nach einfach die Replik eines Dialoges von
Abu Qurra23. Ebenso traditionell mutet eine Disputatio de fide24 an,
von zeitlich unbestimmter Herkunft. Darin gibt der Repräsentant
der Christen, der sich «Euthymios» nennt, einem arabischen
Philosophen aus Melitene in recht zufälliger Reihenfolge Auskunft über
die christlichen Hauptdogmen und Sakramente sowie über die
Uberlieferung der Bibel. Das Eigenartige, man möchte fast sagen
Rückständige seines Verfahrens liegt darin, daß er mit Schriftworten
beweisen will, und zwar mit alttestamentlichen, die ja für den Muslim
ebensosehr Beweiskraft besitzen. Zunächst fragt er den Partner an,
was er von Mose und Jesaja halte, ob er die Verkündigung eines

David, Daniel, Hesekiel, Jeremia anerkenne, um so mit seiner

Zustimmung eine breite Grundlage von Propheten- und Psalmenworten

zu gewinnen. Nun fällt es ihm leicht, daraus das Wirken
eines göttlichen Geistes, eines Erlöserwillens und das Kommen des

22 Patr. Gr. 120, col. 82If.
23 Vgl. Güterbock (A. 4), S. 16.
24 Patr. Gr. 131, col. 20-37.



J. Oauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 25

Messias abzuleiten, ganz so, als ob er einen Juden unterweisen
wollte. Wo aber der Schriftbeweis nicht zureicht, hält sich Euthy-
mios an die beliebten Allegorien. So stellt er dem baren Unvermögen

des Sarazenen, sich Gott räumlich zerteilt zu denken, oben
im Himmel als Weltenlenker und unten auf Erden in Menschengestalt,

den Vergleich mit der Sonne entgegen: obwohl ihr Licht
sich über den Erdboden ergieße, bleibe sie selber, was sie immer ist.
Doch mit der Erlösungsallegorie vom Rückkauf der Menschen aus
der Teufelsgewalt stößt er auf unbeugsamen Widerspruch, auf den
Protest, wenn Christus beim Loskauf sein Blut dem Teufel habe
geben sollen, so fehle nichts mehr zu einer Blasphemie und Tollheit.
In der Tat weicht Euthymios zurück und versichert, die allegorischen

Erklärungen seien nur in übertragenem Sinn zu fassen - ein
Zeichen also für die Bereitschaft, ein patristisches Erbe aufzugeben25.

Ein letztes Werk der apologetischen Literatur der Byzantiner
vor 1100 ist die Panoplia, ein Traktat aus der Reichshauptstadt,
der heute dem Theologen Euthymios Zigabenos zugeschrieben wird26.
Nach Art und Ton sticht er durchaus von den bescheidenen
Dialogen ab. Denn sein Autor fühlt sich mächtig in der Rolle, seinem

Auftraggeber, dem Kaiser Alexios I., zuliebe, sich für die Orthodoxie

einzusetzen und, nach seinem Wort, Unkraut vom Weizen
zu scheiden. Im Schlußkapitel seiner umfassenden Kampfschrift
wendet er sich gegen den Islam. Was er biographisch über
Mohammed zu berichten weiß, sind weitgehend verleumderische
Legenden. Was er dann anschließend an Kritik gegen denKoran
vorbringt, erscheint voll Sachkenntnis und Aggressivität, ist aber,
manchmal bis in den Wortlaut hinein, ausgeschrieben aus Niketas,
also nichts weiter als ein Rückgriff um 200 Jahre27. Statt gegen die
Araber richtete sich derselbe Angriff nun, der Zeit entsprechend,
gegen die vielgefürchteten Türken, und es ist buchstäblich eine
Ironie der Geschichte, daß die intolerante Kampfschrift bei ihrer

25 Ebd., eol. 32/33. Vgl. J. Rivière, Le dogme de la rédemption (1905),
S. 283. Eine scharfe Ablehnung sprach auch schon Johannes Damascenus aus :

Da wir gegen Gott gesündigt hatten, folgt daraus, daß er es ist, dem der
Loskaufspreis zu zahlen war. Fern sei der Gedanke, daß das Blut des Herrn
dem Tyrannen übergeben worden sei, Patr. Gr. 44, col. 1096.

26 Patr. Gr. 130, col. 20-1360. Zur Autorschaft H. G. Beck, Kirche und
theologische Literatur im byzantinischen Reich (1959), S. 614.

27 Die Übereinstimmimg der Texte bei Euthymios mit Niketas ist im
einzelnen nachgewiesen von Güterbock (A. 4), S. 36.



26 J. Gauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

zweiten Druckausgabe im Jahr 1710 um dieses letzte Kapitel
gekürzt worden ist mit dem Vermerk: prae metu Turcarum28.

4.

Versuchen wir uns - als Bilanz - einen Überblick zu geben über
die religionsphilosophische Entwicklung im Islam, die mit der
dreihundertjährigen Reihe der angeführten Streitgespräche zusammenhing.

Wie die maßgebenden Islamforscher, besonders Becker, betonen,
stand die christliche Glaubenswelt dem frühen Islam mit einer
dialektischen Überlegenheit gegenüber29. Denn ihre Vertreter konnten
ihr Rüstzeug einfach herholen aus den Kontroversen der Kirchenväter

mit den spätantiken Häresien und so etwa die Mohammedaner
treffen mit den Argumenten gegen die Arianer oder Sabellianer.

Dieses Verhältnis begann sich seit dem 9. Jahrhundert umzuwandeln,

als sich die islamische Theologie, der Kaläm, zur entscheidenden

Religionsphilosophie heranbildete. In den Diskussionen trat
dabei der Schrift- oder Traditionsbeweis hinter den Vernunftbeweis
zurück30. - Die Durchbildung des Kaläm erscheint, vom
christlichislamischen Gegensatz her, wie eine Vorschule. Nachdem beide
theologischen Richtungen, die ältere radikale der Mutaziliten und
die jüngere vermittelnde der Aschariten, aus dem platonisch-aristotelischen

Erbe den Begriff des Nus (akhl) aufgenommen hatten,
verwendeten ihn die Mutaziliten zur Kritik an der koranischen
Orthodoxie, während die Aschariten sich darum bemühten, die
Glaubenslehren mit vernunftgemäßen Begründungen zu erklären
oder auch zu verteidigen. Das waren die prinzipiellen Haltungen,
mit denen sie auch dem Glaubensgegner entgegentreten sollten. -
Für die Auseinandersetzung mit dem Christentum wurde es folgenreich,

daß die Vertreter des Kaläm zur Wahrung des reinen
Monotheismus nicht nur einmütig den vulgären Anthropomorphismus
des Korantextes verwarfen, sondern auch mit der Streitfrage rangen,

ob es erlaubt sei, im namenlosen, unaussagbaren Wesen Gottes
bestimmte Attribute anzunehmen. Damit war je nachdem schon

28 Patr. Gr. 130, col. 33.
29 C. H. Becker, Islamstudien, 1 (1924), 8. 433.
30 Becker (A. 29) führt an, S. 445, daß die Parteien miteinander

ausmachten, nicht auf Grund der Offenbarungsschriften zu diskutieren.



J. Gauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam 27

ihre Einstellung vorgezeichnet gegen die christliche Lehre von Gottes

ewigen Eigenschaften, den «willkürlichen» drei - der Unterlage

für den Trinitätsglauben31. Nach der allerstrengsten Ansicht
führte das Zugeständnis der Attribute geradezu zum Abfall von
der göttlichen Einheit, zum Schirk. - Von unabsehbarer Tragweite
war schließlich die Abkehr der Rationalisten vom altorthodoxen
Begriff einer schrankenlosen Freiheit Gottes. Wenn nach dieser
älteren Auffassung das für gut und gerecht galt, was Gott befehle,
und für schlecht, was er verbiete, so lehrte nun der Kaläm, Gott
müsse sich an das Gute und Gerechte halten, d. h. sich einer normativen

Notwendigkeit unterstellen. Auf solche Weise ließ sich die
Welt- und Heilsordnung gleichsam nach sittlichen Postulaten
erschließen, etwa sagen, Gott müsse die Menschen, da er sie zur Seligkeit

bestimmt habe, durch Propheten auf den richtigen Weg leiten
oder er müsse sie nach seiner Gerechtigkeit im Jenseits lohnen oder
strafen. Anders ausgedrückt, die Konvenienzgründe bekamen in
theologicis ihre überragende dialektische Bedeutung.

Im letzten Zeitabschnitt, den wir betrachtet haben, im 11.
Jahrhundert, sollte das islamische Glaubensgut weitgehend spiritualisiert
werden unter dem Einfluß der Philosophie und der Mystik. Am
Anfang wie am Ende der Epoche stand je eine große Gestalt, Avi-
cenna und AI Ghazali, die zusammen die einzigartige Spannweite
ihres Zeitalters darstellen. Der Perser Ibn Sina, wie bekannt ein
erstrangiger Kenner der aristotelischen Metaphysik, formulierte
seine Gotteslehre nach dem vierfachen Satz vom Grunde, durchaus
nach den Anschauungen seines Meisters, ohne aber dadurch mit
dem Koran in Widerspruch zu treten. Er wirkte ja auch nicht
ausschließlich als Philosoph, sondern ebenso als Theologe32. Als solcher
stellte er sich die Aufgabe, die übervernünftigen Offenbahrungs-
lehren - nach seiner Überzeugung die Lehre vom Wesen Gottes,
vom Prophetentum, vom Gebet und dem Leben nach dem Tode -
weder abzuweisen noch zu kritisieren, sondern sie durch
philosophisches Denken zu erhellen.

Zu welcher Weite und Tiefe AI Ghazali vordrang, gibt uns Wen-
sinck zu bedenken mit seinem Urteil: er war als Bekenner Muslim,

31 Fritsch (A. 18), S. 107f.
32 Leicht zugänglich in «Wisdom of the East Series»: A. J. Arberry, Avi-

cenna on Theology (1951).



28 J. Gauß, Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam

als Philosoph Platoniker, als Ethiker Christ33. Seine
Gottesverehrung, seine Gotteshingabe, die sufische Doktrin vom Aufstieg
der Seele in der liebenden Erkenntnis, sie lassen sieh kaum scheiden

von der frühchristlichen, ebenfalls von Plato ausgehenden Mystik.
So stieg der Islam zu einer geistigen Stufe empor, auf der er sich

dem Christentum an Kraft der Argumentation, an dialektischer
Methode längst nicht mehr unterlegen wußte wie in der Erühzeit,
sondern sich für ebenbürtig oder gar für mehr als ebenbürtig hielt.
Ihm auf dieser Stufe zu begegnen, vermochten jedenfalls die Theologen

der griechischen Kirche damals nicht.
Wie aber, so fragen wir, stand es denn mit dem Westen und

Rom? Darauf wollen wir in einer nachfolgenden Studie über
Anselm von Canterbury eingehen.

Julia Gauss, Basel

33 A. J. Wensinck, La pensée de Gazzali (1940).


	Glaubensdiskussionen zwischen Ostkirche und Islam im 8.-11. Jahrhundert

