
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 19 (1963)

Heft: 1

Artikel: Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8

Autor: Baltensweiler, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 19 Heft 1 Januar-Februar 1963

Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8
In der neueren Diskussion über den ersten Thessalonicherbrief

hat der Abschnitt 4, 1-8 eine gewisse Rolle gespielt. Es wurde
behauptet, daß hier überhaupt kein Brieftext vorliege1. Erstens
einmal sei der Inhalt dieser Perikope nicht konkret und zweitens
zeige sich hier ein besonderer Stil, der durch Parallelzeilen
gekennzeichnet sei. Diese Behauptungen sind nicht unwidersprochen
hingenommen worden2. Paulus kennt nämlich eine ethische Paradosis,
und die genannten Stileigentümlichkeiten sind nichts anderes als
ein Kennzeichen paränetischer Ermahnung. Sie passen somit
durchaus in den Briefzusammenhang3. Es bleibt also noch der
Vorwurf zu widerlegen, daß 4, 1-8 keinen spezifischen Inhalt habe.

Wir möchten zeigen, daß Paulus mit größter Wahrscheinlichkeit
auch in 4, 3-8 auf ein konkretes Problem der thessalonischen
Gemeinde eingeht. Schon der Gesamtzusammenhang legt eine solche
Annahme nahe. Daß 4,13—5,11 eine sachliche Einheit im paräne-
tischen Kontext bilden, ist allgemein anerkannt, ebenso daß Paulus

in 4, 13 ff. und in 5, 1 ff. auf bestimmte Fragen der Thessalonicher
antwortet4. Es liegt aber kein Grund vor, in den vorangehenden
Abschnitten nicht dasselbe zu vermuten. Auch in V. 9 scheint ein
Neueinsatz vorzuliegen: «über die Bruderliebe»; übrigens ähnlich
in der Formulierung wie das «über die Entschlafenen» in V. 13.

Paulus würde in 4, 9-12 die Thessalonicher zu treuer
Pflichterfüllung mahnen, nicht nur in allgemeinem Sinn, sondern offenbar
darum, weil die junge Gemeinde von Mißständen heimgesucht wurde.
Der ganze Abschnitt 4, 9-12 läßt vermuten, daß die Christen sich
in die Angelegenheiten anderer Gemeinden einmischten und darüber
wohl ihre nächstliegenden Aufgaben übersahen. Die Arbeitsscheu
wurde ja oft durch philosophische Argumentation legitimiert. Viel-

1 K. G. Eckart, Der zweite echte Brief des Apostels Paulus an die
Thessalonicher: Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 58 (1961), S. 30f.

2 W. G. Kümmel, Das literarische und geschichtliche Problem des ersten
Thessalonicherbriefes : Neotestamentica et Patristica, Festschrift f. O. Cull-
mann (1962), S. 213-227.

3 Kümmel (A. 2), S. 218. 4 Vgl. zuletzt Kümmel (A. 2), S. 223.

l



2 H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. These. 4, 3-8

leicht stand sie in Thessalonich auch im Zusammenhang mit der
Enderwartung. Paulus muß also eingreifen. Daß er es nicht in
strafendem Ton tut, sondern die positive Kraft der Bruderliebe
hervorhebt, spricht für die feine Art des Apostels, die junge
Gemeinde auf den richtigen Weg zurückzuführen.

Wie steht es nun mit dem gerade vorhergehenden Abschnitt 4,

1-8? Ist nicht zu erwarten, daß auch hier Paulus schon ein
spezielles Problem der jungen Gemeinde behandelt?

1.

Der Abschnitt 4, 1-8 ist formal einfach zu gliedern. Die V. lf.
geben eine allgemeine Einleitung zum ganzen ermahnenden Briefteil

überhaupt. Paulus erinnert an seinen Aufenthalt und an die von
ihm persönlich erteilten Weisungen. Darauf setzt V. 3 neu ein. Es

folgt konkrete Ermahnung in der Form einer Aneinanderreihung
von Infinitiven (V. 3f., 6), die alle in imperativischem Sinn zu
verstehen sind, wie es in paränetischen Aufzählungen häufig vorkommt.
Deutlich führt das folgernde Toipapoûv in V. 8 zu einem vorläufigen
Abschluß der Perikope.

Daß wir in 4, 3-8 nicht nur Einzelermahnungen vor uns haben5,
sondern eine logische Gedankenfolge, zeigt sich daran, daß alle
Infinitivsätze durch den Begriff der Heiligung (V. 3 a) miteinander
in Beziehung gesetzt sind. V. 3 ist als Themastellung zu betrachten.
Der Infinitivsatz, «daß ihr euch der Unzucht enthaltet», ist
Explikation des Begriffes der Heiligung. In den folgenden Y. 4-6 wird
das eigentliche Problem erörtert. Der Infinitiv in V. 4 kann auch
wieder imperativisch verstanden werden; logisch gesehen ist er
weitere Entfaltung des Themas von V. 3. Von V. 4 abhängig ist
dann das tö pr| uTtepßaiveiv Kai TtXeoveKteîv in V. 66. V. 5 tönt wie
eine formelhafte rhetorische Wendung, ausgelöst als
Gedankenassoziation durch die Worte «in Heiligung und Ehrbarkeit» (V. 4).

In V. 7 wird der Begriff der Heiligkeit wieder aufgenommen. Damit
rundet sich das Bild. V. 8 bringt den Abschluß mit zusammenfassender

Beurteilung des Sachverhalts. Es ergibt sich also
folgende Übersetzung :

5 Zum Beispiel Mahnung zur Enthaltung von Unzucht (V. 3),
Vorschriften für das Eheleben (V. 4), Vorschrift für das Verhalten beim Führen
eines Prozesses (V. 6) etc.



H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8 3

V. 3 : Denn das ist Gottes Wille, eure Heiligung, daß ihr euch
der Unzucht enthaltet.

V. 4: Jeder von euch wisse sich sein Gefäß in Heiligung und
Ehrbarkeit zu erwerben,

V. 5: nicht in Leidenschaft der Begierde wie die Heiden, die
Gott nicht kennen,

V. 6: damit er nicht Übergriffe mache und nicht seinen Bruder
im Prozeß übervorteile. Denn der Herr ist Rächer über
dies alles, wie wir euch vorhergesagt und bezeugt haben.

V. 7 : Denn Gott hat uns nicht zur Unreinheit berufen, sondern
in Heiligung.

V. 8 : Darum also, wer das verwirft, der verwirft nicht einen
Menschen, sondern Gott, der doch seinen heiligen Geist
in euch gibt.

V. 3: Das Fehlen des Artikels vor 9^\r]pa könnte besagen, daß die
Heiligung ein wichtiges Stück des Gesamtwillens Gottes darstellt7. - crpaapôç
steht im Gegensatz zu dicccpflacria8 ; so wird der Begriff dann auch in V. 7

wieder aufgenommen. In der Septuaginta ist das Wort selten und ohne ein
einheitliches hebräisches Äquivalent9. Es wird gebraucht sowohl im Sinne
von Heiligung (z. B. Ri. 17, 3) wie auch im Sinn von Heiligkeit (z. B. Sir. 7,
31 ; 3. Makk. 2, 18). Der Gebrauch im Zusammenhang mit dem Kultus
überwiegt10. - Tropveia kann die verschiedensten sachlichen Tatbestände
bezeichnen11. Auch Paulus verwendet diesen Begriff in unterschiedlichen
Bedeutungen (vgl. z. B. 1. Kor. 5, 1 ; 6, 18; 7, 2; 2. Kor. 12, 21). Das richtige
Verständnis ergibt sich somit erst aus dem Gesamtzusammenhang. Daß eine
ganz bestimmte Art von Unzucht gemeint sein muß, könnte sich daraus
ergeben, daß man das Bedürfnis empfand, zu verallgemeinern. Die Lesart
àirô TTtxôriç vopveiaç, welche z. B. von der Peschitto geboten wird, ist in
diesem Sinn als eine Erleichterung aufzufassen.

F. 4: Mit OKeûoç Gefäß) kann Paulus den Leib meinen (2. Kor. 4, 7).

6 Nimmt man keine innere Abhängigkeit des V. 6 von V. 4 an, so wird
das to überflüssig. M. Dibelius, An die Thess. I u. II (1937), z. St., sieht diese

Schwierigkeit, behebt sie aber so, daß er das to als das Kennzeichen einer
Redezäsur auffaßt, dazu bestimmt, das folgende pq als Anfang eines neuen
Gliedes und nicht als Parallele zu pr] in V. 5 erscheinen zu lassen.

7 G. Schrenk, ö^Xppa : Theol. Wort. z. N. T., 3 (1938), S. 59.
8 W. Bauer, Wörterbuch zum N. T. (1958), Sp. 17.
9 O. Procksch, àYiaopoç: Theol. Wort. z. N. T., 1 (1933), S. 114f.
10 Procksch (A. 9), ibid.
11 Bauer (A. 8), Sp. 1375; F. Hauck und S. Schulz, iröpvr|: Theol. Wort,

z. N. T., 6 (1959), S. 579-595. Wir werden im folgenden Abschnitt auf die
verschiedenen Bedeutungen zu reden kommen.



4 H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8

Hier ist dies unwahrscheinlich wegen der Verbindung mit Kxâaôcu 12. Es
bleibt als zweite Möglichkeit, daß Paulus hier die Ehefrau meint. Belege
dafür finden sich im Spätjudentum13 und im N. T.14. Die Frau wird vom
Manne «erworben» im Verlobungsakt. Dieser bestand darin, «daß der
Bräutigam der Braut in Gegenwart von zwei Zeugen einen Gegenstand, der
mindestens den Wert einer Peruta (kleinste Scheidemünze) haben sollte,
mit den Worten übergab: ,Du bist mir dadurch angelobt.' Außerdem kennt
die Mischna noch die Verlobung durch Überreichung einer schriftlichen
Urkunde und durch Beiwohnung»15. Aber im Ausdruck KxâcrOai liegt nicht nur
der Hinweis auf die einmalige Handlung der Eheschließung16, sondern man
darf durchaus dieser Wendung eine durative Bedeutung beimessen, also:
sein eigenes Gefäß erwerben im Sinn von (sexuell) besitzen17. In dieser

12 Man müßte dann übersetzen : «seinen Leib gewinnen (oder : beherrschen)
sc. lernen». So versteht diese Stelle Dibelius (A. 6), S. 20ff. : Jeder Christ
soll es verstehen, sich seinen eigenen Leib in Heiligung und Ehrbarkeit zu
erwerben. Der Sinn wäre der, daß es im persönlichen Leben des Christen zu
einem allmählichen Zunehmen der sittlichen Herrschaft über den Leib
kommen müsse. — Diese Deutung wirkt sehr gesucht und ist auch sprachlich
sonst nicht zu belegen.

13 Im babylonischen Talmud, Meg. 12b (und in Midr. Esth. 1, 11) wird von
dem Gastmahl des Ahasveros folgender Dialog berichtet: «Die einen sagten:
Die Mederinnen sind schön, und die andern sagten: Die Perserinnen sind
schön. Da sagte Ahasveros zu ihnen: Das Gefäß, dessen ich mich bediene,
ist weder eine Mederin, noch eine Perserin, sondern eine Chaldäerin.» Hier
ist deutlich mit dem Gefäß das Weib gemeint. — Ein weiterer Ausspruch
findet sich Pesikta 94b (auch an anderen Stellen überliefert), wo die Witwe
des Rabbi Eleazar ben Simeon einen neuen Freier mit den Worten abweist :

«Des Gefäßes, dessen sich das Heilige bedient hat, sollte sich nun das Profane

bedienen?», zit. nach P. Billerbeck, Kommentar zum N. T., 3 (1926),
S. 632. Dibelius (A. 6), S. 20, möchte letztere Belegstelle entkräften, indem
er darauf hinweist, daß «das Heilige» und «das Profane» beidemal sächlichen
Geschlechtes seien, man also mit einem parabolischen Gebrauch rechnen
müsse. Diese Argumentation mag sprachlich richtig sein; sachlich aber ist
doch auch hier eben «Gefäß» ein Bild für die Frau. Siehe dazu Chr. Maurer,
OKeOoç: Theol. Wort. z. N. T., 7 (1962), S. 359-368.

14 1. Petr. 3, 7: àafkvéurepov CKeûoç. B. Reicke, Die Gnosis der Männer
nach I Petr. 3, 7 : Zeitschr. f. d. neut. Wiss. Beih. 21, Neut. Stud. f. R.
Bultmann (1954, 21957), 296-304, S. 301 f.

15 Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 394.
16 In diesem Sinn der einmaligen Erwerbung der Frau zur Ehe : Sir. 36, 24.
17 Maurer (A. 13), S. 366f., weist nach, daß mit großer Wahrscheinlichkeit

der griechisch und hebräisch sprechende Paulus eine Neuprägung
vorgenommen hat; er übersetzt den hebräischen Terminus technikus «?»a

T • ~ T

eine Frau sexuell besitzen) mit der griechischen Wendung Kxâcrôcu fuvaîKa,
und diese formt er unter Verwendung eines jüdischen Euphemismus in
(JkeOoç Kxâaôai um.



H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8 5

Wendung die zarte Andeutung des immer wiederholten Werbens des Mannes
um die körperliche Liebe der Frau zu sehen18, ist wohl zu modern-psychologisch

interpretiert.
V. 5: Die erste Hälfte bringt vielleicht eine Anspielung auf die stoische

Philosophie. Dort gehört die éuidugia zu den vier Hauptaffekten (udOrfi.
Allerdings gibt es sonst in der paulinischen Literatur keine Bezugnahme auf
die Stoa19. Die zweite Hälfte des Verses klingt an an Jer. 10, 25 LXX und
Ps. 78 (79), 6 LXX und tönt wie eine geprägte Wendung.

V. 6: Das to vor pr| ÜTrepßaiveiv bezeichnet die innere Abhängigkeit des

Folgenden von V. 3-5 (vgl. A. 6). üucpßaiveiv20 und irXeoveKTêiv 21 sind beides
Begriffe, die eine «rücksichtslose Übervorteilung» und ein gieriges
Mehrhabenwollen und Ansichraffen mit List und Gewalt zum Schaden des Nächsten

ausdrücken. Im Zusammenhang mit diesen Verben kann irpäTga nur
der «Rechtsstreit, Prozeß» bedeuten22, und zwar offenbar eine güterrechtliche

Auseinandersetzimg vor Gericht. Paulus braucht npfrfpa in 1. Kor. 6, 1

in diesem Sinn. — Daß auf die rächende Gottheit hingewiesen wird, ist bei
Griechen und Juden (Lev. 18, 4. 30) üblich23.

V. 7 : ÜKOipOaaia kann einen allgemeinen Sinn haben. Hier wird es aber
sicher die geschlechtliche Sphäre mit einschließen. V. 7 leitet den Abschluß
ein.

V. 8: Hier folgt nun die abschließende Beurteilung des Ganzen. rorfapoOv
ist eine betont folgernde Partikel.

2.

Nachdem eine formale Einheit von V. 3-8 sehr wahrscheinlich
ist, erhebt sich sofort die Frage nach der sachlichen Einheit. Welches
ist der spezifische Inhalt dieser Perikope, wenn es sich nicht nur
um eine Zusammenstellung allgemeiner Mahnungen handeln soll

Man hat versucht, die ganze Perikope als gegen die beiden
Hauptsünden der Heiden gerichtet zu verstehen. Paulus würde
dann der Unzucht (V. 3-5) und der Habgier (V. 6-7) den Kampf
ansagen. Nicht nur soll zur Vermeidung von Unzucht jeder sein

eigenes Weib haben (1. Kor. 7, 2), sondern auch im ehelichen
Umgang soll sich jeder Christ der Unzucht enthalten, indem er seine

Frau in Heiligung und Ehrbarkeit «erwirbt». Auch im ehelichen

Umgang soll der Mann in Zucht immer wieder um die Liebe der

18 A. Oepke, Die Briefe an die Thess., N.T.D. 8 (1949), S. 135.
19 F. Büchsei, èmôupia: Theol. Wort. z. N. T., 3 (1938), S. 171.
20 J. Schneider, iutepßaiveiv : Theol. Wort. z. N. T., 5 (1954), S. 740.
21 G. Delling, irXeoveKTeîv : Theol. Wort. z. N. T., 6 (1959), S. 270-273.
22 Delling (A. 21), S. 271; ebenso Dibelius (A. 6), z. St.
23 Dibelius (A. 6), z. St.



6 H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8

Frau werben. Daran - es ist eine eigentliche Ehebelehrung - würde
sich dann sofort die Abwehr des zweiten heidnischen Lasters, nämlich

der Habsucht anschließen. Da die Gemeinde wohl auch aus
«Kleinkrämern etc.» bestanden habe, hätte Paulus die Unredlichkeit

im Handel (irpcrfpa Handel oder Handelsgeschäft)
bekämpfen müssen. Der Ausdruck «Bruder» würde also den Nächsten
im weitesten Sinn bezeichnen, der vor Übervorteilung geschützt
werden muß. Die V. 7 und 8 würden die Aufmerksamkeit aber
wieder auf die Frage der Unzucht zurücklenken24.

Als Schwierigkeit muß bei dieser Lösung die Tatsache empfunden
werden, daß sich irpâf|Lia sonst in der Bedeutung «Handel oder
Handelsgeschäft» nirgends belegen läßt. Ebenso problematisch
dürfte die Stellung der Ermahnung für Redlichkeit im Handel sein :

V. 3-5 redet von der Unzucht in der Ehe, V. 6 vom Übervorteilen
beim Handeln, V. 7 dann wieder von der Unkeuschheit im Gegensatz

zum Leben in der Heiligung. Warum wird durch V. 6 der
Zusammenhang zwischen V. 5 und 7 zerrissen? Sollte sich nicht auch
V. 6 in den gegebenen Rahmen einordnen lassen?

Man könnte itpäppa ganz neutral als «die betreffende Angelegenheit»

deuten. Trpcrfga wäre dann ein euphemistischer Ausdruck für
den Geschlechtsverkehr, indem die Konkretisierung von V. 4 her
erfolgen würde. Paulus würde folglich nach der Ehebelehrung
(V. 3-5) in V. 6 vor dem Übergriff in die Ehe des Bruders, d. h. des

Mitchristen, warnen. Das Übervorteilen des Bruders wäre sachlich
gesehen der Ehebruch. Der ganze Abschnitt würde ein einheitliches
Gepräge erhalten: es ginge «erstens um die Abweisung der freien
Liebe (V. 3), zweitens um die Heiligkeit der eigenen Ehe (V. 4) und
drittens um den Schutz der Ehe des Bruders (V. 6) »25.

Leider sind auch bei dieser Lösung Bedenken anzumelden. V. 6

wäre, gemessen an seinem Sinn, sehr auffällig formuliert. In der
Tat enthalten die Verben ÜTtepßcaveiv und TrXeoveKTeîv nirgends sonst
den Gedanken an das Geschlechtliche. Auch ist Ttpâpua in der
Bedeutung «Geschlechtsverkehr» weder im Griechischen noch im
Hebräischen bekannt26. Wir müssen darum die sachliche Einheit von
V. 3-8 in anderer Art und Weise suchen.

24 So interpretiert z. B. Oepke (A. 18), S. 135.
25 So Maurer, Ttpäppa: Theol. Wort. z. N. T., 6 (1959), S. 640.
26 Dibelius (A. 6), z. St.



H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8 7

3.

V. 3 setzt ein mit dem Hinweis auf den Willen Gottes. Jedem
Juden ist der Wille Gottes bekannt. Der Wille Gottes ist die
Heiligung. Damit ist das durchgehende Thema von V. 3-8 gegeben.

Heiligung ist bei Paulus die Beschreibung des göttlichen
Handelns, wobei sich der Mensch dem göttlichen Willen unterordnet27.
Wir haben aber bereits gesehen, daß der Begriff Heiligung noch mit
Vorstellungen der kultischen Sphäre geladen ist. Das überrascht
nicht sehr, wenn man bedenkt, daß die Grundforderung: Ihr sollt
heilig sein, denn ich bin heilig, euer Herr! (Lev. 19, 2), ihren
Niederschlag im Heiligkeitsgesetz (Lev. 17-26) mit seinen diversen
kultischen Vorschriften gefunden hat. Sicher ist das Heiligkeitsgesetz

für jeden Juden und auch für Paulus mit im Spiel, wenn von
Heiligung die Rede ist.

Die Heiligung wird konkret bestimmt durch die Forderung, sich
der Unzucht zu enthalten (V. 3). Sofort erinnern wir uns daran,
daß ja schon im Heiligkeitsgesetz die Abwehr der Unzucht eine

große Rolle spielte (Lev. 18, 6-24; 19, 10-21). Tropvda kann die
verschiedensten Tatbestände umfassen. Gewöhnlich bezeichnet
Unzucht den vorehelichen und außerehelichen Geschlechtsverkehr im
Sinne der sakralen oder profanen Prostitution. In diesem Sinn redet
Paulus in 1. Kor. 6, 12-20 von Unzucht. Sicher fällt auch der
widernatürliche Geschlechtsverkehr, wie er in Rom. 1, 26-32
vorausgesetzt ist, unter den Begriff der Unzucht. In unserem Fall
besonders interessant ist aber noch die dritte Möglichkeit. Der spät-
jüdisch-rabbinische Sprachgebrauch bezeichnet auch den
Geschlechtsverkehr jener Eheleute, deren Ehe gegen die rabbinischen
Rechtssätze verstößt, als Unzucht28. Eine wichtige Rolle spielen
in diesem Zusammenhang die im Heiligkeitsgesetz Lev. 18, 6-18
verbotenen Verwandtenehen, weil hier die strengeren jüdischen
Anschauungen mit den Gepflogenheiten der heidnischen Umwelt in
Konflikt kommen mußten29. Viele im Judentum wegen zu nahen
Verwandtschaftsgrades verbotene Ehen waren z. B. in Griechen-

27 Rom. 6, 19: O. Michel, Der Brief an die Römer (1957), S. 138.
28 Hauck und Schulz (A. 11), S. 589. Zum Folgenden vgl. meinen Aufsatz

Die Ehebruchsklauseln bei Matth.: Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 340-356.
29 Vgl. dazu Baltensweiler (A. 28), S. 350ff.



8 H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Tliess. 4, 3-8

land erlaubt30, so die Ehen zwischen Halbgeschwistern, die nicht
die gleiche Mutter hatten, und vor allem die Ehe zwischen Oheim
und Nichte31, die sehr häufig anzutreffen war. Auch war es durchaus
möglich, daß ein Mann seine Stiefmutter heiraten konnte32.

Diese dem jüdischen Empfinden widersprechende Ehepraxis
scheint in der Umwelt des Neuen Testamentes etwas sehr
Alltägliches gewesen zu sein. Darum mußten sich die jungen christlichen

Gemeinden mit diesem Problem auseinandersetzen. Einen
Niederschlag dieser Auseinandersetzung finden wir im Aposteldekret

(Apg. 15, 20. 29; 21, 25), wo eine ähnliche Formulierung wie
in 1. Thess. 4, 3 auftaucht : àîréxecrhai. xrjç uopveîaç. Mit dieser
Forderung ist nicht einfach Enthaltung von Hurerei gemeint, sondern
aus dem Zusammenhang geht hervor, daß es sich um eine Forderimg
der kultischen Sphäre handeln muß, nämlich um die Ablehnung
der Heirat in den für Juden verbotenen Verwandtschaftsgraden33.
Ferner wird unter der Ehe, die wegen Unzucht geschieden werden
darf oder muß (Matth. 5, 32 und 19, 9), eine für jüdische Augen
inzestuöse Ehe eines Heiden oder Proselyten, welcher nach seiner
Heirat der Gemeinde beitritt, verstanden werden müssen34.

Auch Paulus kennt diese Bedeutung des Wortes uopveia. In
1. Kor. 5, 1 nennt er die Ehe eines Gemeindegliedes mit dessen

Stiefmutter Unzucht. Die Situation in 1. Kor. 5, 1 läßt sich nur
begreifen, wenn man annimmt, daß es sich dort um eine legale Ehe
im Sinn des griechischen Rechtes oder auch im Sinn der jüdischen
Vorschriften für Proselyten gehandelt haben muß35.

Als Ergebnis fassen wir zusammen : Es ist durchaus möglich, daß
Paulus in 1. Thess. 4, 3 ff. mit Unzucht eine wegen des nahen
Verwandtschaftsgrades verbotene Ehe meint. Dagegen spricht nicht,
daß V. 4 vom Erwerben der Ehefrau in Heiligung und Ehrbarkeit

30 W. Erdmann, Die Ehe im alten Griechenland (1934), S. 179-189.
31 Bei der Eheschließung zwischen Oheim und Nichte kann es sich um

die Tochter von Bruder oder Schwester handeln. Beispiele sind relativ
häufig, u. a. : Odyssee, VII, 66; Herodot, V, 39; Ps. Demosthenes, XLIV, 10;
LIX, 2, 22; Lysias, XXXII, 4.

32 So vermählte der König Seleukos von Syrien seinen Sohn Antiochos
mit dessen jugendlicher Stiefmutter Stratonike (Plutarch, Demetrius, 33).

33 Vgl. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), z. St. und Baltensweiler

(A. 28), S. 346-48.
34 In meinem Artikel (A. 28) habe ich dies zu zeigen versucht.
35 Siehe Baltensweiler (A. 28), S. 352, A. 53.



H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8 9

redet und damit nicht nur den Eheschluß, sondern das gesamte
eheliche Leben meint. Denn bei einer Ehe, die gegen Gottes Willen
verstößt, ist nicht nur der Eheschluß als einmalige Handlung
Unzucht; bei den Rabbinen galt das gesamte geschlechtliche
Zusammenleben derjenigen Eheleute als .Hurerei, deren Ehe nicht den

göttlichen Bestimmungen entsprach36. In V. 4 betont Paulus, daß
das Eheleben sich in Heiligung und Ehrbarkeit abspielen müsse.
Das kann man nicht anders verstehen, als daß Paulus sagen will:
auch das Eheleben steht unter Gottes Gebot. Die Ehre der Ehe
ist der Gehorsam gegen Gottes Weisung, die unter allen Umständen
zu befolgen ist37. V. 5 bringt die Kehrseite: Die Heiden kennen
Gott und sein Gebot nicht. Sie heiraten darum auch nicht in
Heiligung und Ehrbarkeit, sondern in Leidenschaft der Begierde. Mit
letzterem will nicht nur gesagt sein, daß geschlechtliche Zügellosig-
keit ihre Triebfeder ist, sondern damit ist die Gottesferne
charakterisiert als Gegensatz zur Heiligung.

4.

Mit V. 6 setzt scheinbar ein ganz neues Sachgebiet ein. Paulus
redet vom Übervorteilen und Übertrumpfen des Bruders im
gerichtlichen Prozeßverfahren. Nehmen wir an, daß V. 3-8 inhaltlich
eine Sacheinheit bilden, dann muß uns nun die Frage beschäftigen,
ob nicht ein Zusammenhang besteht zwischen den oben hinter dem

Begriff der Unzucht vermuteten Verwandtenehen und dem in V. 6

erwähnten Prozeßverfahren.
Tatsächlich läßt sich eine solche Verbindung aufzeigen, wenn wir

das griechische Erbtochterrecht ins Auge fassen.
Das griechische Erbtochterrecht38 ist ein Institut, das weit in die

Geschichte zurückreicht. Die Grundbegriffe finden sich bereits im
griechischen Epos und haben in späterer Zeit ihre gesetzliche
Fixierung gefunden. In kurzen Worten handelt es sich um fol-

36 Billerbeck, Kommentar, 3 (1926), S. 342f.
37 Hebr. 13, 4: Die Ehe sei ehrbar (t!|iiioç) bei allen und das Ehebett

unbefleckt. Vgl. O. Michel, Der Hebräerbrief (1957), S. 331.
38 Über das griechische Erbtochterrecht: Thalheim, 'ETrkXripoç: Paulys

Real-Encycl. d. klass. Alt.wiss., 6 (1907), Sp. 114-117; G. Busolt, Griech.
Staatskunde (1920-1926), s. v. Erbtöchter; Erdmann (A. 30), S. 65-86, mit
weiterer Literaturangabe zur Erbtochterfrage, S. 65 A. 1.



10 H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8

gendes : Starb ein Mann, ohne männliche Erbberechtigte zu hinterlassen,

so wurde seine Tochter zur èniKXripoç Erbtochter);
eheliche Geburt dieser Tochter war dabei Voraussetzung. Erbtochter
konnte also ein Mädchen werden, das weder Vater, noch Bruder von
demselben Vater, noch einen Großvater väterlicherseits hatte. War
kein Testament vorhanden, das etwa noch eine Heirat der
Erbtochter mit einem Adoptivsohn regelte, so hatte der nächste männliche

Verwandte Anspruch auf die Hand des Mädchens und auf das
Erbe. Dabei hob eine bereits früher eingegangene Ehe der
Erbtochter die Ansprüche der Verwandten nicht auf. Wollte der
Ehemann seine Frau nicht durch Scheidung verlieren, so mußte er
allenfalls auf die Ansprüche der Frau verzichten. Es kam auch vor,
daß ein Ehemann seine erste Ehe auflöste, um eine ihm zustehende
Erbtochter heiraten zu können. Bei dem ganzen Rechtsinstitut
spielen offenbar archaische Vorstellungen eine Rolle. Die
Erbtochter wird eigentlich ererbt mit dem Zweck, den fehlenden Sohn
durch einen Sohn der Erbtochter zu ersetzen39.

Die Folge dieser Einrichtung waren ganz unnatürliche
Eheschlüsse40. Den nächsten Anspruch auf die Hand der Erbtochter
hatten nämlich der Reihe nach der oder die Brüder des Erblassers,
dann die Söhne dieses Bruders, dann die Söhne der Schwester des

Erblassers, dann die Vatersbrüder des Erblassers und deren
Nachkommen. Praktisch heißt das aber nichts anderes, als daß im Vollzug

des Erbtochterrechtes inzestuöse Ehen geschlossen werden
konnten. Besonders häufig waren dabei naturgemäß Ehen zwischen
Oheim und Nichte. Diese erfüllten aber für jüdische und christliche

Auffassung den Tatbestand der uopveia, wie wir es oben
darzulegen versuchten.

Das Wichtigste ist nun aber, daß der Zuspruch der Erbtochter
in einem gerichtlichen Verjähren erfolgte. In Athen z. B. wurde bei
einer Erbtochter gleich vorgegangen wie bei einer Erbschaft, die
nicht vom Vater auf den Sohn führte. Nachdem ein entsprechender
Antrag eingereicht worden war, forderte ein Herold dazu auf,
eventuelle Gegenansprüche anzumelden. War dies der Fall, so kam es zu

39 Daher erhält der Gatte der Erbtochter nicht das Vermögen dieser zum
Eigentum, sondern nur zur Nutzimg. Besitzerrecht erwarb erst wieder der
oder die Söhne, welche der neuen Verbindung entsproßten.

40 Die diesbezüglichen Bestimmungen, die uns z. B. bei Plutarch, Solon,
20, überliefert sind, erregten schon im Altertum Anstoß.



H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3—8 11

einem Prozeß, der gern zu Tätlichkeiten führte, da jede Partei
darnach trachtete, sich zum vorneherein möglichst viele Teile der
umstrittenen Erbschaft anzueignen, um im Prozeß eine gute
Ausgangsposition zu gewinnen. Wenn man sich vor Augen hält, wie
gehässig und leidenschaftlich auch heute noch Erbschaftsprozesse
gerade unter leiblichen Verwandten geführt werden, so wundert es

einen nicht mehr, daß Paulus davor warnt, den Bruder im Prozeß

zu übervorteilen und dabei Übergriffe zu machen. Man versteht
nun auch, warum Paulus rein sprachlich so starke und ungewöhnliche

Ausdrücke braucht.
Zuletzt sei noch auf die weite geographische Verbreitung dieser

Erbsitte hingewiesen. Es handelt sich nicht um einen nur vereinzelt
vorkommenden Brauch. Im Gegenteil! Das Erbtochterrecht war
allen Griechen gemeinsam. Von Athen haben wir bereits gesprochen.
Das Stadtrecht von Gortyna enthält darüber ausführliche
Vorschriften. Ferner finden wir es «in Mitylene und bei den Phokern,
in den Städten der Chalkidike, auf Kos und in Halikarnassos, in
Sizilien und Großgriechenland und sonst noch vielfach»41.Es muß
somit auch in Thessalonich bekannt gewesen und ausgeübt worden
sein.

Auf dem Hintergrund dieses griechischen Erbtochterrechtes läßt
sich in 1. Thess. 4, 3-8 das Nebeneinander zweier Sachgebiete, die
auf den ersten Blick nichts miteinander gemeinsam haben,
erklären. Hierdurch verstehen wir, warum der Apostel von der
Notwendigkeit redet, sich der Unzucht zu enthalten, d. h. keine
unerlaubte Ehe zu führen, und dies in Verbindung bringt mit der
Übervorteilung des Bruders im Prozeßverfahren. V. 3-8 werden als Einheit

durchschaubar und ordnen sich zugleich in den Briefzusammenhang

logisch ein. Auf die allgemeine Ermahnung in 4, 1. 2 geht
Paulus sofort zu konkreten Problemen über, indem er offenbar auf
Fragen antwortet, die ihm aus der thessalonischen Gemeinde
gestellt wurden42. Die Frage, die V. 3-8 zugrunde liegt, muß gelautet
haben: Wie sollen wir uns als Christen zum Erbtochterrecht ein-

41 Erdmann (A. 30), S. 83, wo auch die einzelnen Belege angeführt sind.
42 Es ergibt sich eine Aneinanderreihung verschiedener, voneinander

unabhängiger Problemkreise: 4, 3-8 Stellung zum Erbtochterrecht und
gottwohlgefälliger Eheschluß; 9-12 Stellung zur täglichen Arbeit; 13-18 Die
Entschlafenen und ihr Verhältnis zur Parusie; 5, 1-11 Zeitliche Nähe der
Parusie.



12 H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8

stellen? Ist es erlaubt, eine Erbtochter zu heiraten, auch wenn der
Eheschluß in jüdischen Augen Unzucht ist?

Die Antwort des Paulus ist klar. Er weist hin auf Gottes Willen,
welcher derselbe ist für Juden und Griechen. Gott will, daß man
sich nach seinem Gebot richtet. Das ist Heiligung. Gott rächt jede
Übertretung des Gebotes. Aber schon der Gedanke an den eigenen
Bruder sollte einen vom gottwidrigen Verhalten abbringen. Die
eigentliche Begründung aber für das Verbot ist nicht gesetzlich,
sondern echt paulinisch: Gott hat seinen Geist gegeben (V. 8).
Dieser wohnt in den Gläubigen (1. Kor. 6, 19). Darum ist ein neues
Leben gefordert. Darum auch vergeht sich der, der sich über Gottes
Forderung hinwegsetzt, «nicht nur gegen ein Gesetz, sondern er
bricht sein Verhältnis zu Gott»43.

Auf den ersten Blick könnte es scheinen, daß Paulus, indem er
gegen die Praxis des Erbtochterrechtes Front macht, gegen einen
untergeordneten und nicht sehr bedeutenden Brauch ankämpft.
Dies ist aber nicht der Fall. Kenner der Materie sagen uns, «daß
das Erbtochterrecht einen der wundesten Punkte des griechischen
Ehe- und Familienlebens bildete»44. Wie tief aber das Erbtochterrecht

mit seinen nur das materielle Interesse berücksichtigenden
Bestimmungen und darum uns so empörenden Auswirkungen45 im
Volksleben verwurzelt war, zeigt die Tatsache, daß Plato, der doch
die Gleichstellung der Geschlechter anstrebte, sich in seinem
Gesetzeswerk nicht getraute, das Erbtochterrecht abzuschaffen46.

Allerdings versuchte er, nach Möglichkeit die vorhandenen Härten
zu mildern.

Paulus aber lehnt das Erbtochterwesen, wenn unsere Interpretation

richtig ist, rundweg ab. Er bezeichnet dessen Befolgung, d. h.
den daraus resultierenden Eheschluß, als Unzucht. Während sonst
durchgehend zu beobachten ist, daß die junge Gemeinde im Neuen
Testament kein neues Eherecht schafft, sondern sich überall der
bestehenden Formen bedient, sie übernimmt und mit neuem Gehalt
zu füllen sucht, um von innen her eine Wandlung zu erzwingen,
treffen wir hier auf eine der seltenen Stellen im Neuen Testament,
wo mit einer bestehenden Eheordnung im Namen des Glaubens

43 Dibelius (A. 6), z. St.
44 Erdmann (A. 30), S. 86.
45 Wir erinnern etwa an die Scheidungspflicht der attischen Erbtochter.
46 Plato, Leges XI, c. 7, p. 924 c-e; Erdmann (A. 30), S. 84f.



H. Baltensweiler, Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8 13

gebrochen wird. Jesus selbst hat z. B. die Ehescheidung abgelehnt
(Mark. 10, 9 par.), obwohl sie offiziell den Juden erlaubt war. Er
fand, daß sie im Widerspruch stehe zu Gottes Willen, wie er sich
in der Schöpfung manifestiert. Ähnliches tut hier Paulus, wenn er
mit dem Hinweis auf Gottes Willen, d. h. auf die Heiligung, das

Erbtochterrecht verwirft.
Zum Schluß sei noch darauf hingewiesen, daß - immer unter der

Voraussetzung, unsere Interpretation sei richtig - Paulus sich hier
in einer bemerkenswerten Nähe zur vierten Forderung des Aposteldekrets

befindet47. Das heißt natürlich noch nicht, daß Paulus das

Aposteldekret gekannt haben muß. Zu vieles spricht dagegen. Aber
wir müssen uns doch mit dem Gedanken vertraut machen, daß
gewisse Forderungen des Aposteldekretes nicht nur im Raum, wo
dieses in Geltung stand, beachtet wurden, sondern wohl zum
Allgemeingut der jungen Gemeinden gehörte.

Heinrich Baltensweiler, Diegten, Kt. Baselland

47 Vgl. oben, Anm. 33.


	Erwägungen zu 1. Thess. 4, 3-8

