
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


436 Miszelle

l'exode plutôt que pour celui de l'anabase ; mais la base est bien étroite pour
cette conclusion.

L'aridité des considérations ci-dessus se justifie par la nécessité de sortir
de l'ornière d'une analyse lexicographique seulement globale et logique pour
entreprendre l'étude historique du vocabulaire et de la langue hébraïques et
par conséquent aussi celle de l'expression de la foi d'Israël.

Paul Humbert, Neuchâtel

Rezensionen

B. Davie Napier, Song of the Vineyard. A Theological Introduction to the
Old Testament. New York, Harper & Brothers, 1962. XII + 387 S.

Der Verfasser, Professor für Altes Testament in der Yale University, hat
hier ein Buch zum praktischen Gebrauch geschrieben. Als Leser denkt er
sich vor allem Studenten, Sonntagsschullehrer und Theologen, die nicht
zum engeren Kreis der Fachleute gehören. Er möchte nicht bloß über das
Alte Testament und die sich anschließende Sekundärliteratur berichten,
sondern vor allem zum Studium desselben anleiten.

Diesem Ziel entspricht der Inhalt : In vier Hauptabschnitten wird der
Stoff des Alten Testaments wiedergegeben und zwar so, daß die Schriften
des Kanons vom Pentateuch bis auf die Psalmen, Chronik, Esther, Daniel
und Jona besprochen werden. Das ist ein Vorgehen, welches nicht einem
veralteten und die wissenschaftlichen Erkenntnisse verleugnenden Biblizismus
entspringt, sondern eben dem Wunsch, möglichst nicht über das Alte Testament

zu reden, sondern in dieses hineinzuführen. Mit seiner Wissenschaft ist
der Verfasser nämlich durchaus vertraut, und ihre kritischen Ergebnisse
werden zwar nicht überbetont, aber vorausgesetzt und, soweit es der Sache
dient, berücksichtigt. Das zeigt sich in sehr vielen selbstverständlichen
Einzelheiten, die hier nicht «lobend» erwähnt werden müssen. Wohl noch in
wesentlicherem Sinn ist Napier der neueren Forschung darin verpflichtet,
daß er sich bemüht, die alttestamentlichen Schriften aus ihrem geschichtlichen,

kultischen und allgemein geistigen Hintergrund heraus zu verstehen.
Im Zusammenhang damit steht nicht, wie es der Folge im Kanon entspräche,
ein Überblick über die Genesis an der Spitze, sondern ein solcher über
Exodus Kap. 1-18, und erst danach findet die Genesis mit den Themen
Urgeschichte (Schöpfung) und Patriarchenzeit ihren Platz. So trägt Napier der
Tatsache Rechnung, daß die «Herausführung aus Ägypten» ein Urbekenntnis
Israels war, dem erst später die Themen Patriarchenzeit und Urgeschichte
vorangestellt wurden.

Wir zweifeln nicht, daß der Verfasser mit seiner schlichten, dem modernen
Menschen ins Auge blickenden und öfter auch humorvollen Einführung vielen
einen Dienst tut, für den man ihm gerne dankt.

Dieser Dank wird nicht geschmälert, wenn wir zum Schluß einige
Bedenken oder Fragen zu Einzelheiten vorbringen :



Rezensionen 437

Der alte Sargon, dessen Geburtslegende auf S. 21 zitiert wird, war König
von Akkad und nicht von Assyrien. - Im Abschnitt über den Dekalog (S. 74-
82) wären zum 6., 8. und 10. Gebot die neueren Einsichten zu berücksichtigen
gewesen. - Bei der Legende vom ungehorsamen Gottesmann sollte es auf
S. 177 heißen 1. Kön. 13 und nicht 12. - Bei den umsichtigen Darlegungen
zur Ehe des Hosea (S. 208ff.) ist leider der Kommentar von H.-W. Wolff
mit seiner neuartigen Sicht der Dinge nicht herangezogen. - Auf S. 217 hält
Kapier daran fest, Samaria sei entgegen den biblischen Angaben von 2. Kön.
17, 3-6; 18, 9-10 nicht von Salmanassar V, sondern erst von Sargon II
erobert worden. Das hat sich inzwischen als Irrtum erwiesen, indem es sich
auf Grund eines neuen Textfundes ergab, daß wirklich noch Salmanassar V
der Eroberer ist1. - Wie die meisten heutigen Forscher vertritt Napier bei
seinem Überblick über die nachexilische Zeit (S. 315ff.) die von der chronistischen

Darstellung abweichende Reihenfolge Nehemia - Esra. Auch wer sich
von ihrer Richtigkeit noch nicht zu überzeugen vermag, muß doch zugeben,
daß manches für sie spricht. Ein Argument bildet dabei bekanntlich Johanan
der Sohn Eljasib's, in dessen Zelle Esra fastend eine Nacht verbringt (Esr.
10, 6). Das kann sich nur nach der Zeit des Nehemia zugetragen haben, wenn
Eljasib der nach Neh. 3, 1 mit Nehemia gleichzeitige Hohepriester war. Will
man, wTie es auch Napier tut, in Johanan ebenfalls einen Hohenpriester sehen,
so kann es nach Neh. 12, lOf. und 22 nicht der Sohn — so Napier S. 318 —

sondern allein der Enkel des Eljasib gewesen sein. Im übrigen ist sowohl
bei Eljasib als auch bei Johanan nicht sicher, wenn vielleicht auch
wahrscheinlich, daß die beiden auch sonst begegnenden Namen je den
hohepriesterlichen Träger derselben meinen. — Ob das Esra-Gesetz von Neh. 8,

wenn auch mit gewissen Einschränkungen, wirklich mit der Priesterschrift
gleichgesetzt werden darf, wie Napier (S. 318f.) das für möglich hält, ist der
neueren Forschung mehr und mehr fraglich geworden, und das hätte wohl
deutlicher zum Ausdruck gebracht werden sollen. - An der Stelle Hi. 19, 23

behält der Verfasser (S. 339) für das hebräische chäqaq bassepär die
Übersetzung bei : « Oh that they were inscribed in a book » ; sie ist aber im Blick
auf den Textzusammenhang und das verwandte kätab bassepär sicher falsch
und durch die Wiedergabe: «schriftlich verzeichnen» zu ersetzen2.

Johann Jakob Stamm, Wabern bei Bern

Philon d'Alexandeie, De opificio mundi. Introduction, traduction et notes
par R. Arnaldez. Les œuvres de Philon d'Alexandrie, 1. Paris, Editions
du Cerf, 1961. 259 p. NF. 15.-.

- Legum allegoriae. Introduction, traduction et notes par Claude Mondésert.
Les œuvres de Philon d'Alexandrie, 2. Paris, Editions du Cerf, 1962.

319 p. NF. 24.-.
— De somnis. Introduction, traduction et notes par Pierre Savinel. Les

œuvres de Philon d'Alexandrie, 19. Paris, Editions du Cerf, 1962. 245 p.
NF. 21.-.

1 C. Schedl: Vet. Test. 12 (1962), S. 89f.
2 Vgl. Theol. Zeitschr. 4 (1948), S. 331.



438 Rezensionen

- De virtutibus. Introduction et notes de R. Arnaldez, traduction de P. De-
lobre, M.-R. Servel, A.-M. Verilhac. Les œuvres de Philon d'Alexandrie,
26. Paris, Editions du Cerf, 1962. 161 p. NF. 15.-.

En 1908, Emile Bréhier écrivait dans son grand ouvrage sur Philon:
«Une traduction française des œuvres de Philon manque.» Certes, quelques
traités isolés avaient été traduits: le Commentaire allégorique par Bréhier
en 1909, le Contre Flaccus et VAmbassade à Caïus par Delaunay en 1867,
le De migratione par R. Cadiou en 1957 et, tout récemment, le De vita con-
templativa par P. Geoltrain. Une traduction française des œuvres complètes
de Philon n'en faisait pas moins gravement défaut, et cela au moment même
où paraît le dernier tome de la traduction anglaise de Colson et où l'on
annonce la poursuite de l'entreprise de L. Cohn-I. Heinemann par W. Thei-
ler. Il faut donc se féliciter sans réserve de voir enfin traduite en français
l'œuvre entière du philosophe alexandrin. L'entreprise est placée sous le

patronnage de l'Université de Lyon et sous la direction de R. Arnaldez,
J. Pouilloux et Cl. Mondésert. Le texte grec reproduit celui de l'édition
Cohn et Wendland, en regard, on en lira la traduction.

La traduction du De opificio est précédée d'une importante introduction
générale de R. Arnaldez. On y trouve clairement exposées les principales
interprétations de l'œuvre de Philon. Cet état des questions peut prétendre
à une cortaine objectivité, mais il n'est pas certain qu'il fasse apparaître
nettement qu'elle est la doctrine des divers collaborateurs1. Quelques
remarques sur Philon et l'hermétisme, sur Philon et la Gnose, sur Philon et
l'Ecole d'Alexandrie (Clément et Origène) auraient utilement complété ce
tour d'horizon. La traduction de ce traité est fouillée et précise. Les notes
sont pertinentes.

Le second tome des œuvres de Philon, les Legum allegoriae, est dû à la
compétence du P. Mondésert. On avait d'abord projeté de reprendre simplement

la traduction de Bréhier parue en 1909. Il a paru préférable de donner
une traduction nouvelle, quite à faire «maints emprunts — de mots,
d'expressions et même de passages entiers — à celle d'Emile Bréhier». La solution
est, de fait, assez heureuse. L'introduction met en valeur, selon une formule
de Bréhier, «la méthode allégorique... instrument indispensable de la vie
intérieure».

M. Pierre Savinel a traduit un traité important et difficile, le De somnis.
La traduction est brillante (ainsi I, § 102 est heureusement rendu: «messieurs
les professeurs au sourcil doctoral et qui tiennent pour le sens littéral»).
Peut-on, toutefois, déplorer le clinquant de l'introduction? Gérard de Nerval,
Freud, Antonin Artaud, Pascal, Baudelaire, Rimbaud, Mallarmé, Valéry,
Bernanos et d'autres encore défilent au pas de gymnastique devant le lecteur
émerveillé. Cette parade de rêve terminée, l'honnête homme, tout pantois,
aimerait lire une introduction sérieuse et modeste au De somnis.

L'introduction au De virtutibus est de M. R. Arnaldez. C'est une claire
analyse de l'idée de vertu chez Philon à la lumière de Platon, d'Aristote et

1 Comparer J. Pouilloux, Philon d'Alexandrie: Recherches et points de

vue nouveaux: Bull, de la Soc. Ernest Renan, 10 (1961), p. 15-17.



Rezensionen 439

des Stoïciens. Soulignons cependant qu'il faudrait également faire ici état
d'auteurs juifs de langue grecque qui, comme Philon, accordent aussi une
grande importance à la «vertu». Qu'on pense à la Sagesse de Salomon ou au
Quatrième livre des Macliabées. Enfin, on aurait aimé voir discuter un
chapitre de H. Jonas, «'Apen) bei Philo von Alexandrien»2.

Marc Philonenko, Strasbourg

Robert Aron, Die verborgenen Jahre Jesu. Ubers, von K. Mahr. [Titel des

Originals: Les années obscures de Jésus.] Frankfurt a. M., Heinrich Schettler,

1962. 280 S. DM 22.80.

Der französisch-jüdische Verfasser dieses anregenden Jesus-Buches ist ein
Historiker, den die tragischen Ereignisse der jüngsten Vergangenheit zum
vertieften Studium des Judentums und Christentums (das er besonders in
der römisch-katholischen Form kennt) getrieben haben. Er will die jüdische
Umgebung des Jesuskindes beleuchten, um Juden und Christen auf die Jahre
vor der Bifurkation und auf ihre Parallelität gegenüber den «Leugnern des

Heiligen» aufmerksam zu machen. Vieles kann dabei nur intuitiv, anderes

nur mit Hilfe von späteren Quellen rekonstruiert werden, aber Aron tut
dieses mit geschichtlichem Sinn, Ehrlichkeit und Taktgefühl. Seine anschauliche

Genremalerei der jüdischen Umgebung Jesu ist anderen Werken in
mancher Beziehung überlegen, und seine Charakteristik der orientalisch-
jüdischen Denkweise der Zeit trifft wesentliche Punkte.

Einzelheiten der geschichtlichen Beurteilung sollen hier nicht diskutiert
werden, einmal weil allerlei Fragen doch schwebend bleiben müssen, zum
anderen weil bei Aron das Gesamtbild das Entscheidende ist. Wegen der
Verwertung jüdischer Quellen aus der Zeit nach dem römisch-jüdischen Krieg
wirkt aber die Darstellung in einem Punkt leicht anachronistisch, was nicht
unbedenklich erscheint : Auseinandersetzungen zwischen Juden und Römern
in Palästina kamen während der Kindheit Jesu und später vor, aber die
römischen Behörden verfolgten damals keineswegs die jüdische Religion oder
Nationalität, so daß Arons Hinweis auf das Vichy-Regime irreführt (S. 198-
205). Die auf Wunsch führender Juden eingerichtete Prokuratur Judäa
stand nicht unter dem römischen Volk, sondern direkt unter Augustus, der
zwar ein «Führer» war, aber die Juden und deren Kultus unter seinen Schutz
nahm und dafür im Tempel zwei tägliche Opfer empfing.

Die deutsche Übersetzung ist gepflegt und mit schönen Illustrationen
versehen worden. Bo Reiche, Basel

John A. T. Robinson, Twelve New Testament Studies. Studies in Biblical
Theology, 34. London, SCM Press, 1962. 180 S.

Um einen Eindruck von diesen Studien des ehemaligen Cambridgedozenten

und jetzigen Bischofs zu geben, greifen wir aus der Fülle der
Probleme einiges heraus.

Den Anfang macht ein Aufsatz zum Thema Qumran (The Baptism of
John and the Qumran Community, S. llff.). Die Übereinstimmungen und

2 H. Jonas, Gnosis und spätantiker Geist, II/l (1954), p. 38-45.



440 Rezensionen

Unterschiede zwischen Täufer- und Qumran-Gemeinschaft werden gut
herausgearbeitet. Die offensichtlich bestehenden Zusammenhänge lassen sich
am besten erklären, wenn man engere Kontakte zwischen beiden Kreisen
voraussetzt.

Die Bedeutung der Qumranfunde erkennt der Verfasser ferner darin, daß
uns der Anteil des Judentums an der Geschichte der Gnosis sehr viel
deutlicher greifbar wird. Eine Alternative zwischen Gnosis und Judentum ist
falsch. So wird denn die in den johanneischen Briefen bekämpfte Häresie
dargestellt als doketischer Gnostizismus auf jüdischem Boden (The Destination

and Purpose of the Johannine Epistles, S. 126ff.). Bei der Behandlung
des vierten Evangeliums (The Destination and Purpose of St. John's Gospel,
S. 107ff.) scheint mir freilich übersehen zu werden, daß gerade auch hier die
Auseinandersetzung mit einer gnostisch-doketischen Häresie vollzogen wird.
Das vierte Evangelium weist ausgeprägt antidoketische Züge auf, denen
nachzugehen wohl eine besondere Studie lohnte. Die Situation dürfte von
der der Johannesbriefe nicht sehr verschieden sein.

Sehr interessant ist die in den beiden genannten Studien durchgeführte
These, daß das Johannesevangelium und die Johannesbriefe für das
griechischsprechende Diasporajudentum außerhalb Palästinas bestimmt sind.
Das Verhältnis zwischen Juden und Heiden stehe nicht im Blickpunkt des

Evangeliums. Vielmehr gehe es um die Beziehung zwischen Judentum und
wahrem Israel. Die Hellenen, die nach Job. 12, 20ff. Jesus selten möchten,
seien griechischsprechende Diasporajuden. Ebenso handele es sich in 7, 35

wie auch 10, 16 (die anderen Schafe) um das griechischsprechende
Diasporajudentum. Der Verfasser versteht das Johannesevangelium als einen
evangelistischen Appell an das griechischsprechende Diasporajudentum, daß es

den Christus aufnehme, den die Einwohner Jerusalems («die Juden»)
verworfen haben. So ansprechend diese These auf den ersten Blick ist, ich
vermag sie nicht zu teilen. Der Verfasser sieht durchaus den Universalismus des

vierten Evangeliums, ohne aber daraus die entsprechenden Konsequenzen
zu ziehen. Es ist ja doch eigentümlich, wie gerade der vierte Evangelist in
der Passionsgeschichte vor das Forum des römischen Kaiserreiches drängt
und daß gerade hier in der Passionsgeschichte der universale Charakter
herausgearbeitet wird. Das vierte Evangelium ist nicht nur offen für den
Kosmos, sondern gibt sein Zeugnis gerade in denselben hinein.

Die Qumranfunde sieht der Verfasser in ihrer Bedeutung weiter darin,
daß die alte oft wiederholte These von der relativ späten Abfassung des

johanneischen Schrifttums als überholt angesehen werden darf (The New
Look on the Fourth Gospel, S. 94ff.). Darin wird man ihm sicher gern
zustimmen. Die Qumranfunde zeigen in der Tat, daß der Mutterboden des
johanneischen Denkens sehr viel älter ist als man bisher zugeben wollte.
Dennoch stehe ich der historischen Aufwertung, die der Verfasser dem
vierten Evangelium zuteil werden läßt, kritisch gegenüber. Es soll keineswegs

bestritten werden, daß die johanneische Tradition ursprüngliches
Material in sich aufgenommen hat (vgl. The Parable of the Shepherd, S. 67ff.).
Man wird aber zunächst das Phänomen zu sehen und theologisch zu bewältigen

haben, daß im vierten Evangelium die «Historie» in einer Weise dem



Rezensionen 441

Kerygma unterworfen wird, daß man geradezu von kerygmatischen
Geschichtssetzungen reden muß. So scheint mit z. B. des Verfassers «Historische

Argumentation» im Fall Joh. 4, 38 (The «Others» of John 4. 38, S. 61ff.)
nicht haltbar. Mit den «anderen» soll die Mission des Täufers und seiner
Jünger gemeint sein, in deren Arbeit Jesus und seine Jünger eintreten. Wie
will man das mit V. 34 in Einklang bringen? Denn hier geht es doch im
Zusammenhang um die Begründung der urchristlichen Mission im
Vollbringen des Werkes Jesu.

Aus der Reihe der anderen Studien, die hier nicht mehr besprochen werden
können, seien vor allem genannt Elijah, John and Jesus (S. 28ff.) und The
One Baptism (S. 158ff.).

Abschließend mag zum Ausdruck gebracht werden, daß man die zwölf
Studien mit Gewinn liest. Wenn sie des öfteren in das weite Feld der
Hypothesen hinausführen, so ist doch der Verfasser weit davon ab, dieselben zu
verabsolutieren. Wilhelm Wilkens, Lienen, Westfalen

Gebshom Scholem, Ursprung und Anfänge der Kabbala. Studia Judaica.
Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, hrsg. von E. L. Ehrlich, 3.

Berlin, W. de Gruyter, 1962. IX + 434 S. DM 48.-.
Scholem beginnt, die Ernte einer 40jährigen Arbeit an den Problemen

der jüdischen Mystik einzubringen. Daß er mit einigen, im wahren Sinne des

Wortes grundlegenden Werken auch der deutschsprachigen Welt daran Anteil

gibt, muß ihm vorweg besonders gedankt werden. Er hat damit ein
Zeichen aufgerichtet, das nicht übersehen werden kann.

Zunächst geschah das mit dem 1957 erschienenen großen Uberblick über
den gesamten Stoff «Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen».
Danach erschien 1960 «Zur Kabbala und ihrer Symbolik» eine erste Sammlung
bisher verstreuter Aufsätze, meist aus den Eranos-Jahrbüchern, über
umfassende Problemstellungen der Kabbala und der jüdischen Mystik überhaupt,
samt der schönen Studie über die Vorstellung vom Golem. Inzwischen hat
Scholem sein Hauptwerk nach zwei Seiten hin ausgebaut. Das dort über
Merkaba-Mystik und jüdische Gnosis Ausgeführte (S. 43-86) hat er in
«Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition» (1960)
unterbaut und vertieft. Danach ist beispielsweise die Entstehung der Haupt-
quellen der frühen jüdischen Mystik, deren wissenschaftliche Bearbeitung
Scholem in Aussicht stellt, schon in die erste Periode der tannaitischen Zeit
zu verlegen.

Auch das neue Werk Scholems ist eine solche Ergänzung. Es hat seine

Vorgänger in einem 1928 erschienenen Aufsatz «Zur Frage der Entstehung
der Kabbala» und vor allem in dem 1948 veröffentlichten hebräischen Buche
«Rescliith ha-Kabbala». Dabei sind «die wesentlichen Positionen... auch in
der nun vorliegenden durchgreifenden und den hebräischen Text um mehr
als das Doppelte erweiternden Neubearbeitung beibehalten worden». Das
hebräische Werk behält freilich, schon im Blick auf die zahlreichen, schwer
zugänglichen Zitate im Urtext seinen Wert.

Scholem beginnt mit einer Darstellung des Problems, einem der schwierigsten

aber auch interessantesten in der Wissenschaft vom Judentum. Die



442 Rezensionen

Kabbala, esoterische Tradition in Theosophie und Kosmogonie, taucht unter
diesem Begriff seit etwa 1200 scheinbar unvermittelt in Südfrankreich auf.
Denn weder zur frühen jüdischen Gnosis der Merkaba-Mystik noch zu dem
deutschen Chassidismus des 12. und 13. Jahrhunderts besteht eine unmittelbare

Beziehung. Was nun die Forschung auf diesem Gebiet bisher erschwert
hat und es für den Großteil nichtjüdischer Mitarbeiter, wie man einzugestehen

haben wird, auch weiterhin tut, betrifft zunächst die Armut an
historischen Urkunden, dazu die in einer fast unübersehbaren Menge von
Handschriften aber meist nur fragmentarisch erhaltenen Texte geringen
Umfanges, vor allem aber die sprachlichen und syntaktischen Schwierigkeiten,

die, wie selbst der Verfasser bekennt, «oft genug den Leser zur
Verzweiflung zu treiben geeignet sind», und das Fehlen jeder gründlichen
philologischen Detailarbeiten, was bei Benutzung der späteren Drucke zu äußerster

Vorsicht mahnt.
Tholuck, einer der letzten einer bemerkenswerten Reihe evangelischer

Theologen, die sich mit der Materie befaßten, hat seinerzeit versucht, das
Problem der Entstehung der Kabbala im Zusammenhang mit der ungefähr
gleichzeitigen Entstehung des islamischen Sufismus zu lösen. Der Historiker
Graetz sieht die Kabbala als ein Produkt der Reaktion auf den radikalen
Rationalismus des Maimonides und seiner Schule, Neumark in seiner
«Geschichte der jüdischen Philosophie des Mittelalters» als eine Schöpfung der
inneren Dialektik in der Entwicklung der philosophischen Gedanken im
Judentum, einen Prozeß der Re-Mythisierung philosophischer Konzeptionen.
Gegenüber den «Brocken von Wahrheit» in diesen beiden Anschauungen
erweist Scholem, «daß die kabbalistische Bewegung im Judentum adaequat
nicht in den Kategorien der Philosophiegeschichte dargestellt werden kann,
sondern nur in denen der Religionsgeschichte, so eng sich streckenweise
auch ihre Verbindung mit der Philosophie erweisen mag». «Die Geschichte
der mystischen Terminologie... liefert den authentischen Wegweiser, an dem
die Forschung sich zu orientieren hat.»

Nach einem Blick auf die kämpf- und spannungsreiche, von der kathari-
schen Bewegung im damaligen Südfrankreich geprägte Umgebung, die hohe
kulturelle Blüte der dortigen Judenschaft, die alleine schon verwehrt, die
Väter der Kabbala mit Graetz als Finsterlinge zu bezeichnen, folgt eine kurze
Darstellung der frühen jüdischen Gnosis und ihrer Literatur, eine begriffliche
Analyse des «Buches der Schöpfung», zu dessen Frühdatierung und
palästinensischen Entstehung Scholem neigt, und eine Sammlung der ältesten
Zeugnisse über das Auftreten der Kabbala bis zum Erscheinen des Buches
Bahir, dem kanonischen Text, auf dem dann die spanischen Kabbalisten
aufbauen. Der kurz zuvor, im ersten Drittel des 12. Jahrhunderts, erschienene
Kommentar zum «Buche der Schöpfung» von Jehuda ben Barzilai in Barcelona

ist «das beweiskräftigste Zeugnis dafür, wie groß der Unterschied
zwischen der Lage der Dinge in Nordspanien und der Provence um 1130 und
um 1180-1200 war. Dieser Unterschied liegt im erneuten Auftreten der
gnostischen Tradition im Herzen des Judentums».

Damit wendet sich die Arbeit einer gründlichen Analyse des Buches
Bahir zu, dem seinerzeitigen Ausgangspunkt der Forschungen Scholems:



Rezensionen 443

«Das Buch Bahir, ein Schriftdenkmal aus der Frühzeit der Kabbala» (1923),
eine kommentierte Übersetzung des Textes. Bahir, auch Midrasch des R.
Nechunja genannt, ist eine unzusammenhängende Sammlung oder redigierende

Bearbeitung von Fragmenten einer Reihe von Aussprüchen oder sehr
kurzen Lehrvorträgen fiktiver Autoritäten über Bibelverse. Seine Sprache
ist ein spätes, verwildertes Hebräisch und Aramäisch. Über den schlechten,
oft dunklen Stil klagt schon Meir ben Simon um 1230. Die Entstehung seiner
Gedankengänge und die Abfassung des Buches in der Provence sind nicht
länger aufrechtzuerhalten. Es liegenvielmehr sehrverschiedeneVorstellungen,
Traditionen und Materialien vor, die von einem Kreis provenzalischer
Mystiker zwischen 1160 und 1180 lediglich redigiert wurden. Verwertet wurden

dabei zunächst hebräisch-aramäische Fragmente jüdisch-gnostischen
Charakters, deren Verbindung von im «Buche der Schöpfung» vorliegenden
Spekulationen über die 10 Sephiroth (der Begriff ist im Bahier von «Saphirstein»

abgeleitet!) mit Elementen der Merkaba-Gnosis und anderen jüdisch -

gnostischen Traditionen aus der Nähe mandäischer und manichäischer
Gemeinden (SeelenWanderung, noch ohne Begriffsbildung dafür) sich schon im
Orient vollzogen hat und wahrscheinlich direkt von dort in die Provence
gekommen ist. Anderes Material ist durch Vermittlung des deutschen Chassidis-
mus eingeströmt, so aus dem Raza Rabba, dem Repräsentanten eines
Stadiums der esoterischen Literatur, das später ist als die wichtigsten Merkaba-
Texte. Scholem hat in einem Kommentar zum Schi'ur Qoma, dessen Autor
den Kalonymiden angehört, mehrere längere Zitate aus dem sonst
verschollenen Werke aufgefunden. Naturgemäß bleibt dennoch vieles
hypothetisch und unentschieden, wie beispielsweise die Frage nach dem
Zusammenhang der Kristallisierung der Kabbala in der Redaktion des Bahir mit
der gleichzeitigen katharischen Bewegung in der Provence. «An dem
wesentlich gnostischen Charakter dieser ältesten Form der Kabbala kann aber
nicht mehr gezweifelt werden.» «Geistesgeschichtlich stellt das Buch Bahir
einen vielleicht bewußten, im Sachlichen jedenfalls eindeutig feststehenden
Rückgriff auf archaische Symbolik dar, die in der Welt des mittelalterlichen
Judentums durchaus einzigartig ist. Mit der Veröffentlichung des Buches
Bahir tritt eine jüdische Form mythischen Denkens in Konkurrenz und
unabweisbare Auseinandersetzung mit den rabbinischen und philosophischen
Ausprägungen des mittelalterlichen Judentums.»

In ebenso ausführlichen Untersuchungen wird nun die zweite Seite des
Problems angegangen: «Was wissen wir über die ersten Persönlichkeiten, in
denen Kabbalisten ihre ältesten Lehrer erblickten?» Aus verstreuten
Fragmenten über ihre Werke und der Analyse ihrer auf uns gekommenen Schriften

ersteht ein neues und deutliches Bild der ältesten Kabbala in der
Provence und im Languedoc (Lunel, Narbonne, Posquières und vielleicht auch
Toulouse, Marseille und Arles) und ihrer Träger, von R. Abraham, dem
Gerichtspräsidenten in Narbonne, über Abraham ben David (Rabed), seinen
Schwiegersohn, dessen neue Ideen einer Offenbarung des Propheten Elias
zugeschrieben werden, Jakob Nazir und die Schicht der Gemeinde-Asketen
(wohl nicht ohne katharischen Einfluß Pruschim oder Nezirim benannt) bis
hin zu Isaak dem Blinden, dem Sohne des Rabed, und den Schriften des von



444 Rezensionen

Scholem nach dem hier grundlegenden «Buch der Spekulation oder
Kontemplation» so genannten 'Ijjun-Kreises, die mit dem Wirken Isaaks des
Blinden parallel laufen und nur wenig älter sind als die Bildung des
kabbalistischen Zentrums in Gerona zwischen 1225 und 1240. «Ihre historische
Funktion... besteht in der Verbindung der alten gnostischen Tradition,
deren Ursprünge im Orient liegen und die sich unterirdisch erhalten hat, mit
dem mittelalterlichen Neuplatonismus. » So ist die Kabbala schließlich nach
Nordspanien verpflanzt worden, wobei sich die beiden Traditionen
durchdringen und amalgamieren.

Das erweisen im einzelnen die folgenden Werks- und Begriffsanalysen der
Schriften aus dem näheren und weiteren Kreis der Schüler Isaaks des Blinden
in Gerona. Deren bedeutendste Vertreter sind Azriel, bei dem «eine direkte
Verbindung zu Scotus Erigena ernstlich erwogen werden muß», und Mose
ben Nachman (1194-1270), in dessen Werken die Rezeption alten kabbalistischen

Gutes in die offiziellen rabbinischen Kreise samt der traditionell
konservativen Haltung der neuen Gnosis gegenüber der rabbinischen Tradition
zur Vollendung kommt. Diese hundert Jahre von der Redaktion des Bahir
bis zu Nachmanides «können als die Jugendzeit der Kabbala angesehen werden,

die in der nun folgenden Zohar-Periode, die in einem doppelten Sinne
die «Glanz»-Periode der Kabbala ist, ihre volle Reife erreicht».

Abschließend muß gesagt werden: Die Anzeige eines so bahnbrechenden
und reichen Werkes kann nur ein sehr unzureichendes Bild seiner Bedeutung
vermitteln. Es wird in seinem klaren Aufbau, seiner historischen Methode,
seiner unerreichten Sachkenntnis und seinen Ergebnissen trotz allem
Vorläufigen und Ungesicherten ein Standardwerk der Kabbala-Forschung bleiben.

Man kann dem, was der Verfasser in seinem Vorwort bemerkt, nur
zustimmen: Nicht allein die Wissenschaft vom Judentum, sondern gerade auch
die orientalische und abendländische Religionsgeschichte werden von einer
gründlichen Erforschung und Diskussion des Phänomens der Kabbala
Gewinn haben. Nicht zuletzt gilt das, so möchte man hier präzisieren, für die
christliche Theologie, die aus der Spannung zwischen Entmythologisierung
und Remythisierung im Raum des frühmittelalterlichen Judentums und,
wie Scholem nachgewiesen hat, schon lange vorher, gerade heute einiges
wird lernen können.

Zu rühmen sind nicht zuletzt auch die sorgfältige Ausstattung, der fast
fehlerfreie Druck und das umfassende Register am Schluß.

Erich Groß, Bad Kreuznach

Bernd Moeller, Johannes Zwick und die Reformation in Konstanz.
Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 28. Gütersloh,
Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1961. 308 S. DM 39.-.

Die vorliegende Untersuchung hat der theologischen Fakultät der
Universität Heidelberg als Habilitationsschrift vorgelegen. Sie möchte eine längst
fällige Biographie des Konstanzer Reformators Johannes Zwick sein, bietet
aber zugleich eine lebendige Darstellung der Reformationsgeschichte der
Stadt Konstanz, der Vaterstadt Zwicks.

Bereits Joh. Zwicks Studienweg, der ihn nach juristischen und philo-



Rezensionen 445

sophischen Studien in Basel, Freiburg, Bologna und Siena schließlich zur
Theologie geführt hat, ist bezeichnend für sein späteres reformatorisches
Wirken, das vom Geiste sowohl der Reformation als auch des Humanismus
geprägt worden ist, wenn auch Zwick selbst mit einem mißbilligenden und
unbefriedigten Urteil von seiner einstigen humanistischen Ausbildung
gesprochen hat. Für die Erneuerimg der Kirche hat Joh. Zwick schon seit
Oktober 1522 nach der Übernahme der Pfarrei in Riedlingen zu wirken
begonnen, vollends in Konstanz, wohin er Ende 1525 als Prediger berufen
wurde. Zusammen mit seinem Bruder Konrad, dem Ratsherrn und
Bürgermeister, und dem verwandten Brüderpaar Ambrosius und Thomas Blaurer
schafft er von nun an mit an dem Konstanzer Reformationswerk, das kirchlich

durch die gottesdienstlichen Neuordnungen und insbesondere durch die
bedeutsame Konstanzer Zuchtordnung von 1531, politisch durch die intensive

Zusammenarbeit mit den Schweizer und oberdeutschen evangelischen
Städten bestimmt ist. Daß sich Politik und Theologie ebenfalls in Konstanz —

wie in allen Reichsstädten des 16. Jahrhunderts - vielfältig vermischt haben,
läßt sich auch an der geistigen Grundhaltung Joh. Zwicks deutlich erkennen:
Seine politischen Anschauungen sind von der Idee der sichtbaren Verwirklichung

des Reiches Gottes auf Erden geprägt. Joh. Zwicks theologische
Einstellung erhält durch die Betonung des Momentes der Heiligung - gegenüber
Wittenberg - typisch oberdeutsche Akzente.

Ausführlich wird in der vorliegenden Untersuchung airf die zahlreichen
Kirchenliedschöpfungen Joh. Zwicks eingegangen, die ja vielfach bis heute
in allen Gesangbüchern enthalten sind. Hier begegnet uns nicht nur der
Seelsorger Zwick, sondern zugleich auch der Pädagoge, als der er durch seine
«Gebetsbücher» vor allem für die Schule gewirkt hat. Die Konstanzer
Schulordnung vom Jahre 1540 ist im wesentlichen sein Werk. Auch Joh. Zwicks
katechetische Entwürfe gehören in diesen Bereich, die trotz ihres Abdruckes
bei F. Cohrs in seiner Sammlung der Katechismusversuche vor Luthers
Enchiridion noch keine gebührende monographische Würdigung erfahren
haben. Zu Zwicks Arbeit für die Gemeinde, der er in Kirche und Schule
diente, gehört auch seine Auseinandersetzung mit den Wiedertäufern, vor
allem mit Schwenckfeld — sind doch auch in Konstanz die täuferischen Kreise
mit ihren theologischen Sonderanschauungen und mit ihrer
obrigkeitsablehnenden Einstellung für den Aufbau eines einheitlichen evangelischen
Gemeinwesens höchst bedrohlich geworden. Ebenfalls an den
Religionsgesprächen der 40er Jahre ist Joh. Zwick beteiligt gewesen. Die Niederlage
seiner Vaterstadt, deren Rekatholisierung und den jähen Verfall auch seines

eigenen Lebenswerkes hat Joh. Zwick nicht mehr selbst erleben sollen. Im
Herbst 1542 wegen der Pestnot nach Bischofszell im Thurgau gerufen, ist
Zwick dort mitten im aufopfernden Dienst schon am 23. Oktober 1542 der
heimtückischen Krankheit erlegen.

Was die vorliegende Darstellung des Lebens Joh. Zwicks so wertvoll
macht, ist die durchgängige Berücksichtigung der Zusammenhänge der
oberdeutschen und allgemeinen Reformationsgeschichte, in die das Wirken
Zwicks und die Konstanzer Ereignisse hineingestellt werden. Wie die
Verbindungslinien zwischen Konstanz, Straßburg, Ulm und Zürich ständig hin-



446 Rezensionen

und herlaufen, so sind auch der Verlauf der Einführung der Reformation,
die Organisation selbst und der Aufbau des Gemeindelebens in allen Städten
Oberdeutschlands und der Schweiz überraschend ähnlich. Damit gewinnt
die Darstellung der Konstanzer Verhältnisse für die Erforschung der
oberdeutschen Reichsstadtgeschichte, insbesondere auch der reichsstädtischen
Verfassungsgeschichte des 16. Jahrhunderts eine bereichernde Bedeutung.

Die Besonderheit der Konstanzer Reformationsgeschichte besteht
allerdings darin, daß hier die Verquickung von Kirchlichem und Politischem
besonders eng gewesen ist, was einmal durch den von den Blaurer und Zwick
bewußt geplanten und streng durchgeführten Aufbau einer Respublica
Christiana, zudem auch speziell in Konstanz durch die harte Auseinandersetzung

mit dem katholischen Bischof und mit Kaiser und Reich bedingt
und erforderlich war. Ein schroffer evangelischer Kurs mußte und wurde
von den führenden Männern in Konstanz gesteuert, der z. B. die ablehnende
Haltung der Konstanzer gegenüber Bucers Konkordienbemühungen in der
Abendmahlsfrage erklärlich macht. Hier liegt auch der Grund für die
unnachgiebige Politik, die nach der Niederlage der Schmalkaldener allein
Konstanz betrieben hat. Politik konnte in Konstanz nur ausschließlich im
alten evangelischen Geiste gemacht werden, und evangelisch wiederum
konnte man in Konstanz nur unter Beibehaltung der begonnenen politischen
Linie bleiben. Die Folge ist die Bekriegung und Besiegung dieser standhaften
Stadt gewesen, die als evangelisches Gemeinwesen im Jahre 1548 ihren
totalen Untergang finden sollte.

Die vielfältigen Anregungen, die von der Untersuchung B. Moeliers für
die allgemeine Reichsstadtgeschichte ausgehen, werden hoffentlich dankbar
aufgenommen werden. Insgesamt liegt hier in Anlage und Form eine
Biographie vor, die man für viele oberdeutsche Reformatoren — man denke nur
an Johannes Brenz in Württemberg, an Wolfgang Capito und Kaspar Hedio
in Straßburg - nur sehnlichst herbeiwünschen kann.

Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Peter Brunner, Nikolaus von Amsdorf als Bischof von Naumburg. Eine
Untersuchung zur Gestalt des evangelischen Bischofsamtes in der Reformationszeit.

Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, 179 (Jahrgang

67, 2 und 68). Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1961.
160 S. DM 16.80.

Die seit dem Zusammenbruch des landesherrlichen Summepiskopats in
Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg offene und noch ungelöste Frage
nach dem Wesen des evangelischen Bischofsamtes und die Tatsache, daß in
der Ökumene durch die bischöflich organisierten Kirchen an die evangelische
Kirche dieselbe Frage neu und dringlich gestellt wird, haben den Verfasser
bewogen, sich in geschichtlicher Besinnung der Auffassung der Reformation
vom Bischofsamt zuzuwenden. Am Beispiel des Bistums Naumburg, das von
1542 bis zum Schmalkaldischen Krieg durch Luthers Freund Nikolaus von
Amsdorf besetzt war, konnte das Problem grundsätzlich aufgerollt werden,
da die Quellen wesentliche Äußerungen, besonders von Seiten Luthers,
enthalten. Brunner schildert in sehr eingehender Untersuchung die verschiede-



Rezensionen 447

nen Reformationspläne, in welchen sich weltliche Interessen des Kurfürsten
mit den geistlichen Absichten der Wittenberger Theologen mehrfach
überschneiden, sodann die Bischofseinsetzung durch Luther, die Tätigkeit Amsdorfs

als Bischof und das bittere Ende, das seine wohlgemeinten Absichten
in den geschichtlichen Ereignissen fanden. Wichtiger als diese faktischen
Belange sind aber die Hintergründe, die an diesem einen Beispiel offenbar
werden: die seit dem Frühmittelalter herrschende Verquickung von
Geistlichem und Weltlichem im deutschen Bischofsamt, die auch für Amsdorf
verhängnisvoll wurde, das Problem der echten Überordnung des Bischofs
über den Pfarrer, die Fragen der Weihe, der Sukzession, der geistlichen
Autorität. Brunner kommt zum Schluß, daß die Naumburger Bischofsfrage
am Widerstreit zwischen einer dogmatisch korrekten und einer geschichtlich

realistischen Lösung scheitern mußte. Doch werden eben darin die
Grundlagen eines neuen geistlichen Verständnisses des Bischofsamtes sichtbar,

vor allem in den im Ganzen realistisch anmutenden Gutachten und
seelsorgerlichen Briefen Luthers.

Als Baustein zu einer notwendigen umfassenden Darstellung der
reformatorischen Sicht des Bischofsamtes leistet diese Arbeit einen vortrefflichen
Dienst. Ernst Gerhard Büsch, Schaffhausen

H. Jackson Forstman, Word and Spirit. Calvin's Doctrine of Biblical
Authority. Stanford, California, Stanford University Press, 1962. 178 p.
$ 4.75.

L'auteur de cet ouvrage est professeur-adjoint de «religion» à Stanford
University.

Dans son Introduction, il justifie le but qu'il s'est proposé. Deux mouvements

théologiques d'importance capitale l'ont orienté vers le sujet auquel
il s'est attaché: le renouveau d'intérêt pour tout ce qui touche à la pensée
des réformateurs, et le retour très net de la plupart des théologiens à la
pensée biblique, dès après la première guerre mondiale. A notre époque, le

problème de l'autorité en matière de foi, et celui de la révélation sont de

nouveau au premier plan des préoccupations. Or, pour y voir clair à propos
de l'autorité de l'Ecriture sainte, le plus sage et le plus sûr est d'examiner
en détail l'œuvre des penseurs comme Calvin qui ont tout fondé sur la pleine
suffisance de la Bible. M. Forstman rappelle brièvement les travaux de Dou-
mergue, Seeberg, Ritschl, Warfield, Bauke, W. Niesel, Peter Brunner et
d'autres. Et il déplore que la discussion de la notion calvinienne d'autorité
soit en somme un élément accessoire dans chacune de ces études. Jamais,
selon lui, on n'a poussé assez à fond la véritable question. Même lors de son
fameux débat théologique avec Niebuhr, dans le Christian Century en 1948-
1949, Barth n'a pas donné des réponses parfaitement claires ni pleinement
satisfaisantes.

C'est pourquoi notre auteur ne s'est pas contenté d'exposer la conception
calvinienne de l'autorité du Livre sacré. Il s'est aussi demandé : quel est le
sens de cette autorité? Dès lors, très naturellement, son ouvrage a compté
trois parties. I: La doctrine calvinienne de l'autorité de la Bible (la Bible



448 Rezensionen

envisagée comme un tout), son fondement théologique et sa place de premier
plan dans l'Institution chrétienne. - II: Les idées du Réformateur sur la
nature de l'action du Saint-Esprit chez les auteurs sacrés et chez les fidèles. —

III : Discussion de la théorie de la connaissance de Calvin, de sa méthode
exégétique, et de la nature de la certitude qui domine sa vie et sa pensée. -
Une conclusion, trop brève à notre gré, passe en revue les positions théologiques

des disciples du Réformateur de Genève au cours des siècles, et
examine la relation entre ces diverses attitudes, plus ou moins inspirées du
Maître, et les discussions d'aujourd'hui à propos de l'autorité scripturaire.

Si intéressant que soit l'essai de M. Forstman, nous ne croyons pas
équitable de le considérer, ainsi que ses amis le prétendent, comme le premier
ouvrage consacré au problème de l'autorité de l'Ecriture chez Calvin.

Edmond Orin, Lausanne

Markus Jenny, Geschichte des deutsch-schweizerischen Gesangbuches im 16.
Jahrhundert. Basel, Bärenreiter-Verlag, 1962. 379 S. 53 Abb. Sseitige
Beilage. Fr. 47.45.

Jennys großes Anliegen ist die Gesangbuchgeschichte1, zu der er mit der
vorliegenden Arbeit einen Beitrag leisten möchte, indem er die Gesangbücher
der deutschen Schweiz (inkl. Konstanz) von der Reformation bis zum Ende
des 16. Jahrhunderts, d. h. also bis zum Auftreten des Genfer Psalters in der
deutschen Ubersetzung Lobwassers, durch den ein großer Einschnitt
vollzogen wurde, auf das genaueste untersucht. Dabei kommt Jenny zum Schluß,
daß die deutsch-schweizerischen Gesangbücher des Reformationsjahrhunderts

als Stammbaum gesehen werden können, bei dem die Konstanzer
Gesangbücher den Hauptstamm, das Engadiner Gesangbuch von 1562 und die
Basler Gesangbücher von 1581 ff. einzelne Zweige, die St. Galler und Schaff-
hauser Gesangbücher dagegen selbständige Nebentriebe bilden (vgl. die
graphische Darstellung am Schluß der losen Beilage).

Der Aufbau der Arbeit ist folgender: In einem als Einleitung gedachten
Vorwort wird ein guter, knapper Überblick über das ganze Problem und den
zu behandelnden Stoff gegeben. Darauf folgt im ersten Hauptteil die exakte
Beschreibung aller erhaltenen Gesangbücher, wobei aus synoptischen
Tabellen einerseits das Vorkommen der Lieder in den einzelnen
Gesangbüchern, anderseits der Inhalt dieser Gesangbücher selbst abgelesen werden
kann. Der rund 100 Seiten umfassende zweite Teil gibt die Geschichte der
Gesangbücher und damit das Resultat von Jennys ganz speziellen Forschungen

wieder. Im Mittelpunkt steht hier das Konstanzer Gesangbuch von 1540,
das 1946 im Faksimile herausgekommen ist. Die ausführliche und sehr
interessante Besprechung dieses dreiteiligen Gesangbucheswird auf den S. 77-99
gegeben, wobei eine knappe Schlußzusammenfassung auf die wichtigsten
Punkte in übersichtlicher Weise aufmerksam macht (S. 99). Darauf folgt die
Behandlung der Vorgeschichte dieses Gesangbuchs, das ja nicht als erste,
sondern nach Jenny bereits als dritte Auflage anzusehen ist, und es schließt

1 Vgl. Theol. Zeitschr. 16 (1960), S. llOff.



Rezensionen 449

sich daran seine weitere Geschichte im 16. Jahrhundert an. Hier läßt uns
Jenny einen eigentlichen Einblick in seine Forschungsarbeit tun, indem er
uns Schritt für Schritt an der Erschließung verlorener Gesangbücher und
an der systematischen Einordnung der erhaltenen teilnehmen läßt. Die
Annahme verlorengegangener Gesangbücher hat etwas Zwingendes an sich,
wenn man sich klar macht, wie oft ein heute noch vorhandenes Gesangbuch
der älteren Zeit nur in einem einzigen Exemplar auf uns gekommen ist. Auf
Grund der erhaltenen und der rekonstruierten Gesangbücher ergibt sich eine
geschlossene Reihe von 75 Jahren, in denen sich die Geschichte des
Konstanzer Gesangbuches (es muß mit 12 erhaltenen und mindestens 6

verlorenen Gliedern gerechnet werden) ereignet hat. - Im dritten Teil der Arbeit
werden dann alle in den Gesangbüchern enthaltenen Lieder nach Text und
Melodie besprochen, wobei allerdings hauptsächlich Fragen der Herkunft,
der Entstehung, der Quellen und der Verfasserschaft behandelt werden.
Daß dabei die bisher verhältnismäßig wenig berücksichtigten Lieder
schweizerischer Herkunft vor allem beachtet werden, ist besonders verdienstvoll.
Es wird dadurch eine neben dem Luthertum hergehende, sehr reiche Welt
lebendig. Im übrigen läßt sich auch hier noch einmal die des öftern erwähnte
(vgl. z. B. S. 95f.) ökumenische Haltung erkennen, die es den Konstanzern
und Schweizern erlaubte, den Liedbestand ihrer Gesangbücher von rein
sachlichen Gesichtspunkten aus, ohne Rücksicht auf enge konfessionelle
Schranken, zusammenzustellen. - Der dritte Teil der Arbeit kann ähnlich
wie die Bibliographie im ersten Teil als eigentliches Nachschlagewerk benützt
werden. Die auf den ersten Blick vielleicht ewas beängstigende Vielfalt von
Abkürzungen, Sigla und Zahlen an Stelle der Gesangbuchtitel und
Liedanfänge erweist sich nämlich im Gebrauch als sehr übersichtlich und leicht
verständlich, zumal in verschiedenen Verzeichnissen im vierten Teil des
Buches und in der losen Beilage alle nötigen Aufschlüsse gegeben werden.
Eine besondere Bereicherung erfährt das Buch schließlich durch eine ganze
Reihe von Abbildungen, welche die besprochenen Gesangbücher dem Leser
anschaulich machen.

Es ist nicht möglich, Jennys Arbeit, die sich aus kleinen und kleinsten
Einzelheiten zusammensetzt, hier in erschöpfender Weise nachzuzeichnen,
es sei deshalb nur ganz auswahlsweise auf einige Punkte aufmerksam
gemacht, die uns von besonderem Interesse zu sein scheinen. Das ist einmal
der S. 121 f. gemachte Versuch der Zuordnung einzelner Gesangbuchausgaben
des Konstanzer Stammes zu bestimmten geographischen Gebieten, das ist
auch die S. 132 erwähnte Entwicklung des Gesangbuches zum Hausbuch,
und das sind vor allem die die Liedanordnung im Gesangbuch betreffenden
Ausführungen auf S. 134ff., bei denen Jenny auch auf das heutige Gesangbuch

zu sprechen kommt (S. 136). Auch die auf S. 154 gezogenen Folgerungen

für die Gegenwart, daß nämlich ein Gesangbuch unbeschadet seiner
liturgischen Bestimmung katechetisch verwendet werden dürfe, lassen
erkennen, wie Jenny je und je den rein historischen Rahmen seiner Arbeit
erweitert, wenngleich er auf den unmittelbaren Dienst an der heutigen Praxis
wegen der enormen Fülle des zu behandelnden Stoffes verzichten mußte.

Helene Werthemann, Basel

29



450 Rezensionen

Gotthold Müller, Christian Cottlob Pregizer (1751-1824). Biographie und
Nachlaß. Stuttgart, Kohlhammer, 1962. 590 S.

Es handelt sich um das vom Verfasser in Die Rel. in Gesch. u. Geg. V
(1961), Sp. 539f., in Aussicht gestellte Werk. Mit großer Liebe und Ausdauer
sind die biographischen Quellen erschlossen worden. Neu ist die Entdeckung,
daß der Haiterbacher Pfarrer außer durch Bengel und Oetinger auch
wesentliche Anregungen durch die «Schatzkammer» des Stephan Praetorius
(vgl. E. Peschke, ebd., Sp. 498) erhalten hat, ebenso wie durch intensives
Lutherstudium. Luthers Vorrede zum Römerbrief rühmt er schon 1796 in
einem Bericht an das Stuttgarter Konsistorium. Doch teilt er Luthers
Abneigung gegen die Apokalypse keineswegs. Im Gegenteil, er rühmt sie in den
Bahnen von Bengel als das «Hauptbuch» der Hl. Schrift (S. 299), als das
«Leibbuch» (S. 410) und den «Reichskalender», als das «Schibboleth» der
Gläubigen (S. 411). Schon die Kinder sollen die Apoc. kennen (S. 268).
Der Realismus treibt oft wunderliche Blüten. Die weißen Pferde werden wir
«buchstäblich» im Himmel antreffen (S. 261). Früh verstorbene Kinder bleiben

auch im Himmel Kinder bis zur Auferstehung (S. 263). Da Gott ein Gott
der Ordnung ist, kommen erlöste Württemberger zu im Glauben
abgeschiedenen Württembergern, Deutsche zu Deutschen (S. 269)! Der
Volksprediger äußert sich in der Bemerkung: Der Himmel ist keine Solitude
(S. 294). Die Gesänge im Himmel sind nach Pregizer einstimmig (S. 296).
Als Grafenberger Pfarrer (1783-95) hat er Böhme studiert, doch will er kein
Mystiker sein (S. 332). Er bekennt sich zur creatio ex nihilo (S. 236) und
verwirft die Lehre vom Seelenschlaf (S. 282). Im Gegensatz zu Böhme und
in Übereinstimmung mit Bengel und Oetinger bekennt er sich in 52 Thesen

zur Wiederbringungslehre (S. 31 Iff.). Er relativiert - wie Oetinger - den
Begriff der Ewigkeit (S. 314). Kabbalistische Studien verrät die oft zitierte
«Schechina» (S. 212, 215, 264). Pregizer spricht — wie Oetinger - von der
«Tinktur» (S. 463). «Des Erlösers Medizin hilft dem ganzen All» (S. 492).
Wie Oetinger liebt er die Proverbien und vor allem das Sophia-Kapitel 8

(S. 458). Die Aufklärung wird als «falsche Aufklärung» bekämpft (S. 452).
Gegen Dippel bekennt sich Pregizer zur «blutigen Versöhnung Christi»
(S. 455) und zur Zweinaturenlehre (S. 322). Der Murrhardter Praelat schreibt
eigenhändig in Pregizers Stammbuch (S. 518), ebenso wie seine Tochter
(S. 535). Pregizer zitiert gedruckte Predigten Philipp Matthäus Hahns
(S. 324), ebenso bat er die Predigten Sailers studiert (S. 492). Er ist mit
Steinkopf bekannt (S. 517), vielleicht hat dieser ihm den Druck einiger
Schriften in Basel vermittelt. Vielleicht liegt in der 40. Strophe des
«Abschiedscarmens» von Josua Enslin (S. 543) eine Anspielung auf Pregizers
kleine Gestalt vor («Zachaeus»). Kulturgeschichtlich interessant ist, daß

Pregizer selber den Schwarzwald als «traurig» und als «Wildniß» bezeichnet
(S. 292f.). Michael Hahns grämliches «Sendschreiben» (S. 553-567) wird
dem Feuergeist aus dem Schwarzwald keineswegs gerecht, die Anwendung
des Gleichnisses vom verlorenen Sohn auf die Pregizerianer muß geradezu
als Mißbrauch der Hl. Schrift bezeichnet werden

Vielleicht darf noch angemerkt werden, daß der Vorfahr Johann Ulrich
im Auftrag seines Herzogs umfangreiche Archivstudien in St. Gallen, der



Rezensionen 451

Reichenau und Salem machte, sicher, um Rechtsansprüche mit den
Ergebnissen zu stützen.

Gotthold Müller hat reiches Material bereitgestellt, das nun für die Pre-
gizerianer- und Pregizerforschung genutzt werden kann.

Wilhelm, August Schulze, Freiburg i. Br.

Willem A. Vissek 't Hooft (Hrsg.), Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht
über die Dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen.
Stuttgart und Basel, Ev. Missionsverlag, Basileia Verlag, 1962. 560 S.

Fr. 17.30.

Dieser sehr sorgfältige und umfassende Bericht der Weltkirchenkonferenz
von Neu-Delhi 1961 wird mit einem Vorwort des Generalsekretärs Visser 't
Hooft eingeleitet. Es folgt ein persönlich gehaltenes Tagebuch von McCrea
Cavert über den Verlauf der Tagung. Die Berichte der Sektionen, Zeugnis,
Dienst, Einheit schließen sich an. Hier stehen wir im Zentrum des
Dokumentarberichtes. Die Berichte der Sektionen der Weltkirchenkonferenz werden
in der endgültig angenommenen Form, so wie sie im großen und ganzen
gebilligt und zur weiteren Bearbeitung in den Mitgliedskirchen empfohlen
worden sind, mit einer Skizze der vorhergegangenen Diskussionen geboten.
Uns scheint der Bericht über die Sektion III: Einheit, der wichtigste Teil
des Berichtes überhaupt zu sein (S. 130ff.). Das eigentliche Ziel der ökumenischen

Bewegung sollte doch die Darstellung der Einheit der Kirche sein und
bleiben. Zeugnis und Dienst sind Funktionen dieser Einheit. Im Bericht der
Sektion Zeugnis war vor allem der Punkt 17 umstritten, der die Stellung
des Christentums zu anderen Religionen behandelt (S. 90). Hier liegt ein
bedeutsames Problem. Im Bericht der Sektion Dienst wird erneut ein Wort
für die rassische Gleichberechtigung gesprochen (S. 114). Auch hier liegt ein
brennendes Problem vor.

Auf die Berichte der Sektionen folgen Ausschußberichte in großer Zahl.
Es wird deutlich, zu welcher Weite die Arbeit des Ökumenischen Rates der
Kirchen angewachsen ist. Eine überwältigende Fülle von neuen Studienaufgaben

auf fast allen Gebieten tut sich auf. Zur Frage der Einheit der Kirche
spricht es die Botschaft der Vollversammlung an die Kirchen aus, daß man
nun besser weiß, was man will, wenn man auch noch nicht weiß, wie man die
Einheit erreichen und darstellen will (S. 345). Beachtlich ist in diesem
Zusammenhang die neue Basis des Ökumenischen Rates (S. 169ff.). Wichtig
und von weittragender Bedeutung ist auch die im ausführlichen Anhang
mitgeteilte neue Verfassung der Kommission für Weltmission und Evangelisation

(S. 451 ff.). Hier kommt der Zusammenschluß des Internationalen
Missionsrates mit dem Ökumenischen Rat der Kirchen zu seinem organisatorischen

Ausdruck. Mit der Aufnahme der Russisch-orthodoxen Kirche, mit
der Neuformulierung der Basis und dem Zusammenschluß der beiden großen
ökumenischen Organisationen sind die Hauptereignisse von Neu-Delhi
genannt. Es besteht kein Zweifel, daß mit der Weltkonferenz von Neu-Delhi
ein bedeutsamer Schritt vorwärts getan ist. Es bleibt die alte Aufforderung
der ökumenischen Bewegung an ihre Glieder bestehen, weiter über die
Probleme nachzudenken und zu beachten, daß Ökumene zu Hause beginnt.



452 Rezensionen

Eine Weltkonferenz kann kein Alibi sein für fehlende konkrete Einheit in
der Ortsgemeinde.

Auffällig ist im Bericht das Vorwärtsdrängen der Vertreter der Jugend
und der sog. Jungen Kirchen. Theologisch höchst beachtlich sind auch die
auf der Konferenz gehaltenen grundlegenden Vorträge, die den Schlußteil
des Berichtbandes ausmachen (S. 477ff.). Besonders hingewiesen sei auf den

Vortrag von Joseph A. Sittler: «Zur Einheit berufen» (S. 512ff.). Sittler
spricht von einer Kluft zwischen Gnade und Natur im westlichen Denken
und fordert eine kosmische «Christologie der Natur» (S. 519). Im Bericht der
Sektion Dienst wird auch eine «Theologie der Natur» gefordert (S. 107).
Diese Gedanken sind nicht ohne Widerspruch geblieben. Der Vortrag von
Nikos A. Nissiotis: «Zeugnis und Dienst der orthodoxen Christenheit für die
eine ungeteilte Kirche» bildet den Schluß des Bandes (S. 543ff.). Auch
Nissiotis denkt kosmisch-christologisch. Er möchte in der orthodoxen Kirche
den Angelpunkt der ökumenischen Bewegung sehen (S. 546). Nissiotis spricht
von der ökumenischen «orthopraxia», in der sich die örtlich bestehende
«orthodoxia» erweisen und bestätigen soll (S. 549). «Die Welt, die noch nicht
durch die Eine Kirche mit- Gott in Gemeinschaft lebt, ruft unbewußt danach,
daß die Kirchen sich zu ihrer Einung bekennen und als Eine handeln»
(S. 553). In diesem Vortrag kommt die Bedeutung und die Herausforderung
der orthodoxen Theologie in bezug auf die Einheit der Kirche besonders klar
zum Ausdruck.

Dem Bericht ist noch ein Index angefügt, der die Orientierung erleichtert.
Man vermißt in diesem auch äußerlich allen Ansprüchen gerecht werdenden
Berichtband allenfalls die Botschaften der orthodoxen Patriarchen und
einige Ausschußvorträge, die von allgemeiner Bedeutung sind. Zusammenfassend

aber kann man diesen Berichtband zum Studium nur dringend
empfehlen. Ohne diesen ausgezeichneten Band wird eine weiterführende
ökumenische Studienarbeit nicht möglich sein. Klaus-Martin Beckmann, Bonn

Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. 1. Schau
der Gestalt. Einsiedeln, Johannes Verlag, 1961. 664 S.

Von Balthasar unternimmt hier den wichtigen Versuch, «... die christliche
Theologie unter dem Licht des dritten Transzendentale zu entfalten: die
Sicht des Verum und des Bonum zu ergänzen durch die des Pulchrum» (S. 9).
Er zeigt, daß die Transzendentalien «untrennbar» sind und daß «das

Vernachlässigen des einen» (des Pulchrum) sich «verheerend» auf die andern
auswirkt: entästhetisierte Theologie verarmt, verkümmert und wird glanzlos

(S. 9).
Der Ansatz des Werkes ist streng theologisch : die Menschwerdung Gottes

«vollendet... die ganze Ontologie und Aesthetik des geschaffenen Seins»

(S. 26); Gott bringt in seiner Erniedrigung und Erhöhung seine eigene Form
lind Schönheit mit (S. 52). Innerhalb dieses theologischen Ansatzes wird das
Schöne in seiner von Thomas von Aquino umschriebenen Polarität von
«species» und «lumen» erörtert (S. 10): «Das Schöne ist... Gestalt, und das
Licht fällt nicht von oben und außen auf diese Gestalt, sondern bricht aus
ihrem Innern hervor» (S. 144). Und: «In der Lichtgestalt des Schönen wird



Rezensionen 453

das Sein des Seienden wie nirgends sonst ansichtig...» (S. 145, vgl. auch den
Ausdruck: Epiphanie des Seinsgeheimnisses, S. 225). Die ästhetischen
Probleme werden aber nicht vom heilsgeschichtlichen Zeugnis der Bibel abgelöst.
Theologische Ästhetik wird hier (1.) als Erblickungslehre entfaltet: es geht
um die Wahrnehmung der Gestalt des sich offenbarenden Gottes, es geht um
die Gestalt seiner Heilsgeschichte mit ihren charakteristischen Konturen
(S. 118). Die umfassende Bedeutung des Gestaltmäßigen wird z. B. so
umschrieben: «Das ganze Geheimnis des Christentums, worin es sich radikal
von jedem andern Religionsentwurf unterscheidet, ist, daß die Gestalt, weil
sie von Gott her gesetzt und bejaht wird, nicht im Gegensatz steht zum
unendlichen Licht, und, obwohl sie als endliche und weltliche Gestalt sterben
muß, wie alles Schöne sterben muß auf Erden, dennoch nicht ins Gestaltlose
untergeht, eine unendliche tragische Sehnsucht hinterlassend, sondern zu
Gott hin als Gestalt aufersteht, als die Gestalt, die nun endgültig in Gott
selber eins geworden ist mit dem göttlichen Wort und Licht, das Gott der
Welt zugedacht und geschenkt hat. Die Gestalt selbst macht den Prozeß

von Tod und Auferstehung mit, und wird so koextensiv dem Licht-Wort
Gottes. Darin wird das Christliche zum überschwenglichen und durch nichts
einzuholenden Prinzip jeder Aesthetik... » (S. 208). Theologische Ästhetik
wird dann (2.) entfaltet als Entrückungslehre : Lehre von der Menschwerdung
der Herrlichkeit Gottes und von der Erhebung des Menschen zur Teilnahme
daran (S. 118). Es geht um «Gestimmtsein als Ubereinstimmung mit dem
Rhythmus Gottes selbst» (S. 242).

Das Werk ist folgendermaßen aufgebaut: Von Balthasar erörtert (I) in
der Hinführung (S. 15ff.) die Entästhetisierung der Theologie im römisch-
katholischen und im protestantischen Raum, wobei er als protestantische
Ästhetik Gerhard Nebels «Ereignis des Schönen» heranzieht. Dann spricht
er (II) von der subjektiven Evidenz: Glaubenslicht (S. 123ff.) und Glaubenserfahrung

(S. 211 ff.), schließlich (III) von der objektiven Evidenz (S. 411 ff.) :

A) Erfordernis einer objektiven Offenbarungsgestalt. B) Die Offenbarungsgestalt.

C) Christus die Mitte der Offenbarungsgestalt. D) Die Vermittlung
der Gestalt. E) Die Bezeugung der Gestalt. F) Eschatologische Reduktion.
Im Ausblick auf die zwei weiteren Bände wird vorläufig folgendes mitgeteilt :

Der 2. Band wird eine historische Typologie des Verhältnisses zwischen
Schönheit und Offenbarung vorlegen. Er dient dem Nachweis, daß es «keine
innerlich große und historisch fruchtbare Theologie» gegeben hat noch geben
kann, die nicht unter der Konstellation der Gnade und des Schönen steht.
Im 3. Band geht es um den Einbezug der weltlichen, theoretischen und
angewandten Ästhetik. Das Ziel des ganzen Unternehmens ist der Aufweis eines
letzten Ordnungsgefüges: Das Pulchrum ist die «Weise, wie das Bonum Gottes

sich schenkt und als Verum von ihm ausgesagt und vom Menschen
verstanden wird» (S. 11).

Wir entnehmen nun der Fülle des Gebotenen subjektiv einige Punkte,
die uns besonders anregend scheinen :

Entästhetisierung der Theologie — protestantisch Von Balthasar skizziert
zwei Positionen. Einerseits: Luther kämpft gegen die Hure Vernunft, die
sich Gottheit und Menschheit ästhetisch zusammenreimt (S. 43ff.). Kierke-



454 Rezensionen

gaards Kategorien der Innerlichkeit isolieren das Ästhetische (S. 46ff.). In
seiner Nachfolge steht Bultmann, dessen Szientismus jede objektiv-ruhende,
historisch-anschaubare Gestalt der Offenbarung zersetzt ; hier ist der Rückzug

in die absolut gestaltlose Innerlichkeit der Glaubensentscheidung
angetreten. «Der Ernst der subjektiven Ergriffenheit im Sinn des Ergriffen -

wordenseins von Christus spricht aus jeder Zeile Bultmanns, aber es ist ein
Ernst voll Bekümmernis in seiner Bild- und Formlosigkeit, eine wahre
Sackgasse des Protestantismus» (S. 49). Andererseits: Hamanns Aufruf:
«Laßt uns jetzt die Hauptsumme der neuesten Aesthetik, welche die älteste
ist, hören: Fürchtet Gott und gebt ihm die Ehre...» (S. 46) bedeutet einen
«heimlichen Weg zurück... in die patristische Theologie der Hochzeitlichkeit
zwischen Gott und Welt...» (S. 46). Karl Barth wagt es wieder, Schönheit
auf Gott zu beziehen, diese «Formfrage» ist für ihn das «Evangelische im
Evangelium» (Die kirchliche Dogmatik II/l, S. 739) und nicht abtrennbar
vom Inhalt der Offenbarung: Christus bringt als der Herrliche und zugleich
Gekreuzigte seine eigene Form und Schönheit mit (S. 49ff.).

Die christologische Erörterung der Fragen nach Maß und Form! Wie von
Balthasar ästhetische Begriffe aus der Gestalthaftigkeit der Inkarnation
theologisch erhebt, zeigen wir an den Stichworten «Maß» und «Form»
(S. 449ff.). Definitionsmäßig gilt : «Nur wenn Teile oder Aspekte eines Ganzen
durcheinander gemessen werden, können sie zusammen eine Form ergeben.
Form ist nur aus Teilen oder Aspekten, die einander zugeteilt und an-gemes-
sen sind (pro-portio), aber so, daß sie ihr letztes messendes Maß nicht aus
sich selber haben, sondern aus dem Gesamt, das zugleich Verteiler und
letzter Nutznießer seiner eigenen Durchmessung ist» (S. 450f.). Christologisch
sinnvoll wird solche Betrachtung, weil es um die Übereinstimmung
(«Stimmigkeit») von Christi Sendung und Existenz geht. Auf allgemeinmenschlicher
Ebene dann geht es - in Analogie zu Christus - um das «An-messen des

Menschen an das Maß Gottes» (S. 457); der Mensch wird zu dem auf das
Wort Antwortenden, zu dem dem Gottesspruch Entsprechenden; menschliches

Handelns in diesem Dialog ist im tiefen Sinn des Wortes «angemessen»
(S. 457). Das gilt auch für das Ästhetische: «... Paulus kann den Begriff
(popcpfi) auf Christus und auf die in uns auszuprägende Christusgestalt (Gal.
4, 19) im eigentlichen, unübertragenen Sinn anwenden. Ihre innere Stimmigkeit,

Proportion und Harmonie zwischen Gott und dem Menschen erhebt sie

nicht nur zum Urbild alles religiösen und ethischen, kontemplativen und
aktiven Verhaltens, sondern ebenso zum Urbild des Schönen » Und das
ist eine «Schönheit, die nicht nach einem allgemeinen Schema 'Unendlichkeit

und Vollendung', 'Verströmen und Geschlossenheit' vereinigt, sondern
auf die genaue, einmalige Weise der Inkarnation. Was wirklich für den
Menschen Vollendung und was Unendlichkeit, was wirklich Verströmung
und was Geschlossenheit, Sich-aufgeben und Geborgensein, was wirklich
'Verklärung', 'Vergötterung', 'Unsterblichkeit' - was all die großen Worte
der Aesthetik besagen: hier hat es sein Maß und seinen Horizont» (S. 459).

Alter und neuer Bund als Problem der ästhetischen Theologie! Von
Balthasar erfaßt die Verhältnisbestimmung zwischen altem und neuem Bund
im Horizont theologisch-ästhetischer Begriffe. Was im alten Bund geschieht,



Rezensionen 455

ist «figurai» (S. 599). Im Bilderverbot z. B. ist die heilsgeschichtliche Absicht
Gottes aufzuspüren, «selber zum Figurenbildner an seinem Volke zu werden
und in seiner göttlichen Weise die Meisterfigur, das Bild schlechthin (2. Kor.
4, 4) vorzubereiten» (S. 599). Der alte Bund als Bild bedeutet: das
Bildhafte kommt hier vor der Wirklichkeit, als erster Umriß, als Vorahnung, als

Hinführung; die später erfüllte Wirklichkeit ist der Seinsgrund früherer
Bilder (vgl. das Christuswort: «Ehe Abraham war, bin ich»). Diese Betrachtung

erscheint einem hilfreich für die Exegese: «Das 'Prophetische' an Israel
liegt darin, daß es an einem Bild arbeitet, das sich, bei aller Anlehnung an
ein historisches Modell der Frühzeit, immer weniger nach rückwärts hin
interpretieren läßt, aus eigener Logik immer mehr in Elemente zerfällt, die
nicht mehr synthetisierbar sind, es sei denn auf einer grundsätzlich neuen
Ebene, die Israel nur erhoffen, aber nicht konstruieren kann» (S. 604).

Auch dieser schöne und ausgewogene Beitrag von von Balthasar läßt
natürlich andere Wege der Betrachtung zu, wenn es um das weite und
differenzierte und wenig bearbeitete Thema «Muse und Gnade» geht. Weil dieses

Werk so viele Anregungen bietet und man ihm auf weite Strecken immer
neu zustimmen muß, widerstrebt es einem aber z. B. flach-protestantische
Vorbehalte anzubringen; diese Vorbehalte verraten ja oft noch einen
bilderstürmerischen Komplex, der schlecht zu der Höhenlage paßt, mit der ein
von Balthasar argumentiert. Gewiß wäre einmal mehr das Analogieprinzip
zu diskutieren. Und gewiß fordert unser Verständnis der Bibel eine
Entflechtung der beiden Bereiche - Offenbarung Gottes und Antwort des
Menschen, zu der auch das künstlerische Tun gehört — und man wird fragen, ob
diese Entflechtung durchgehalten ist. Sind aber unsere Fragen genügend
fundiert, wenn man daran denkt, wie wenig auf Seiten der evangelischen
Theologie über Ästhetik gearbeitet wird Wir sind leise erschrocken, als hier
Gerhard Nebels «Ereignis des Schönen» als protestantischer Typus der
Ästhetik erschien. Wir haben gehofft, es wären schon Direktiven zu einer
Ästhetik des heutigen Protestantismus aus den Werken von Barth und
Bonhoeffer zu entnehmen; hier bleibt offenbar noch vieles zu tun1.

Eine Frage an den Verfasser scheint vielleicht dem nötig, der sich immer
wieder im direkten Gespräch mit dem heutigen Künstler befindet: Ist hier
der Horizont des Künstlers erreicht? Der Weg von den Argumenten eines

von Balthasar zum Atelier des heutigen Malers und Bildhauers, zum Theater,
zum Konzertsaal, zum Film und Ballett scheint uns sehr weit zu sein. Wir
können uns aber nicht denken, daß von Balthasar dieses erst noch zu
erfragende Phänomen der künstlerischen Moderne zum vorneherein in Frage
stellen will, sondern er will sicher dem Gespräch zwischen Kirche und Kunst
dienen. Hier wird der in Aussicht gestellte 3. Band das Nötige bieten. Und
wir haben heute schon ein eindrückliches Beispiel im Räume des römisch-
katholischen Denkens vor Augen, das strengste, theologische Grundlegung

1 Ein Beitrag von protestantischer Seite wird demnächst erscheinen :

Kurt Marti, Kurt Lüthi, Kurt von Fischer: «Moderne Literatur, Malerei
und Musik in evangelischer Sicht. Drei Entwürfe zu einer Begegnung
zwischen Glauben und Kunst.»



456 Rezensionen

mit einer revolutionär-aufgeschlossenen Haltung gegenüber der Gegenwartskunst

zu verbinden vermag ; wir denken an das Experiment der französischen
Kreise um die Zeitschrift «L'art sacré»2. Es ist festzustellen, daß sich der
heutige Künstler von diesen französischen Kreisen verstanden fühlt. Wir
sind überzeugt, daß von Balthasar für die aktuelle Diskussion nicht minder
Wichtiges beizutragen hat, nachdem er die prinzipielle Fragestellung so
eindrücklich aufgegriffen hat. Besonders erfreulich ist es, daß sich in vielen
Punkten in diesem Gespräch zwischen Kirche und Kunst ein Konsensus
abzeichnet, der die konfessionellen Gegensätze überwindet. Die neue Haltung
hat mit beigetragen, daß in Frankreich Kunstwerke entstanden sind, die
echte Hilfe und Hoffnung für unsere Zeit ausstrahlen.

Kurt Lüthi, Biel, Kt. Bern

2 Vgl. meine Orientierung in der Zeitschr. f. ev. Ethik 5 (1962), S. 307 ff. :

«Moderne Kunst in der Sicht des avantgardistischen Katholizismus in Frankreich».

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschaf

Schweiz. The Ecumenical Review 15, 1 (1962): J. Marsh & P. Verghese,
The Finality of Jesus Christ in the Age of Universal History (1-11 ; 12-25) ;

V. Vajta, Confessional Loyalty and Ecumenicity (26-38); P. S. Minear,
Catholicity in Practice (39-44) ; D. Kitagawa, All in Each Place. Racial and
Cultural Issues (45-56); W. Neidhart, The Fight Against Anti-Semitism in
Christian Education (57—66). Evangelisches Missions-Magazin 106, 3 (1962):
C. A. Keller, Der Mensch und die Freude (90-96) ; L. Newbigin, Gottes
Werk in der weltweiten Gesellschaft der Menschen (97-113) ; F. Grau, Kirche,
Gemeinde und Mission (114-127). Internationale kirchliche Zeitschrift 52, 3

(1962): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, XLV (157-198); M. Ramsay,
Konstantinopel und Canterbury (199-212); Judaica 18, 3 (1962): E. Zingg,
Israels Privatrecht nach den Gesetzen Moses (129—139); G.Jasper, Die
Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der Jahre 1959-1961
(146-191). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 118, 18 (1962): K. Lüthi,
Christlicher Glaube..., II (274—280). 19: L. Vischer, Das gemeinsame Gebet
um die Einheit (290-293). 20: W. Hammer, Neue Probleme in der
evangelischen Theologie (306-308). 22 : E. Buess und K. Lüthi, Gott und das Böse

(338-342). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 18, 3 (1962): A. D'Costa,
The Demolition of the Temples in the Islands of Goa in 1540 and the Disposal
of the Temple Lands (161-176); H. Cieslik, Zur Geschichte der kirchlichen
Hierarchie in der alten Japanmission, III (177-165); A. Villanyi, La fonda-


	Rezensionen

