Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 18 (1962)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

436 Miszelle

I’exode plutot que pour celui de I'anabase; mais la base est bien étroite pour
cette conclusion.

L’aridité des considérations ci-dessus se justifie par la nécessité de sortir
de l'orniére d'une analyse lexicographique seulement globale et logique pour
entreprendre I'étude historique du vocabulaire et de la langue hébraiques et
par conséquent aussi celle de 'expression de la foi d’Israél.

Paul Humbert, Neuchétel

Rezensionen

B. Davie NAPIER, Song of the Vineyard. A Theological Introduction to the
Old Testament. New York, Harper & Brothers, 1962. XII -+ 387 S.

Der Verfasser, Professor fur Altes Testament in der Yale University, hat
hier ein Buch zum praktischen Gebrauch geschrieben. Als Leser denkt er
sich vor allem Studenten, Sonntagsschullehrer und Theologen, die nicht
zum engeren Kreis der Fachleute gehéren. ir mochte nicht blof3 t{iber das
Alte Testament und die sich anschlieBende Sekundérliteratur berichten,
sondern vor allem zum Studium desselben anleiten.

Diesem Ziel entspricht der Inhalt: In vier Hauptabschnitten wird der
Stoff des Alten Testaments wiedergegeben und zwar so, daBl die Schriften
des Kancns vom Pentateuch bis auf die Psalmen, Chronik, Esther, Daniel
und Jona besprochen werden. Das ist ein Vorgehen, welches nicht einem ver-
alteten und die wissenschaftlichen Erkenntnisse verleugnenden Biblizismus
entspringt, sondern eben dem Wunsch, méglichst nicht iber das Alte Testa-
ment zu reden, sondern in dieses hineinzufithren. Mit seiner Wissenschaft ist
der Verfasser nédmlich durchaus vertraut, und ihre kritischen Ergebnisse
werden zwar nicht iiberbetont, aber vorausgesetzt und, soweit es der Sache
dient, berticksichtigt. Das zeigt sich in sehr vielen selbstverstiandlichen Ein-
zelheiten, die hier nicht «lobend» erwihnt werden miissen. Wohl noch in
wesentlicherem Sinn ist Napier der neueren Forschung darin verpflichtet,
daB3 er sich bemiiht, die alttestamentlichen Schriften aus ihrem geschicht-
lichen, kultischen und allgemein geistigen Hintergrund heraus zu verstehen.
Im Zusammenhang damit steht nicht, wie es der Folge im Kanon entspriche,
ein Uberblick tiber die Genesis an der Spitze, sondern ein solcher tber
Exodus Kap. 1-18, und erst danach findet die Genesis mit den Themen Ur-
geschichte (Schopfung) und Patriarchenzeit ihren Platz. So trigt Napier der
Tatsache Rechnung, daf3 die « Herausfithrung aus Agypten» ein Urbekenntnis
Israels war, dem erst spdter die Themen Patriarchenzeit und Urgeschichte
vorangestellt wurden.

Wir zweifeln nicht, dal der Verfasser mit seiner schlichten, dem modernen
Menschen ins Auge blickenden und 6fter auch humorvollen Einfithrung vielen
einen Dienst tut, fiir den man ihm gerne dankt.

Dieser Dank wird nicht geschmilert, wenn wir zum Schluf} einige Be-
denken oder Fragen zu Einzelheiten vorbringen:



Rezensionen 437

Der alte Sargon, dessen Geburtslegende auf S. 21 zitiert wird, war Konig
von Akkad und nicht von Assyrien. — Im Abschnitt Giber den Dekalog (S. 74—
82) wiren zum 6., 8. und 10. Gebot die neueren Einsichten zu beriicksichtigen
gewesen. — Bei der Legende vom ungehorsamen Gottesmann sollte es auf
8. 177 heiflen 1. Ko6n. 13 und nicht 12. — Bei den umsichtigen Darlegungen
zur Khe des Hosea (S. 208ff.) ist leider der Kommentar von H.-W. Wolff
mit seiner neuartigen Sicht der Dinge nicht herangezogen. — Auf 8. 217 hilt
Napier daran fest, Samaria sei entgegen den biblischen Angaben von 2. Kén.
17, 3-6; 18, 9-10 nicht von Salmanassar V, sondern erst von Sargon 11 er-
obert worden. Das hat sich inzwischen als Irrtum erwiesen, indem es sich
auf Grund eines neuen Textfundes ergab, da3 wirklich noch Salmanassar V
der Eroberer ist!. — Wie die meisten heutigen Forscher vertritt Napier bei
seinem Uberblick tiber die nachexilische Zeit (S. 315ff.) die von der chronisti-
schen Darstellung abweichende Reihenfolge Nehemia — Esra. Auch wer sich
von ihrer Richtigkeit noch nicht zu iiberzeugen vermag, mufl doch zugeben,
daf3 manches fiir gie spricht. Ein Argument bildet dabei bekanntlich Johanan
der Sohn Kljasib’s, in dessen Zelle Esra fastend eine Nacht verbringt (Esr.
10, 6). Das kann sich nur nach der Zeit des Nehemia zugetragen haben, wenn
Eljasib der nach Neh. 3, 1 mit Nehemia gleichzeitige Hohepriester war. Will
man, wie es auch Napier tut, in Johanan ebenfalls einen Hohenpriester sehen,
so kann es nach Neh. 12, 10f. und 22 nicht der Sohn — so Napier 5. 318 —
sondern allein der Enkel des Eljasib gewesen sein. Im tbrigen ist sowohl
bei Eljasib als auch bei Johanan nicht sicher, wenn vielleicht auch wahr-
scheinlich, dafl die beiden auch sonst begegnenden Namen je den hohe-
priesterlichen Trager derselben meinen. — Ob das KEsra-Gesetz von Neh. 8,
wenn auch mit gewissen Einschrinkungen, wirklich mit der Priesterschrift
gleichgesetzt werden darf, wie Napier (S. 318f.) das fiir moéglich hilt, ist der
neueren Korschung mehr und mehr fraglich geworden, und das hitte wohl
deutlicher zum Ausdruck gebracht werden sollen. — An der Stelle Hi. 19, 23
behilt der Verfasser (S. 339) fiir das hebriische chagaq bassépir die Uber-
setzung bei: «Ch that they were inscribed in a bool!»; sie ist aber im Blick
auf den Textzusammenhang und das verwandte katab bassépér sicher falsch
und durch die Wiedergabe: «schriftlich verzeichnen» zu ersetzen?.

Johann Jakob Stamm, Wabern bei Bern

PaILON D’ALEXANDRIE, De opificio mundi. Introduction, traduction et notes
par R. Arnaldez. = Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, 1. Paris, Editions
du Cerf, 1961. 259 p. NF. 15—

— Legum allegoriae. Introduction, traduction et notes par Claude Mondésert.
= Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, 2. Paris, Editions du Cerf, 1962.
319 p. NF¥. 24.—.

— De somnis. Introduction, traduction et notes par Pierre Savinel. = Les
ceuvres de Philon d’Alexandrie, 19. Paris, Editions du Cerf, 1962. 245 p.
NF. 21.-

1 C. Schedl: Vet. Test. 12 (1962), S. 89f.
2 Vgl. Theol. Zeitschr. 4 (1948), S. 331.



438 Rezensionen

—  De virtutibus. Introduction et notes de R. Arnaldez, traduction de P. De-
lobre, M.-R. Servel, A.-M. Verilhac. = Les ceuvres de Philon d’Alexandrie,
26. Paris, Editions du Cerf, 1962. 161 p. NF. 15.—.

En 1908, Emile Bréhier écrivait dans son grand ouvrage sur Philon:
«Une traduction frangaise des ceuvres de Philon manque.» Certes, quelques
traités isolés avaient été traduits: le Commentaire allégorique par Bréhier
en 1909, le Contre Flaccus et I'’Ambassade a Caius par Delaunay en 1867,
le De migratione par R. Cadiou en 1957 et, tout récemment, le De vita con-
templativa par P. Geoltrain. Une traduction francaise des ceuvres completes
de Philon n’en faisait pas moins gravement défaut, et cela au moment méme
ou parait le dernier tome de la traduction anglaise de Colson et ou l'on
annonce la poursuite de I'entreprise de L. Cohn-I. Heinemann par W. Thei-
ler. Il faut donc se féliciter sans réserve de voir enfin traduite en francais
I’ccuvre entiére du philosophe alexandrin. L’entreprise est placée sous le
patronnage de 1’Université de Lyon et sous la direction de R. Arnaldez,
J. Pouilloux et Cl. Mondésert. Le texte grec reproduit celui de l’édition
Cohn et Wendland, en regard, on en lira la traduction.

La traduction du De opificio est précédée d’une importante introduction
générale de R. Arnaldez. On y trouve clairement exposées les principales
interprétations de ’ccuvre de Philon. Cet état des questions peut prétendre
a une certaine objectivité, mais il n’est pas certain qu’il fasse apparaitre
nettement qu’elle est la doctrine des divers collaborateurs!. Quelques re-
marques sur Philon et 'hermétisme, sur Philon et la Gnose, sur Philon et
I'Ecole d’Alexandrie (Clément et Origéne) auraient utilement complété ce
tour d’horizon. La traduction de ce traité est fouillée et précise. Les notes
sont pertinentes.

Le second tome des ceuvres de Philon, les Legum allegoriae, est da a la
compétence du P. Mondésert. On avait d’abord projeté de reprendre simple-
ment la traduction de Bréhier parue en 1909. Il a paru préférable de donner
une traduction nouvelle, quite & faire «maints emprunts — de mots, d’ex-
pressions et méme de passages entiers — & celle d’Emile Bréhier». La solution
est, de fait, assez heurecuse. L’introduction met en valeur, selon une formule
de Bréhier, «la méthode allégorique... instrument indispensable de la vie
intérieure».

M. Pierre Savinel a traduit un traité important et difficile, le De somnis.
La traduction est brillante (ainsi I, § 102 est heureusement rendu: «messieurs
les professeurs au sourcil doctoral et qui tiennent pour le sens littéraly).
Peut-on, toutefois, déplorer le clinquant de I'introduction ? Gérard de Nerval,
Freud, Antonin Artaud, Pascal, Baudelaire, Rimbaud, Mallarmé, Valéry,
Bernanos et d’autres encore défilent au pas de gymnastique devant le lecteur
émerveillé. Cette parade de réve terminée, I’honnéte homme, tout pantois,
aimerait lire une introduction sérieuse et modeste au De somnis.

L’introduction au De virtutibus est de M. R. Arnaldez. C’est une claire
analyse de 'idée de vertu chez Philon & la lumiére de Platon, d’Aristote et

1 Comparer J. Pouilloux, Philon d’Alexandrie: Recherches et points de
vue nouveaux: Bull. de la Soc. Hrnest Renan, 10 (1961), p. 15-17.



Rezensionen 439

des Stoiciens. Soulignons cependant qu’il faudrait également faire ici état
d’auteurs juifs de langue grecque qui, comme Philon, accordent aussi une
grande importance a la «vertu». Qu’on pense a la Sagesse de Salomon ou au
Quatriéme livre des Machabées. Enfin, on aurait aimé voir discuter un cha-
pitre de H. Jonas, «Apeti| bei Philo von Alexandrien»?2.

Marc Philonenko, Strasbourg

ROBERT ARON, Die verborgenen Jahre Jesu. Ubers. von K. Mahr. [Titel des
Originals: Les années obscures de Jésus.] Frankfurt a. M., Heinrich Scheff-
ler, 1962. 280 S. DM 22.80.

Der franzosisch-judische Verfasser dieses anregenden Jesus-Buches ist ein
Historiker, den die tragischen Kreignisse der jlingsten Vergangenheit zum
vertieften Studium des Judentums und Christentums (das er besonders in
der rémisch-katholischen Form kennt) getrieben haben. Er will die judische
Umgebung des Jesuskindes beleuchten, um Juden und Christen auf die Jahre
vor der Bifurkation und auf ihre Parallelitét gegentiber den «Leugnern des
Heiligen» aufmerksam zu machen. Vieles kann dabei nur intuitiv, anderes
nur mit Hilfe von spiteren Quellen rekonstruiert werden, aber Aron tut
dieses mit geschichtlichem Sinn, Ehrlichkeit und Taktgeftihl. Seine anschau-
liche Genremalerei der judischen Umgebung Jesu ist anderen Werken in
mancher Beziehung iiberlegen, und seine Charakteristik der orientalisch-
judischen Denkweise der Zeit trifft wesentliche Punkte.

Einzelheiten der geschichtlichen Beurteilung sollen hier nicht diskutiert
werden, einmal weil allerlei Fragen doch schwebend bleiben miissen, zum
anderen weil bei Aron das Gesamtbild das Entscheidende ist. Wegen der
Verwertung judischer Quellen aus der Zeit nach dem rémisch-jiidischen Krieg
wirkt aber die Darstellung in einem Punkt leicht anachronistisch, was nicht
unbedenklich erscheint: Auseinandersetzungen zwischen Juden und Rémern
in Paldstina kamen wiithrend der Kindheit Jesu und spiter vor, aber die
romischen Behorden verfolgten damals keineswegs die judische Religion oder
Nationalitit, so dall Arons Hinweis auf das Vichy-Regime irrefithrt (S. 198-
205). Die auf Wunsch fithrender Juden eingerichtete Prokuratur Judda
stand nicht unter dem rémischen Volk, sondern direkt unter Augustus, der
zwar ein « Fithrer» war, aber die Juden und deren Kultus unter seinen Schutz
nahm und dafir im Tempel zwei tdgliche Opfer empfing.

Die deutsche Ubersetzung ist gepflegt und mit schénen Illustrationen ver-
sehen worden. Bo Reicke, Basel

JouN A. T. RoBinsoN, Twelve New Testament Studies. = Studies in Biblical

Theology, 34. London, SCM Press, 1962. 180 S.

Um einen Eindruck von diesen Studien des ehemaligen Cambridge-
dozenten und jetzigen Bischofs zu geben, greifen wir aus der Iille der
Probleme einiges heraus.

Den Anfang macht ein Aufsatz zum Thema Qumran (The Baptism of
John and the Qumran Community, S. 11ff.). Die Ubereinstimmungen und

2 H. Jonas, Gnosis und spéatantiker Geist, 11/1 (1954), p. 38-45.



440 Rezensionen

Unterschiede zwischen Tiufer- und Qumran-Gemeinschaft werden gut
herausgearbeitet. Die offensichtlich bestehenden Zusammenhinge lassen sich
am besten erkldren, wenn man engere Kontakte zwischen beiden Kreisen
voraussetzt.

Die Bedeutung der Qumranfunde erkennt der Verfasser ferner darin, daf
uns der Anteil des Judentums an der Geschichte der Gnosis sehr viel deut-
licher greifbar wird. Eine Alternative zwischen Gnosis und Judentum ist
falsch. So wird denn die in den johanneischen Briefen bekiampfte Hiresie
dargestellt als doketischer Gnostizismus auf jiidischem Boden (The Destina-
tion and Purpose of the Johannine Epistles, S. 126ff.). Bei der Behandlung
des vierten Evangeliums (The Destination and Purpose of St. John’s Gospel,
S. 107ff.) scheint mir freilich {ibersehen zu werden, daf3 gerade auch hier die
Auseinandersetzung mit einer gnostisch-doketischen Hiéresie vollzogen wird,
Das vierte Evangelium weist ausgeprigt antidoketische Ziige auf, denen
nachzugehen wohl eine besondere Studie lohnte. Die Situation diirfte von
der der Johannesbriefe nicht sehr verschieden sein.

Sehr interessant ist die in den beiden genannten Studien durchgefiihrte
These, daf3 das Johannesevangelium und die Johannesbriefe fiir das grie-
chischsprechende Diasporajudentum auBlerhalb Paldstinas bestimmt sind.
Das Verhiiltnis zwischen Juden und Heiden stehe nicht im Blickpunkt des
Evangeliums. Vielmehr gehe es um die Beziehung zwischen Judentum und
wahrem Israel. Die Hellenen, die nach Joh. 12, 20ff. Jesus sehen mdéchten,

eien griechischsprechende Diasporajuden. Ebenso handele es sich in 7, 35
wie auch 10, 16 (die anderen Schafe) um das griechischsprechende Diaspora-
judentum. Der Verfasser versteht das Johannesevangelium als einen evan-
gelistischen Appell an das griechischsprechende Diasporajudentum, dall es
den Christus aufnehme, den die Einwohner Jerusalems («die Juden») ver-
worfen haben. So ansprechend diese These auf den ersten Blick ist, ich ver-
mag sie nicht zu teilen. Der Verfasser sieht durchaus den Universalismus des
vierten Evangeliums, ohne aber daraus die entsprechenden Konsequenzen
zu ziehen. Es ist ja doch eigentiumlich, wie gerade der vierte Evangelist in
der Passionsgeschichte vor das Forum des rémischen Kaiserreiches dringt
und dal} gerade hier in der Passionsgeschichte der universale Charalkter
herausgearbeitet. wird. Das vierte Evangelium ist nicht nur offen fiir den
Kosmos, sondern gibt sein Zeugnis gerade in denselben hinein.

Die Qumranfunde sicht der Verfasser in ihrer Bedeutung weiter darin,
dall die alte oft wiederholte These von der relativ spiten Abfassung des
johanneischen Schrifttums als Gberholt angesehen werden darf (The New
Look on the Fourth Gospel, S. 94ff.). Darin wird man ihm sicher gern zu-
stimmen. Die Qumranfunde zeigen in der Tat, daB der Mutterboden des jo-
hanneischen Denkens sehr viel élter ist als man bisher zugeben wollte.
Dennoch stehe ich der historischen Aufwertung, die der Verfasser dem
vierten Evangelium zuteil werden l48t, kritisch gegeniiber. Es soll keines-
wegs bestritten werden, dafl die johanneische Tradition urspriingliches Ma-
terial in sich aufgenommen hat (vgl. The Parable of the Shepherd, S. 67ff.).
Man wird aber zuniichst das Phédnomen zu sehen und theologisch zu bewil-
tigen haben, daBl im vierten Evangelium die «Historie» in einer Weise dem



Rezensionen 441

Kerygma unterworfen wird, da man geradezu von kerygmatischen Ge-
schichtssetzungen reden muf3. So scheint mit z. B. des Verfassers «Histo-
rische Argumentation» im Fall Joh. 4, 38 (The «Others» of John 4. 38, S.611f.)
nicht haltbar. Mit den «anderen» soll die Mission des Tédufers und seiner
Jiinger gemeint sein, in deren Arbeit Jesus und seine Jiinger eintreten. Wie
will man das mit V. 34 in Einklang bringen? Denn hier geht es doch im
Zusammenhang um die Begrindung der urchristlichen Mission im Voll-
bringen des Werkes Jesu. :

Aus der Reihe der anderen Studien, die hier nicht mehr besprochen werden
koénnen, seien vor allem genannt Elijah, John and Jesus (S. 28ff.) und The
One Baptism (S. 1581T.).

Abschlieend mag zum Ausdruck gebracht werden, daf man die zwdlf
Studien mit Gewinn liest. Wenn sie des 6fteren in das weite Ifeld der Hypo-
thesen hinausfiihren, so ist doch der Verfasser weit davon ab, dieselben zu
verabsolutieren. Wilhelm Wilkens, Lienen, Westfalen

GErsaHOM ScHOLEM, Ursprung und Anfdnge der Kabbala. = Studia Judaica.
Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, hrsg. von E. L. Ehrlich, 3.
Berlin, W. de Gruyter, 1962. IX + 434 S. DM 48.—.

Scholem beginnt, die Ernte einer 40jahrigen Arbeit an den Problemen
der judischen Mystik einzubringen. Daf} er mit einigen, im wahren Sinne des
Wortes grundlegenden Werken auch der deutschsprachigen Welt daran An-
teil gibt, muf} ihmm vorweg besonders gedankt werden. Er hat damit ein
Zeichen aufgerichtet, das nicht {ibersehen werden kann.

Zuniichst geschah das mit dem 1957 erschienenen groflen Uberblick iiber
den gesamten Stoff «Die jlidische Mystik in ihren Hauptstrémungen». Da-
nach erschien 1960 «Zur Kabbala und ihrer Symbolik» eine erste Sammlung
bisher verstreuter Aufsitze, meist aus den Kranos-Jahrbuchern, tiber um-
fassende Problemstellungen der Kabbala und der jiudischen Mystik tiberhaupt,
samt der schonen Studie uber die Vorstellung vom Golem. Inzwischen hat
Scholem sein Hauptwerk nach zwei Seiten hin ausgebaut. Das dort tiber
Merkaba-Mystik und jiadische Gnosis Ausgefithrte (8. 43-86) hat er in
«Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism and Talmudic Tradition» (1960)
unterbaut und vertieft. Danach ist beispielsweise die Entstehung der Haupt-
quellen der frithen judischen Mystik, deren wissenschaftliche Bearbeitung
Scholem in Aussicht stellt, schon in die erste Periode der tannaitischen Zeit
zu verlegen.

Auch das neue Werk Scholems ist eine solche Erginzung. KEs hat seine
Vorginger in einemn 1928 erschienenen Aufsatz «Zur Frage der Entstehung
der Kabbala» und vor allem in dem 1948 versffentlichten hebraischen Buche
«Reschith ha-Kabbala». Dabei sind «die wesentlichen Positionen... auch in
der nun vorliegenden durchgreifenden und den hebridischen Text um mehr
als das Doppelte erweiternden Neubearbeitung beibehalten worden». Das
hebriische Werk beh#lt freilich, schon im Blick auf die zahlreichen, s:hwer
zugénglichen Zitate im Urtext seinen Wert.

Scholem beginnt mit einer Darstellung des Problems, einem der schwierig-
sten aber auch interessantesten in der Wissenschaft vom Judentum. Die



442 Rezensionen

Kabbala, esoterische Tradition in Theosophie und Kosmogonie, taucht unter
diesem Begriff seit etwa 1200 scheinbar unvermittelt in Siidfrankreich auf.
Denn weder zur frithen jidischen Gnosis der Merkaba-Mystik noch zu dem
deutschen Chassidismus des 12, und 13. Jahrhunderts besteht eine unmittel-
bare Beziehung. Was nun die Forschung auf diesem Gebiet bisher erschwert
hat und es fir den GroBteil nichtjiidischer Mitarbeiter, wie man einzuge-
stehen haben wird, auch weiterhin tut, betrifft zunichst die Armut an
historischen Urkunden, dazu die in einer fast uniibersehbaren Menge von
Handschriften aber meist nur fragmentarisch erhaltenen Texte geringen
Umfanges, vor allem aber die Sprachlichen und syntaktischen Schwierig-
keiten, die, wie selbst der Verfasser bekennt, «oft genug den Leser zur Ver-
zweiflung zu treiben geeignet sind», und das Fehlen jeder griindlichen philo-
logischen Detailarbeiten, was bei Benutzung der spéteren Drucke zu duller-
ster Vorsicht mahnt.

Tholuck, einer der letzten einer bemerkenswerten Reihe evangelischer
Theologen, die sich mit der Materie befaliten, hat seinerzeit versucht, das
Problem der Entstehung der Kabbala im Zusammenhang mit der ungefahr
gleichzeitigen Entstehung des islamischen Sufismus zu lésen. Der Historiker
Graetz sieht die Kabbala als ein Produkt der Reaktion auf den radikalen
Rationalismus des Maimonides und seiner Schule, Neumark in seiner «Ge-
schichte der jidischen Philosophie des Mittelalters» als eine Schopfung der
inneren Dialektik in der Entwicklung der philosophischen Gedanken im
Judentum, einen Prozef3 der Re-Mythisierung philosophischer Konzeptionen.
Gegeniiber den «Brocken von Wahrheit» in diesen beiden Anschauungen
erweist Scholem, «daB die kabbalistische Bewegung im Judentum adaequat
nicht in den Kategorien der Philosophiegeschichte dargestellt werden kann,
sondern nur in denen der Religionsgeschichte, so eng sich streckenweise
auch ihre Verbindung mit der Philosophie erweisen mag». «Die Geschichte
der mystischen Terminologie... liefert den authentischen Wegweiser, an dem
die Forschung sich zu orientieren hat.»

Nach einem Blick auf die kampf- und spannungsreiche, von der kathari-
schen Bewegung im damaligen Stuidfrankreich geprigte Umgebung, die hohe
kulturelle Bliite der dortigen Judenschaft, die alleine schon verwehrt, die
Vater der Kabbala mit Graetz als Finsterlinge zu bezeichnen, folgt eine kurze
Darstellung der frithen jidischen Gnosis und ihrer Literatur, eine begriffliche
Analyse des «Buches der Schépfung», zu dessen Friithdatierung und palédsti-
nensischen Entstehung Scholem neigt, und eine Sammlung der &ltesten
Zeugnisse liber das Auftreten der Kabbala bis zum Erscheinen des Buches
Bahir, dem kanonischen Text, auf dem dann die spanischen Kabbalisten auf-
bauen. Der kurz zuvor, im ersten Drittel des 12. Jahrhunderts, erschienene
Kommentar zum «Buche der Schopfung» von Jehuda ben Barzilai in Barce-
lona ist «das beweiskriftigste Zeugnis dafur, wie grol3 der Unterschied zwi-
schen der Lage der Dinge in Nordspanien und der Provence um 1130 und
um 1180-1200 war. Dieser Unterschied liegt im erneuten Auftreten der
gnostischen Tradition im Herzen des Judentumsy».

Damit wendet sich die Arbeit einer griindlichen Analyse des Buches
Bahir zu, dem seinerzeitigen Ausgangspunkt der Forschungen Scholems:



Rezensionen 443

«Das Buch Bahir, ein Schriftdenkmal aus der Friithzeit der Kabbala» (1923),
eine kommentierte Ubersetzung des Textes. Bahir, auch Midrasch des R.
Nechunja genannt, ist eine unzusammenhingende Sammlung oder redigie-
rende Bearbeitung von Fragmenten einer Reihe von Ausspriichen oder sehr
kurzen Lehrvortrigen fiktiver Autorititen tiber Bibelverse. Seine Sprache
ist ein spiites, verwildertes Hebriisch und Aramaiisch. Uber den schlechten,
oft dunklen Stil klagt schon Meir ben Simon um 1230. Die Entstehung seiner
Gedankengiinge und die Abfassung des Buches in der Provence sind nicht
langer aufrechtzuerhalten. Esliegen vielmehr sehr verschiedene Vorstellungen,
Traditionen und Materialien vor, die von einem Kreis provenzalischer
Mystiker zwischen 1160 und 1180 lediglich redigiert wurden. Verwertet wur-
den dabei zunichst hebréisch-araméische Fragmente judisch-gnostischen
Charakters, deren Verbindung von im «Buche der Schopfung» vorliegenden
Spekulationen tber die 10 Sephiroth (der Begriff ist im Bahier von «Saphir-
stein» abgeleitet!) mit Elementen der Merkaba-Gnosis und anderen judisch-
gnostischen Traditionen aus der Néhe mandéischer und manichiischer Ge-
meinden (Seelenwanderung, noch ohne Begriffsbildung dafiir) sich schon im
Orient vollzogen hat und wahrscheinlich direkt von dort in die Provence ge-
kommen ist. Anderes Material ist durch Vermittlung des deutschen Chassidis-
mus eingestrémt, so aus dem Raza Rabba, dem Reprisentanten eines Sta-
diums der esoterischen Literatur, das spéter ist als die wichtigsten Merkaba-
Texte. Scholem hat in einem Kommentar zum Schi‘ur Qoma, dessen Autor
den Kalonymiden angehort, mehrere lingere Zitate aus dem sonst ver-
schollenen Werke aufgefunden. Naturgemil3 bleibt dennoch vieles hypo-
thetisch und unentschieden, wie beispiclsweise die Frage nach dem Zusam-
menhang der Kristallisierung der Kabbala in der Redaktion des Bahir mit
der gleichzeitigen katharischen Bewegung in der Provence. «An dem we-
sentlich gnostischen Charakter dieser dltesten Form der Kabbala kann aber
nicht mehr gezweifelt werden.» «Geistesgeschichtlich stellt das Buch Bahir
einen vielleicht bewuBten, im Sachlichen jedenfalls eindeutig feststehenden
Riuckgriff auf archaische Symbolik dar, die in der Welt des mittelalterlichen
Judentums durchaus einzigartig ist. Mit der Veréffentlichung des Buches
Bahir tritt eine jiudische Form mythischen Denkens in Konkurrenz und un-
abweisbare Auseinandersetzung mit den rabbinischen und philosophischen
Auspriigungen des mittelalterlichen Judentums.»

In ebenso ausfiihrlichen Untersuchungen wird nun die zweite Seite des
Problems angegangen: « Was wissen wir iiber die ersten Persénlichkeiten, in
denen Kabbalisten ihre éltesten Lehrer erblickten?» Aus verstreuten Frag-
menten Uber ihre Werke und der Analyse ihrer auf uns gekommenen Schrif-
ten ersteht ein neues und deutliches Bild der &ltesten Kabbala in der Pro-
vence und im Languedoc (Lunel, Narbonne, Posquiéres und vielleicht auch
Toulouse, Marseille und Arles) und ihrer Trédger, von R. Abraham, dem Ge-
richtsprisidenten in Narbonne, iiber Abraham ben David (Rabed), seinen
Schwiegersohn, dessen neue Ideen einer Offenbarung des Propheten Elias
zugeschrieben werden, Jakob Nazir und die Schicht der Gemeinde-Asketen
(wohl nicht ohne katharischen Einflul Pruschim oder Nezirim benannt) bis
hin zu Isaak dem Blinden, dem Sohne des Rabed, und den Schriften des von



444 Rezensionen

Scholem nach dem hier grundlegenden «Buch der Spekulation oder Kon-
templation» so genannten ’ITjjun-Kreises, die mit dem Wirken Isaaks des
Blinden parallel laufen und nur wenig élter sind als die Bildung des kabba-
listischen Zentrums in Gerona zwischen 1225 und 1240. «Thre historische
Funktion... besteht in der Verbindung der alten gnostischen Tradition, de-
ren Urspriinge im Orient liegen und die sich unterirdisch erhalten hat, mit
dem mittelalterlichen Neuplatonismus.» So ist die Kabbala schliefSlich nach
Nordspanien verpflanzt worden, wobei sich die beiden Traditionen durch-
dringen und amalgamieren.

Das erweisen im einzelnen die folgenden Werks- und Begriffsanalysen der
Schriften aus dem niheren und weiteren Kreis der Schiiler Isaaks des Blinden
in Gerona. Deren bedeutendste Vertreter sind Azriel, bei dem «eine direkte
Verbindung zu Scotus Erigena ernstlich erwogen werden mul3», und Mose
ben Nachman (1194-1270), in dessen Werken die Rezeption alten kabbalisti-
schen Gutes in die offiziellen rabbinischen Kreise samt der traditionell kon-
servativen Haltung der neuen Gnosis gegeniiber der rabbinischen Tradition
zur Vollendung kommt. Diese hundert Jahre von der Redaktion des Bahir
bis zu Nachmanides «kénnen als die Jugendzeit der Kabbala angesehen wer-
den, die in der nun folgenden Zohar-Periode, die in einem doppelten Sinne
die «Glanz»-Periode der Kabbala ist, ihre volle Reife erreicht».

AbschlieBend mufl gesagt werden: Die Anzeige eines so bahnbrechenden
und reichen Werkes kann nur ein sehr unzureichendes Bild seiner Bedeutung
vermitteln. s wird in seinem klaren Aufbau, seiner historischen Methode,
seiner unerrcichten Sachkenntnis und seinen Ergebnissen trotz allem Vor-
laufigen und Ungesicherten ein Standardwerk der Kabbala-Forschung blei-
ben. Man kann dem, was der Verfasser in seinem Vorwort bemerkt, nur zu-
stimmen : Nicht allein die Wissenschaft vom Judentum, sondern gerade auch
die orientalische und abendlidndische Religionsgeschichte werden von einer
grundlichen Erforschung und Diskussion des Phédnomens der Kabbala Ge-
winn haben. Nicht zuletzt gilt das, so méchte man hier priizisieren, fiir die
christliche Theologie, die aus der Spannung zwischen Entmythologisierung
und Remythisierung im Raum des frihmittelalterlichen Judentums und,
wie Scholem nachgewiesen hat, schon lange vorher, gerade heute einiges
wird lernen kénnen.,

Zu rithmen sind nicht zuletzt auch die sorgfiltige Ausstattung, der fast
fehlerfreie Druck und das umfassende Register am Schlufl.

Erich Grof3, Bad Kreuznach

BrerND MOELLER, Johannes Zwick und die Reformation in Konstanz. =
Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 28. Giitersloh,
tutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1961. 308 S. DM 39.—.

Die vorliegende Untersuchung hat der theologischen Fakultit der Uni-
versitdt Heidelberg als Habilitationsschrift vorgelegen. Sie méchte eine lingst
fillige Biographie des Konstanzer Reformators Johannes Zwick sein, bietet
aber zugleich eine lebendige Darstellung der Reformationsgeschichte der
Stadt Konstanz, der Vaterstadt Zwicks.

Bereits Joh. Zwicks Studienweg, der ihn nach juristischen und philo-



Rezensionen 445

sophischen Studien in Basel, Freiburg, Bologna und Siena schlieBlich zur
Theologie gefiihrt hat, ist bezeichnend fiir sein spédteres reformatorisches
Wirken, das vom Geiste sowohl der Reformation als auch des Humanismus
geprigt worden ist, wenn auch Zwick selbst mit einem miBbilligenden und
unbefriedigten Urteil von seiner einstigen humanistischen Ausbildung ge-
sprochen hat. Fir die Erneuerung der Kirche hat Joh. Zwick schon seit
Oktober 1522 nach der Ubernahme der Pfarrei in Riedlingen zu wirken be-
gonnen, vollends in Konstanz, wohin er Ende 1525 als Prediger berufen
wurde. Zusammen mit seinem Bruder Konrad, dem Ratsherrn und Biirger-
meister, und dem verwandten Briiderpaar Ambrosius und Thomas Blaurer
schafft er von nun an mit an dem Konstanzer Reformationswerk, das kirch-
lich durch die gottesdienstlichen Neuordnungen und insbesondere durch die
bedeutsame Konstanzer Zuchtordnung von 1531, politisch durch die inten-
sive Zusammenarbeit mit den Schweizer und oberdeutschen evangelischen
Stadten bestimmt ist. Dal sich Politik und Theologie ebenfalls in Konstanz —
wie in allen Reichsstiadten des 16. Jahrhunderts — vielfaltig vermischt haben,
1aBt sich auch an der geistigen Grundhaltung Joh. Zwicks deutlich erkennen:
Seine politischen Anschauungen sind von der Idee der sichtbaren Verwirk-
lichung des Reiches Gottes auf Hrden gepragt. Joh. Zwicks theologische Ein-
stellung erhilt durch die Betonung des Momentes der Heiligung — gegentiber
Wittenberg — typisch oberdeutsche Akzente.

Ausfithrlich wird in der vorliegenden Untersuchung auf die zahlreichen
Kirchenliedschopfungen Joh. Zwicks eingegangen, die ja vielfach bis heute
in allen Gesangbiichern enthalten sind. Hier begegnet uns micht nur der
Seelsorger Zwick, sondern zugleich auch der Padagoge, als der er durch seine
«Gebetsbiicher» vor allem fiir die Schule gewirkt hat. Die Konstanzer Schul-
ordnung vom Jahre 1540 ist im wesentlichen sein Werk. Auch Joh. Zwicks
katechetische Entwiirfe gehoren in diesen Bereich, die trotz ihres Abdruckes
bei F. Cohrs in seiner Sammlung der Katechismusversuche vor Luthers
Enchiridion noch keine gebithrende monographische Wiirdigung erfahren
haben. Zu Zwicks Arbeit fir die Gemeinde, der er in Kirche und Schule
diente, gehort auch seine Auseinandersetzung mit den Wiedertédufern, vor
allem mit Schwenckfeld — sind doch auch in Konstanz die tduferischen Kreise
mit ihren theologischen Sonderanschauungen und mit ihrer obrigkeits-
ablehnenden Einstellung fiir den Aufbau eines einheitlichen evangelischen
Gemeinwesens hochst bedrohlich geworden. Ebenfalls an den Religions-
gesprichen der 40er Jahre ist Joh. Zwick beteiligt gewesen. Die Niederlage
seiner Vaterstadt, deren Rekatholisierung und den jidhen Verfall auch seines
eigenen Lebenswerkes hat Joh. Zwick nicht mehr selbst erleben sollen. Im
Herbst 1542 wegen der Pestnot nach Bischofszell im Thurgau gerufen, ist
Zwick dort mitten im aufopfernden Dienst schon am 23. Oktober 1542 der
heimtiickischen Krankheit erlegen.

Was die vorliegende Darstellung des Lebens Joh. Zwicks so wertvoll
macht, ist die durchgéngige Beriicksichtigung der Zusammenhinge der ober-
deutschen und allgemeinen Reformationsgeschichte, in die das Wirken
Zwicks und die Konstanzer HEreignisse hineingestellt werden. Wie die Ver-
bindungslinien zwischen Konstanz, Straburg, Ulm und Ziirich stédndig hin-



446 Rezensionen

und herlaufen, so sind auch der Verlauf der Einfithrung der Reformation,
die Organisation selbst und der Aufbau des Gemeindelebens in allen Stédten
Oberdeutschlands und der Schweiz tberraschend &hnlich. Damit gewinnt
die Darstellung der Konstanzer Verhiltnisse fiir die Erforschung der ober-
deutschen Reichsstadtgeschichte, insbesondere auch der reichsstéddtischen
Verfassungsgeschichte des 16. Jahrhunderts eine bereichernde Bedeutung.

Die Besonderheit der Konstanzer Reformationsgeschichte besteht aller-
dings darin, daB3 hier die Verquickung von Kirchlichem und Politischem
besonders eng gewesen ist, was einmal durch den von den Blaurer und Zwick
bewulBt geplanten und streng durchgefiihrten Aufbau einer Respublica
Christiana, zudem auch speziell in Konstanz durch die harte Auseinander-
setzung mit dem katholischen Bischof und mit Kaiser und Reich bedingt
und erforderlich war. HEin schroffer evangelischer Kurs muflte und wurde
von den fithrenden Ménnern in Konstanz gesteuert, der z. B. die ablehnende
Haltung der Konstanzer gegeniiber Bucers Konkordienbemiithungen in der
Abendmahlsfrage erkldarlich macht. Hier liegt auch der Grund fir die un-
nachgiebige Politik, die nach der Niederlage der Schmalkaldener allein
Konstanz betrieben hat. Politik konnte in Konstanz nur ausschliefflich im
alten evangelischen Geiste gemacht werden, und evangelisch wiederum
konnte man in Konstanz nur unter Beibehaltung der begonnenen politischen
Linie bleiben. Die Folge ist die Bekriegung und Besiegung dieser standhaften
Stadt gewesen, die als evangelisches Gemeinwesen im Jahre 1548 ihren
totalen Untergang finden sollte.

Die vielfdltigen Anregungen, die von der Untersuchung B. Moellers fiir
die allgemeine Reichsstadtgeschichte ausgehen, werden hoffentlich dankbar
aufgenommen werden. Insgesamt liegt hier in Anlage und Form eine Bio-
graphie vor, die man fur viele oberdeutsche Reformatoren — man denke nur
an Johannes Brenz in Wirttemberg, an Wolfgang Capito und Kaspar Hedio
in StralBburg — nur sehnlichst herbeiwilinschen kann.

Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

PrTER BRUNNER, Nikolaus von Amsdorf als Bischof von Naumburg. Eine
Untersuchung zur Gestalt des evangelischen Bischofsamtes in der Reforma-
tionszeit. Schriften des Vereins fur Reformationsgeschichte, 179 (Jahr-
gang 67, 2 und 68). Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1961.
160 S. DM 16.80.

Die seit dem Zusammenbruch des landesherrlichen Summepiskopats in
Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg offene und noch ungeldste Frage
nach dem Wesen des evangelischen Bischofsamtes und die Tatsache, daB in
der Okumene durch die bischéflich organisierten Kirchen an die evangelische
Kirche dieselbe Frage neu und dringlich gestellt wird, haben den Verfasser
bewogen, sich in geschichtlicher Besinnung der Auffassung der Reformation
vom Bischofsamt zuzuwenden. Am Beispiel des Bistums Naumburg, das von
1542 bis zum Schmalkaldischen Krieg durch Luthers Freund Nikolaus von
Amsdorf besetzt war, konnte das Problem grundsétzlich aufgerollt werden,
da die Quellen wesentliche Auﬁerungen, besonders von seiten Luthers, ent-
halten. Brunner schildert in sehr eingehender Untersuchung die verschiede-



Rezensionen 447

nen Reformationsplédne, in welchen sich weltliche Interessen des Kurfiirsten
mit den geistlichen Absichten der Wittenberger Theologen mehrfach iiber-
schneiden, sodann die Bischofseinsetzung durch Luther, die Tétigkeit Ams-
dorfs als Bischof und das bittere Ende, das seine wohlgemeinten Absichten
in den geschichtlichen Ereignissen fanden. Wichtiger als diese faktischen
Belange sind aber die Hintergriinde, die an diesem einen Beispiel offenbar
werden: die seit dem Frithmittelalter herrschende Verquickung von Geist-
lichem und Weltlichem im deutschen Bischofsamt, die auch fiir Amsdorf
verhidngnisvoll wurde, das Problem der echten Uberordnung des Bischofs
iiber den Pfarrer, die Fragen der Weihe, der Sukzession, der geistlichen
Autoritit. Brunner kommt zum Schlufl, dal die Naumburger Bischofsfrage
am Widerstreit zwischen einer dogmatisch korrekten und einer geschicht-
lich realistischen Lésung scheitern mufBte. Doch werden eben darin die
Grundlagen eines neuen geistlichen Verstdndnisses des Bischofsamtes sicht-
bar, vor allem in den im Ganzen realistisch anmutenden Gutachten und
seelsorgerlichen Briefen Luthers.

Als Baustein zu einer notwendigen umfassenden Darstellung der reforma-
torischen Sicht des Bischofsamtes leistet diese Arbeit einen vortrefflichen
Dienst. Ernst Gerhard Riisch, Schaffhausen

H. Jacksoxn Forstmaw, Word and Spirit. Calvin’s Doctrine of Biblical
Awthority. Stanford, California, Stanford University Press, 1962. 178 p.
$ 4.75.

L’auteur de cet ouvrage est professeur-adjoint de «religion» & Stanford
University.

Dans son Introduction, il justifie le but qu’il s’est proposé. Deux mouve-
ments théologiques d’importance capitale 'ont orienté vers le sujet auquel
il s’est attaché: le renouveau d’intérét pour tout ce qui touche a la pensée
des réformateurs, et le retour trés net de la plupart des théologiens a la
pensée biblique, dés aprés la premiére guerre mondiale. A notre époque, le
probléme de I'autorité en matiére de foi, et celui de la révélation sont de
nouveau au premier plan des préoccupations. Or, pour y voir clair & propos
de Pautorité de I’Ecriture sainte, le plus sage et le plus sir est d’examiner
en détail I’ccuvre des penseurs comme Calvin qui ont tout fondé sur la pleine
suffisance de la Bible. M. Forstman rappelle briévement les travaux de Dou-
mergue, Seeberg, Ritschl, Warfield, Bauke, W. Niesel, Peter Brunner et
d’autres. Et il déplore que la discussion de la notion calvinienne d’autorité
soit en somme un élément accessoire dans chacune de ces études. Jamais,
selon lui, on n’a poussé assez & fond la véritable question. Méme lors de son
fameux débat théologique avec Niebuhr, dans le Christian Century en 1948—
1949, Barth n’a pas donné des réponses parfaitement claires ni pleinement
satisfaisantes.

C’est pourquoi notre auteur ne s’est pas contenté d’exposer la conception
calvinienne de l'autorité du Livre sacré. Il s’est aussi demandé: quel est le
sens de cette autorité? Dés lors, trés naturellement, son ouvrage a compté
trois parties. I: La doctrine calvinienne de 'autorité de la Bible (la Bible



448 Rezensionen

envisagée comme un tout), son fondement théologique et sa place de premier
plan dans I’ Institution chrétienne. — 11: Les idées du Réformateur sur la
nature de 'action du Saint-Esprit chez les auteurs sacrés et chez les fidéles. —
ITI: Discussion de la théorie de la connaissance de Calvin, de sa méthode
exégétique, et de la nature de la certitude qui domine sa vie et sa pensée. —
Une conclusion, trop bréve a notre gré, passe en revue les positions théolo-
giques des disciples du Réformateur de Genéve au cours des siécles, et
examine la relation entre ces diverses attitudes, plus ou moins inspirées du
Maitre, et les discussions d’aujourd’hui & propos de 'autorité scripturaire.
Si intéressant que soit I’essai de M. Forstman, nous ne croyons pas équi-
table de le considérer, ainsi que ses amis le prétendent, comme le premzer
ouvrage consacré au probléme de 'autorité de I'lcriture chez Calvin.
Ldmond Grin, Lausanne

MArkUS JunNy, Geschichte des deutsch-schweizerischen Gesangbuches vm 16.
Jahrhundert. Basel, Bérenreiter-Verlag, 1962. 379 S. 53 Abb. 8seitige
Beilage. Fr. 47.45.

Jennys groBles Anliegen ist die Gesangbuchgeschichtel!, zu der er mit der
vorliegenden Arbeit einen Beitrag leisten mochte, indem er die Gesangbiicher
der deutschen Schweiz (inkl. Konstanz) von der Reformation bis zum Ende
des 16. Jahrhunderts, d. h. also bis zum Auftreten des Genfer Psalters in der
deutschen Ubersetzung Lobwassers, durch den ein groBer Einschnitt voll-
zogen wurde, auf das genaueste untersucht. Dabei kommt Jenny zum Schlul3,
daB die deutsch-schweizerischen Gesangbiicher des Reformationsjahrhun-
derts als Stammbaum gesehen werden kénnen, bei dem die Konstanzer Ge-
sangbticher den Hauptstamm, das Engadiner Gesangbuch von 1562 und die
Basler Gesangbucher von 1581ff. einzelne Zweige, die St. Galler und Schaff-
hauser Gesangbiicher dagegen selbstdndige Nebentriebe bilden (vgl. die
graphische Darstellung am Schlull der losen Beilage).

Der Aufbau der Arbeit ist folgender: In einem als Einleitung gedachten
Vorwort wird ein guter, knapper Uberblick iiber das ganze Problem und den
zu behandelnden Stoff gegeben. Darauf folgt im ersten Hauptteil die exakte
Beschreibung aller erhaltenen Gesangbiicher, wobei aus synoptischen Ta-
bellen einerseits das Vorkommen der Lieder in den einzelnen Gesang-
buichern, anderseits der Inhalt dieser Gesangbiicher selbst abgelesen werden
kann. Der rund 100 Seiten umfassende zweite Teil gibt die Geschichte der
Gesangbucher und damit das Resultat von Jennys ganz speziellen Forschun-
gen wieder. Im Mittelpunkt steht hier das Konstanzer Gesangbuch von 1540,
das 1946 im Faksimile herausgekommen ist. Die ausfiihrliche und sehr in-
teressante Besprechung dieses dreiteiligen Gesangbuches wird auf den S.77-99
gegeben, wobei eine knappe SchluBzusammenfassung auf die wichtigsten
Punkte in iibersichtlicher Weise aufmerksam macht (S. 99). Darauf folgt die
Behandlung der Vorgeschichte dieses Gesangbuchs, das ja nicht als erste,
sondern nach Jenny bereits als dritte Auflage anzusehen ist, und es schlie3t

1 Vgl. Theol. Zeitschr. 16 (1960), S. 1101f.



Rezensionen 449

sich daran seine weitere Geschichte im 16. Jahrhundert an. Hier 148t uns
Jenny einen eigentlichen Einblick in seine Forschungsarbeit tun, indem er
uns Schritt fiir Schritt an der ErschlieBung verlorener Gesangbiicher und
an der systematischen Einordnung der erhaltenen teilnehmen laft. Die An-
nahme verlorengegangener Gesangbiicher hat etwas Zwingendes an sich,
wenn man sich klar macht, wie oft ein heute noch vorhandenes Gesangbuch
der élteren Zeit nur in einem einzigen Exemplar auf uns gekommen ist. Auf
Grund der erhaltenen und der rekonstruierten Gesangbiicher ergibt sich eine
geschlossene Reihe von 75 Jahren, in denen sich die Geschichte des Kon-
stanzer Gesangbuches (es mull mit 12 erhaltenen und mindestens 6 ver-
lorenen Gliedern gerechnet werden) ereignet hat. — Im dritten Teil der Arbeit
werden dann alle in den Gesangbiichern enthaltenen Lieder nach Text und
Melodie besprochen, wobei allerdings hauptsichlich Fragen der Herkunft,
der Entstehung, der Quellen und der Verfasserschaft behandelt werden.
Daf3 dabei die bisher verhiltnisméflig wenig beriicksichtigten Lieder schwei-
zerischer Herkunft vor allem beachtet werden, ist besonders verdienstvoll.
Es wird dadurch eine neben dem Luthertum hergehende, sehr reiche Welt
lebendig. Im iibrigen l&Bt sich auch hier noch einmal die des 6ftern erwihnte
(vgl. z. B. 8. 95f.) 6kumenische Haltung erkennen, die es den Konstanzern
und Schweizern erlaubte, den Liedbestand ihrer Gesangbiicher von rein
sachlichen Gesichtspunkten aus, ohne Riicksicht auf enge konfessionelle
Schranken, zusammenzustellen. — Der dritte Teil der Arbeit kann dhnlich
wie die Bibliographie im ersten Teil als eigentliches Nachschlagewerk bentitzt
werden. Die auf den ersten Blick vielleicht ewas bedngstigende Vielfalt von
Abkurzungen, Sigla und Zahlen an Stelle der Gesangbuchtitel und Lied-
anfinge erweist sich ndmlich im Gebrauch als sehr tibersichtlich und leicht
versténdlich, zumal in wverschiedenen Verzeichnissen im vierten Teil des
Buches und in der losen Beilage alle nétigen Aufschliisse gegeben werden.
Eine besondere Bereicherung erfihrt das Buch schlieBlich durch eine ganze
Reihe von Abbildungen, welche die besprochenen Gesangbiicher dem Leser
anschaulich machen.

Es ist nicht mdglich, Jennys Arbeit, die sich aus kleinen und kleinsten
Einzelheiten zusammensetzt, hier in erschépfender Weise nachzuzeichnen,
es sei deshalb nur ganz auswahlsweise auf einige Punkte aufmerksam ge-
macht, die uns von besonderem Interesse zu sein scheinen. Das ist einmal
der S. 121f. gemachte Versuch der Zuordnung einzelner Gesangbuchausgaben
des Konstanzer Stammes zu bestimmten geographischen Gebieten, das ist
auch die 8. 132 erwihnte Entwicklung des Gesangbuches zum Hausbuch,
und das sind vor allem die die Liedanordnung im Gesangbuch betreffenden
Ausfithrungen auf S. 134ff., bei denen Jenny auch auf das heutige Gesang-
buch zu sprechen kommt (S. 136). Auch die auf S. 154 gezogenen Folgerun-
gen fur die Gegenwart, daB ndmlich ein Gesangbuch unbeschadet seiner
liturgischen Bestimmung katechetisch verwendet werden diirfe, lassen er-
kennen, wie Jenny je und je den rein historischen Rahmen seiner Arbeit er-
weitert, wenngleich er auf den unmittelbaren Dienst an der heutigen Praxis
wegen der enormen Fiille des zu behandelnden Stoffes verzichten mulBte.

Helene Werthemann, Basel

29



450 Rezensionen

GorraoLD MULLER, Christtan Gottlob Pregizer (1751-1824). Biographie und

Nachlaf3. Stuttgart, Kohlhammer, 1962. 590 S.

Es handelt sich um das vom Verfasser in Die Rel. in Gesch. u. Geg. V
(1961), Sp. 539f., in Aussicht gestellte Werk. Mit groBer Liebe und Ausdauer
sind die biographischen Quellen erschlossen worden. Neu ist die Entdeckung,
daBl der Haiterbacher Pfarrer auBer durch Bengel und Oetinger auch we-
sentliche Anregungen durch die «Schatzkammer» des Stephan Praetorius
(vgl. E. Peschke, ebd., Sp. 498) erhalten hat, ebenso wie durch intensives
Lutherstudium. Luthers Vorrede zum Rémerbrief rithmt er schon 1796 in
einem Bericht an das Stuttgarter Konsistorium. Doch teilt er Luthers Ab-
neigung gegen die Apokalypse keineswegs. Im Gegenteil, er rithmt sie in den
Bahnen von Bengel als das «Hauptbuch» der HI. Schrift (8. 299), als das
«Leibbuch» (S. 410) und den «Reichskalender», als das «Schibboleth» der
Gliaubigen (!) (S. 411). Schon die Kinder sollen die Apoc. kennen (S. 268).
Der Realismus treibt oft wunderliche Bliiten. Die weil3en Pferde werden wir
«buchstiblich» im Himmel antreffen (S. 261). Friith verstorbene Kinder blei-
ben auch im Himmel Kinder bis zur Auferstehung (S. 263). Da Gott ein Gott
der Ordnung ist, kommen erloste Wirttemberger zu im Glauben abge-
schiedenen Wiirttembergern, Deutsche zu Deutschen (S. 269)! Der Vollks-
prediger &uBert sich in der Bemerkung: Der Himmel ist keine Solitude
(S. 294). Die Gesinge im Himmel sind nach Pregizer einstimmig (S. 296).
Als Grafenberger Pfarrer (1783-95) hat er Bohme studiert, doch will er kein
Mystiker sein (S. 332). Er bekennt sich zur creatio ex nihilo (8. 236) und
verwirft die Lehre vom Seelenschlaf (S. 282). Im Gegensatz zu Béhme und
in Ubereinstimmung mit Bengel und Oetinger bekennt er sich in 52 Thesen
zur Wiederbringungslehre (S. 311ff.). Er relativiert — wie Oetinger — den
Begriff der Ewigkeit (S. 314). Kabbalistische Studien verrit die oft zitierte
«Schechina» (S. 212, 215, 264). Pregizer spricht — wie Oetinger — von der
«Tinktur» (8. 463). «Des KErlosers Medizin hilft dem ganzen All» (S. 492).
Wie Oetinger liebt er die Proverbien und vor allem das Sophia-Kapitel 8
(S. 458). Die Aufklarung wird als «falsche Aufklarung» bekampft (S. 452).
Gegen Dippel bekennt sich Pregizer zur «blutigen Versdhnung Christi»
(S. 455) und zur Zweinaturenlehre (S. 322). Der Murrhardter Praelat schreibt
eigenhiindig in Pregizers Stammbuch (S. 518), ebenso wie seine Tochter
(S. 535). Pregizer vitiert gedruckte Predigten Philipp Matthidus Hahns
(S. 324), ebenso hat er die Predigten Sailers studiert (S.492). Er ist mit
Steinkopf bekannt (S. 517), vielleicht hat dieser ihm den Druck einiger
Schriften in Basel vermittelt. Vielleicht liegt in der 40. Strophe des «Ab-
schiedscarmens» von Josua Enslin (8. 543) eine Anspielung auf Pregizers
kleine Gestalt vor («Zachaeus»). Kulturgeschichtlich interessant ist, dal
Pregizer selber den Schwarzwald als «traurig» und als « Wildni3» bezeichnet
(S. 292f.). Michael Hahns gréamliches «Sendschreiben» (S. 553-567) wird
dem Feuergeist aus dem Schwarzwald keineswegs gerecht, die Anwendung
des Gleichnisses vom verlorenen Sohn auf die Pregizerianer muf} geradezu
als MiBBbrauch der HI. Schrift bezeichnet werden !

Vielleicht darf noch angemerkt werden, daf3 der Vorfahr Johann Ulrich
im Auftrag seines Herzogs umfangreiche Archivstudien in St. Gallen, der



Rezensionen 451

Reichenau und Salem machte, sicher, um Rechtsanspriiche mit den Er-
gebnissen zu stiitzen.
Gotthold Miiller hat reiches Material bereitgestellt, das nun fiir die Pre-
gizerianer- und Pregizerforschung genutzt werden kann.
Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Br.

WitLEM A. VissEr 't Hoort (Hrsg.), Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht
iiber die Dritte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen.
Stuttgart und Basel, Ev. Missionsverlag, Basileia Verlag, 1962. 560 S.
Fr. 17.30.

Dieser sehr sorgfaltige und umfassende Bericht der Weltkirchenkonferenz
von Neu-Delhi 1961 wird mit einem Vorwort des Generalsekretirs Visser 't
Hooft eingeleitet. Es folgt ein persénlich gehaltenes Tagebuch von McCrea
Cavert tiber den Verlauf der Tagung. Die Berichte der Sektionen, Zeugnis,
Dienst, Einheit schlieBen sich an. Hier stehen wir im Zentrum des Dokumen-
tarberichtes. Die Berichte der Sektionen der Weltkirchenkonferenz werden
in der endgiiltig angenommenen Form, so wie sie im groflen und ganzen ge-
billigt und zur weiteren Bearbeitung in den Mitgliedskirchen empfohlen
worden sind, mit einer Skizze der vorhergegangenen Diskussionen geboten.
Uns scheint der Bericht tiber die Sektion III: Einheit, der wichtigste Teil
des Berichtes tiberhaupt zu sein (5. 130ff.). Das eigentliche Ziel der 6kumeni-
schen Bewegung sollte doch die Darstellung der Einheit der Kirche sein und
bleiben. Zeugnis und Dienst sind Funktionen dieser Einheit. Im Bericht der
Sektion Zeugnis war vor allem der Punkt 17 umstritten, der die Stellung
des Christentums zu anderen Religionen behandelt (S. 90). Hier liegt ein
bedeutsames Problem. Im Bericht der Sektion Dienst wird erneut ein Wort
fiir die rassische Gleichberechtigung gesprochen (8. 114). Auch hier liegt ein
brennendes Problem vor.

Auf die Berichte der Sektionen folgen AusschuB3berichte in groBer Zahl.
Es wird deutlich, zu welcher Weite die Arbeit des Okumenischen Rates der
Kirchen angewachsen ist. Eine liberwiltigende Fiille von neuen Studienauf-
gaben auf fast allen Gebieten tut sich auf. Zur Frage der Einheit der Kirche
spricht es die Botschaft der Vollversammlung an die Kirchen aus, dafl man
nun besser weill, was man will, wenn man auch noch nicht weil3, wie man die
Einheit erreichen und darstellen will (S. 345). Beachtlich ist in diesem Zu-
sammenhang die neue Basis des Okumenischen Rates (S. 169ff.). Wichtig
und von weittragender Bedeutung ist auch die im ausfithrlichen Anhang mit-
geteilte neue Verfassung der Kommission fiir Weltmission und Evangelisa-
tion (S. 451ff.). Hier kommt der Zusammenschluf3 des Internationalen Mis-
sionsrates mit dem Okumenischen Rat der Kirchen zu seinem organisatori-
schen Ausdruck. Mit der Aufnahme der Russisch-orthodoxen Kirche, mit
der Neuformulierung der Basis und dem ZusammenschluB3 der beiden groen
6kumenischen Organisationen sind die Hauptereignisse von Neu-Delhi ge-
nannt. Es besteht kein Zweifel, dall mit der Weltkonferenz von Neu-Delhi
ein bedeutsamer Schritt vorwirts getan ist. Es bleibt die alte Aufforderung
der 6kumenischen Bewegung an ihre Glieder bestehen, weiter iiber die Pro-
bleme nachzudenken und zu beachten, dal Okumene zu Hause beginnt.



452 Rezensionen

Eine Weltkonferenz kann kein Alibi sein fiir fehlende konkrete Einheit in
der Ortsgemeinde.

Auffillig ist im Bericht das Vorwartsdringen der Vertreter der Jugend
und der sog. Jungen Kirchen. Theologisch héchst beachtlich sind auch die
auf der Konferenz gehaltenen grundlegenden Vortrige, die den Schlul3teil
des Berichtbandes ausmachen (S. 477ff.). Besonders hingewiesen sei auf den
Vortrag von Joseph A. Sittler: «Zur Einheit berufen» (S. 512ff.). Sittler
spricht von einer Kluft zwischen Gnade und Natur im westlichen Denken
und fordert eine kosmische «Christologie der Natur» (S. 519). Im Bericht der
Sektion Dienst wird auch eine «Theologie der Natur» gefordert (S. 107).
Diese Gedanken sind nicht ohne Widerspruch geblieben. Der Vortrag von
Nikos A. Nissiotis: «Zeugnis und Dienst der orthodoxen Christenheit fiir die
eine ungeteilte Kirche» bildet den Schlufl des Bandes (S. 543ff.). Auch
Nissiotis denkt kosmisch-christologisch. Er méchte in der orthodoxen Kirche
den Angelpunkt der 6kumenischen Bewegung sehen (S. 546). Nissiotis spricht
von der dkumenischen «orthopraxia», in der sich die ortlich bestehende
«orthodoxia» erweisen und bestéitigen soll (S. 549). «Die Welt, die noch nicht
durch die Eine Kirche mit Gott in Gemeinschaft lebt, ruft unbewullt danach,
daB die Kirchen sich zu ihrer Einung bekennen und als Eine handeln»
(S. 553). In diesem Vortrag kommt die Bedeutung und die Herausforderung
der orthodoxen Theologie in bezug auf die Einheit der Kirche besonders klar
zum Ausdruck.

Dem Bericht ist noch ein Index angefiigt, der die Orientierung erleichtert.
Man vermif3t in diesem auch #uBerlich allen Anspriichen gerecht werdenden
Berichtband allenfalls die Botschaften der orthodoxen Patriarchen und
einige Ausschuflvortrige, die von allgemeiner Bedeutung sind. Zusammen-
fassend aber kann man diesen Berichtband zum Studium nur dringend emp-
fehlen. Ohne diesen ausgezeichneten Band wird eine weiterfithrende 6ku-
menische Studienarbeit nicht moglich sein. Klaus-Martin Beckmann, Bonn

Hans Urs voN BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. 1. Schau
der Gestalt. Einsiedeln, Johannes Verlag, 1961. 664 S.

Von Balthasar unternimmt hier den wichtigen Versuch, «... die christliche
Theologie unter dem Licht des dritten Transzendentale zu entfalten: die
Sicht des Verum und des Bonum zu ergéinzen durch die des Pulchrum» (S. 9).
Er zeigt, daf die Transzendentalien «untrennbar» sind und daf} «das Ver-
nachlissigen des einen» (des Pulchrum) sich «verheerend» auf die andern
auswirkt: entédsthetisierte Theologie verarmt, verkiimmert und wird glanz-
los (8. 9).

Der Ansatz des Werkes ist streng theologisch : die Menschwerdung Gottes
«vollendet... die ganze Ontologie und Aesthetik des geschaffenen Seins»
(S. 26); Gott bringt in seiner Erniedrigung und Erhéhung seine eigene Form
und Schoénheit mit (S. 52). Innerhalb dieses theologischen Ansatzes wird das
Schéne in seiner von Thomas von Aquino umschriebenen Polaritdat von
«species» und «lumen» erdrtert (S. 10): «Das Schone ist... Gestalt, und das
Licht fillt nicht von oben und auflen auf diese Gestalt, sondern bricht aus
ihrem Innern hervor» (S. 144). Und: «In der Lichtgestalt des Schénen wird



Rezensionen 453

das Sein des Seienden wie nirgends sonst ansichtig...» (S. 145, vgl. auch den
Ausdruck: Epiphanie des Seinsgeheimnisses, S. 225). Die asthetischen Pro-
bleme werden aber nicht vom heilsgeschichtlichen Zeugnis der Bibel abgelost.
Theologische Asthetik wird hier (1.) als Erblickungslehre entfaltet: es geht
um die Wahrnehmung der Gestalt des sich offenbarenden Gottes, es geht um
die Gestalt seiner Heilsgeschichte mit ihren charakteristischen Konturen
(S. 118). Die umfassende Bedeutung des Gestaltméfigen wird z. B. so um-
schrieben: «Das ganze Geheimnis des Christentums, worin es sich radikal
von jedem andern Religionsentwurf unterscheidet, ist, dal die Gestalt, weil
sie von Gott her gesetzt und bejaht wird, nicht im Gegensatz steht zum
unendlichen Licht, und, obwohl sie als endliche und weltliche Gestalt sterben
mul3, wie alles Schone sterben mul3 auf Erden, dennoch nicht ins Gestaltlose
untergeht, eine unendliche tragische Sehnsucht hinterlassend, sondern zu
Gott hin als Gestalt aufersteht, als die Gestalt, die nun endgiltig in Gott
selber eins geworden ist mit dem go6ttlichen Wort und Licht, das Gott der
Welt zugedacht und geschenkt hat. Die Gestalt selbst macht den Prozef
von Tod und Auferstehung mit, und wird so koextensiv dem Licht-Wort
Gottes. Darin wird das Christliche zum tiiberschwenglichen und durch nichts
einzuholenden Prinzip jeder Aesthetik...» (S.208). Theologische Asthetik
wird dann (2.) entfaltet als Entriickungslehre: Lehre von der Menschwerdung
der Herrlichkeit Gottes und von der Erhebung des Menschen zur Teilnahme
daran (S. 118). Es geht um «Gestimmtsein als Ubereinstimmung mit dem
Rhythmus Gottes selbst» (S. 242).

Das Werk ist folgendermaflen aufgebaut: Von Balthasar erdrtert (I) in
der Hinfithrung (S. 15ff.) die Entésthetisierung der Theologie im rémisch-
katholischen und im protestantischen Raum, wobei er als protestantische
Asthetik Gerhard Nebels «Ereignis des Schénen» heranzieht. Dann spricht
er (II) von der subjektiven Evidenz: Glaubenslicht (S. 123ff.) und Glaubens-
erfahrung (S. 211ff.), schlieflich (I11) von der objektiven Evidenz (S. 4111f.):
A) Erfordernis einer objektiven Offenbarungsgestalt. B) Die Offenbarungs-
gestalt. C) Christus die Mitte der Offenbarungsgestalt. D) Die Vermittlung
der Gestalt. E) Die Bezeugung der Gestalt. F) Eschatologische Redultion.
Im Ausblick auf die zwei weiteren Biande wird vorlaufig folgendes mitgeteilt :
Der 2. Band wird eine historische Typologie des Verhiltnisses zwischen
Schonheit und Offenbarung vorlegen. Er dient dem Nachweis, dafl es «keine
innerlich groBle und historisch fruchtbare Theologie» gegeben hat noch geben
kann, die nicht unter der Konstellation der Gnade und des Schénen steht.
Im 3. Band geht es um den Einbezug der weltlichen, theoretischen und ange-
wandten Asthetik. Das Ziel des ganzen Unternehmens ist der Aufweis eines
letzten Ordnungsgefiiges: Das Pulchrum ist die « Weise, wie das Bonum Got-
tes sich schenkt und als Verum von ihm ausgesagt und vom Menschen ver-
standen wird» (S. 11).

Wir entnehmen nun der Fiille des Gebotenen subjektiv einige Punkte,
die uns besonders anregend scheinen:

Entéasthetisierung der Theologie — protestantisch! Von Balthasar skizziert
zwel Positionen. Einerseits: Luther kampft gegen die Hure Vernunft, die
sich Gottheit und Menschheit édsthetisch zusammenreimt (S. 43ff.). Kierke-



454 Rezensionen

gaards Kategorien der Innerlichkeit isolieren das Asthetische (S. 46ff.). In
seiner Nachfolge steht Bultmann, dessen Szientismus jede objektiv-ruhende,
historisch-anschaubare Gestalt der Offenbarung zersetzt; hier ist der Riick-
zug in die absolut gestaltlose Innerlichkeit der Glaubensentscheidung ange-
treten. «Der Ernst der subjektiven Ergriffenheit im Sinn des Krgriffen-
wordenseins von Christus spricht aus jeder Zeile Bultmanns, aber es ist ein
Ernst voll Bekiimmernis in seiner Bild- und Formlosigkeit, eine wahre
Sackgasse des Protestantismus» (S.49). Andererseits: Hamanns Aufruf:
«LaBt uns jetzt die Hauptsumme der neuesten Aesthetik, welche die édlteste
ist, horen: Firchtet Gott und gebt ihm die Ehre...» (S. 46) bedeutet einen
«heimlichen Weg zuriick... in die patristische Theologie der Hochzeitlichkeit
zwischen Gott und Welt...» (S. 46). Karl Barth wagt es wieder, Schonheit
auf Gott zu beziehen, diese « Formfrage» ist fur ibhn das «Evangelische im
Evangelium» (Die kirchliche Dogmatik II/1, S. 739) und nicht abtrennbar
vom Inhalt der Offenbarung: Christus bringt als der Herrliche und zugleich
Gekreuzigte seine eigene Form und Schonheit mit (S. 491f.).

Die christologische Erorterung der Fragen nach Maf3 und Form! Wie von
Balthasar #dsthetische Begriffe aus der Gestalthaftigkeit der Inkarnation
theologisch erhebt, zeigen wir an den Stichworten «Mall» und «Form»
(S. 449ff.). DefinitionsmiaBig gilt : « Nur wenn Teile oder Aspekte eines Ganzen
durcheinander gemessen werden, konnen sie zusammen eine Form ergeben.
Form ist nur aus Teilen oder Aspekten, die einander zugeteilt und an-gemes-
sen sind (pro-portio), aber so, dafl sie ihr letztes messendes Maf} nicht aus
sich selber haben, sondern aus dem Gesamt, das zugleich Verteiler und
letzter NutznieBer seiner eigenen Durchmessung ist» (S. 450f.). Christologisch
sinnvoll wird solche Betrachtung, weil es um die Ubereinstimmung («Stim-
migkeit») von Christi Sendung und Existenz geht. Auf allgemeinmenschlicher
Ebene dann geht es — in Analogie zu Christus — um das ¢An-messen des
Menschen an das MalB Gottes» (S. 457); der Mensch wird zu dem auf das
Wort Antwortenden, zu dem dem Gottesspruch Entsprechenden; mensch-
liches Handelns in diesem Dialog ist im tiefen Sinn des Wortes «angemessen »
(S. 457). Das gilt auch fiir das Asthetische: «... Paulus kann den Begriff
(wopen) auf Christus und auf die in uns auszuprigende Christusgestalt (Gal.
4, 19) im eigentlichen, uniibertragenen Sinn anwenden. Thre innere Stimmig-
keit, Proportion und Harmonie zwischen Gott und dem Menschen erhebt sie
nicht nur zum Urbild alles religiésen und ethischen, kontemplativen und
aktiven Verhaltens, sondern ebenso zum Urbild des Schénen....» Und das
ist eine «Schonheit, die nicht nach einem allgemeinen Schema ‘Unendlich-
keit und Vollendung’, ‘Verstromen und Geschlossenheit’ vereinigt, sondern
auf die genaue, einmalige Weise der Inkarnation. Was wirklich fiir den
Menschen Vollendung und was Unendlichkeit, was wirklich Verstrémung
und was Geschlossenheit, Sich-aufgeben und Geborgensein, was wirklich
‘Verkldrung’, ‘Vergétterung’, ‘Unsterblichkeit’ — was all die groBen Worte
der Aesthetik besagen: hier hat es sein Mal und seinen Horizont» (S. 459).

Alter und neuer Bund als Problem der &#sthetischen Theologie! Von
Balthasar erfaB3t die Verhaltnisbestimmung zwischen altem und neuem Bund
im Horizont theologisch-dsthetischer Begriffe. Was im alten Bund geschieht,



Rezensionen 455

ist «figural» (S. 599). Im Bilderverbot z. B. ist die heilsgeschichtliche Absicht
Gottes aufzuspiiren, «selber zum Figurenbildner an seinem Volke zu werden
und in seiner gottlichen Weise die Meisterfigur, das Bild schlechthin (2. Kor.
4, 4) vorzubereiten» (S. 599). Der alte Bund als Bild bedeutet: das Bild-
hafte kommt hier vor der Wirklichkeit, als erster Umrif3, als Vorahnung, als
Hinfiihrung; die spéter erfiillte Wirklichkeit ist der Seinsgrund friitherer
Bilder (vgl. das Christuswort: « Ehe Abraham war, bin ich»). Diese Betrach-
tung erscheint einem hilfreich fiir die Exegese: « Das ‘Prophetische’ an Israel
liegt darin, daf3 es an einem Bild arbeitet, das sich, bei aller Anlehnung an
ein historisches Modell der Friihzeit, immer weniger nach riickwirts hin
interpretieren laf3t, aus eigener Logik immer mehr in Elemente zerfillt, die
nicht mehr synthetisierbar sind, es sei denn auf einer grundsétzlich neuen
Ebene, die Israel nur erhoffen, aber nicht konstruieren kann» (S. 604).

Auch dieser schone und ausgewogene Beitrag von von Balthasar 1at na-
tiirlich andere Wege der Betrachtung zu, wenn es um das weite und diffe-
renzierte und wenig bearbeitete Thema «Muse und Gnade» geht. Weil dieses
Werk so viele Anregungen bietet und man ihm auf weite Strecken immer
neu zustimmen mull, widerstrebt es einem aber z. B. flach-protestantische
Vorbehalte anzubringen; diese Vorbehalte verraten ja oft noch einen bilder-
stirmerischen Komplex, der schlecht zu der Hohenlage paft, mit der ein
von Balthasar argumentiert. Gewil wire einmal mehr das Analogieprinzip
zu diskutieren. Und gewill fordert unser Verstdndnis der Bibel eine Ent-
flechtung der beiden Bereiche — Offenbarung Gottes und Antwort des Men-
schen, zu der auch das kinstlerische Tun gehort — und man wird fragen, ob
diese Entflechtung durchgehalten ist. Sind aber unsere Fragen geniigend
fundiert, wenn man daran denkt, wie wenig auf seiten der evangelischen
Theologie iiber Asthetik gearbeitet wird ? Wir sind leise erschrocken, als hier
Gerhard Nebels «Ereignis des Schonen» als protestantischer Typus der
Asthetik erschien. Wir haben gehofft, es wiiren schon Direktiven zu einer
Asthetik des heutigen Protestantismus aus den Werken von Barth und
Bonhoeffer zu entnehmen ; hier bleibt offenbar noch vieles zu tun?!.

Eine Frage an den Verfasser scheint vielleicht dem nétig, der sich immer
wieder im direkten Gesprich mit dem heutigen Kiinstler befindet: Ist hier
der Horizont des Kiinstlers erreicht? Der Weg von den Argumenten eines
von Balthasar zum Atelier des heutigen Malers und Bildhauers, zum Theater,
zum Konzertsaal, zum Film und Ballett scheint uns sehr weit zu sein. Wir
konnen uns aber nicht denken, daf3 von Balthasar dieses erst noch zu er-
fragende Phidnomen der kiinstlerischen Moderne zum vorneherein in Frage
stellen will, sondern er will sicher dem Gesprach zwischen Kirche und Kunst
dienen. Hier wird der in Aussicht gestellte 3. Band das Nétige bieten. Und
wir haben heute schon ein eindriickliches Beispiel im Raume des rémisch-
katholischen Denkens vor Augen, das strengste, theologische Grundlegung

1 Ein Beitrag von protestantischer Seite wird demnéchst erscheinen:
Kurt Marti, Kurt Luthi, Kurt von Fischer: «Moderne Literatur, Malerei
und Musik in evangelischer Sicht. Drei Entwiirfe zu einer Begegnung zwi-
schen Glauben und Kunst.»



456 Rezensionen

mit einer revolutionér-aufgeschlossenen Haltung gegeniiber der Gegenwarts-
kunst zu verbinden vermag; wir denken an das Experiment der franzésischen
Kreise um die Zeitschrift «L’art sacré»?. Es ist festzustellen, da3 sich der
heutige Kinstler von diesen franzosischen Kreisen verstanden fiihlt. Wir
sind tiberzeugt, dal von Balthasar fiir die aktuelle Diskussion nicht minder
Wichtiges beizutragen hat, nachdem er die prinzipielle Fragestellung so ein-
driicklich aufgegriffen hat. Besonders erfreulich ist es, daB sich in vielen
Punkten in diesem Gespréach zwischen Kirche und Kunst ein Konsensus ab-
zeichnet, der die konfessionellen Gegensétze tiberwindet. Die neue Haltung
hat mit beigetragen, dal in Frankreich Kunstwerke entstanden sind, die
echte Hilfe und Hoffnung fiir unsere Zeit ausstrahlen.

Kurt Liithe, Biel, Kt. Bern

2 Vgl. meine Orientierung in der Zeitschr. f. ev. Ethik 5 (1962), S. 307 {f.:
«Moderne Kunst in der Sicht des avantgardistischen Katholizismus in Frank-
reichy.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEIzZ. The Ecumenical Review 15, 1 (1962): J. Marsh & P. Verghese,
The Finality of Jesus Christ in the Age of Universal History (1-11; 12-25);
V. Vajta, Confessional Loyalty and Ecumenicity (26-38); P. S. Minear,
Catholicity in Practice (39-44); D. Kitagawa, All in Each Place. Racial and
Cultural Issues (45-56); W. Neidhart, The Fight Against Anti-Semitism in
Christian Education (57-66). Evangelisches Missions-Magazin 106, 3 (1962):
C. A. Keller, Der Mensch und die Freude (90-96); L. Newbigin, Gottes
Werk in der weltweiten Gesellschaft der Menschen (97-113); F. Grau, Kirche,
Gemeinde und Mission (114-127). Internationale kirchliche Zeitschrift 52, 3
(1962): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, XLV (157-198); M. Ramsay,
Konstantinopel und Canterbury (199-212); Judaica 18, 3 (1962): E. Zingg,
Israels Privatrecht nach den Gesetzen Moses (129-139); G. Jasper, Die
Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der Jahre 1959-1961
(146-191). Kerchenblatt fiir die reformierte Schweiz 118, 18 (1962): K. Liithi,
Christlicher Glaube..., IT (274-280). 19: L. Vischer, Das gemeinsame Gebet
um die Einheit (290-293). 20: W. Hammer, Neue Probleme in der evan-
gelischen Theologie (306-308). 22: E. Buess und K. Liithi, Gott und das Bose
(338-342). Neue Zeitschrift filr Missionswissenschaft 18, 3 (1962): A. D’Costa,
The Demolition of the Temples in the Islands of Goa in 1540 and the Disposal
of the Temple Lands (161-176); H. Cieslik, Zur Geschichte der kirchlichen
Hierarchie in der alten Japanmission, III (177-165); A. Villanyi, La fonda-



	Rezensionen

