Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)
Heft: 6
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

«Dieu fait sortir.» Note complémentaire
Cp. Theol. Zeitschr. 18 (1962), pp. 356-361

Il vaut la peine d’examiner si les conclusions tirées de I’emploi du hiphil
de yadsa’ et de ‘ala construit avec Dieu comme sujet re¢oivent confirmation
de 'emploi similaire du qal de ces mémes verbes.

Appliqué au voyage d’'Egypte en Palestine, le qal de ‘ala@ (pour son sens
purement local cp. p. ex. Gen. 19, 15. 28; 32, 27; Ex. 19, 3; Jos. 6, 20, ect.)
figure, sauf erreur, dans les textes suivants, tous antérieurs 4 I'exil:
Narrations anciennes: Gen. 13, 1 (J); 45, 25 (E); 46, 4 (J); Ex. 1, 10 (J);

12, 38 (J); 33, 1. 3. 5 (J); Nbres. 32, 11 (JE); Jug. 11, 13. 16; 19, 30;

1 Sam. 15, 2. 6 (ane. trad.). Soit: 14 cas.

Prophétes préexiliques: Os. 2, 17; Es. 11, 16 (auth.?)!, Soit: 2 cas.
Deutéronome: 1, 26. 28. Soit: 2 cas.

D’autre part le qal de ydsa’ est appliqué au voyage d’Egypte en Canaan
dans:

Narrations anciennes: Ex. 11, 8 (J); 13, 3. 4. 8 (L ou J); 14, 8 (J); 23, 15

(L. All.); 34, 18 (J); Nbres. 11, 20 (L ou J); 22, 5. 11 (JE); Jos. 2, 10;

5, 4 (L?). 5. 6 (adj. R); 1 Rois 6, 1 (anc.; ep. ZAW, 1935, p. 185 suiv.);

2 Rois 21, 15 (R?). Soit: 16 cas.

Prophétes préexiliques: Mich. 7, 15 (auth.); Jer. 7, 25. Soit: 2 cas.

Deutéronome: 1, 27; 4, 45. 46; 9, 7; 11, 10; 16, 3. 6; 23, 5; 24, 9; 25, 17;
1 Rois 8, 9 (Rdt.). Soit: 11 cas.

Prophétes postexiliques: Agg. 2, 5. Soit: 1 cas.

P:Ex.12,41;16,1;19,1; Nbres. 1, 1; 9, 1; 26, 4; 33, 1. 3. 38. Soit: 9 cas.

Psaumes: 105, 38; 114, 1 (hymnes tardifs). Soit: 2 cas.

Chroniste: 2 Chron. 5, 10. Soit: 1 cas.

La comparaison des deux tableaux donne done:

Narrations anciennes: 14 emplois du qal de ‘@la, et 16 du qal de yasa’.
Prophétes préexiliques: 2 emplois du qal de ‘ald, et 2 du qal de yasa’.
Deutéronome: 2 emplois du qal de ‘ala, et 11 du qal de yasa’.
Prophétes postexiliques: 0 emploi du qal de <ala, et 1 du qal de yasa’.
P: 0 emploi du qal de ‘ala, et 9 du qal de yasa’.

Chroniste: 0 emploi du qal de ‘ala, et 1 du qal de yasa’.

Psaumes: 0 emploi du qal de ‘@la, et 2 du qal de yasa’.

Plus particuliérement: aucun emploi du qal de ‘a@ld, dans l'acception
précitée, aprés Deut. 1, 26. 28 (et d’ailleurs en combinaison avec le qal de
yasd’ au v. 27); contre 11 emplois du qal de yasa> dans Deut.; 1 dans Aggée;
9 dans P; 1 dans Chroniste; 2 dans Psaumes.

Du point de vue de 'histoire de la langue hébraique I'usage a, semble-t-il,
sensiblement évolué quant & 'emploi du qal de ‘@@ et de yasa@’ pour le
voyage d’Egypte en Canaan: les deux termes et les deux thémes se balancent
& peu prés avant le Deutéronome; mais dans le Deutéronome s’affirme une

1 Q. EiBfeldt, Einleitung (?1956), p. 382.

28



434 Miszelle

nette prédominance du qal de yasa’ et, désormais, plus trace du qal de
‘ala. Sans attacher aux données statistiques une valeur absolue, la constata-
tion de fait est cependant significative et confirme la conclusion tirée de la
comparaison des emplois du hiphil de ‘@la et de yasa’ dans la méme accep-
tion: a partir du Deutéronome 1'équilibre se rompt au profit du gal comme
du hiphil de yasa’, et ‘ala ou hé‘¢la tombent en désuétude pour désigner le
voyage d’Egypte en Canaan: la terminologie de I'¢exode» (yasa’) I’emporte
progressivement sur celle de '«canabase» (‘ala).

Mais, pour que le verbe ydsa’ ait ainsi prédominé, il faut qu’outre son sens
banal, local et neutre (sortir), il ait pris une connotation plus particuliere,
et cela sans doute & partir du Deutéronome.

Or, sur les 76 cas ol le hiphil de yasa@’ avec Dieu comme sujet s’applique
a la délivrance du séjour d’Israél en Egypte, on remarquera spécialement
ceux ou la portée de 'expression est précisée par 'adjonction des mots
mibbet ‘dbadim. Cette adjonction, comme nous 'avons déja dit plus haut,
oriente sur la portée de hési’> (avec Yahvé comme sujet) appliqué a la sortie
d’Egypte: elle précise qu’il s’agit d’une délivrance divine de la servitude
d’Egypte, d'un exode libérateur et providentiel. La formule mzbbét ‘dbadim
est ainsi révélatrice de la perspective sotériologique, tandis que celle en
hé¢la ne dépassait guére le sens local, militaire et géographique.

En complément de ce que nous venons de dire, précisons en effet que la
formule mibbet “dbadim ne figure que 13 fois dans I’Ancien Testament et
quelle 8’y rapporte toujours & la servitude d’Israél en Egypte: Ex. 13, 3. 14
(JE ou L); 20, 2 (E*); Jos. 24, 17 (E); Jug. 6, 8 (Rdt.); Mich. 6, 4; Deut. 5,
6; 6, 12; 7, 8; 8, 14; 13, 6. 11; Jer. 34, 13 (Baruch). Elle est accouplée au
verbe hégi® dans Ex. 13, 3. 14; 20, 2; Deut. 5, 6; 6, 12; 8, 14; Jug. 6, 8;
Jer. 34, 13; & hogi® et pada dans Deut. 7, 8; 13, 6; & hééla dans Jos. 24, 17;
enfin & pada et subsidiairement & hé¢la dans Mich. 6, 4. On constate donc
qu’elle est conjointe a hdsi> dans la majorité des cas, et exclusivement &
hosi’ dans le Deutéronome; & hééld seulement dans Jos. 24, 17; & pada dans
Mich. 6, 4.

Si done, dans quelques trés rares passages mibbet ‘adbadim accompagne
hé<ela (dans Jug. 6, 8 il porte sur hégi’> et non sur hé‘éld), dans la plupart
des cas (et notamment dans tous les passages deutéronomiques) c’est a hdse’
que s’adjoint 'allusion expresse & la servitude d’Egypte. En outre le verbe
pada vient en souligner et en renforcer encore la portée rédemptrice dans
Deut. 7, 8; 13, 6.

L’expression mibbét ‘adbadim, avec son coefficient particuliérement ex-
pressif, explique la prévalence de hogs> pour I'exode & partir du Deutéronome.
Son affinité avec la racine ‘aGld apparait en revanche presque insignifiante,
puisque presque tout le poids de la clause mibbét ‘dbadim porte sur la notion
d’exode et non sur celle d’anabase.

L’examen des emplois du qgal de yadsa’ et ‘ala pour le voyage d’Egypte en
Canaan confirme donc les conclusions dégagées de 1’emploi du hiphil pour
la méme circonstance. Et sans doute la perspective, a ’arriére-plan, de la
foi en I'élection, en la rédemption d’Israél, a-t-elle conditionné cette pré-
dominance progressive de la notion d’exode sur celle d’anabase.



Miszelle 435

Une petite contreépreuve ne manque pas d’intérét: il s’agit de I'emploi
du verbe yarad (descendre) pour le voyage inverse, cad. de Canaan en Egypte.

Comme le qal de “@la, celui de son antonyme ydarad appliqué & la catabase
de Canaan en Egypte n’est attesté que dans des textes préexiliques, surtout
de J: Gen. 12, 10 (J); 26, 2 (L?); 37, 25 (J); 39, 1 (J); 42, 2 (J). 38 (J); 43,
15 (J); 44, 23 (J); 46, 3 (E). 4 (J); Ex. 3, 8 (J); Nbres. 20, 15 (J); Jos. 24, 4
(E); Es. 30, 2 (auth.); 31, 1 (auth.); Deut. 10, 22; 26, 5.

Quant au hiphil kérid au sens d’amener quelqu’un ou quelque chose en
Egypte, il ne figure, sauf erreur, que dans 6 passages, tous de J: Gen. 37, 25;
39, 1; 43, 7. 11; 44, 21; 45, 13; et le hophal dans 1 passage, également de J:
Gen. 39, 1.

La notion purement locale, géographique, de catabase ne se rencontre
done que dans des textes préexiliques. Sans doute 'ampleur des récits du
séjour en HEgypte dans les livres historiques du Pentateuque justifie-t-elle
partiellement cette abondance de leurs allusions & 'anabase (‘ala et hé<ela)
et a la catabase (yarad et horid) d’Egypte en Palestine et vice-versa. Cepen-
dant n’est-il pas caractéristique aussi que ces verbes avec ce sens purement
local n’apparaissent plus jamais la o prévaut la notion d’exode providen-
tiel ? Ce témoignage négatif ne confirme-t-il pas le changement de la perspec-
tive sous lequel 'exode fut envisagé?

Enfin qu’en est-il de I’emploi du hiphil hébi> pour l'entrée en Canaan
apres la sortie d’Egypte?

Entre autres sens, le hiphil kébi’> signifie parfois: faire entrer (ep. p. ex.
Ez. 17, 4; 20, 42; 36, 24; 37, 12. 21; Zach. 10, 10, ete.), et, plus particuliére-
ment: faire providentiellement entrer Israél en Canaan: Ex. 15, 7 (cant. de
la mer); 23, 20 (JE); Nbres. 14, 3 (JE ou P). 8 (J). 24 (JE). 31 (R ou P);
15, 18 (P); 16, 14 (J); 20, 12 (P); Deut. 6, 10; 7, 1; 8, 7; 9, 4; 11, 29; 30, 5;
31, 20. 21. 23; Ez. 20, 28; Lev. 18, 3; 20, 22; Neh. 9, 23.

Quant au couple complémentaire hasi’> et hebz’, il peut désigner activité
du chef (P. ex. Nbres. 27, 17 P; Deut. 28, 6; 1 Sam. 29, 6; 2 Rois 19, 27, etc.),
mais concerne la sortie d’Egypte et ’entrée en Canaan dans Ex. 13, 3-5
(JE). 9-11 (JE); Deut. 4, 37-38; 6, 23; 9, 28; 26, 8-9; Ez. 20, 10; Ex. 6,
6-8 (P). A cet égard, une portée providentielle de hébi> s’affirme avant et
aprés 'exil. Enfin le couple complémentaire hé‘¢la et hébi’> pour 'anabase
d’Egypte et 'entrée en Canaan figure, si nous ne faisons erreur, seulement
dans Nbres. 20, 5 (J); Jug. 2, 1 (R? ou L?); Jer. 2, 6-7.

On voit que pour 'application de heébi’> & 'entrée en Canaan, et surtout
pour celle des couples hosi> — hébi> et hééla — hebi’ a la sortie d’Egypte et a
I'entrée en Canaan, les témoignages ne sont pas assez nombreux pour au-
toriser des conclusions tranchées, sinon que /éb2’ impliquait souvent 'idée
d’une providentielle conduite en Canaan et pouvait, a ce titre, étre complé-
mentaire et de hé¢la et de hdsi®, car il précisait le terme nécessaire et final
d’une anabase aussi bien que celui d’'un exode, comme la signification pri-
maire et locale de hébi> pouvait d’ailleurs le laisser prévoir. Cependant on
aura remarqué 'absence de ’antithése hé‘éla — hébi’> dans le Deutéronome
ou, par contre, I’antithése hdsi> — hébi figure quelquefois: voila qui semblerait
de nouveau conforme & la prédilection du Deutéronome pour le théme de



436 Miszelle

I’exode plutot que pour celui de I'anabase; mais la base est bien étroite pour
cette conclusion.

L’aridité des considérations ci-dessus se justifie par la nécessité de sortir
de l'orniére d'une analyse lexicographique seulement globale et logique pour
entreprendre I'étude historique du vocabulaire et de la langue hébraiques et
par conséquent aussi celle de 'expression de la foi d’Israél.

Paul Humbert, Neuchétel

Rezensionen

B. Davie NAPIER, Song of the Vineyard. A Theological Introduction to the
Old Testament. New York, Harper & Brothers, 1962. XII -+ 387 S.

Der Verfasser, Professor fur Altes Testament in der Yale University, hat
hier ein Buch zum praktischen Gebrauch geschrieben. Als Leser denkt er
sich vor allem Studenten, Sonntagsschullehrer und Theologen, die nicht
zum engeren Kreis der Fachleute gehéren. ir mochte nicht blof3 t{iber das
Alte Testament und die sich anschlieBende Sekundérliteratur berichten,
sondern vor allem zum Studium desselben anleiten.

Diesem Ziel entspricht der Inhalt: In vier Hauptabschnitten wird der
Stoff des Alten Testaments wiedergegeben und zwar so, daBl die Schriften
des Kancns vom Pentateuch bis auf die Psalmen, Chronik, Esther, Daniel
und Jona besprochen werden. Das ist ein Vorgehen, welches nicht einem ver-
alteten und die wissenschaftlichen Erkenntnisse verleugnenden Biblizismus
entspringt, sondern eben dem Wunsch, méglichst nicht iber das Alte Testa-
ment zu reden, sondern in dieses hineinzufithren. Mit seiner Wissenschaft ist
der Verfasser nédmlich durchaus vertraut, und ihre kritischen Ergebnisse
werden zwar nicht iiberbetont, aber vorausgesetzt und, soweit es der Sache
dient, berticksichtigt. Das zeigt sich in sehr vielen selbstverstiandlichen Ein-
zelheiten, die hier nicht «lobend» erwihnt werden miissen. Wohl noch in
wesentlicherem Sinn ist Napier der neueren Forschung darin verpflichtet,
daB3 er sich bemiiht, die alttestamentlichen Schriften aus ihrem geschicht-
lichen, kultischen und allgemein geistigen Hintergrund heraus zu verstehen.
Im Zusammenhang damit steht nicht, wie es der Folge im Kanon entspriche,
ein Uberblick tiber die Genesis an der Spitze, sondern ein solcher tber
Exodus Kap. 1-18, und erst danach findet die Genesis mit den Themen Ur-
geschichte (Schopfung) und Patriarchenzeit ihren Platz. So trigt Napier der
Tatsache Rechnung, daf3 die « Herausfithrung aus Agypten» ein Urbekenntnis
Israels war, dem erst spdter die Themen Patriarchenzeit und Urgeschichte
vorangestellt wurden.

Wir zweifeln nicht, dal der Verfasser mit seiner schlichten, dem modernen
Menschen ins Auge blickenden und 6fter auch humorvollen Einfithrung vielen
einen Dienst tut, fiir den man ihm gerne dankt.

Dieser Dank wird nicht geschmilert, wenn wir zum Schluf} einige Be-
denken oder Fragen zu Einzelheiten vorbringen:



	Miszelle

