
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

«Dieu fait sortir.» Note complémentaire
Cp. Theol. Zeitschr. 18 (1962), pp. 356-361

Il vaut la peine d'examiner si les conclusions tirées de l'emploi du hiphil
de yâsâ' et de 'âlâ construit avec Dieu comme sujet reçoivent confirmation
de l'emploi similaire du qal de ces mêmes verbes.

Appliqué au voyage d'Egypte en Palestine, le qal de 'âlâ (pour son sens

purement local cp. p. ex. Gen. 19, 15. 28; 32, 27; Ex. 19, 3; Jos. 6, 20, ect.)
figure, sauf erreur, dans les textes suivants, tous antérieurs à l'exil;
Narrations anciennes: Gen. 13, 1 (J); 45, 25 (E); 46, 4 (J); Ex. 1, 10 (J) ;

12, 38 (J); 33, 1. 3. 5 (J); Nbres. 32, 11 (JE); Jug. 11, 13. 16; 19, 30;
1 Sam. 15, 2. 6 (anc. trad.). Soit: 14 cas.

Prophètes préexiliques: Os. 2, 17; Es. 11, 16 (auth.?)1. Soit: 2 cas.
Deutéronome: 1, 26. 28. Soit: 2 cas.

D'autre part le qal de yâsâ'' est appliqué au voyage d'Egypte en Canaan
dans :

Narrations anciennes: Ex. 11, 8 (J); 13, 3. 4. 8 (L ou J); 14, 8 (J); 23, 15

(L. All.); 34, 18 (J); Nbres. 11, 20 (L ou J) ; 22, 5. 11 (JE); Jos. 2, 10;
5, 4 (L?). 5. 6 (adj. R); 1 Rois 6, 1 (anc.; cp. ZAW, 1935, p. 185 suiv.);
2 Rois 21, 15 (R?). Soit: 16 cas.

Prophètes préexiliques: Mich. 7, 15 (auth.); Jer. 7, 25. Soit: 2 cas.
Deutéronome: 1, 27; 4, 45. 46; 9, 7; 11, 10; 16, 3. 6; 23, 5; 24, 9; 25, 17;

1 Rois 8, 9 (Rdt.). Soit: 11 cas.
Prophètes postexiliques: Agg. 2, 5. Soit: 1 cas.
P: Ex. 12, 41; 16, 1; 19, 1; Nbres. 1, 1; 9, 1; 26, 4; 33, 1. 3. 38. Soit: 9 cas.
Psaumes: 105, 38; 114, 1 (hymnes tardifs). Soit: 2 cas.
Chroniste: 2 Chron. 5, 10. Soit: 1 cas.

La comparaison des deux tableaux donne donc:
Narrations anciennes: 14 emplois du qal de 'âlâ, et 16 du qal de yâsâ'.
Prophètes préexiliques : 2 emplois du qal de 'âlâ, et 2 du qal de yâsâ'.
Deutéronome: 2 emplois du qal de 'âlâ, et 11 du qal de yâsâ'.
Prophètes postexiliques : 0 emploi du qal de 'âlâ, et 1 du qal de yâsâ'.
P : 0 emploi du qal de 'âlâ, et 9 du qal de yâsâ'.
Chroniste: 0 emploi du qal de 'âlâ, et 1 du qal de yâsâ'.
Psaumes: 0 emploi du qal de 'âlâ, et 2 du qal de yâsâ'.

Plus particulièrement: aucun emploi du qal de 'âlâ, dans l'acception
précitée, après Deut. 1, 26. 28 (et d'ailleurs en combinaison avec le qal de

yâsâ' au v. 27); contre 11 emplois du qal de yâsâ' dans Deut.; 1 dans Aggée;
9 dans P ; 1 dans Chroniste ; 2 dans Psaumes.

Du point de vue de l'histoire de la langue hébraïque l'usage a, semble-t-il,
sensiblement évolué quant à l'emploi du qal de 'âlâ et de yâsâ' pour le

voyage d'Egypte en Canaan : les deux termes et les deux thèmes se balancent
à peu près avant le Deutéronome; mais dans le Deutéronome s'affirme une

1 O. Eißfeldt, Einleitung (21956), p. 382.

28



434 Miszelle

nette prédominance du qal de yä§ä' et, désormais, plus trace du qal de
'älä. Sans attacher aux données statistiques une valeur absolue, la constatation

de fait est cependant significative et confirme la conclusion tirée de la
comparaison des emplois du hiphil de *älä et de yäsä' dans la même acception:

à partir du Deutéronome l'équilibre se rompt au profit du qal comme
du hiphil de yäsä', et *älä ou hè'èlâ tombent en désuétude pour désigner le

voyage d'Egypte en Canaan: la terminologie de l'«exode» (yäsä') l'emporte
progressivement sur celle de l'«anabase» ('älä).

Mais, pour que le verbe yäsä' ait ainsi prédominé, il faut qu'outre son sens
banal, local et neutre (sortir), il ait pris une connotation plus particulière,
et cela sans doute à partir du Deutéronome.

Or, sur les 76 cas où le hiphil de yäsä' avec Dieu comme sujet s'applique
à la délivrance du séjour d'Israël en Egypte, on remarquera spécialement
ceux où la portée de l'expression est précisée par l'adjonction des mots
mibbêt 'äbädim. Cette adjonction, comme nous l'avons déjà dit plus haut,
oriente sur la portée de hôsi' (avec Yahvé comme sujet) appliqué à la sortie
d'Egypte: elle précise qu'il s'agit d'une délivrance divine de la servitude
d'Egypte, d'un exode libérateur et providentiel. La formule mibbêt 'äbädim
est ainsi révélatrice de la perspective sotériologique, tandis que celle en
hè'èlâ ne dépassait guère le sens local, militaire et géographique.

En complément de ce que nous venons de dire, précisons en effet que la
formule mibbêt 'äbädim ne figure que 13 fois dans l'Ancien Testament et
qu'elle s'y rapporte toujours à la servitude d'Israël en Egypte: Ex. 13, 3. 14

(JE ou L); 20, 2 (E*); Jos. 24, 17 (E); Jug. 6, 8 (Rdt.); Mich. 6, 4; Deut. 5,

6; 6, 12; 7, 8; 8, 14; 13, 6. 11; Jer. 34, 13 (Baruch). Elle est accouplée au
verbe hôsi' dans Ex. 13, 3. 14; 20, 2; Deut. 5, 6; 6, 12; 8, 14; Jug. 6, 8;
Jer. 34, 13; à hôsi' et pâdâ dans Deut. 7, 8; 13, 6; à hè'èlâ dans Jos. 24, 17;
enfin à pädä et subsidiairement à hè'èlâ dans Mich. 6, 4. On constate donc
qu'elle est conjointe à hôsi' dans la majorité des cas, et exclusivement à

hô§i' dans le Deutéronome; à hè'èlâ seulement dans Jos. 24, 17; à pädä dans
Mich. 6, 4.

Si donc, dans quelques très rares passages mibbêt 'äbädim accompagne
hè'èlâ (dans Jug. 6, 8 il porte sur hô§i' et non sur hè'èlâ), dans la plupart
des cas (et notamment dans tous les passages deutéronomiques) c'est à hôsi'
que s'adjoint l'allusion expresse à la servitude d'Egypte. En outre le verbe
pädä vient en souligner et en renforcer encore la portée rédemptrice dans
Deut. 7, 8; 13, 6.

L'expression mibbêt 'äbädim, avec son coefficient particulièrement
expressif, explique la prévalence de hô§i' pour l'exode à partir du Deutéronome.
Son affinité avec la racine 'älä apparaît en revanche presque insignifiante,
puisque presque tout le poids de la clause mibbêt 'äbädim porte sur la notion
d'exode et non sur celle d'anabase.

L'examen des emplois du qal de yäsä' et 'älä pour le voyage d'Egypte en
Canaan confirme donc les conclusions dégagées de l'emploi du hiphil pour
la même circonstance. Et sans doute la perspective, à l'arrière-plan, de la
foi en l'élection, en la rédemption d'Israël, a-t-elle conditionné cette
prédominance progressive de la notion d'exode sur celle d'anabase.



Miszelle 435

Une petite contreépreuve ne manque pas d'intérêt: il s'agit de l'emploi
du verbe yârad (descendre) pour le voyage inverse, cad. de Canaan en Egypte.

Comme le qal de 'âlâ, celui de son antonyme yârad. appliqué à la catabase
de Canaan en Egypte n'est attesté que dans des textes préexiliques, surtout
de J: Gen. 12, 10 (J); 26, 2 (L?); 37, 25 (J) ; 39, 1 (J); 42, 2 (J). 38 (J) ; 43,
15 (J); 44, 23 (J); 46, 3 (E). 4 (J); Ex. 3, 8 (J); Nbres. 20, 15 (J); Jos. 24, 4

(E); Es. 30, 2 (auth.); 31, 1 (auth.); Deut. 10, 22; 26, 5.

Quant au hiphil hôrid au sens d'amener quelqu'un ou quelque chose en
Egypte, il ne figure, sauf erreur, que dans 6 passages, tous de J : Gen. 37, 25;
39, 1 ; 43, 7. 11 ; 44, 21 ; 45, 13; et le hophal dans 1 passage, également de J :

Gen. 39, 1.

La notion purement locale, géographique, de catabase ne se rencontre
donc que dans des textes préexiliques. Sans doute l'ampleur des récits du
séjour en Egypte dans les livres historiques du Pentateuque justifie-t-elle
partiellement cette abondance de leurs allusions à l'anabase ('âlâ et hè'èlâ)
et à la catabase (yârad et hôrid) d'Egypte en Palestine et vice-versa. Cependant

n'est-il pas caractéristique aussi que ces verbes avec ce sens purement
local n'apparaissent plus jamais là où prévaut la notion d'exode providentiel?

Ce témoignage négatif ne confirme-t-il pas le changement de la perspective

sous lequel l'exode fut envisagé?
Enfin qu'en est-il de l'emploi du hiphil hêbi' pour l'entrée en Canaan

après la sortie d'Egypte?
Entre autres sens, le hiphil hêbi' signifie parfois: faire entrer (cp. p. ex.

Ez. 17, 4; 20, 42; 36, 24; 37, 12. 21; Zach. 10, 10, etc.), et, plus particulièrement:

faire providentiellement entrer Israël en Canaan: Ex. 15, 7 (cant, de
la mer); 23, 20 (.TE); Nbres. 14, 3 (JE ou P). 8 (J). 24 (JE). 31 (R ou P);
15, 18 (P); 16, 14 (J); 20, 12 (P); Deut. 6, 10; 7, 1 ; 8, 7; 9, 4; 11. 29; 30, 5;
31, 20. 21. 23; Ez. 20, 28; Lev. 18, 3; 20, 22; Neh. 9, 23.

Quant au couple complémentaire hôsi' et hêbi', il peut désigner l'activité
du chef (P. ex. Nbres. 27, 17 P; Deut. 28, 6; 1 Sam. 29, 6; 2 Rois 19, 27, etc.),
mais concerne la sortie d'Egypte et l'entrée en Canaan dans Ex. 13, 3-5
(JE). 9-11 (JE); Deut. 4, 37-38; 6, 23; 9, 28; 26, 8-9; Ez. 20, 10; Ex. 6,

6-8 (P). A cet égard, une portée providentielle de hêbi' s'affirme avant et
après l'exil. Enfin le couple complémentaire hè'èlâ et liëbi' pour l'anabase
d'Egypte et l'entrée en Canaan figure, si nous ne faisons erreur, seulement
dans Nbres. 20, 5 (J); Jug. 2, 1 (R? ou L?); Jer. 2, 6-7.

On voit que pour l'application de hêbi' à l'entrée en Canaan, et surtout
pour celle des couples hôsi' - hêbi' et hè'èlâ - hêbi' à la sortie d'Egypte et à
l'entrée en Canaan, les témoignages ne sont pas assez nombreux pour
autoriser des conclusions tranchées, sinon que hêbi' impliquait souvent l'idée
d'une providentielle conduite en Canaan et pouvait, à ce titre, être
complémentaire et de hè'èlâ et de hôsi', car il précisait le terme nécessaire et final
d'une anabase aussi bien que celui d'un exode, comme la signification
primaire et locale de hêbi' pouvait d'ailleurs le laisser prévoir. Cependant on
aura remarqué l'absence de l'antithèse hè'èlâ - hêbi' dans le Deutéronome
où, par contre, l'antithèse hôfi' - hêbi figure quelquefois: voilà qui semblerait
de nouveau conforme à la prédilection du Deutéronome pour le thème de



436 Miszelle

l'exode plutôt que pour celui de l'anabase ; mais la base est bien étroite pour
cette conclusion.

L'aridité des considérations ci-dessus se justifie par la nécessité de sortir
de l'ornière d'une analyse lexicographique seulement globale et logique pour
entreprendre l'étude historique du vocabulaire et de la langue hébraïques et
par conséquent aussi celle de l'expression de la foi d'Israël.

Paul Humbert, Neuchâtel

Rezensionen

B. Davie Napier, Song of the Vineyard. A Theological Introduction to the
Old Testament. New York, Harper & Brothers, 1962. XII + 387 S.

Der Verfasser, Professor für Altes Testament in der Yale University, hat
hier ein Buch zum praktischen Gebrauch geschrieben. Als Leser denkt er
sich vor allem Studenten, Sonntagsschullehrer und Theologen, die nicht
zum engeren Kreis der Fachleute gehören. Er möchte nicht bloß über das
Alte Testament und die sich anschließende Sekundärliteratur berichten,
sondern vor allem zum Studium desselben anleiten.

Diesem Ziel entspricht der Inhalt : In vier Hauptabschnitten wird der
Stoff des Alten Testaments wiedergegeben und zwar so, daß die Schriften
des Kanons vom Pentateuch bis auf die Psalmen, Chronik, Esther, Daniel
und Jona besprochen werden. Das ist ein Vorgehen, welches nicht einem
veralteten und die wissenschaftlichen Erkenntnisse verleugnenden Biblizismus
entspringt, sondern eben dem Wunsch, möglichst nicht über das Alte Testament

zu reden, sondern in dieses hineinzuführen. Mit seiner Wissenschaft ist
der Verfasser nämlich durchaus vertraut, und ihre kritischen Ergebnisse
werden zwar nicht überbetont, aber vorausgesetzt und, soweit es der Sache
dient, berücksichtigt. Das zeigt sich in sehr vielen selbstverständlichen
Einzelheiten, die hier nicht «lobend» erwähnt werden müssen. Wohl noch in
wesentlicherem Sinn ist Napier der neueren Forschung darin verpflichtet,
daß er sich bemüht, die alttestamentlichen Schriften aus ihrem geschichtlichen,

kultischen und allgemein geistigen Hintergrund heraus zu verstehen.
Im Zusammenhang damit steht nicht, wie es der Folge im Kanon entspräche,
ein Überblick über die Genesis an der Spitze, sondern ein solcher über
Exodus Kap. 1-18, und erst danach findet die Genesis mit den Themen
Urgeschichte (Schöpfung) und Patriarchenzeit ihren Platz. So trägt Napier der
Tatsache Rechnung, daß die «Herausführung aus Ägypten» ein Urbekenntnis
Israels war, dem erst später die Themen Patriarchenzeit und Urgeschichte
vorangestellt wurden.

Wir zweifeln nicht, daß der Verfasser mit seiner schlichten, dem modernen
Menschen ins Auge blickenden und öfter auch humorvollen Einführung vielen
einen Dienst tut, für den man ihm gerne dankt.

Dieser Dank wird nicht geschmälert, wenn wir zum Schluß einige
Bedenken oder Fragen zu Einzelheiten vorbringen :


	Miszelle

