Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Artikel: Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?
Autor: Wenz, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mythos oder historisch zeichenhaftes
Heilsgeschehen?

In seinem bekannten Entmythologisierungsprogramm will R.Bult-
mann das Christusgeschehen entmythologisieren, weil nach seiner
Ansicht der mythische Charakter der neutestamentlichen Verkiin-
digung der Begegnung mit dem eigentlichen Argernis der christli-
chen Botschaft im Wege steht. Dabei will er im Unterschied zum
idlteren Liberalismus die mythischen Aussagen nicht einfach elimi-
nieren, sondern kritisch interpretieren. R. Marlé hat die Frage ge-
stellt, ob das mythische Denken im Neuen Testament «nicht
wenigstens z. T. eine Schopfung dessen sei, der sich bemiiht, es aus-
zutreiben»!. Da Marlé diese Frage nur kurz aufgeworfen hat, ohne
sie eingehend zu behandeln, soll sie hier grundsétzlich erortert wer-
den. Wir wollen versuchen, an Hand der neutestamentlichen Aus-
sagen aufzuzeigen, dafl die neutestamentliche Verkiindigung vom
Christusgeschehen — auf dieses wollen wir uns hier beschrinken —
in Wirklichkeit grundsitzlich keinen mythischen Charakter hat.
Gelingt uns dieser Nachweis, dann entfillt auch die Entmythologi-
sierung des Christusgeschehens.

Bultmann fiihrt folgende Definition des Mythos an: «Vom Mythos
ist also hier in dem Sinne die Rede, wie die religionsgeschichtliche
Forschung ihn versteht. Mythologisch ist die Vorstellungsweise, in
der das Unweltliche, Gottliche als Weltliches, Menschliches, das
Jenseitige als Diesseitiges erscheint, in der z. B. Gottes Jenseitigkeit
als rdumliche Ferne gedacht wird, eine Vorstellungsweise, der zu-
folge der Kultus als ein Handeln verstanden wird, in dem durch
materielle Mittel nichtmaterielle Krifte vermittelt werden.»® Wir
haben also zu fragen, ob in den neutestamentlichen Berichten vom
Christusgeschehen wirklich das Unweltliche, Gottliche als Welt-
liches, das Jenseitige als Diesseitiges erscheint.

1 R. Marlé, S. J., Bultmann und die Interpretation des N.T. (1959),
S. 61. 179.

2 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie: Kerygma und Mythos
(KM), 1 (1952), S. 22, Anm. 2.



420 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ?

j &8

Wir beginnen mit der Auferstehung Jesu nach dem Neuen Testa-
ment, weil sie im Zentrum der Diskussion um die Entmythologi-
sierung steht. Bultmann leugnet nicht die Auferstehung Christi.
Aber sie ist fiir ihn kein historisches Ereignis, wie das Neue Testa-
ment sie schildert. Historisch sind nur der Osterglaube der ersten
Jiinger bzw. ihre visiondren KErlebnisse. Der Auferstehungsglaube
ist nichts anderes als der Glaube an das Kreuz Christi als Heils-
ereignis. Bultmann lehnt es ab, dal — wie er behauptet — «<im Neuen
Testament die Auferstehung Jesu vielfach als solch beglaubigendes
Mirakel aufgefalit wird»3. Die Auferstehung Christi darf nicht als
«Riickkehr eines Gestorbenen in das Leben der diesseitigen Welt
(darum handelt es sich ja, denn der Auferstandene wird mit den
leiblichen Sinnen wahrgenommen)» dargestellt werden *. In dhnlicher
Weise driickt sich Bultmann in dem angefiihrten grundlegenden
Artikel noch zweimal aus. Ist wirklich im Neuen Testament die
Autferstehung Jesu in dieser Weise verdiesseitigt worden?

Im Johannes-Evangelium wird berichtet, dafl der Auferstandene
durch verschlossene Tiiren zu den Jiingern gelangen kann (Joh. 20,
19. 26). Das vermag aber ein Gestorbener, der in das Leben der dies-
seitigen Welt zurtickgekehrt ist, auf keinen Fall. Der Auferstandene
ist also im Johannes-Evangelium entgegen Bultmann nicht einfach
verdiesseitigt worden. Von Maria will der Auferstandene nicht be-
rithrt werden (20, 17). Bei dieser Stelle gibt Bultmann in seinem
Johanneskommentar zu, daBl der Auferstandene «in einem eigen-
tiimlichen Zwitterzustande zu sein» scheint®. In solchem Zwitter-
zustand erscheint der Auferstandene auch bei Lukas; man denke
z. B. an die Emmausgeschichte. Dort kann er von den Jiingern fiir
einen «Fremdling» gehalten werden. Das, was die Jiinger in ihrer
Begegnung mit dem Auferstandenen sahen, konnte von ihnen «be-
zweifelty werden, wie Matthdus ausdriicklich sagt (Matth. 28, 17).
J. Schniewind hat recht, wenn er feststellt: «In allen Ostergeschich-
ten wird geflissentlich und betont vom Zweifel berichtet.»® Die

Bultmann, KM 1, S. 44.

Ders.,, KM 1, S. 45.

Ders., Das Evangelium des Johannes (1953), S. 532.

J. Schniewind, Antwort an R. Bultmann: KM 1, S. 96; vgl. auch W.
Mundle, Der Glaube an Christus und der historische Zweifel (1950), S. 81.

(- - B ]



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ? 421

zweifelnden Jiinger meinten einen «Geist» bzw. ein «Gespenst»” zu
sehen (Luk. 24, 37. 39). Nur die Jiinger, die nicht zweifelten, son-
dern glaubten, erkannten in dem, was sie sahen, den Auferstandenen.

Wir haben festgestellt, dal}, obwohl die Jinger den Auferstande-
nen mit den leiblichen Sinnen wahrgenommen haben, sie doch nicht
einfach einen «Gestorbenen» sahen, der «wieder zum physischen
Leben erweckt wurde»®. Insofern besteht tatsdchlich ein Unter-
schied zwischen der Begegnung mit dem irdischen Jesus und der
Begegnung mit dem Auferstandenen. Deshalb konnen wir K. Barth
nicht zustimmen, wenn er sagt, dall die Auferstehung Christi den
Jiingern «so menschlich, so weltlich, so diesseitig, so gegenstindlich
wie zuvor der Tod Jesu widerfahren ist»®. Es besteht ein Unter-
schied zwischen dem irdischen Leib des Gekreuzigten und seinem
Auferstehungsleib. Wihrend sein irdischer Leib von Anhédngern und
Feinden Jesu gesehen wurde, ohne dall Zweifel an der Existenz des
Menschen Jesus von Nazareth autkommen konnten, war der Auf-
erstehungsleib Christi im Sehen der Jiinger dem Zweifel ausgesetzt.
Nur im «gldubigen Sehen» erkannten die Jiinger im einmaligen
Wunder der Auferstehung nicht einen «Geist», sondern den Auf-
erstandenen selbst 10,

Wenn wir sagten, dall ein Unterschied zwischen dem irdischen
Leib des Gekreuzigten und seinem Auferstehungsleib besteht, so
soll daraus aber nicht gefolgert werden, daf} die Kreuzigung Jesu
historisch, seine Auferstehung dagegen unhistorisch sei. Jedenfalls
ist das nicht die Auffassung der Evangelisten und des Paulus. Bult-
mann gibt selbst einmal zu: «An ihrer Realitdt (der Osterereignisse)
braucht der Evangelist (Johannes) nicht gezweifelt zu haben.»
Wir aber wollen unsere Ausfithrungen nur biblisch begriinden, d. h.
im Sinne der biblischen Schriftsteller argumentieren. Ohne zwin-
gende Griinde werden wir von ihrer Auffassung nicht abgehen.
Johannes und die Synoptiker sagen — wenn auch in nicht durchweg
tubereinstimmenden Berichten —, dafl der Auferstandene ganz be-
stimmten Personen an ganz bestimmten Orten zu ganz bestimmten

7 So W. Bauer, Wérterbuch zum Neuen Testament (1958), Sp. 1340.

8 Bultmann, KM I, S. 20.

9 K. Barth, R. Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen (1952), S. 33.

10 H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes: Theol. Zeitschr. 17 (1961),
S. 17ff.

11 Bultmann, Theologie des N. T. (1954), S. 403; Joh., S. 533.



422 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

Zeiten, also historisch, begegnet sei. Dem Apostel Paulus macht
Bultmann gerade zum Vorwurf, daB} er in «fataler Argumentation...
die Auferstehung durch Aufzihlung der Augenzeugen als histori-
sches Ereignis sicherstelle» (1. Kor. 15, 3-8)12.

Wenn wir mit den Schriftstellern der neutestamentlichen Schrif-
ten an der heute unzeitgeméfen Auffassung von der «Historizitét»
der Auferstehung Christi festhalten wollen, so miissen wir sogleich
mehreren Milverstiandnissen begegnen. Es soll nicht wiederum der
Irrweg des Historismus beschritten werden. Wir wollen die Auf-
erstechung Christi damit nicht der Relativitit der Ergebnisse der
historischen Forschung ausliefern, auf die allerdings kein wahrer
Glaube sich griinden kann. J. Schniewind weist mit Recht darauf
hin, daB3 «nicht die historische Kunst und das urchristliche Kerygma
verwechselt werden» darf!®. Mit anderen Worten: die Ergebnisse
der Arbeit des Historikers und das Bekenntnis der Zeugen, daf}
ihnen der Auferstandene in einmaliger Weise in ihrem Leben begeg-
net ist, d. h. daf} die Begegnung mit dem Auferstandenen ein histo-
risches Ereignis ihres Lebens ist, sind zweierlei Dinge. Wenn der
Historiker die «visiondren» Erlebnisse!* der Jiinger feststellen kann
—daf er das kann, bestreitet auch Bultmann nicht® —, hat er damit
mit seinen Mitteln noch nicht nachgewiesen, dal} die Jiinger in ihren
Erlebnissen wirklich dem Auferstandenen begegnet und nicht einer
INusion erlegen sind. Das kénnen nur die Jiinger selbst bekennen.
Wir aber sind gefragt, ob wir ihr Bekenntnis bezweifeln oder daran
glauben, was sie erfahren und bekannt haben. Die Erfahrungen und
das Bekenntnis der Jiinger bleiben fiir uns giiltig, auch wenn sich
das Weltbild inzwischen verandert hat, die Jiinger z. B. noch mein-
ten, die Sonne bewege sich um die Erde.

J. Schniewind sagt einmal: «Das Christusgeschehen trigt irgend-
wie auch  historischen® Charakter.»'® Dieses «Irgendwie» bei der
Auferstehung Christi festzuhalten, ohne dadurch Glauben und Be-
kenntnis in die Abhéngigkeit der historischen Wissenschaft zu
bringen, das ist unser Problem. Wir versuchen es durch den Ge-
danken der zeichenhaften Historizitdt zu losen. Zunichst sind Zei-
chen (onueio) kein dem Neuen Testament und auch Bultmann

12 Ders., KM I, S. 45. 13 Schniewind (A. 6), S. 99.

14 Wir setzen Anfithrungszeichen, weil der Begriff der Vision fiir das
Wunder der Auferstehung eigentlich unzureichend ist.

15 Bultmann, KM I, S. 47. 16 Schniewind (A. 6), S. 104.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ? 423

fremde Begriffe. «Als onueio sind die Wunder Jesu zweideutign?,
wobei «die Erscheinungen des Auferstandenen offenbar auch als
onueia wie die Wunder Jesu verstanden» werden!®. An anderen
Stellen nennt Bultmann aber die Erscheinungen des Auferstandenen
und die Wunder Jesu nach dem Neuen Testament einfach «be-
glaubigende Mirakel». Dall Zweideutigkeit und «Beglaubigung» gar
nicht zu vereinbaren sind, soll hier nur kurz angedeutet und spéter
ausfithrlicher behandelt werden. Wir bleiben dabei, dafl die Auf-
erstehung Christi zeichenhaft in die Historie hineinragt. Bei den
Zeichen unterscheiden wir Faktizitdt und Bedeutsamkeit. Als Fak-
tum bzw. Phinomen ist das Zeichen ausweisbar, diesseitig, ein Glied
in einer kausal verkniipften Ereignisreihe, daher auch vom Histori-
ker mit seinen Mitteln erfalbar. Die eigentliche Bedeutsamkeit der
Zeichen des Christusgeschehens, ndmlich ihre Heilsbedeutung, ist
nicht aufweisbar und kann daher vom Historiker nicht mit seinen
Mitteln erfalit werden. Die Zeichen sind auch fiir Bultmann — wie
bereits erwiahnt — zweideutig. Der Ungldubige wird die «Visionen»
der Auferstehungszeugen fiir bloe Einbildungen halten oder «diese
enthusiastischen Visionéire verspotten»'®. Der Glaubige allein wird
in den «Ostervisionen» einmalige Begegnungen der Zeugen mit dem
Auferstandenen sehen. Wenn Grass meint, daBl der «Historiker die
Zweideutigkeit nicht vollig zu iliberwinden vermag»*, so miissen
wir diese Aussage noch prézisieren und sagen, dall der Historiker
die Zweideutigkeit iberhaupt nicht zu iiberwinden vermag.

Der Ausdruck Zweideutigkeit darf nicht dazu verfiithren anzu-
nehmen, der Mensch konne aus sich heraus zwischen der rechten
und falschen Bedeutung wéhlen. Die Erkenntnis der Heilsbedeutung
der Zeichen kann dem Menschen allein im Glauben geschenkt wer-
den. Vielleicht sagen wir deshalb besser, dal3 die Heilsbedeutung
dessen, was die Zeugen erlebten, bezweifelt werden kann. Der Histo-
riker kann als Wissenschaftler weder behaupten, die «visiondren»
Erlebnisse der Zeugen seien bloBe Einbildungen der Zeugen, noch
kann er feststellen, in den «Visionen» habe sich tatsachlich der Auf-
erstandene den Zeugen offenbart. Der Historiker kann nur das Fak-
tum der «Visionen» feststellen und im tiibrigen es jedermann frei-

17 Bultmann, Theologie, S. 391.

18 Ehbd., S. 403.

19 Schniewind (A. 6), S. 97.

20 H. GraB, Ostergeschehen und Osterberichte (1956), S. 25.



424 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ?

stellen, ob er in den «Visionen» Einbildungen der Jiinger oder Heils-
handeln Gottes sehen will, bzw.im Glauben sich die Erkenntnis der
Heilsbedeutung der Erlebnisse der Zeugen schenken lassen will 21
Fiir sich personlich muf} freilich auch der Historiker sich fiir oder
gegen das Bekenntnis der Jiinger entscheiden. Aber er kann seine
Entscheidung nicht durch historisch-wissenschaftliche Mittel fiir
andere verbindlich zu machen versuchen. Das gilt nicht nur fiir die
Auferstehung Christi, sondern fiir das ganze Christusgeschehen. In-
sofern beanstandet Bultmann mit Recht, wenn Schniewind sagt,
«dal} sorgfiltige historische Forschung den Spuren der Epiphanie
Gottes begegnen muf»22. Der Historiker kann mit seinen Methoden
nicht weiter als bis zur Feststellung der blofen Fakten des Heils-
geschehens kommen, sonst wiirde der Glaube iiberfliissig. Anderer-
seits iberschéitzt Bultmann die Moglichkeiten des Historikers, wenn
er sagt, der Historiker konne die «Entstehung (des Osterglaubens)
bis zu einem gewissen Grade begreiflich machen durch Reflexion auf
die ehemalige personliche Verbundenheit der Jiinger mit Jesus»?.
So gerit der Historiker nur in ein Psychologisieren, das hier nicht
am Platz ist. Aullerdem trifft die Behauptung Bultmanns auf Paulus
keinesfalls zu. Paulus war mit Jesus personlich gar nicht verbunden,
weil er den irdischen Jesus nicht kannte, sondern erst dem Auf-
erstandenen vor Damaskus begegnet. Dort wurde ganz plotzlich
und somit ohne Reflexion aus dem Verfolger der Bekenner Jesu
Christi, wie es Paulus selbst in seinen Briefen bezeugt (1.Kor. 15, 8
und 9, 1).

Wir kommen zu dem Ergebnis, dal Auferstehungsglaube mehr
ist als nur der Glaube an das Kreuz als Heilsereignis. In der Auf-
erstehung Christi handelt es sich um ein wirkliches Geschehen nicht
nur im BewulBtsein der Jiinger, sondern an der Person Jesu selbst.
Gott hat Jesus nach dem Tode auferweckt, und die Jiinger durften
dem Auferweckten bzw. Auferstandenen begegnen. Die Rede von
der Auferstehung Christi ist nicht nur «Ausdruck der Bedeutsam-
keit»24. Das «st», das G. Bornkamm «statt des blofen Significat»
fordert, weil «es zum Wesen des Glaubens gehort»?, ist in den ein-

21 Bultmann, Glaube und Verstehen, 3 (1960), S. 145.

22 Schniewind (A. 6), S. 108; Bultmann, KM I, S. 134.

23 Bultmann, ebd., S. 45.

2 Ebd., S. 44.

% G. Bornkamm (& W. Klaas), Mythos und Evangelium (1951), S. 21.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ? 425

maligen «Ostervisionen» der Jiinger als Fakten gegeben. Diese kon-
nen wir allerdings nicht weiter beschreiben.

2.

Kehren wir uns nun den Wundern des irdischen Jesus zu, so
wollen wir auch diese historisch-zeichenhaft verstehen. Die bloflen
Fakten sind ausweisbar, daher auch dem objektivierenden Blick des
Historikers erkennbar, nicht jedoch ihre rechte Heilsbedeutung.
Daf} Gott in den Taten Jesu uns zum Heile gehandelt hat, ist allein
dem Gldubigen in existentieller Betroffenheit erkennbar. Fiir den
Ungldubigen sind die Wunder Jesu bloBe «seltsame Ereignisse», die
auch irgendwie natiirlich erklirt werden kénnen. Bultmann sagt
einmal : «Kinen Gedanken oder einen Entschlufl kann ich im Glau-
ben als von Gott gewirkt verstehen, ohne ihn damit seinem inner-
weltlichen Motivationszusammenhang zu entreilen.»?® So konnte
man auch sagen, daf} ich im Glauben eine Tat Jesu bzw. ein Wunder
Jesu als von Gott gewirkt verstehen kann, ohne sie damit ihrem
innerweltlichen Motivationszusammenhang zu entreiflen. Die Taten
Jesu werden im Unglauben nicht als Heilstaten, sondern als «selt-
same Kreignisse» oder als vom Teufel gewirkte Taten verstanden.
Tatsdchlich haben nach den neutestamentlichen Berichten die un-
gliubigen Gegner Jesu seine Taten so angesehen. Das bestreitet
Bultmann auch nicht, denn er sagt selbst, dal Jesu Wunder ihm
«den Vorwurf des Teufelsbiindnisses zuziehen»?’. Bestreitet man
die Ereignishaftigkeit der Wunder Jesu, dann muf} auch der Vor-
wurf des Teufelsbiindnisses entfallen.

Wunder Jesu sind feststellbare Vorgénge oder Kreignisse unserer
Welt, soweit damit nur die bloBen Fakten gemeint sind. Wir ver-
stofen entgegen Bultmann mit dieser Aussage nicht «gegen den
Gedanken des verborgenen Heilshandeln Gottes», wenn wir dabei
zugleich daran festhalten, dafl die Heilsbedeutung dieser Fakten
fur den objektivierenden Blick nicht feststellbar ist. Es liegt keine
totale Verdiesseitigung oder Objektivierung vor wie im Mythos bzw.
beim Mirakel.

Die Wunder Jesu sind, wie Bultmann selbst mehrfach sagt,
«zweideutig», oder anders gesagt, in ihrer Heilsbedeutung bezweifel-

26 Bultmann, KM II (1952), S. 197.
27 Hbd., S. 198, und Glaube und Verstehen, 1, S. 227.



426 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ?

bar. Das trifft grundsitzlich fiir alle Wunder Jesu zu. Es hat auch
keinen Wert, wie G. Bornkamm versucht 28, Wunder Jesu, die fak-
tisch geschehen sein kénnen, zu unterscheiden von den Wundern,
die faktisch nicht geschehen sein kénnen, sondern bloe Legenden
sind. So will Bornkamm nicht bezweifeln, dafl von Jesus physische
Heilkrifte ausgegangen sind. Aber die «Naturwunder im engeren
Sinne» sind fiir ihn bloBe Legenden. Solche Feststellung, daf3 nur
ein Teil der Wunder doch geschehen sein kénnte, die iibrigens dem
Neuen Testament fremd ist, trigt Bornkamm nur das Verdikt ein,
er wolle «den Streit (iiber die Entmythologisierung) in ruhigere
Bahnen lenken»2?, und das heil3t doch wohl, ihn verharmlosen. In
der Tat ist dies keine grundsitzliche Losung. Grundsétzlich geht es
um die Frage, ob die neutestamentlichen Berichte von den Wundern
Jesu wirklich mythischer Natur, bzw. vom alten Weltbild geprigt
sind — nicht nur einige! —, daher als Mirakel abgelehnt werden miis-
sen, oder ob in ihnen das Moment des Zweifels gegeben ist, so dall
sie gar nicht wie Mirakel legitimieren kénnen, sondern nur im Glau-
ben als Wunder zu erfassen sind. Dabei soll nicht bestritten werden,
daBl die Wunder in den verschiedenen Evangelien oft verschieden
berichtet werden und auch durch Hinzudichtungen erweitert sind.
Entscheidend ist, da@ sie iiberhaupt zeichenhaft in die Historie hin-
einreichen. Zeichen kénnen auch unhistorisch sein, iiber Wirklich-
keiten Aussagen machen, die nicht historisch sind. Zeichen kénnen
Bilder und Symbole sein. Wahrend wir aber den Zeichen als Bildern
ausweichen konnen, indem wir sie gegen andere Bilder austauschen,
konnen wir das bei historischen Zeichen nicht tun. Was Gott damals
in der Historie fiir uns getan hat, steht einmalig und unwiderruflich
fest. Deshalb legen wir Wert darauf, dal die Wunder Jesu und die
Erscheinungen des Auferstandenen historische Zeichen sind. In ih-
nen ist fiir den Glaubenden unwiderruflich der neue Aon in unsere
Welt hereingebrochen. Geben wir diese historischen Zeichen auf,
dann kénnen wir im Grunde gar nicht mehr von Geschehnis und
Ereignung reden. Dann hat G. Koch recht, wenn er sagt: «Darum
befindet sich Ostertheologie in der unvermeidlichen Verlegenheit,
von Ereignung reden zu miissen, ohne dagegen Tatbestinde regi-
strieren zu konnen, die dem Denken als gegeben und kontrollierbar

28 Bornkamm, Jesus von Nazareth (1959), S. 120 und Anm. 140.
29 K. Fuchs, Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 173.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ? 427

angeboten werden koénnten.»®® Wir versuchten darzustellen, wie
durch den Gedanken der historischen Zeichenhaftigkeit diese Ver-
legenheit behoben werden kann.

3.

Nicht nur die Wunder des irdischen Jesus und die Erscheinungen
des Auferstandenen, sondern auch die anderen Fakten des Christus-
geschehens sind zweideutig, bzw. ihre Heilsbedeutung ist bezweifel-
bar. Es liegt nicht in der Absicht der Schriftsteller des Neuen Testa-
ments und wére auch inkonsequent, wollten wir z. B. die Jungfrauen-
geburt als nicht wirklich geschehen betrachten, d. h. sie nicht fiir
ein historisch-zeichenhaftes Geschehen halten. Bultmann ist hier
konsequent, wenn er sagt: Man kann nicht «das Mythologische
durch Auswahl oder Abstriche reduzieren, sondern das mythische
Weltbild nur als Ganzes annehmen oder verwerfen»®!. Man konnte
aufzeigen, wie Theologen der Vergangenheit und Gegenwart die
Historizitdt einzelner oder der meisten Ereignisse des Heilsgesche-
hens preisgaben. Die meisten gaben in diesem Sinne die Himmelfahrt
Jesu preis, andere auch Jungfrauengeburt und leeres Grab. Viele
aber suchten die Auferstehung und einzelne der Wunder Jesu «zu
retten» (Bultmann). Mit solchen «Rettungsaktionen» ist aber in der
Tat auch nichts gewonnen. Supranaturalisten wie Rationalisten
und Vermittlungstheologen iibersahen je in ihrer Art die Bezweifel-
barkeit der Heilsbedeutung der Ereignisse des Heilsgeschehens. Die
wunderbare Geburt Jesu kann auch als verursacht durch aullerehe-
lichen Verkehr Marias (Matth. 1, 18f.), seine Wunder als Taten
eines Exorzisten oder vom Teufel Besessenen (9, 34), seine Liebe zu
Zollnern und Siindern als anstofiger Verkehr mit verrufenen Per-
sonen (11, 19), sein Kreuz als das «tragische Ende eines edlen Men-
schen»2, das leere Grab als Folge eines Betrugs der Jiinger oder
eines Scheintodes Jesu (28, 13-15), die Auferstehung Jesu und seine
Himmelfahrt als «Méarchen» (Luk. 24, 11) oder als Einbildungen
visiondr veranlagter Menschen bzw. Enthusiasten oder als Ergebnis
bloBer Reflexion iiber das Kreuz, das Pfingstereignis als eine Ver-
sammlung betrunkener Menschen oder enthusiastischer Visionére

30 G. Koch, Die Auferstehung Jesu Christi (1959), S. 234.

31 Bultmann, KM I, S. 21.
32 Bultmann, KM I, S. 46.



428 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Hezlsgeschehen ?

(Apg. 2, 13), Jesu Parusie und Jingstes Gericht als Produkte
schwirmerischer Apokalyptik oder Gnostik oder als Anlafl zum
Spott (2. Petr. 3, 3ff.) gedeutet werden. Dabei soll nicht bestritten
werden, dafl nicht in allen Evangelien und neutestamentlichen
Schriften alle Ereignisse des Heilsgeschehens auftreten und auch
nicht alle in gleicher Weise berichtet werden. Aber wo sie auftreten,
werden sie nur dann richtig gedeutet, wenn ihre Zweideutigkeit bzw.
die Bezweifelbarkeit ihrer Heilsbedeutung nicht tibersehen wird.

Es gibt fiir den modernen Menschen nicht nur, wie Bultmann
meint, das «Argernis des Kreuzes», sondern auch das Argarnis der
Auferstehung Christi. Letzteres besteht darin, dall der Auferstan-
dene nur den Gldaubigen in «Visionen» erschienen ist und nicht offen
sich aller Welt als der Auferstandene vordemonstriert hat. Dariiber
hinaus ist das ganze Leben des irdischen und des erh6hten Christus
ein groBes Argernis, weil es fiir den, der es nicht mit den Augen des
Glaubenden sieht, so unmessianisch aussieht. Wir konnen auch sa-
gen, Gott offenbart sich in Christus nicht «direkt», sondern «in-
direkt» in seinem Geschichtshandeln??. Insofern ist entgegen Bult-
mann die Vorstellung von der Kenosis des Priexistenten (Phil. 2,
6ff.) und der Bericht von seinen Wundern kein Widerspruch 34.
Denn Jesus erweist sich doch gerade den Ungldubigen nicht als
Messias, trotz seiner Wunder, sondern nur den Gldubigen. Fiir die
Unglaubigen bleibt er trotz seiner Wunder ein zu Verachtender.

4.

Weil die Wunder Jesu und die Erscheinungen des Auferstandenen
zweideuttg, bzw. in ihrer Heilsbedeutung bezweifelbar sind, kénnen
sie nicht «beglaubigen», «legitimieren», «dem Glauben seine sichere
Garantie geben»?®®. So stellt U. Wilckens mit Recht fest: «Gleich-
wohl zieht sich allerdings durch die historisch zuverlissigen Wunder-
berichte zugleich durchgehend eine auffallende Zuriickhaltung, die
Wunder etwa mit dem Gewicht einer direkten eschatologischen
Legitimation (von uns gesperrt gedruckt) Jesu zu belasten.»?

33 W. Pannenberg, Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung:
Offenbarung als Geschichte (1961), S. 911f.

34 Bultmann, KM I, S. 23 und 41.

35 Ebd., S. 44ff., und Glaube und Verstehen, 3 (1960), S. 204.

36 U. Wilckens, Das Offenbarungsverstiandnis in der Geschichte des Ur-
christentums: Offenbarung als Geschichte, S. 59.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ? 429

Uberhaupt, wie kann etwas legitimieren, eine sichere Garantie
geben, das selbst «zweideutig» ist? Garantieren und Sicherheit ver-
leihen kann doch nur etwas, was in seiner Faktizitdt und Be-
deutung eindeutig und unbezweifelbar ist. Allerdings ist zuzu-
geben, daf} die neutestamentliche Verkiindigung vielfach falsch ver-
standen und weitergegeben wurde, insbesondere in der Apologetik
rationalistischer Tendenz seit dem 18.Jahrhundert. So wurden viel-
fach die Erscheinungen des Auferstandenen als beglaubigende Mira-
kel aufgefallt, wobei der Auferstandene als ein ins blofe irdische
Dasein zuriickgekehrter verstorbener Mensch proklamiert wurde.
Die Wunder Jesu wurden als Beweise fiir die Messianitdt oder
Gottessohnschaft Jesu hingestellt. Gegeniiber solcher falschen
Schriftdeutung und Verkiindigung ist die Kritik Bultmanns be-
rechtigt. Aber im Neuen Testament wird so der irdische und auf-
erstandene Herr grundsatzlich gerade nicht aufgezeigt. Wir sollten
in der Verkiindigung streng beachten, dafl Gott sich in Christus bis
heute indirekt, verhullt, historisch-zeichenhaft offenbart hat. Die
direkte, unverhiillte Offenbarung wird erst beim Ubergang vom
Glauben zum Schauen sein.

Bei der Besprechung der Auferstehung Christi wollten wir daran
festhalten, dal} sie zeichenhaft in die Historie hineinragt, wollten
also nicht wie Bultmann «das Band an die Geschichte zerreiflen»??.
Entsprechendes fordern wir nun fiir das Verstdndnis der Wunder
des irdischen Jesus und sein Kreuz. Hier hat nun Bultmann das
Band zur Geschichte nicht véllig zerrissen. Seine Diskussion mit
J. Schniewind hat ergeben, dall er doch nicht die « Einmaligkeit des
Christusgeschehens» preisgeben und auch keine «Flucht aus der
Historie» begehen will®%. Andererseits sagt Bultmann dann aber
doch wieder, «daB} sie (die Wunder) als Werke eines Menschen der
Vergangenheit uns unmittelbar nichts angehen»*®. Und er sagt iiber
das Kreuz: «Fiir uns ist es als Ereignis der Vergangenheit kein Er-
eignis des eigenen Lebens mehr.»® Warum erzédhlen dann aber die
Evangelisten diese Ereignisse der Vergangenheit, wenn sie uns heute
unmittelbar nichts mehr angehen? Warum verkiindigen wir heute
nicht statt dieser Ereignisse der Vergangenheit Ereignisse der Ge-
genwart, die uns unmittelbar angehen? Es ist zu bestreiten, wenn

37 Bultmann, Glaube und Verstehen, 3, S. 188.

38 Ders., Zu J. Schniewinds Thesen, ebd., S. 122ff.
39 Ders., Glauben und Verstehen, 1, S. 227. 40 Ders., KM, S. 44. 129.



430 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ?

Bultmann behauptet: «Schon in seinem Evangelium bemiiht er
(Lukas) sich — im Unterschied von den anderen Evangelisten —, das
Leben als ein historisches darzustellen.»*! In Wirklichkeit bemiihen
sich darum alle Evangelisten. Zwar bringt Lukas besonders viele
chronologische Angaben. Aber alle Evangelisten betonen, dall} das
Jesusgeschehen sich zur Zeit der Herrschaft eines bestimmten romi-
schen Kaisers abspielte und dall Jesus unter der Herrschaft des
Landpflegers Pontius Pilatus gekreuzigt wurde. Sie suchen also alle
die erzihlten KEreignisse mit der Weltgeschichte, d. h. mit der
Historie in Zusammenhang zu bringen.

Wir behaupten nun, dal die historischen Ereignisse des Lebens
Jesu dadurch auch uns heute unmittelbar angehen, weil sie zwei-
deutig bzw. in ihrer Heilsbedeutung bezweifelbar sind 2. Wir sind
heute so wie die Zeugen damals vor die Entscheidung gestellt, ob
wir in diesen Ereignissen damals das Handeln Gottes erkennen wol-
len oder nicht. Dabei ist Gleichgiiltigkeit auch als Entscheidung
anzusehen. Halten wir auch wie die Jiinger damals zunichst die
Berichte der Frauen, die vom leeren Grab zuriickkehren, als « Mar-
lein» (Luther) bzw. « Narrenpossen»*® (Luk. 24, 11)? Sehen wir auch
wie die Pharisder die Wunder Jesu als Teufelswerk an? Echte
christliche Verkiindigung ist auch Mitteilung der historischen Fak-
ten des Christusgeschehens. Sie unterscheidet sich von anderer
historischer Berichterstattung dadurch, dal sie nicht blof Wissens-
vermittlung ist, sondern zugleich vor die Entscheidung stellt. Die
historischen Fakten des Christusgeschehens unterscheiden sich von
anderen historischen Fakten der damaligen Zeit dadurch, dafl sie
iiber ihre allgemeine Bedeutung hinaus noch eine besondere Be-
deutung, ndmlich Heilsbedeutung, besitzen, die aber nur im Glau-

41 Bultmann, Glaube und Verstehen, 3, S. 141.

42 Wenn Bultmann in diesem Zusammenhang von «eschatologischen»
Ereignissen spricht, so halten wir diesen Ausdruck mit Schniewind, so wie
Bultmann ihn gebraucht, nicht fir sachgemi. Bultmanns Gebrauch dieses
Wortes entspricht weder dem Wortlaut, noch der Absicht der Schriftsteller
des N. T. Dem Wortlaut nach redet der Ausdruck von den letzten Dingen,
also nicht von Ereignissen der Vergangenheit, sondern der Zukunft, sollte
also fir die Enthiillung dessen, was heute noch verhiillt ist, aufgespart
bleiben, d. h. fiir den Ubergang vom Glauben zum Schauen.

43 Bauer (A. 7), Sp. 935. — G. Delling sagt treffend: « Das Wunder nimmt
die Entscheidung nicht ab, es fordert sie vielmehr in aller Schérfe heraus.»
Vgl. G. Delling, Botschaft und Wunder im Wirken Jesu, in: Der historische
Jesus und der kerygmatische Christus (1962), S. 395 und 402.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ? 431

ben erfaflt wird. Die Geschichte Jesu unterscheidet sich «von der
Geschichte, die sich zwischen Deutschland und England » ereignete 44,
dadurch, daB sie allein Heilsbedeutung hat. Das rechte Verstdndnis
der Bedeutung der Ereignisse der Geschichte Christi ist «echt ge-
schichtliches Verstindnis»®. Insofern gibt es hier auch kein Sub-
jekt-Objekt-Schema, das zu iiberwinden wire. Denn wir konnen
die Wunder Jesu gar nicht innerlich unbeteiligt als bloe Objekte
ansehen, sondern sie fordern sofort unsere personliche Entscheidung
heraus. Sie gehen uns existentiell an, indem sie uns zum Glauben
an Gott in Jesus Christus aufrufen.

Wir kénnen auch so sagen: Die Verkiindigung der weit zuriick-
liegenden Ereignisse des Lebens Jesu gehen uns in unserer Welt-
haftigkeit an, weil Gott in Jesus in unsere Welt gekommen ist 6. Es
ist mit Recht Bultmann individualistisches Denken vorgeworfen
worden ¢’. Bultmann hat das bis zu einem gewissen Grade auch zu-
gegeben®®. Er sieht zu sehr nur das eigene Leben und nicht die
Gemeinschaft auch mit den Menschen der Vergangenheit. Zwar gibt
er in Auseinandersetzung mit Wilder zu, daf Gottes Handeln auch
«a social and corporate reference» hat, fragt aber sogleich, «in wel-
chem Sinne ’social and corporate’ von einer eschatologischen Ge-
meinschaft ausgesagt werden konnen»*®. Das, was uns mit allen
Menschen zu allen Zeiten verbindet, ist die gemeinsame Welt, in der
wir leben, bzw. in der die Menschen der Vergangenheit, also auch
zur Zeit Jesu, gelebt haben. In diese allen gemeinsame Welt ist Gott
in dem Menschen Jesus von Nazareth gekommen, ist in ihr gekreu-
zigt worden, auferstanden, aufgefahren und als der erh6hte Herr im
Geiste heute gegenwirtig. Wenn wir an allem zu zweifeln beginnen,
diirfen wir uns doch daran halten, dal Gott mitten in unserer Welt
gehandelt hat, Gott also wirklich da ist. Dieser Riickgriff auf das
Geschehen auf Golgatha kann aber nicht dem Glauben eine falsche
Stiitze oder Sicherheit geben. Denn dieses Geschehen ist ja selbst
nur im Glauben als Tat Gottes zu verstehen. Nur der Glaube iiber-
4 Bultmann, KM I, S. 129, 4 Ebd., S. 43.

4 F. Flickiger, Heilsgeschichte und Weltgeschichte: Ev.Theol. 18 (1958),
S. 44.

47 Marlé, S. 102; H. Ott, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie
R. Bultmanns (1955); A. Wilder, Eschatology and Ethics in the Teaching
of Jesus (1950), S. 65.

48 Bultmann, Glauben und Verstehen, 3, S. 184,
29 Ders., KM II, S. 206, Anm. 2.



432 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen ?

windet den Zweifel an der Heilsbedeutung des Kreuzes, der Auf-
erstehung und des ganzen Christusgeschehens.

Wenn wir so vom Glauben reden, soll das nicht heiflen, daf3 der
Glaube ein Werk oder eine Leistung oder eine eigene Vorbedingung
fiir das rechte Verstindnis des Christusgeschehens sei. «Man muf}
keineswegs den Glauben schon mitbringen, um in der Geschichte
Israels und Jesu Christi die Offenbarung Gottes zu finden. Vielmehr
wird durch die unbefangene Wahrnehmung dieser Ereignisse der
echte Glaube erst geweckt.»®°

Wenn wir der Geschichte Jesu in den Jahren 1-33 n. Chr. nicht
das volle Gewicht belassen, das sie in den Evangelien hat, dann ver-
blassen die Kinzelziige der biblischen Geschichte und unsere Pre-
digten werden abstrakt, wie Bultmann vorgeworfen wird5!l. Ein
Beispiel dafiir ist Bultmanns Predigt {iber Matth. 11, 2-652. Daf}
durch Jesus die Blinden sehen, die Lahmen gehen, die Aussétzigen
rein werden, die Tauben horen und die Toten aufstehen — diese Aus-
sagen treten in seiner Predigt ganz zuriick. An Stelle dieser Wunder
tritt fiir Bultmann ein ganz anderes Wunder: «Ein Wunder solcher
Art ist — sehr einfach — jeder schlichte christliche Liebeserweis, der
uns trifft, uns beschimt, uns erschiittert und erquickt.» Nur eines
der Wunder des Textes greift er auf: «Den Armen wird das Evange-
lium gepredigt !» und nennt es das «eigentliche Wunder». Dabei gibt
der Text keinen Anlall, die anderen Wunder als «uneigentliche»
Wunder auffassen zu kénnen. Bietet nicht die ganze Antwort Jesu
fiir Johannes das Argernis, daf3 er nicht mehr erfihrt, als er vorher
schon wulte? Sind wir nicht mit Johannes vor die Frage gestellt,
ob wir mit ihm das Argernis {iberwinden und allein an den Taten
und der Verkiindigung dieses Jesus von Nazareth im Glauben er-
kennen wollen, daB er «der ist, der da kommen soll»? In der Tat, in
diesem Jesus von Nazareth begegnet uns unser Herr und Heiland,
der auch fir uns mitten in unserer Welt gestorben und wahrhaftig
auferstanden ist und als der Erhohte auch heute zu uns spricht:
«Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.»

Helmut Wenz, Frankfurt am Main

50 Pannenberg (A. 33), S. 100.

51 F. Vorster, Zum Predigtband von R. Bultmann: Verkiindigung und
Forschung, 56 (1956/57), S. 58; Koch (A. 30); ders., Dominus praedicans
Christum — id est Jesum praedicatum: Zeitschr. Theol. Ki. 57 (1960), S. 250.

52 Bultmann, Marburger Predigten (1956), S. 87ff.



	Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

