
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Artikel: Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

Autor: Wenz, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mythos oder historisch zeichenhaftes
Heilsgeschehen

In seinem bekanntenEntmythologisierungs programm willR.
Bultmann das Christnsgeschehen entmythologisieren, weil nach seiner
Ansicht der mythische Charakter der neutestamentlichen Verkündigung

der Begegnung mit dem eigentlichen Ärgernis der christlichen

Botschaft im Wege steht. Dabei will er im Unterschied zum
älteren Liberalismus die mythischen Aussagen nicht einfach
eliminieren, sondern kritisch interpretieren. R. Marié hat die Frage
gestellt, ob das mythische Denken im Neuen Testament «nicht
wenigstens z. T. eine Schöpfung dessen sei, der sich bemüht, es
auszutreiben»1. Da Marié diese Frage nur kurz aufgeworfen hat, ohne
sie eingehend zu behandeln, soll sie hier grundsätzlich erörtert werden.

Wir wollen versuchen, an Hand der neutestamentlichen
Aussagen aufzuzeigen, daß die neutestamentliche Verkündigung vom
Christusgeschehen - auf dieses wollen wir uns hier beschränken -
in Wirklichkeit grundsätzlich keinen mythischen Charakter hat.
Gelingt uns dieser Nachweis, dann entfällt auch die Entmythologi-
sierung des Christusgeschehens.

Bultmann führt folgende Definition des Mythos an : «Vom Mythos
ist also hier in dem Sinne die Rede, wie die religionsgeschichtliche
Forschung ihn versteht. Mythologisch ist die Vorstellungsweise, in
der das Unweltliche, Göttliche als Weltliches, Menschliches, das

Jenseitige als Diesseitiges erscheint, in der z. B. Gottes Jenseitigkeit
als räumliche Ferne gedacht wird, eine Vorstellungsweise, der
zufolge der Kultus als ein Handeln verstanden wird, in dem durch
materielle Mittel nichtmaterielle Kräfte vermittelt werden.»2 Wir
haben also zu fragen, ob in den neutestamentlichen Berichten vom
Christusgeschehen wirklich das Unweltliche, Göttliche als
Weltliches, das Jenseitige als Diesseitiges erscheint.

1 R. Marié, S. J., Bultmann und die Interpretation des N. T. (1959),
S. 61. 179.

2 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie : Kerygma und Mythos
(KM), 1 (1952), S. 22, Anm. 2.



420 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

1.

Wir beginnen mit der Auferstehung Jesu nach dem Neuen Testament,

weil sie im Zentrum der Diskussion um die Entmythologi-
sierung steht. Bultmann leugnet nicht die Auferstehung Christi.
Aber sie ist für ihn kein historisches Ereignis, wie das Neue Testament

sie schildert. Historisch sind nur der Osterglaube der ersten
Jünger bzw. ihre visionären Erlebnisse. Der Auferstehungsglaube
ist nichts anderes als der Glaube an das Kreuz Christi als
Heilsereignis. Bultmann lehnt es ab, daß - wie er behauptet - «im Neuen
Testament die Auferstehung Jesu vielfach als solch beglaubigendes
Mirakel aufgefaßt wird»3. Die Auferstehung Christi darf nicht als
«Rückkehr eines Gestorbenen in das Leben der diesseitigen Welt
(darum handelt es sich ja, denn der Auferstandene wird mit den
leiblichen Sinnen wahrgenommen) » dargestellt werden4. In ähnlicher
Weise drückt sich Bultmann in dem angeführten grundlegenden
Artikel noch zweimal aus. Ist wirklich im Neuen Testament die

Auferstehung Jesu in dieser Weise verdiesseitigt worden?
Im Johannes-Evangelium wird berichtet, daß der Auferstandene

durch verschlossene Türen zu den Jüngern gelangen kann (Joh. 20,
19. 26). Das vermag aber ein Gestorbener, der in das Leben der
diesseitigen Welt zurückgekehrt ist, auf keinen Fall. Der Auferstandene
ist also im Johannes-Evangelium entgegen Bultmann nicht einfach
verdiesseitigt worden. Von Maria will der Auferstandene nicht
berührt werden (20, 17). Bei dieser Stelle gibt Bultmann in seinem
Johanneskommentar zu, daß der Auferstandene «in einem
eigentümlichen Zwitterzustande zu sein» scheint5. In solchem Zwitterzustand

erscheint der Auferstandene auch bei Lukas; man denke
z. B. an die Emmausgeschichte. Dort kann er von den Jüngern für
einen «Fremdling» gehalten werden. Das, was die Jünger in ihrer
Begegnung mit dem Auferstandenen sahen, konnte von ihnen
«bezweifelt» werden, wie Matthäus ausdrücklich sagt (Matth. 28, 17).
J. Schniewind hat recht, wenn er feststellt: «In allen Ostergeschichten

wird geflissentlich und betont vom Zweifel berichtet.»6 Die

3 Bultmann, KM 1, S. 44.
4 Ders., KM 1, S. 45.
5 Ders., Das Evangelium des Johannes (1953), S. 532.
6 J. Schniewind, Antwort an R. Bultmann: KM 1, S. 96; vgl. auch W.

Mundle, Der Glaube an Christus und der historische Zweifel (1950), S. 81.



H. Wem, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen? 421

zweifelnden Jünger meinten einen «Geist» bzw. ein «Gespenst»7 zu
sehen (Luk. 24, 37. 39). Nur die Jünger, die nicht zweifelten,
sondern glaubten, erkannten in dem, was sie sahen, den Auferstandenen.

Wir haben festgestellt, daß, obwohl die Jünger den Auferstandenen

mit den leiblichen Sinnen wahrgenommen haben, sie doch nicht
einfach einen «Gestorbenen» sahen, der «wieder zum physischen
Leben erweckt wurde»8. Insofern besteht tatsächlich ein Unterschied

zwischen der Begegnung mit dem irdischen Jesus und der
Begegnung mit dem Auferstandenen. Deshalb können wir K. Barth
nicht zustimmen, wenn er sagt, daß die Auferstehung Christi den

Jüngern «so menschlich, so weltlich, so diesseitig, so gegenständlich
wie zuvor der Tod Jesu widerfahren ist»9. Es besteht ein Unterschied

zwischen dem irdischen Leib des Gekreuzigten und seinem

Auferstehungsleib. Während sein irdischer Leib von Anhängern und
Feinden Jesu gesehen wurde, ohne daß Zweifel an der Existenz des

Menschen Jesus von Nazareth aufkommen konnten, war der
Auferstehungsleib Christi im Sehen der Jünger dem Zweifel ausgesetzt.
Nur im «gläubigen Sehen» erkannten die Jünger im einmaligen
Wunder der Auferstehung nicht einen «Geist», sondern den
Auferstandenen selbst10.

Wenn wir sagten, daß ein Unterschied zwischen dem irdischen
Leib des Gekreuzigten und seinem Auferstehungsleib besteht, so
soll daraus aber nicht gefolgert werden, daß die Kreuzigung Jesu

historisch, seine Auferstehung dagegen unhistorisch sei. Jedenfalls
ist das nicht die Auffassung der Evangelisten und des Paulus.
Bultmann gibt selbst einmal zu : «An ihrer Realität (der Osterereignisse)
braucht der Evangelist (Johannes) nicht gezweifelt zu haben.»11

Wir aber wollen unsere Ausführungen nur biblisch begründen, d. h.
im Sinne der biblischen Schriftsteller argumentieren. Ohne
zwingende Gründe werden wir von ihrer Auffassung nicht abgehen.
Johannes und die Synoptiker sagen - wenn auch in nicht durchweg
übereinstimmenden Berichten -, daß der Auferstandene ganz
bestimmten Personen an ganz bestimmten Orten zu ganz bestimmten

7 So W. Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament (1958), Sp. 1340.
8 Bultmann, KM I, S. 20.
9 K. Barth, R. Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen (1952), S. 33.
10 H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes: Theol. Zeitschr. 17 (1961),

S. 17ff.
11 Bultmann, Theologie des N. T. (1954), S. 403; Joh., S. 533.



422 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

Zeiten, also historisch, begegnet sei. Dem Apostel Paulus macht
Bultmann gerade zum Vorwurf, daß er in «fataler Argumentation...
die Auferstehung durch Aufzählung der Augenzeugen als historisches

Ereignis sicherstelle» (1. Kor. 15, 3-8)12.
Wenn wir mit den Schriftstellern der neutestamentlichen Schriften

an der heute unzeitgemäßen Auffassung von der «Historizität»
der Auferstehung Christi festhalten wollen, so müssen wir sogleich
mehreren Mißverständnissen begegnen. Es soll nicht wiederum der
Irrweg des Historismus beschritten werden. Wir wollen die
Auferstehung Christi damit nicht der Relativität der Ergebnisse der
historischen Forschung ausliefern, auf die allerdings kein wahrer
Glaube sich gründen kann. J. Schniewind weist mit Recht darauf
hin, daß «nicht die historische Kunst und das urchristliche Kerygma
verwechselt werden» darf13. Mit anderen Worten: die Ergebnisse
der Arbeit des Historikers und das Bekenntnis der Zeugen, daß
ihnen der Auferstandene in einmaliger Weise in ihrem Leben begegnet

ist, d. h. daß die Begegnung mit dem Auferstandenen ein
historisches Ereignis ihres Lebens ist, sind zweierlei Dinge. Wenn der
Historiker die «visionären» Erlebnisse14 der Jünger feststellen kann

- daß er das kann, bestreitet auch Bultmann nicht15 -, hat er damit
mit seinen Mitteln noch nicht nachgewiesen, daß die Jünger in ihren
Erlebnissen wirklich dem Auferstandenen begegnet und nicht einer
Illusion erlegen sind. Das können nur die Jünger selbst bekennen.
Wir aber sind gefragt, ob wir ihr Bekenntnis bezweifeln oder daran
glauben, was sie erfahren und bekannt haben. Die Erfahrungen und
das Bekenntnis der Jünger bleiben für uns gültig, auch wenn sich
das Weltbild inzwischen verändert hat, die Jünger z. B. noch meinten,

die Sonne bewege sich um die Erde.
J. Schniewind sagt einmal: «Das Christusgeschehen trägt irgendwie

auch ,historischen' Charakter.»16 Dieses «Irgendwie» bei der
Auferstehung Christi festzuhalten, ohne dadurch Glauben und
Bekenntnis in die Abhängigkeit der historischen Wissenschaft zu
bringen, das ist unser Problem. Wir versuchen es durch den
Gedanken der zeichenhaften Historizität zu lösen. Zunächst sind
Zeichen (origeîa) kein dem Neuen Testament und auch Bultmann

12 Ders., KM I, S. 45. 13 Schniewind (A. 6), S. 99.
14 Wir setzen Anführungszeichen, weil der Begriff der Vision für das

Wunder der Auferstehung eigentlich unzureichend ist.
15 Bultmann, KM I, S. 47. 16 Schniewind (A. 6), S. 104.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen 423

fremde Begriffe. «Als apueict sind die Wunder Jesu zweideutig»17,
wobei «die Erscheinungen des Auferstandenen offenbar auch als
crrihefa wie die Wunder Jesu verstanden» werden18. An anderen
Stellen nennt Bultmann aber die Erscheinungen des Auferstandenen
und die Wunder Jesu nach dem Neuen Testament einfach
«beglaubigende Mirakel». Daß Zweideutigkeit und «Beglaubigung» gar
nicht zu vereinbaren sind, soll hier nur kurz angedeutet und später
ausführlicher behandelt werden. Wir bleiben dabei, daß die
Auferstehung Christi zeichenhaft in die Historie hineinragt. Bei den
Zeichen unterscheiden wir Faktizität und Bedeutsamkeit. Als Faktum

bzw. Phänomen ist das Zeichen ausweisbar, diesseitig, ein Glied
in einer kausal verknüpften Ereignisreihe, daher auch vom Historiker

mit seinen Mitteln erfaßbar. Die eigentliche Bedeutsamkeit der
Zeichen des Christusgeschehens, nämlich ihre Heilsbedeutung, ist
nicht aufweisbar und kann daher vom Historiker nicht mit seinen
Mitteln erfaßt werden. Die Zeichen sind auch für Bultmann - wie
bereits erwähnt - zweideutig. Der Ungläubige wird die «Visionen»
der Auferstehungszeugen für bloße Einbildungen halten oder «diese

enthusiastischen Visionäre verspotten»19. Der Gläubige allein wird
in den «Ostervisionen» einmalige Begegnungen der Zeugen mit dem
Auferstandenen sehen. Wenn Grass meint, daß der «Historiker die

Zweideutigkeit nicht völlig zu überwinden vermag»20, so müssen
wir diese Aussage noch präzisieren und sagen, daß der Historiker
die Zweideutigkeit überhaupt nicht zu überwinden vermag.

Der Ausdruck Zweideutigkeit darf nicht dazu verführen
anzunehmen, der Mensch könne aus sich heraus zwischen der rechten
und falschen Bedeutung wählen. Die Erkenntnis der Heilsbedeutung
der Zeichen kann dem Menschen allein im Glauben geschenkt werden.

Vielleicht sagen wir deshalb besser, daß die Heilsbedeutung
dessen, was die Zeugen erlebten, bezweifelt werden kann. Der Historiker

kann als Wissenschaftler weder behaupten, die «visionären»
Erlebnisse der Zeugen seien bloße Einbildungen der Zeugen, noch
kann er feststellen, in den «Visionen» habe sieb tatsächlich der
Auferstandene den Zeugen offenbart. Der Historiker kann nur das Faktum

der «Visionen» feststellen und im übrigen es jedermann frei-

17 Bultmann, Theologie, S. 391.
18 Ebd., S. 403.
19 Schniewind (A. 6), S. 97.
20 H. Graß, Ostergeschehen und Osterberichte (1956), S. 25.



424 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

stellen, ob er in den «Visionen» Einbildungen der Jünger oder
Heilshandeln Gottes sehen will, bzw. im Glauben sich die Erkenntnis der

Heilsbedeutung der Erlebnisse der Zeugen schenken lassen will21.
Für sich persönlich muß freilich auch der Historiker sich für oder

gegen das Bekenntnis der Jünger entscheiden. Aber er kann seine

Entscheidung nicht durch historisch-wissenschaftliche Mittel für
andere verbindlich zu machen versuchen. Das gilt nicht nur für die
Auferstehung Christi, sondern für das ganze Christusgeschehen.
Insofern beanstandet Bultmann mit Recht, wenn Schniewind sagt,
«daß sorgfältige historische Forschung den Spuren der Epiphanie
Gottes begegnen muß»22. Der Historiker kann mit seinen Methoden
nicht weiter als bis zur Feststellung der bloßen Fakten des

Heilsgeschehens kommen, sonst würde der Glaube überflüssig. Andererseits

überschätzt Bultmann die Möglichkeiten des Historikers, wenn
er sagt, der Historiker könne die «Entstehung (des Osterglaubens)
bis zu einem gewissen Grade begreiflich machen durch Reflexion auf
die ehemalige persönliche Verbundenheit der Jünger mit Jesus»23.

So gerät der Historiker nur in ein Psychologisieren, das hier nicht
am Platz ist. Außerdem trifft die Behauptung Bultmanns auf Paulus
keinesfalls zu. Paulus war mit Jesus persönlich gar nicht verbunden,
weil er den irdischen Jesus nicht kannte, sondern erst dem
Auferstandenen vor Damaskus begegnet. Dort wurde ganz plötzlich
und somit ohne Reflexion aus dem Verfolger der Bekenner Jesu

Christi, wie es Paulus selbst in seinen Briefen bezeugt (l.Kor. 15, 8

und 9, 1).

Wir kommen zu dem Ergebnis, daß Auferstehungsglaube mehr
ist als nur der Glaube an das Kreuz als Heilsereignis. In der
Auferstehung Christi handelt es sich um ein wirkliches Geschehen nicht
nur im Bewußtsein der Jünger, sondern an der Person Jesu selbst.
Gott hat Jesus nach dem Tode auferweckt, und die Jünger durften
dem Auferweckten bzw. Auferstandenen begegnen. Die Rede von
der Auferstehung Christi ist nicht nur «Ausdruck der Bedeutsamkeit»24.

Das «Est», das G. Bornkamin «statt des bloßen Significat»
fordert, weil «es zum Wesen des Glaubens gehört»25, ist in den ein-

21 Bultmann, Glaube und Verstehen, 3 (1960), S. 145.
22 Schniewind (A. 6), S. 108; Bultmann, KM I, S. 134.
23 Bultmann, ebd., S. 45.
24 Ebd., S. 44.
25 G. Bornkamm (&W. Klaas), Mythos und Evangelium (1951), S. 21.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen? 425

maligen «Ostervisionen» der Jünger als Fakten gegeben. Diese können

wir allerdings nicht weiter beschreiben.

2.

Kehren wir uns nun den Wundern des irdischen Jesus zu, so
wollen wir auch diese historisch-zeichenhaft verstehen. Die bloßen
Fakten sind ausweisbar, daher auch dem objektivierenden Blick des

Historikers erkennbar, nicht jedoch ihre rechte Heilsbedeutung.
Daß Gott in den Taten Jesu uns zum Heile gehandelt hat, ist allein
dem Gläubigen in existentieller Betroffenheit erkennbar. Für den

Ungläubigen sind die Wunder Jesu bloße «seltsame Ereignisse», die
auch irgendwie natürlich erklärt werden können. Bultmann sagt
einmal: «Einen Gedanken oder einen Entschluß kann ich im Glauben

als von Gott gewirkt verstehen, ohne ihn damit seinem
innerweltlichen Motivationszusammenhang zu entreißen.»26 So könnte
man auch sagen, daß ich im Glauben eine Tat Jesu bzw. ein Wunder
Jesu als von Gott gewirkt verstehen kann, ohne sie damit ihrem
innerweltlichen Motivationszusammenhang zu entreißen. Die Taten
Jesu werden im Unglauben nicht als Heilstaten, sondern als «seltsame

Ereignisse» oder als vom Teufel gewirkte Taten verstanden.
Tatsächlich haben nach den neutestamenthchen Berichten die
ungläubigen Gegner Jesu seine Taten so angesehen. Das bestreitet
Bultmann auch nicht, denn er sagt selbst, daß Jesu Wunder ihm
«den Vorwurf des Teufelsbündnisses zuziehen»27. Bestreitet man
die Ereignishaftigkeit der Wunder Jesu, dann muß auch der
Vorwurf des Teufelsbündnisses entfallen.

Wunder Jesu sind feststellbare Vorgänge oder Ereignisse unserer
Welt, soweit damit nur die bloßen Fakten gemeint sind. Wir
verstoßen entgegen Bultmann mit dieser Aussage nicht «gegen den
Gedanken des verborgenen Heilshandeln Gottes», wenn wir dabei
zugleich daran festhalten, daß die Heilsbedeutung dieser Fakten
für den objektivierenden Blick nicht feststellbar ist. Es liegt keine
totale Verdiesseitigung oder Objektivierung vor wie im Mythos bzw.
beim Mirakel.

Die Wunder Jesu sind, wie Bultmann selbst mehrfach sagt,
«zweideutig», oder anders gesagt, in ihrer Heilsbedeutung bezweifel-

26 Bultmann, KM II (1952), S. 197.
2' Ebd., S. 198, und Glaube und Verstehen, 1, S. 227.



426 H. Wem, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

bar. Das trifft grundsätzlich für alle Wunder Jesu zu. Es hat auch
keinen Wert, wie G. Bornkamm versucht28, Wunder Jesu, die
faktisch geschehen sein können, zu unterscheiden von den Wundern,
die faktisch nicht geschehen sein können, sondern bloße Legenden
sind. So will Bornkamm nicht bezweifeln, daß von Jesus physische
Heilkräfte ausgegangen sind. Aher die «Naturwunder im engeren
Sinne» sind für ihn bloße Legenden. Solche Feststellung, daß nur
ein Teil der Wunder doch geschehen sein könnte, die übrigens dem
Neuen Testament fremd ist, trägt Bornkamm nur das Verdikt ein,
er wolle «den Streit (über die Entmythologisierung) in ruhigere
Bahnen lenken»29, und das heißt doch wohl, ihn verharmlosen. In
der Tat ist dies keine grundsätzliche Lösung. Grundsätzlich geht es

um die Frage, ob die neutestamentlichen Berichte von den Wundern
Jesu wirklich mythischer Natur, bzw. vom alten Weltbild geprägt
sind - nicht nur einige -, daher als Mirakel abgelehnt werden müssen,

oder ob in ihnen das Moment des Zweifels gegeben ist, so daß
sie gar nicht wie Mirakel legitimieren können, sondern nur im Glauben

als Wunder zu erfassen sind. Dabei soll nicht bestritten werden,
daß die Wunder in den verschiedenen Evangelien oft verschieden
berichtet werden und auch durch Hinzudichtungen erweitert sind.
Entscheidend ist, daß sie überhaupt zeichenhaft in die Historie
hineinreichen. Zeichen können auch unhistorisch sein, über Wirklichkeiten

Aussagen machen, die nicht historisch sind. Zeichen können
Bilder und Symbole sein. Während wir aber den Zeichen als Bildern
ausweichen können, indem wir sie gegen andere Bilder austauschen,
können wir das bei historischen Zeichen nicht tun. Was Gott damals
in der Historie für uns getan hat, steht einmalig und unwiderruflich
fest. Deshalb legen wir Wert darauf, daß die Wunder Jesu und die

Erscheinungen des Auferstandenen historische Zeichen sind. In
ihnen ist für den Glaubenden unwiderruflich der neue Aon in unsere
Welt hereingebrochen. Geben wir diese historischen Zeichen auf,
dann können wir im Grunde gar nicht mehr von Geschehnis und
Ereignung reden. Dann hat G. Koch recht, wenn er sagt: «Darum
befindet sich Ostertheologie in der unvermeidlichen Verlegenheit,
von Ereignung reden zu müssen, ohne dagegen Tatbestände
registrieren zu können, die dem Denken als gegeben und kontrollierbar

28 Bornkamm, Jesus von Nazareth (1959), S. 120 und Anm. 140.
29 E. Fuchs, Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 173.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen? 427

angeboten werden könnten.»30 Wir versuchten darzustellen, wie
durch den Gedanken der historischen Zeichenhaftigkeit diese

Verlegenheit behohen werden kann.

3.

Nicht nur die Wunder des irdischen Jesus und die Erscheinungen
des Auferstandenen, sondern auch die anderen Fakten des

Christusgeschehens sind zweideutig, bzw. ihre Heilsbedeutung ist bezweifelbar.

Es liegt nicht in der Absicht der Schriftsteller des Neuen Testaments

und wäre auch inkonsequent, wollten wir z. B. die Jungfrauengeburt

als nicht wirklich geschehen betrachten, d. h. sie nicht für
ein historisch-zeichenhaftes Geschehen halten. Bultmann ist hier
konsequent, wenn er sagt: Man kann nicht «das Mythologische
durch Auswahl oder Abstriche reduzieren, sondern das mythische
Weltbild nur als Ganzes annehmen oder verwerfen»31. Man könnte
aufzeigen, wie Theologen der Vergangenheit und Gegenwart die
Historizität einzelner oder der meisten Ereignisse des Heilsgeschehens

preisgaben. Die meisten gaben in diesem Sinne die Himmelfahrt
Jesu preis, andere auch Jungfrauengeburt und leeres Grab. Viele
aber suchten die Auferstehung und einzelne der Wunder Jesu «zu
retten» (Bultmann). Mit solchen «Rettungsaktionen» ist aber in der
Tat auch nichts gewonnen. Supranaturalisten wie Rationalisten
und Vermittlungstheologen übersahen je in ihrer Art die Bezweifel-
barkeit der Heilsbedeutung der Ereignisse des Heilsgeschehens. Die
wunderbare Geburt Jesu kann auch als verursacht durch außerehelichen

Verkehr Marias (Matth. 1, 18f.), seine Wunder als Taten
eines Exorzisten oder vom Teufel Besessenen (9, 34), seine Liebe zu
Zöllnern und Sündern als anstößiger Verkehr mit verrufenen
Personen (11, 19), sein Kreuz als das «tragische Ende eines edlen
Menschen»32, das leere Grab als Folge eines Betrugs der Jünger oder
eines Scheintodes Jesu (28, 13-15), die Auferstehung Jesu und seine
Himmelfahrt als «Märchen» (Luk. 24, 11) oder als Einbildungen
visionär veranlagter Menschen bzw. Enthusiasten oder als Ergebnis
bloßer Reflexion über das Kreuz, das Pfingstereignis als eine

Versammlung betrunkener Menschen oder enthusiastischer Visionäre

30 G. Koch, Die Auferstehung Jesu Christi (1959), S. 234.
31 Bultmann, KM I, S. 21.
32 Bultmann, KM I, S. 46.



428 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

(Apg. 2, 13), Jesu Parusie und Jüngstes Gericht als Produkte
schwärmerischer Apokalyptik oder Gnostilc oder als Anlaß zum
Spott (2. Petr. 3, 3ff.) gedeutet werden. Dabei soll nicht bestritten
werden, daß nicht in allen Evangelien und neutestamentlichen
Schriften alle Ereignisse des Heilsgeschehens auftreten und auch
nicht alle in gleicher Weise berichtet werden. Aber wo sie auftreten,
werden sie nur dann richtig gedeutet, wenn ihre Zweideutigkeit bzw.
die Bezweifelbarkeit ihrer Heilsbedeutung nicht übersehen wird.

Es gibt für den modernen Menschen nicht nur, wie Bultmann
meint, das «Ärgernis des Kreuzes», sondern auch das Ärgarnis der

Auferstehung Christi. Letzteres besteht darin, daß der Auferstandene

nur den Gläubigen in «Visionen» erschienen ist und nicht offen
sich aller Welt als der Auferstandene vordemonstriert hat. Darüber
hinaus ist das ganze Leben des irdischen und des erhöhten Christus
ein großes Ärgernis, weil es für den, der es nicht mit den Augen des

Glaubenden sieht, so unmessianisch aussieht. Wir können auch

sagen, Gott offenbart sich in Christus nicht «direkt», sondern
«indirekt» in seinem Geschichtshandeln33. Insofern ist entgegen
Bultmann die Vorstellung von der Kenosis des Präexistenten (Phil. 2,

6ff.) und der Bericht von seinen Wundern kein Widerspruch34.
Denn Jesus erweist sich doch gerade den Ungläubigen nicht als

Messias, trotz seiner Wunder, sondern nur den Gläubigen. Für die

Ungläubigen bleibt er trotz seiner Wunder ein zu Verachtender.

4.

Weil die Wunder Jesu und die Erscheinungen des Auferstandenen
zweideutig, bzw. in ihrer Heilsbedeutung bezweifelbar sind, können
sie nicht «beglaubigen», «legitimieren», «dem Glauben seine sichere
Garantie geben»35. So stellt U. Wilckens mit Recht fest: «Gleichwohl

zieht sich allerdings durch die historisch zuverlässigen Wunderberichte

zugleich durchgehend eine auffallende Zurückhaltung, die
Wunder etwa mit dem Gewicht einer direkten eschatologischen

Legitimation (von uns gesperrt gedruckt) Jesu zu belasten.»36

33 W. Pannenberg, Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung:
Offenbarung als Geschichte (1961), S. 91 ff.

34 Bultmann, KM I, S. 23 und 41.
35 Ebd., S. 44ff., und Glaube und Verstehen, 3 (1960), S. 204.
36 U. Wilckens, Das Offenbarungsverständnis in der Geschichte des

Urchristentums : Offenbarung als Geschichte, S. 59.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen? 429

Überhaupt, wie kann etwas legitimieren, eine sichere Garantie
gehen, das selbst «zweideutig» ist? Garantieren und Sicherheit
verleihen kann doch nur etwas, was in seiner Faktizität und
Bedeutung eindeutig und unbezweifelbar ist. Allerdings ist
zuzugeben, daß die neutestamentliche Verkündigung vielfach falsch
verstanden und weitergegeben wurde, insbesondere in der Apologetik
rationalistischer Tendenz seit dem 18. Jahrhundert. So wurden vielfach

die Erscheinungen des Auferstandenen als beglaubigende Mirakel

aufgefaßt, wobei der Auferstandene als ein ins bloße irdische
Dasein zurückgekehrter verstorbener Mensch proklamiert wurde.
Die Wunder Jesu wurden als Beweise für die Messianität oder
Gottessohnschaft Jesu hingestellt. Gegenüber solcher falschen

Schriftdeutung und Verkündigung ist die Kritik Bultmanns
berechtigt. Aber im Neuen Testament wird so der irdische und
auferstandene Herr grundsätzlich gerade nicht aufgezeigt. Wir sollten
in der Verkündigung streng beachten, daß Gott sich in Christus bis
heute indirekt, verhüllt, historisch-zeichenhaft offenbart hat. Die
direkte, unverhüllte Offenbarung wird erst beim Übergang vom
Glauben zum Schauen sein.

Bei der Besprechung der Auferstehung Christi wollten wir daran
festhalten, daß sie zeichenhaft in die Historie hineinragt, wollten
also nicht wie Bultmann «das Band an die Geschichte zerreißen»37.

Entsprechendes fordern wir nun für das Verständnis der Wunder
des irdischen Jesus und sein Kreuz. Hier hat nun Bultmann das

Band zur Geschichte nicht völlig zerrissen. Seine Diskussion mit
J. Schniewind hat ergeben, daß er doch nicht die «Einmaligkeit des

Christusgeschehens» preisgeben und auch keine «Flucht aus der
Historie» begehen will38. Andererseits sagt Bultmann dann aber
doch wieder, «daß sie (die Wunder) als Werke eines Menschen der
Vergangenheit uns unmittelbar nichts angehen»39. Und er sagt über
das Kreuz: «Für uns ist es als Ereignis der Vergangenheit kein
Ereignis des eigenen Lebens mehr.»40 Warum erzählen dann aber die

Evangelisten diese Ereignisse der Vergangenheit, wenn sie uns heute
unmittelbar nichts mehr angehen? Warum verkündigen wir heute
nicht statt dieser Ereignisse der Vergangenheit Ereignisse der

Gegenwart, die uns unmittelbar angehen? Es ist zu bestreiten, wenn
37 Bultmann, Glaube und Verstehen, 3, S. 188.
38 Ders., Zu J. Schniewinds Thesen, ebd., S. 122ff.
39 Ders., Glauben und Verstehen, 1, S. 227. 40 Ders., KM I, S. 44. 129.



430 H. Wem, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

Bultmann behauptet: «Schon in seinem Evangelium bemüht er
(Lukas) sich - im Unterschied von den anderen Evangelisten -, das

Leben als ein historisches darzustellen.»41 In Wirklichkeit bemühen
sich darum alle Evangelisten. Zwar bringt Lukas besonders viele
chronologische Angaben. Aber alle Evangelisten betonen, daß das

Jesusgeschehen sich zur Zeit der Herrschaft eines bestimmten
römischen Kaisers abspielte und daß Jesus unter der Herrschaft des

Landpflegers Pontius Pilatus gekreuzigt wurde. Sie suchen also alle
die erzählten Ereignisse mit der Weltgeschichte, d. h. mit der
Historie in Zusammenhang zu bringen.

Wir behaupten nun, daß die historischen Ereignisse des Lebens
Jesu dadurch auch uns heute, unmittelbar angehen, weil sie

zweideutig bzw. in ihrer Heilsbedeutung bezweifelbar sind42. Wir sind
heute so wie die Zeugen damals vor die Entscheidung gestellt, ob
wir in diesen Ereignissen damals das Handeln Gottes erkennen wollen

oder nicht. Dabei ist Gleichgültigkeit auch als Entscheidung
anzusehen. Halten wir auch wie die Jünger damals zunächst die
Berichte der Frauen, die vom leeren Grab zurückkehren, als «Märlein»

(Luther) bzw. «Narrenpossen»43 (Luk. 24, 11)? Sehen wir auch
wie die Pharisäer die Wunder Jesu als Teufelswerk an? Echte
christliche Verkündigung ist auch Mitteilung der historischen Fakten

des Christusgeschehens. Sie unterscheidet sich von anderer
historischer Berichterstattung dadurch, daß sie nicht bloß
Wissensvermittlung ist, sondern zugleich vor die Entscheidung stellt. Die
historischen Fakten des Christusgeschehens unterscheiden sich von
anderen historischen Fakten der damaligen Zeit dadurch, daß sie

über ihre allgemeine Bedeutung hinaus noch eine besondere

Bedeutung, nämlich Heilsbedeutung, besitzen, die aber nur im Glau-
41 Bultmann, Glaube und Verstehen, 3, S. 141.
42 Wenn Bultmann in diesem Zusammenhang von «eschatologischen»

Ereignissen spricht, so halten wir diesen Ausdruck mit Schniewind, so wie
Bultmann ihn gebraucht, nicht für sachgemäß. Bultmanns Gebrauch dieses
Wortes entspricht weder dem Wortlaut, noch der Absicht der Schriftsteller
des N. T. Dem Wortlaut nach redet der Ausdruck von den letzten Dingen,
also nicht von Ereignissen der Vergangenheit, sondern der Zukunft, sollte
also für die Enthüllung dessen, was heute noch verhüllt ist, aufgespart
bleiben, d. h. für den Übergang vom Glauben zum Schauen.

43 Bauer (A. 7), Sp. 935. — G. Delling sagt treffend: «Das Wunder nimmt
die Entscheidung nicht ab, es fordert sie vielmehr in aller Schärfe heraus.»
Vgl. G. Delling, Botschaft und Wunder im Wirken Jesu, in: Der historische
Jesus und der kerygmatische Christus (1962), S. 395 und 402.



H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen? 431

ben erfaßt wird. Die Geschichte Jesu unterscheidet sich «von der
Geschichte, die sich zwischen Deutschland und England» ereignete44,
dadurch, daß sie allein Heilsbedeutung hat. Das rechte Verständnis
der Bedeutung der Ereignisse der Geschichte Christi ist «echt
geschichtliches Verständnis»45. Insofern gibt es hier auch kein
Subjekt-Objekt-Schema, das zu überwinden wäre. Denn wir können
die Wunder Jesu gar nicht innerlich unbeteiligt als bloße Objekte
ansehen, sondern sie fordern sofort unsere persönliche Entscheidung
heraus. Sie gehen uns existentiell an, indem sie uns zum Glauben
an Gott in Jesus Christus aufrufen.

Wir können auch so sagen: Die Verkündigung der weit
zurückliegenden Ereignisse des Lebens Jesu gehen uns in unserer Welt-
haftigkeit an, weil Gott in Jesus in unsere Welt gekommen ist46. Es
ist mit Recht Bultmann individualistisches Denken vorgeworfen
worden47. Bultmann hat das bis zu einem gewissen Grade auch
zugegeben48. Er sieht zu sehr nur das eigene Leben und nicht die
Gemeinschaft auch mit den Menschen der Vergangenheit. Zwar gibt
er in Auseinandersetzung mit Wilder zu, daß Gottes Handeln auch
«a social and corporate reference» hat, fragt aber sogleich, «in
welchem Sinne 'social and corporate' von einer eschatologischen
Gemeinschaft ausgesagt werden können»49. Das, was uns mit allen
Menschen zu allen Zeiten verbindet, ist die gemeinsame Welt, in der
wir leben, bzw. in der die Menschen der Vergangenheit, also auch
zur Zeit Jesu, gelebt haben. In diese allen gemeinsame Welt ist Gott
in dem Menschen Jesus von Nazareth gekommen, ist in ihr gekreuzigt

worden, auferstanden, aufgefahren und als der erhöhte Herr im
Geiste heute gegenwärtig. Wenn wir an allem zu zweifeln beginnen,
dürfen wir uns doch daran halten, daß Gott mitten in unserer Welt
gehandelt hat, Gott also wirklich da ist. Dieser Rückgriff auf das
Geschehen auf Golgatha kann aber nicht dem Glauben eine falsche
Stütze oder Sicherheit geben. Denn dieses Geschehen ist ja selbst

nur im Glauben als Tat Gottes zu verstehen. Nur der Glaube über-
44 Bultmann, KM I, S. 129 45 Ebd., S. 43.
46 F. Flückiger, Heilsgeschichte und Weltgeschichte : Ev.Theol. 18 (1958),

S. 44.
47 Marié, S. 102; H. Ott, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie

R. Bultmanns (1955); A. Wüder, Eschatology and Ethics in the Teaching
of Jesus (1950), S. 65.

48 Bultmann, Glauben und Verstehen, 3, S. 184.
49 Ders., KM II, S. 206, Anm. 2.



432 H. Wenz, Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen

windet den Zweifel an der Heilsbedeutung des Kreuzes, der
Auferstehung und des ganzen Christusgeschehens.

Wenn wir so vom Glauben reden, soll das nicht heißen, daß der
Glaube ein Werk oder eine Leistung oder eine eigene Vorbedingung
für das rechte Verständnis des Christusgeschehens sei. «Man muß
keineswegs den Glauben schon mitbringen, um in der Geschichte
Israels und Jesu Christi die Offenbarung Gottes zu finden. Vielmehr
wird durch die unbefangene Wahrnehmung dieser Ereignisse der
echte Glaube erst geweckt.»50

Wenn wir der Geschichte Jesu in den Jahren 1-33 n. Chr. nicht
das volle Gewicht belassen, das sie in den Evangelien hat, dann
verblassen die Einzelzüge der biblischen Geschichte und unsere
Predigten werden abstrakt, wie Bultmann vorgeworfen wird51. Ein
Beispiel dafür ist Bultmanns Predigt über Matth. 11, 2-652. Daß
durch Jesus die Blinden sehen, die Lahmen gehen, die Aussätzigen
rein werden, die Tauben hören und die Toten aufstehen - diese

Aussagen treten in seiner Predigt ganz zurück. An Stelle dieser Wunder
tritt für Bultmann ein ganz anderes Wunder: «Ein Wunder solcher
Art ist - sehr einfach - jeder schlichte christliche Liebeserweis, der
uns trifft, uns beschämt, uns erschüttert und erquickt.» Nur eines
der Wunder des Textes greift er auf : «Den Armen wird das Evangelium

gepredigt » und nennt es das «eigentliche Wunder». Dabei gibt
der Text keinen Anlaß, die anderen Wunder als «uneigentliche»
Wunder auffassen zu können. Bietet nicht die ganze Antwort Jesu
für Johannes das Ärgernis, daß er nicht mehr erfährt, als er vorher
schon wußte? Sind wir nicht mit Johannes vor die Frage gestellt,
ob wir mit ihm das Ärgernis überwinden und allein an den Taten
und der Verkündigung dieses Jesus von Nazareth im Glauben
erkennen wollen, daß er «der ist, der da kommen soll»? In der Tat, in
diesem Jesus von Nazareth begegnet uns unser Herr und Heiland,
der auch für uns mitten in unserer Welt gestorben und wahrhaftig
auferstanden ist und als der Erhöhte auch heute zu uns spricht:
«Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.»

Helmut Wenz, Frankfurt am Main
50 Pannenberg (A. 33), S. 100.
51 F. Vorster, Zum Predigtband von R. Bultmann: Verkündigung und

Forschung, 56 (1956/57), S. 58; Koch (A. 30); ders., Dominus praedicans
Christum — id est Jesum praedicatum: Zeitschr. Theol. Ki. 57 (1960), S. 250.

52 Bultmann, Marburger Predigten (1956), S. 87ff.


	Mythos oder historisch zeichenhaftes Heilsgeschehen?

