
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Artikel: Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes

Autor: Braumann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes

Das theologische Urteil über den Jakobus-Brief war von jeher von
der Frage nach der eigentlich christlichen Substanz abhängig. Die
Reformation und die unter ihrer Tendenz stehende Forschung legten
das Hauptgewicht auf die Bestimmung des Verhältnisses von Glaube
und Werke. Gegenüber diesem dogmatischen Maßstab, dessen
Kriterium Paulus war, erschien die übrige Epistel «strohern». Trat die
historische Frage in den Vordergrund, so mußte sich die Forschung
mit dem Verfasser beschäftigen. Konnte man nachweisen oder doch
wenigstens den Grad der Wahrscheinlichkeit aufweisen, Jakobus
gehöre als Verfasser des Briefes in die nähere Umgebung Jesu, so
stand es für einen Teil der Forscher fest, daß auch der Inhalt
christlichen Respekt erfordere. Aber schon bald zeigte es sich, daß
die Bestimmung des theologischen Inhalts komplizierter war. So

glaubte man, bei einigen unwesentlichen Streichungen die Schrift
als ein rein jüdisches Produkt mit späterer leichter christlicher
Bearbeitung ansehen zu dürfen. Auch die religionsgeschichtliche
Forschung ging an diesem Brief nicht vorüber. Während man auf der
einen Seite den jüdischen Charakter hervorhob, meinte man
andererseits den gnostischen Hintergrund wenigstens an einigen Stellen

behaupten zu dürfen. So kann man die Geschichte der exegetischen
Methode durchaus auch an diesem Brief des Neuen Testaments
erkennen. Jedenfalls hängen die Antworten auf die Frage nach dem
christlichen Kern der Schrift mit diesen methodischen Möglichkeiten
zusammen.

Es bleibt die Frage nach der theologischen Mitte, die Frage, mit
welchem Recht die Schrift in das Neue Testament gehört, oder
geschichtlich formuliert : An welcher Stelle der urchristlichen Geschichte

ist der Jakobus-Brief einzuordnen?

1.

Bei einem groben Blick auf den Brief fällt gleich das yaränetische
Gewicht auf, ohne daß diese Paränesen zunächst unbedingt auch
christlich zu sein hätten1. Sieht man auf den Zusammenhang der

1 M. Dibelius, Der Brief des Jakobus (81956), S. 4: «Wir dürfen also den
Jakobus-'Brief' nach Prüfung seiner literarischen Art in allen seinen Teilen
als Paränese bezeichnen. Unter Paränese verstehen wir dabei einen Text, der
Mahnungen allgemein sittlichen Inhalts aneinanderreiht.»

26



402 O. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes

Paränese, so wird man trotz des deutlich zu beobachtenden
Stichwortanschlusses2 und der «Wiederholung des gleichen Motivs an
verschiedenen Stellen»3 keine eigentlich logische Folge entdecken4,
so daß M. Dibelius zu dem Urteil kommt: «Mir scheint von dieser

Frage die literarische Beurteilung des Jak. überhaupt abzuhängen.»5

Beobachtet man genauer den literarischen Stoff, so wird man wie
bereits Ph. Spitta auf ältere Traditionen verweisen müssen6. Hinzu
kommt, daß sich Jakobus auf Grund der übernommenen Traditionen

durchaus nicht bemüht, eine eigenständige Theologie zu
entwickeln7. Es scheint durchweg eine praktische Frömmigkeit,
insbesondere eine Armenfrömmigkeit, dem Brief den eigentümlichen
Charakter zu geben, während die Ermahnungen keinen konkreten
Anlaß im Gemeindeleben zu haben brauchen8.

Angesichts dieses auf den ersten Blick eindeutigen Eindrucks gibt
es doch einige Stellen, die in gewisser Weise über die Ermahnungen
hinaus einen theologischen Hintergrund erkennen lassen.

Für den Beginn des Briefes könnte man eine Stichwortverknüpfung
anführen9. Die Voraussetzung der Argumentation ist jedoch

die, daß das Prüfungsmittel des Glaubens die Geduld wirkt. Die
Geduld aber erscheint in Jak. 5, 11 unter eschatologischer Perspektive.

Daß der Glaube Auswirkungen hat, die in der Tat bestehen,
wird in 2, 14ff. genauer ausgeführt. Daß sich der Glaube, der
nicht allein in dem Fürwahrhalten des einen Gottes beruht (2, 19),

auswirkt, ist anscheinend auch der Sinn des Vollkommenwerdens
(1, 3). Wer aber seinen Glauben in der Tat bewährt, wird «den

Kranz des Lebens empfangen» (1, 12; vgl. 1, 7) und «das Reich
ererben» (2, 5; vgl. 1, 4). Damit wird der Bogen von dem
vorausgesetzten Glauben über die Tat des Glaubens, die Ausdruck
der Liebe zu Gott ist (1, 12; 2, 5), bis hin zu der eschatologischen
Tat Gottes gespannt. Die entgegengesetzte Möglichkeit ist der Weg

2 Dibelius (A. 1), S. 7f.
3 Ebd., S. 9.
4 Ebd., S. 7.
5 Ebd., S. 7.
6 Ebd., S. 20.
7 Ebd., S. 47.
8 Ebd., S. 45.
9 ÙTTO)uovr| (1, 3f.) - Xehrecrôat (1, 4f.) - Te\£iov (1, 4) - aixeixu) (1, 5f.) - iricmç

(1, 3. 6) - biaKpiveaôai (1, 6).



O. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakohusbriefes 403

des Irrtums (5, 20), der als Sünde zum Tode führt (1, 15). Die
Paränese ist also eingefügt einerseits in den Glauben und andererseits

in Gottes eschatologisch.es Handeln. Diese Zeit, für die die
Ermahnungen nötig sind, ist die Zeit der Versuchung (1, 2. 12. 14), so
daß jeder, der sich während dieser Zeit zwischen dem Gläubigwerden

und dem Tag des Herrn bewährt, des eschatologischen
Segens teilhaftig wird (1, 12. 25; 5, 11). Offenbar bildet also das

Gläubigwerden, der Tag des Herrn und die Bewährung in diesem
Interim den Hintergrund des Briefes, der sich auf Grund anderer
Beobachtungen noch deutlicher angeben läßt.

Jak. 1, 21 stellt dem Ablegen der Schlechtigkeit die Annahme
des Wortes gegenüber, das die «Seelen retten kann». Die Beziehung
zur urchristlichen Verkündigung, insbesondere zu Kol. 3, 810 und
1. Petr. 2, l11, ist hier zu berücksichtigen.

Die Verbindung von Jak. 1, 21 zu 1, 22 wird äußerlich durch das

Stichwort Xô-foç hergestellt. Bedeutender ist jedoch, daß das Wort,
das die Seelen zu retten vermag, nun imperativisch interpretiert
werden kann: Werdet Täter des Wortes! Zur Tat ruft der Rest des

Kapitels auf. Sie gründet sich aber auf das rettende Wort, während
das gleiche Thema variiert in 2, 14ff. aufgenommen wird.

Jak. 2, 1 enthält das Thema für die sich anschließende
Durchführung, u. a. das bereits angedeutete Material «arm-reich» (vgl. 1,

10). Aber auch in dieser ethischen Gedankenführung wird der
theologische Hintergrund insofern sichtbar, als in 2, 9 die ethische
Warnung interpretiert wird als eine Warnung vor der Sünde. Während
es in 1, 21 noch hieß, der egqpuxoç Xôpoç sei in der Lage, die Seelen zu
retten, fragt 2, 14, ob der Glaube retten kann12. Offenbar handelt es

sich um bekannte und anerkannte Vorstellungen, die der Brief in
der Weise diskutiert und beantwortet, daß der Glaube zusammen
mit den Werken erst zur Vollendung und zum Ziel kommt (2, 22;
1, 23ff.). Der Glaube ohne Werke ist tot (2, 26).

Kap. 3 setzt die Debatte über das Verhältnis von Glaube und
Werken insofern fort, als nimmehr Theorie und Praxis gegenüber -

10 Hier das «Anziehen» des «neuen» Menschen und das «Ablegen» des
«alten» und die Betonung des vuvi.

11 Auch in 1. Petr. 2, 1 findet sich das Motiv der «Rettung». Ob auch das

to XoyiKÖv (vgl. Rom. 12, 1; Jak. l,26f.) mehr als das dem Xofoç (Jak. 1, 21)
Entsprechende bedeutet, vermag ich nicht zu entscheiden.

12 An beiden Stellen erscheint bOvaaäcu und aw£eiv.



404 G. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes

gestellt werden und die Theorie unter dem Gesichtswinkel der
Praxis gesehen wird (3, 1. 13. 17). Das Kriterium der Weisheit ist
nämlich die «Sanftmut». Sie ist die dem Menschen angemessene
Haltung. Damit wird aber ein Gedanke aufgenommen, der bereits
in 1, 21 anklingt und das «Ablegen» der Schlechtigkeit mit der
Annahme des Wortes verknüpft, das wiederum die Seelen retten kann.
Jak. 3, 17 erläutert die Haltung an Hand eines Tugendkataloges,
4, Iff. gibt praktische Beispiele, 4, 12f. nimmt offenbar 3, 1 auf und
erinnert mit ô ôuvâuevoç erüj fftu wieder an 1, 21. Die Stelle 4, 17

bringt die These von Wissen und Tun auf eine sentenzartige Formel.
Von 4, 13 an erscheint jedoch das menschliche Verhalten unter dem

Gesichtspunkt der Parusie (5, 7). Und dieses Leben angesichts der
Parusie wird wiederum an Beispielen erläutert (4, 13ff.; 5, Iff.;
5, 7ff.; 5, 12; 5, 13ff.).

Jak. 5, 19f. bringt das Ergebnis der Abhandlung auf eine Formel,
läßt aber darüber hinaus erkennen, aus welchem Grund der Brief
geschrieben ist : «Wer einen Sünder von seinem Irrweg bekehrt hat,
wird seine Seele aus dem Tode retten und eine Menge von Sünden
bedecken» (5, 20)1S. Dieses Ziel hat der Verfasser mit seinem Brief
verfolgen wollen: Durch Ermahnungen, durch das Aufzeigen eines

in der Praxis bewährten Lebens, tut er nichts anderes, als eine Seele

aus dem Tode zu retten, indem er den Nächsten vor dem Irrweg
des Sündigens zu bewahren sucht.

Auf diesem Hintergrund ist das Übergewicht der Paränesen zu
sehen : Der Glaube wird vorausgesetzt (1, 3 ; 2, 1 ; 2, 14ff.). Er ist nicht
nur ein Fürwahrhalten des einen Gottes (2, 19). Dieser Glaube
erfordert seine Bewährung (1, 3) in der praktischen Tat. Auf keinen
Fall denkt der Brief daran, zur Tat ohne den Glauben aufzurufen
(2, 22). Aber die Tat auf Grund des Glaubens den Lesern vor Augen
zu stellen, ist der Sinn der Ermahnungen. Dieses menschliche
Verhalten, das sich auf den Glauben gründet und sich in der Tat
bewährt, steht unter eschatologischem Aspekt (1, 12; 2, 5; 4, 13 ff.).
Damit wird der Bogen gespannt von der Annahme des Wortes (1,21),
vom Beginn des Gläubigwerdens (1, 3), über die Tat (1, 22) bis hin
zur Parusie (5, 7). Die Zwischenzeit ist die Zeit der Versuchung
(1, 12). Besteht man die Probe, wird man den Kranz des Lebens

empfangen (1, 12) und am Tage des Gerichts gerettet werden (4, 12;

13 Vgl. Jak. 1, 21; 2, 14.



G. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes 405

5, 10). Besteht man die Probe nicht, so ist man der Sünde verfallen
(1, 15 u. ö.).

2.

Ordnet man diesen theologischen Hintergrund des Briefes
religionsgeschichtlich in die Umwelt ein, so könnte man zu dem Urteil
kommen, der Brief sei in seinen wesentlichen Teilen jüdischen
Charakters. Eine präzisiertere Betrachtung führt zu einem anderen
Ergebnis.

Zu Jak. 1, 21 nimmt M. Dibelius «die Übernahme geprägter
Wendungen» an, zu denen er ëgcpuToç Xôyoç «und vielleicht auch
béxeahai töv Xôyov» rechnet14. Darüber hinaus wird man das

religionsgeschichtlich vor allem für die hellenistische Mysteriensprache
typische Motiv der Rettung auf christliches Gemeingut zurückzuführen

haben. Und von hier aus läßt sich wohl ein genauerer
Anhaltspunkt zur Bestimmung des theologischen Hintergrundes
gewinnen. Obwohl wir auf das oft diskutierte Problem der Abhängigkeit

des Jakobus-Briefes vom 1. Petrus-Brief erst unten eingehen
werden (4), sei hier bemerkt : Es ist nach urchristlicher Anschauung
die Taufe, die rettet (1. Petr. 3, 21). Daß dieser Gedanke auch
unabhängig vom 1. Petr. zu finden ist, beweist der unechte Markus-
Schluß (Mark. 16, 16)ls. Die «Annahme des Wortes» und das

«Ablegen» der Schlechtigkeit in Jak. 1, 21 würde bei der Richtigkeit
dieser Annahme von der Taufe her verständlich werden.

Jak. 1, 18 ist traditionsgeschichtlich als ein gewisser Fremdkörper
innerhalb der sonst in ihrem Gewicht auffallenden ethischen
Gedankenreihen empfunden worden, «der ursprünglich gesondert oder
in anderem Zusammenhang existiert habe»16. Religionsgeschichtlich

ist es ein Problem, ob der Vers soteriologisch oder kosmologisch
zu interpretieren ist17. Das von M. Dibelius ausgesprochene Urteil
wird wohl von besonderer Bedeutung sein: «Der Gedankenkreis
der jüdischen Spruchweisheit, in dem sich unser Verf. bisher fast
ausschließlich bewegte, scheint hier in charakteristischer Weise
verlassen zu sein. Und in der Tat ist der Vers nur aus einer christli-

14 Dibelius (A. 1), S. 108.
15 Vgl. etwa auch Apg. 4, 12; Tit. 3, 5. Die Verbindung von öurrripia und

vpuxn kehrt u. a. in 1. Petr. 1, 9 wieder.
16 Dibelius (A. 1), S. 95.
17 Vgl. C. M. Edsman, Zeitschr. neut. Wiss. 38 (1939), S. 11 ff.



406 G. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes

chen Glaubens- und Lebenswelt heraus zu verstehen. Denn die kos-

mologische Erklärung ist nicht durchführbar; es bleibt also nur
die Deutung auf die Wiedergeburt.»18 «Dann kann aber der Vers

nur verstanden werden von dem kleinen Häuflein Wiedergeborener,
deren Spuren bald alle Kreatur nachfolgen soll - und das sind die
Christen.»19 Zugleich wird man sich vor einer Überinterpretation
warnen lassen müssen: «Jak. deutet mit keinem Wort an, daß er
sich des ganzen Umfangs des Wiedergeburtsgedankens bewußt ist.
Er hat diese Vorstellung, wie vielleicht auch die andere, ebensowenig

ausgeführte von dem ,Erstling', offenbar aus der Gemeindesprache

übernommen und sie keineswegs vertieft und ausgeweitet.
Man darf die Worte darum nicht zu theologisch auswerten.» «Sie

sind ein Zeugnis für das Christentum des Verfassers.»20 Trotz aller
Vorbehalte wird also Jak. 1, 18 von der christlichen Tradition her
zu verstehen sein. Von v. 21 ist v. 18 lediglich durch die Warnung
vor dem Zorn getrennt.

3.

Wäre tatsächlich mit dem Einfluß der Taufterminologie
grundsätzlich zu rechnen, so wäre zu fragen, ob nicht auch an anderen
Stellen Spuren einer derartigen Sprache zu finden sind, wenn sie

auch nur anklingen, ohne theologisch ausgeführt zu werden.
Zu diesen gelegentlich anklingenden Worten gehören wohl jene

Verse, die vom «Retten» sprechen. Der Begriff erscheint außer dem
bereits angeführten 1, 21 in 2, 14; 4, 12; 5, 15. 20.

Jak. 2, 14 gibt das Thema für die Auseinandersetzung mit dem
Problem Glaube-Werke an. Dazu bleibt die Beobachtung von
M. Dibelius von besonderem Wert, daß der «Gegensatz ,Glaube-
Werke' vor Paulus nicht denkbar» und die Diskussion über dieses

Problem «ein Zeichen christlicher Abfassung»21 sei. Man wird wohl
auch sagen können, daß die in 2, 14 beginnende Debatte durchaus
nicht theoretisch ist, wie es bei den Paränesen des Briefes sein mag.
Vielmehr legen die Leidenschaft der Abwehr und das Entgegensetzen

einer eigenen Position es nahe, daß es sich um eine wirkliche
Polemik handelt, wobei es dahingestellt sein mag, ob sich der Brief

18 Dibelius (A. 1), S. 101.
19 Ebd., S. 22.
20 Ebd., S. 102. 21 Ebd., S. 22.



G. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes 407

ausdrücklich mit Paulus befaßt oder nicht. Olfenbar ist der Satz

vorausgesetzt: Der Glaube rettet. Diese These kehrt, wie bereits
erwähnt, in Mark. 16, 16 wieder: «Wer zum Glauben gekommen ist
und getauft ist, wird gerettet werden.» Apg. 16, 30f. gibt sicherlich
einen allgemein anerkannten Satz des Urchristentums wieder:
«Was muß ich tun, um gerettet zu werden? Sie aber sprachen:
Glaube an den Herrn Jesus, und du und dein Haus werden gerettet
werden. »22

Jak. 4, 12 spricht von Gott, der allein Gesetzgeber und Richter
ist, der «retten und verderben kann». Auch diese Wendung klingt
nur an und wird als allgemein bekannt und anerkannt vorausgesetzt.
Ungeachtet der sicher anzuführenden religionsgeschichtlichen
Parallelen findet man diesen Gedanken, Gott könne im Endgericht
retten und verderben, auch in anderen von Jakobus unabhängigen
Schriften. Man kann u. a. Luk. 6, 9, aber auch 1. Kor. 1, 18

anführen, und man hat zu beachten, daß in 1. Kor. 1, 18 zwar ein
neues Thema beginnt, die Verse unmittelbar vorher aber die Taufe
erwähnen. Eine Beziehung des Jakobus-Briefes zu den Paulus-
Briefen wird sicher nicht vorliegen, immerhin wird man die
aufgewiesene Verbindung nicht übergehen können. Zwar ist auch an
anderen Stellen des Neuen Testaments «retten und verderben» ohne
Hinweis auf die Taufe zu finden. Darüber hinaus ist jedoch der
Gedanke, Gott könne retten und verderben, im Rahmen der urchristlichen

Taufverkündigung aufweisbar. So kann man auch in Jak. 2,

14; 4, 12 zwar keinen direkten Bezug zur Taufe finden, diese Stellen
aber auf Grund der Taufverkündigung verstehen.

In Jak. 5, 15 heißt es nun nicht von Gott, sondern vom «Gebet
des Glaubens», daß es den Kranken «rettet» und daß «der Herr ihn
aufrichtet» (èYepeî). Der schon angeführten Stelle Mark. 16, 16 folgt
in v. 18 ein ähnlicher Gedanke wie Jak. 5, 15: «Sie werden auf
Kranke die Hände legen, und es wird ihnen gut gehen.» Man wird
in diesem Zusammenhang darauf hinweisen dürfen, daß die
Auferstehung bzw. Auferweckung schon nach Rom. 6, 3f. zum Tauf-
kerygma gehörte.

Daß der Gedanke der Auferstehung durchaus nicht so fern liegt,
wie es auf den ersten Blick scheinen möchte, erweist sich etwas

später in Jak. 5, 20. Der Vers erinnert an Hebr. 5, 723. Wie immer
22 Vgl. dazu auch Apg. 14, 9; 15, 11; Rom. 10, 9; 1. Kor. 1, 21.
23 G. Braumann, Zeitschr. neut. Wiss. 51 (1960), S. 278ff.



408 G. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakohusbriefes

man auch ex ttavuiou interpretieren mag, ob es heißt, vor dem Tod
oder aus dem bereits erfolgten Tod erretten, so erinnert auch diese

Wendung deutlich an die Taufverkündigung. Damit mag auch die
Verheißung zusammenhängen, daß die Menge der Sünden bedeckt
wird, denn dieser Gedanke der Sündenvergebung begegnet, wenn
auch modifiziert, in den uns vorliegenden Berichten der Johannestaufe.

Mögen die angeführten Stellen auch nicht direkt auf die Taufe
zurückzuführen sein, ja mag sich Jakobus nicht einmal der Beziehung

zur Taufverkündigung bewußt sein, so bildet sie doch den
Hintergrund, gleichsam die unbewußte Voraussetzung der Gedanken.

Der Hintergrund der Taufe scheint mir an weiteren Stellen
durchzuklingen.

Wenn man in Jak. 4, 9 liest : Erniedrigt euch vor dem Herrn,
so wird er euch erhöhen, so wird man außer Phil. 2, 6 ff. auch
I. Petr. 5, 6, aber auch die in der synoptischen Tradition geradezu
als Sentenz wiederkehrende Wendung Luk. 14, 11 ; 18, 14 zu beachten

haben: «Wer sich selbst erhöht, wird erniedrigt werden; wer
sich aber erniedrigt, wird erhöht werden.» Es mag auch hier die
Abhängigkeit von der Taufe zweifelhaft erscheinen, aber in Phil. 2,
6 ff. liegt doch wohl ein Hymnus vor, der in der Taufe seinen Sitz
im Leben hat. Das gleiche wird auch von 1. Petr. 5, 6 zu sagen sein.
Und die in der synoptischen Tradition so häufig zu findenden,
allgemein formulierten Sätze sind m. E. noch zu wenig auf ihren Sitz
im Leben hin untersucht. Auch die merkwürdige Tradition Matth.
II, 29 bringt dieses Tcnreivôç. Anscheinend liegen hier Überlieferungen

vor, die ihren eigenen Platz in der urchristlichen Geschichte
haben. Jak. 1, 10 motiviert die Niedrigkeit des Reichen zwar mit
der allgemeinen Vergänglichkeit, dem Verfallensein an den Tod.
Aber auch Phil. 2, 8 ist nicht ohne den Hinweis auf den Tod denkbar,

wie ja auch Rom. 6, 3f. die Taufe den Tod darstellt. Möglicherweise

sind noch andere termini heranzuziehen, die in die urchristliche

Verkündigung und insbesondere in die Taufverkündigung
gehören, bei denen der Sachverhalt aber nicht so deutlich erkennbar
ist24.

24 Dazu gehören möglicherweise die Makarismen Jak. 1, 21; 5, 11 (vgl.
dazu 1, 3f.) und 1, 25. Vgl. dazu G. Braumann, Novum Testamentum IV
(1961), S. 253ff.



O. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes 409

4.

Oft angeführt und dargelegt wurden die angenommenen
Beziehungen des Jakobus-Briefes zum 1. Petr. Auch zu diesem Problem
wird man dem Urteil beipflichten, das M. Dibelius formuliert: «Das
Verhältnis des Jakobus zum 1. Petrus-Brief ist viel behandelt und
die Ähnlichkeit beider Schriften ist oft überschätzt worden.»25
Trotzdem lassen sich einige Parallelen beobachten, die z. T. schon

angeführt wurden. Stellt man aber in Rechnung, daß der Jak. und
der 1. Petr. auf ältere Traditionen zurückgehen, so fragt es sich, wo
diese Überlieferungen zu lokalisieren sind.

Die Beziehungen des 1. Petr. zur Taufe sind längst erkannt. Daher

läßt sich, zur Stützung der aufgestellten These, vermuten, daß

derartige Beziehungen auf die urchristliche Taufverkündigung
zurückzuführen sind. Auf Jak. 4, 9 (vgl. 1. Petr. 5, 5. 9); 5, 20 (vgl.
1. Petr. 4, 8); 1, 18 (vgl. 1. Petr. 1, 23); 1, 10 (vgl. 1. Petr. 1, 24f.)
wurde bereits hingewiesen. Möglicherweise kommt auch 1, 2 (vgl.
1. Petr. 1, 6f.) in Betracht, vielleicht auch 4, 1 (vgl. 1. Petr. 2, 11).

Eine Bestätigung für die These bietet mit wünschenswerter Klarheit

Jak. 2, 7. Mit M. Dibelius ist festzustellen, daß «sich die

Bezeichnung mit dem ,edlen Namen' überhaupt nicht auf das Judentum

beziehen» kann, sondern «auf die Christen», eîç övopa 'IrjcroO bzw.
eiç XpiCTTÔv wurde aber schon im Urchristentum getauft (Rom. 6,

3; 1. Kor. 1, 13ff. ; 10, 2; Gal. 3, 27). So wäre mit dem kcAov övoga
«das über euch genannt wurde», nichts anderes als eine Umschreibung

des Jesus-Namens gemeint, der die Leser an die Taufe
erinnert. Zwar klingt die Anspielung auf die Taufe nur an und hat im
Zusammenhang der Gedankenführung kein tragendes Gewicht.
Immerhin hält es aber Jakobus an dieser Stelle für wichtig, die
Taufe anzudeuten und sie als ein Ereignis zu meinen, das für das

neue Sein der Christen von folgenreicher Bedeutung war.
Es bleibt die Frage, aus welchem Grunde Jakobus gerade in 2, 7

auf die Taufe zu sprechen kommt. Offenbar wird man die Antwort
in v. 5 und in der Gedankenverbindung «Auserwählung - reich im
Glauben - Erben des Reiches - die ihn lieben» zu suchen haben.
Der liturgische Text Eph. 1, 4 spricht von der Auserwählung in
Verbindung mit der Vorherbestimmung zur Sohnschaft, ohne daß
auch hier das Motiv der Liebe fehlte. Und schon in 1. Kor. 1, 26

25 Dibelius (A. 1), S. 29.



410 G. Braumann, Der theologische Hintergrund des Jakohusbriefes

verweist Paulus auf die Berufung und Erwählung, obwohl die
Gedanken des Apostels um das Thema Weisheit und Torheit kreisen.

Möglicherweise beruht die Erwähnung der Taufe und die Erbschaft
der Verheißung in Gal. 3, 27 ff. nicht auf einem Zufall. «Denen, die
ihn lieben», kehrt in Jak. 1, 12 wieder, auch hier in Verbindung mit
der Verheißung. So wird man in Jak. 2, 7 und auch schon in 2, 5

mit geprägten Begriffen zu rechnen haben, die ursprünglich in die
Taufsprache gehörten.

5.

Demnach ergibt sich folgendes Bild : Der Brief beschäftigt sich in
einem oft kritisierten Maß mit Paränesen, die aber auf Grund des

vorausgesetzten Glaubens und der erwarteten Parusie zu verstehen
sind. Damit ergeben sich diese Möglichkeiten: Entweder rettet der
Glaube, oder die Werke retten den Menschen, oder beides, Glaube
und Werke sind im letzten Gericht entscheidend. Die erste Möglichkeit

wird als bekannt vorausgesetzt und bestritten, die zweite (jüdische)

scheidet aus, und die dritte vertritt der Brief.
Die Frage, die sich angesichts der bekämpften These erhebt, ist

die, an welcher Stelle des urchristlichen Lebens sie vertreten werden

konnte. Eine direkte Polemik gegen Paulus ist wohl nicht
anzunehmen. Vielmehr ging aus den aufgezeigten Beobachtungen hervor,

daß die Taufsyrache an verschiedenen Stellen hervortritt. Die
Taufe ist es aber auch, die den Glauben voraussetzt und dem Täufling

die Rettung verheißt. Insofern wird auch abgesehen von Paulus
die These verständlich, daß der Glaube rette.

Das Problem, das sich angesichts dieses Hintergrundes stellt, ist
dies: Welches Gewicht hat das Verhalten des Getauften nach seiner

Taufe, wenn er doch schon gerettet ist? An dieser Stelle scheint
Jakobus anzusetzen und die Antwort zu geben: Das Verhalten, zu
dem unermüdlich praktische Ermahnungen gegeben werden, ist das

Bewähren des Glaubens, insofern «retten» Glaube und Werke26.

Auch diese These wäre nicht neu, falls schon in der Taufe der
Indikativ mit dem Imperativ verknüpft war.

Georg Braumann, Waldeck, Kr. Edersee

26 Eine andere Antwort gibt bekanntlich Paulus: R. Bultmann, Zeitschr.
neut. Wiss. 23 (1924), S. 123 ff. ; H. Windisch, ebd., S. 265ff. ; M.Müller,
ebd. 25 (1926), S. 177ff. ; G. Braumann, Vorpaulinische christliche
Taufverkündigung bei Paulus (1962), S. 32 ff.


	Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes

