Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Artikel: Grenze der Literaturkritik im Alten Testament
Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 18 Heft 6 November-Dezember 1962

Grenzen der Literarkritik im Alten Testament
Antrittsvorlesung in Basel 4. 7. 1962

1.

Die alttestamentliche Wissenschaft hat fiir die Beurteilung von
Textzusammenhéngen, ihrer Entstehung und ihrer Zusammen-
setzung eine feste Methode entwickelt. a) Eine besondere Bedeutung
hat in dieser einmal die Beobachtung von Doppelberichten iber
denselben Gegenstand, von sogenannten Dubletten: sie finden sich
vornehmlich im groBlen Erzdhlungswerk des Pentateuch. b) An
zweiter Stelle steht die Feststellung von Spriingen und Spannungen
in der Darstellung, sofern diese zu Widerspriichen und Unverein-
barkeiten fiihren. Man mul} freilich von vornherein unterscheiden,
ob es sich dabei um einander ausschlieBende Widerspriiche handelt
oder ob durch sie nur ein unanschaulicher, schwer vorstellbarer
Zusammenhang entsteht. Die Folgerung, die aus diesen Beobach-
tungen gezogen wird, ist die, daf} sich von hier aus die Entstehung
eines Textgefiiges, sei es groflerer oder kleinerer Art, als literarischer
Wachstumsprozel3 begreifen 1aft.

Die Richtigkeit der so entwickelten methodischen Grundsétze
ist ebenso unbestreitbar wie die Berechtigung ihrer Anwendung.
Sie ist zudem gut kontrollierbar; denn iiber die Beobachtungen,
die da gemacht werden, und iiber ihre Tragfihigkeit lassen sich im
allgemeinen objektive Feststellungen treffen. Im einzelnen be-
stehen natiirlich Nuancen und Abweichungen in der Beurteilung
der Voraussetzungen. So z. B. wenn darauf hingewiesen wird, da@3
nur Dubletten im eigentlichen Sinne die Annahme verschiedener
Quellen rechtfertigen kénnen und dall davon nachdriicklich die
Feststellung bloBer Spannungen und Widerspriiche unterschieden
werden mufB31. Solche Unterschiede bleiben im Detail und betreffen
nicht das Grundséatzliche. Und ebenso bleibt es im Detail, ob man
diese Verschiedenheiten auf die Zusammenarbeit von Quellen oder
den Zuwachs von Einzeliiberlieferungen 2 zurtickfiihrt ; ob man darin

1 J. Begrich: Die Paradieserzahlung: Zs. altt. Wiss. 50 (1932), S. 94.
2 Die weitestgehende Ablehnung von Quellenscheidungen bei I. Engnell:
Gamla Testamentet. En traditionshistorisk inledning (1945). Vgl. aber auch

25



386 H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritilc im Alten Testament

die Ankristallisation einzelner Motive3 oder aber den Vorgang einer
Zerdehnung und Zersingung alter Sagen? sieht. In jedem Fall
bleibt es ein anonymer Vorgang; nur ist der Raster, den man zu
seiner Erklirung anwendet, in seiner Feinheit verschieden. Und
ebenso ist es wohl nur eine Abweichung im Detail, ob man in an-
deren Fillen redaktionelle oder sonstige Erweiterungen annimmt,
die man nach bestimmten Kriterien tilgen kann, um dadurch zu
einer urspriinglichen Textgestalt zuriickzufinden, oder ob man im
Gegenteil auf jeden Eingriff in den Text verzichtet und damit die
Aufgabe der Exegese auch auf die Erklirung dieses anonymen Zu-
wachses im Laufe einer Uberlieferung ausdehnt. Im Grunde handelt
es sich da um denselben Weg, nur dal} er jeweils in verschiedener
Richtung beschritten wird. Es spielt letztlich fiir diese Uber-
legungen auch keine oder doch nur eine untergeordnete Rolle, ob
man der miindlichen oder aber der schriftlichen Uberlieferung ein
groBleres Gewicht fiir die Entstehung eines solchen Textes beimift.
Dies um so mehr, als ja auch die «schriftliche Uberlieferung» noch
nicht eine Verfestigung des Textes bedeutet, die jede weitere Ent-
wicklung und Ausformung ausschlie3t>.

2.

Die Frage scheint mir nun aber zu sein, ob das hier geschilderte
Verhiltnis von Beobachtungen und den Schliissen, die daraus gezogen
werden, fiir alle Texte ohne Ausnahmen zutrifft. Anders und nicht
als Frage formuliert: Es gibt Texte, die auch diese Spannungen
und Briiche aufweisen, wie sie angedeutet wurden, bei denen diese

die grundsitzlichen Uberlegungen und Folgerungen bei P. Volz und W. Ru-
dolph: Der Elohist als Erzdhler. Ein Irrweg der Pentateuchkritik? Zs. altt.
Wiss. Beih. 63 (1933).

3 Dazu z. B. Begrich (A. 1), S. 961f., interessantes aulleralttestamentliches
Material fiir einen solchen Vorgang.

4 Vgl. W. Staerk: Zur alttestamentlichen Literarkritik. Grundsitzliches
und Methodisches: Zs. altt. Wiss. 42 (1924), S. 47.

5 Wie ja das Nebeneinander verschiedener Rezensionen noch im Schrift-
tum von Qumran zeigt. Vgl. zu dem Komplex J. van der Ploeg, Le réle de
la tradition orale dans la transmission du texte de I’Ancien Testament: Rev.
bibl. 54 (1947), S. 5-41; H. Ringgren, Oral and Written Tradition in the
Old Testament: Stud. Theol. 3 (1949), S. 34-59; E. Nielsen, Oral Tradition
(1954); auch A. H. J. Gunneweg, Mindliche und schriftliche Tradition bei
den vorexilischen Propheten (1959).



H.,J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 387

aber auf die formal literarkritische Weise nicht oder wenigstens
nicht befriedigend erkldrt werden kénnen. Das wiren dann Texte,
bei denen diese Spannungen nicht auf einem anonymen Ent-
wicklungsprozel3, sondern auf der individuellen Darstellung einer
Absicht beruhen. DaB} solche Texte zahlenméig nicht eben hiufig
sind, mag in der Natur der Sache liegen; es wire jedenfalls noch kein
Argument gegen die Moglichkeit der Erklirung, die ich versuche.

a) Als erstes Beispiel fiir einen solchen Text nenne ich hier den
jahwistischen Bericht von Paradies und Siindenfall, Gen. 2, 463, 24.
Ich begrenze meine Uberlegungen auf das Problem der Erzihlung,
das einer der Ansatzpunkte der literarkritischen Scheidung ge-
wesen ist und das in der Diskussion der literarischen Fragen dieser
Kapitel immer wieder eine besondere Bedeutung gehabt hat. Es
bietet auBerdem den Vorteil, daB es isoliert werden kann, ohne daB
man damit von vornherein auf eine leidlich abgeschlossene Antwort
verzichten mull. Es handelt sich um das Vorkommen der beiden
Béiume, bzw. um die verschiedene Form, unter der sie an den ein-
zelnen Stellen genannt werden:

2,9 Und der Baum des Lebens stand in der Mitte des Gartens und der
Baum der Erkenntnis von Gut und Bése.

2,17 Vom Baum der Erkenntnis von Gut und Bése darfst du nicht
essen, denn am Tage, da du davon issest, mullt du des Todes
sterben.

3,3 Nur von den Friichten des Baumes mitten im Garten, hat Gott ge-
sagt, durft ihr nicht essen.

3,22 Gott sprach, der Mensch ist geworden wie unsereiner, Gut und
Bése zu kennen ; nun aber, dafl er nicht seine Hand ausstrecke und
auch von dem Baume des Lebens nehme.

Die Betrachtungen, die dazu angestellt werden, sind ebenso for-
maler wie sachlicher Art. Ich brauche sie hier nur kurz anzudeuten.
1. Ist die Formulierung «der Baum in der Mitte des Gartens» eine
prizise Standortbestimmung nur unter der Voraussetzung, dal} es
sich um einen Baum gehandelt habe, wie es dann tatsichlich in 3, 3
heillt; 2. tritt der Baum des Lebens, der an erster Stelle genannt
wird, im ganzen der Erzdhlung voéllig zuriick und wird erst wieder
in 3, 22, schon mehr in einem Anhang, beriicksichtigt; 3. miillte
man einen fast unerkliarbaren Zufall® annehmen, der die Menschen

6 Es ist bezeichnend, dafl dies Moment des Zufalls eine erhebliche und

wohl den Tatbestand iiberzeichnende Rolle spielt bei J. Dus, Zwei Schichten
der Biblischen Paradiesgeschichte: Zs, altt. Wiss. 71 (1959), S. 102.



388 H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

gehindert héitte, vom Baum des Lebens zu essen, da es ihnen durch
Gottes Weisung ausdriicklich erlaubt war, von allen Biaumen mit
Ausnahme des einen zu essen?.

Die Uberlegungen, die zu diesen Fragen angestellt werden, lassen
die verschiedenen Moglichkeiten literarkritischer Schluflfolgerung
erkennen. Einmal sieht man hierin — und auch in anderen Dublet-
ten, die man glaubt feststellen zu miissen® — ein Zeichen datiir, daf3
dieser Bericht aus zwei, bzw. aus drei® Stringen zusammenge-
flochten ist, von denen der eine den Baum des Lebens, der andere
aber den Baum der Erkenntnis!® oder anders, von denen der eine
nur einen, der andere aber zwei Bdume?!! gekannt habe. Ich sehe
von der Frage ab, ob die Dubletten, die sonst fiir diesen Schluf3
geltend gemacht werden, wirklich Dubletten in dem Sinne sind,
daf} sie einander ausschliefen!?. Auch sonst vermag eine solche
Annahme nicht die nachdriickliche Geschlossenheit der Darstellung
zu erkldren, die um so einprigsamer ist, als es sich hier um einen
relativ kleinen Textabschnitt handelt. Aus diesem Grunde wird auf

7 Gegen den auf rein exegetischem Gebiet gemachten Erklirungsversuch,
nur der fortgesetzte Genufl von den Friichten des Baumes hatte das Leben
garantieren kénnen, und an diesem wiirden die Menschen durch die Ver-
treibung gehindert (H. Th. Obbink: The Tree of the Life in Eden: Zs. altt.
Wiss., 46 (1928), S. 111; G. Pidoux: Encore les deux arbres de Genése 3:
ebd. 66, 1954, S. 41; zustimmend anscheinend auch Dus [A. 6], S. 109f.),
konnte die Uberlegung sprechen, daB da, wo im Mythus von einer das Leben
erhaltenden Frucht oder Speise geredet wird, anscheinend immer an einen
einmaligen Genul} gedacht ist.

8 Es handelt sich wie bekannt dabei hauptsdchlich um die Gegeniiber-
stellung von Gen. 2, 5 und 2, 6; 2, 8 und 2, 9; 2, 8 und 2, 15; 2, 8 und 3, 24;
3, 18b und 3, 19a; 3, 18a und 3, 17ed. 19a.

9 J. Meinhold, Die Erzdhlungen von Paradies und Stindenfall: Zs. altt.
Wiss., Beih. 34, Buddefestschrift (1920), S. 122-131; H. Schmidt, Die Er-
zihlung von Paradies und Stindenfall (1931).

10 So z. B. R. Smend, Die Erzdhlung des Hexateuch auf ihre Quellen
untersucht (1912), S. 18; Schmidt (A. 9), S. 13ff.; unentschieden S. Mo-
winckel, The two sources of the Predeuteronomic primeval history (JE) in
Gen. 1-11 (1937), S. 17; ebenso unentschieden H. Holzinger, Komm., z. St.;
auch Begrich (A. 1), S. 105. 109; O. Procksch, Komm. (2.-3. Aufl. 1924),
S. 23.

11 Mowinckel (A. 10), S. 17 (unentschieden); sonst H. Gunkel, Komm.
(5. Aufl. 1922), S. 26; W. Zimmerli, Komm. (2. Aufl. 1957), S. 183. Meinhold
(A. 9), ebd., falt diese beiden Moglichkeiten zu drei Aussagen zusammen.

12 Vgl. dazu H. J. Stoebe, Gut und Bése in der Jahwistischen Quelle des
Pentateuch: Zs. altt. Wiss. 65 (1953), S. 190ff.



H..J. Stoebe, Grenzen der Literarkrittk im Alten Testament 389

der anderen Seite die Einheitlichkeit des Berichtes 2,4 -3, 24 auch
gerade von manchem festgehalten, der sonst vielleicht grundsétzlich
der Annahme verschiedener Erzihlungsstringe in der jahwistischen
Urgeschichte zustimmt 3. Dann aber liegt es in der Konsequenz der
angewendeten Methode, dafl mindestens mit nachtriglichem redak-
tionellen Ausgleich gerechnet wird. Um dieser Konsequenz willen
wére in diesem Zusammenhang trotz aller sachlichen Andersartig-
keit auch die Annahme Humberts!¢ zu nennen, dal} hier nicht ver-
schiedene jahwistische Quellen, wohl aber ein Schopfungs- und ein
Paradiesmythus vorliegen, die durch den Jahwisten vereinigt sind.
Auch nach seinem Aufril gehoren die Bdume zu einem, nimlich
dem Paradiesmythus. Dabei wird dann in 2, 9 entweder der Baum
des Lebens?!® oder der Baum der Erkenntnis von Gut und Bose!®
als nachtriglicher Ausgleich getilgt. Dieses an sich starke Aus-
einandergehen im Ergebnis kennzeichnet die Methode selbst viel-
leicht schon als etwas willkiirlich und warnt vor ihren Resultaten.
Man sucht zwar die Streichung des Baumes des Lebens durch die
Uberlegung zu rechtfertigen, daB es sich bei ihm um einen ver-
borgenen Baum gehandelt haben miisse!?’. Die mythischen Paral-
lelen, auf die hierbei hingewiesen wird, konnen diese Folgerung aber
wohl nicht ausreichend begriinden's. Nach dem gleichen Prinzip
wird in 2, 17 eine Anderung der Art vorgenommen, dal man an die
Stelle von «der Baum der Erkenntnis von Gut und Bose» die Worte
setzt: «der Baum (bzw. die Baume?!?) in der Mitte des Gartens»?2°.
Damit wird einmal Ubereinstimmung mit 3, 3 erzielt, zum andern
der Uberzeugung Rechnung getragen, da3 die Bedeutung des ver-

13 Vgl. vor allem K. Budde, Die Biblische Urgeschichte (1883), S. 46-88;
wieder die Biblische Paradiesgeschichte (1932), S. 17.

14 P, Humbert, Etudes sur le récit du Paradis et de la Chute dans la
Genese (1940), S. 66ff.

15 Z. B. Budde (A. 13), Urgeschichte, S. 48ff.; Paradiesgeschichte, S. 17;
Humbert (A. 14), S. 22.

16 So etwa Begrich (A. 1), S. 100; G. von Rad, Komm., z. St.; unent-
schieden Holzinger (A. 10), z. St.

17 Humbert (A. 14), S. 22, unter Berufung auf H. GreBmann, Die Para-
diessage: Festgabe Harnack (1921), S. 24-42.

18 Stoebe (A. 12), S. 193f.

19 Kollektives Verstindnis z. B. O. Ei3feldt, Hexateuchsynopse (1922),
S. 3.

20 Budde (A. 15), Urgeschichte, S. 49f.; Paradiesesgeschichte, S. 22;
Humbert (A. 14), S. 55.



390 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

botenen Baumes den Menschen erst durch die Schlange erdffnet
wird 21. Der Grund fiir diese Malinahmen scheint mehr oder weniger
bewullt die Frage zu sein, wie man selber diese Geschichte an-
schaulich erzihlt hitte, und das diirfte iiberhaupt das Kernproblem
sein.

Inhaltlich muf8 bei diesen Anderungsvorschligen wohl bedacht
werden: 1. Wenn in 2, 9 der Baum des Lebens nachtriglich hinzu-
gesetzt ist, wire schwer einzusehen, warum er vorangestellt wurde.
Fiir sich allein hétte dieses Argument natiirlich keine entscheidende
Bedeutung; zusammen mit anderen kommt ihm aber doch ein ge-
wisses Gewicht zu. 2. Wenn man in 2, 17 den «Baum des Lebens»
durch einen anderen Text, namlich durch «der Baum in der Mitte
des Gartens» ersetzt, wird ein deutlicher Zusammenhang, zudem
ein klarer Gedankenfortschritt zerrissen. V. 18 sagt ndmlich, Gott
sprach, es ist nicht gut, dall der Mensch allein sei; damit hat Gott
selbst eine dem Menschen verwehrte Entscheidungsmoglichkeit in
die Hand genommen 22. Damit wird dann aber 3. die Annahme un-
moglich, dafl in 2, 9 der « Baum der Erkenntnis von Gut und Bése»
nachtréglich hinzugefiigt wurde, denn dieser beherrscht zentral die
Erzéhlung.

b) Eine dhnliche Beobachtung, wenn auch in einem geringeren
Umfang, laft sich an einem Text machen, der in Gesetzesform
iiberliefert ist. Im Konigsgesetz Deut. 17, 14-20 besteht eine merk-
liche Spannung zwischen den Versen 15af und 15b, denn die Be-
stimmung «du darfst den als Konig iiber dich setzen, den Jahwe,
dein Gott, erwihlen wird», macht im Grunde das folgende iiber-
fliisssig, «von deinen Briidern darfst du einen Konig iiber dich
setzen, nicht kannst du einen Konig iiber dich setzen, der nicht dein
Bruder ist». Auch hier liegen die Versuche, diese Spannung zu er-
kldren, auf literarkritischem Gebiet, wenigstens soweit sie in v. 15b
die nachtrigliche Erweiterung eines dlteren Gesetzes sehen 3. Dabei
kann freilich die Annahme, sie sei gemacht worden, um eine aus

21 'Was abgesehen von den grammatischen Schwierigkeiten wohl auch der
Grund fiir den anderen Vorschlag zu Gen. 2, 17 ist (vgl. Bibl. hebr.), das
ym 21V nach DY zu tilgen.

22 Vgl. dazu Stoebe (A. 12), S. 190.

2 So z. B. C. Steuernagel, Komm., 2. Aufl. (1923); zuriickhaltend im
Urteil A. Bertholet, Komm. (1899); F. Horst: Das Privilegrecht Jahwes
(1930), S. 108.



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritek im Alten Testament 391

dem Siiden stammende Vorschrift den Verhiltnissen des Nordens
anzupassen 4, angesichts der heutigen Diskussion tiber die Herkuntt
des Deuteronomiums?> kaum noch Gewicht beanspruchen.

Die Moglichkeit einer solchen Erklarung ist natiirlich nicht grund-
sétzlich abzulehnen ; sie geht aber an der eigentlichen Schwierigkeit
des Abschnittes vorbei, die darin liegt, dal kein Wort dariiber ge-
sagt wird, wie ein solches Erwéhlen vorzustellen sei. Der Vorgang
bleibt also vollig unanschaulich. Diese Unbestimmtheit fordert ge-
radezu als Erginzung eine konkrete Anweisung, die demzufolge
schwerlich sekundir gewesen sein kann 26,

¢) DaB diese Uberlegungen nicht aus der Luft gegriffen sind,
zeigt der Vergleich mit einem geschichtlichen Text, der auf einer
dhnlichen Ebene liegt. In 1. Sam. 10, 17-27 wird berichtet, wie
Saul in Mizpa zum Konig bestellt wird ??. Die Wahl, wenn man von
einer Wahl reden will, wird durch einen Losentscheid vollzogen.
Auch wenn man von der Frage absieht, ob die Bestellung eines
militarischen Fiihrers, geschweige denn eines Konigs, jemals durch
ein solches Losverfahren vorgenommen worden ist, tiberhaupt vor-
genommen werden konnte 28, bleibt immer noch ein Anstof3 darin
bestehen, dall man sich nicht vorzustellen vermag, wie dieses
Orakel hier funktioniert haben soll. Das liegt nicht an dem hier
stark zusammengezogenen Wortlaut, in dem gemessen an Jos. 7
ein Glied der Darstellung fehlt. Es heil3t ndmlich nur, 1. Sam. 10,
20-22a:

2¢ So ist anscheinend H. GreBmann, Josia und das Deuteronomium: Zs.
altt. Wiss. 42 (1924), S. 334, zu verstehen.

% Vgl. dazu etwa K. Galling, Das Konigsgesetz im Deuteronomium:
Theol. Lit.zeit. 76 (1951), Sp. 133; A. Alt, Die Heimat des Deuteronomiums:
Kl. Schr., 2 (1953), S. 250-275; L. Rost, Zum geschichtlichen Ort der Penta-
teuchquellen: Zs. Theol. Ki. 53 (1956), S. 70.

26 So auch Galling (A. 25), Sp. 135, wenngleich die Folgerung, daf3 man
in den angesprochenen Kreisen diese unabdingbare Forderung des Konig-
tums nicht mehr ernst genug nahm, vielleicht schon zu weit geht. Zur Sache
vgl. auch K. H. Bernhardt, Das Problem der altorientalischen Koénigs-
ideologie (1961), S. 137.

27 Die Stellung dieser Uberlieferung im Gesamtzusammenhang der Be-
richte iiber die Entstehung des Konigtums Sauls braucht hier nicht beriick-
sichtigt zu werden.

28 Vgl. dazu A. Lods, Le role des oracles dans la nomination des rois:
Mém. Inst. Frang. d’arch. or. du Caire, 66, Mélanges Maspero 1, 1 (1934),
S. 91.



392 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

Da liel Samuel alle Stamme Israels herzutreten, da wurde der Stamm
Benjamin ausgelost; da lieB er den Stamm Benjamin nach seinen Sippen
herzutreten, da wurde die Sippe Matri ausgelost. Da wurde Saul, der Sohn
des Kis, ausgelost. Als man ihn darauf suchte, fand man ihn aber nicht. Da
fragten sie noch einmal Jahwe...

Es ist freilich nicht zuféllig, dal LXX hier die Worte einfiigt,
«er lieB die Sippe Matri mannweise herzutreten», um damit das
weitere «da wurde Saul ausgelost» vorzubereiten. Wenn aber diese
Textform der LXX zur Rekonstruktion des masoretischen Textes
benutzt wird, wie es zumeist geschieht?®, so erscheint das unbe-
griindet®® und auf zu formaler Anwendung der Kriterien zu be-
ruhen. Denn auch diese Ergéinzung kann den eigentlichen Anstof
nicht beseitigen, und um dieses Anstolles willen scheint mir der
kiirzere Text der bessere zu sein. Die Schwierigkeit liegt darin, daf3
man den Vorgang des Losens so ansehen mul}, dal in einem Aus-
wahlverfahren die Zahl der moglichen Kandidaten immer mehr
eingeschrinkt wird, bis zuletzt der herantritt, der der Krloste sein
soll 31, Nun ist jedoch der, auf den das Los féllt, im Augenblick der
Entscheidung gar nicht anwesend, sondern beim Gepédck ver-
borgen ; dennoch heifit es ausdriicklich «da wurde Saul erlost». Man
konnte versuchen, das so zu deuten, dal man auf Saul schlof3, weil
alle sonst in Betracht kommenden durch negativen Losentscheid
ausgeschlossen waren 2. Aber das ist doch zu kiinstlich, um weiter
zu helfen, auch wenn der masoretische Text mit seinem nicht ganz
sicheren «<kommt noch ein Mann hierher» oder «ist der Mann hierher
gekommen» 3 selber in diese Richtung zu weisen scheint. Nun ist
wohl nicht zu bestreiten, daf3 hier ein in sich geschlossener Text vor-

22 So zuletzt noch R. de Vaux, La Sainte Bible (1953); H. W. Hertzberg,
Komm. (2. Aufl. 1960), z. St.

30 J. Lindblom, Lottdragning och lottkastning i gammaltestamentliga
texter: Septentrionalia et Orientalia. Studia B. Karlgren dedicata (1959),
S. 262269, spricht sich auch, m. E. mit vollem Recht, dagegen aus.

31 Anders erkliart es R. Pre3, Das Ordal im Alten Testament: Zs. altt.
Wiss. 51 (1933), S. 230.

32 Anders, aber auch nicht wahrscheinlich, A. Schulz, Das erste Buch
Samuel (1919): der Vorsteher der letzten Gruppe gab an, welche Ménner zu
ihr gehérten, so daB sie nicht mehr einzeln heranzutreten brauchten. Es ist
aber interessant, wie man im einzelnen versucht, mit dem Problem fertig zu
werden.

33 So LXX, was deutlich Konsequenz aus dem Vorhergehenden ist.



H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 393

liegt. Es besteht kein Grund zu der Annahme, dafl ein urspriing-
licher Kern durch den Zuwachs einer anderen Uberlieferung er-
weitert wurde3!. Denn einmal kann der Zug von dem bei dem Ge-
péck versteckten Saul schwerlich als selbstdndige Erzidhlung ver-
standen werden, aullerdem ist die Textform der Gesamterzdhlung
in ihrer Kiirze von vornherein darauf zugeschnitten3®. An ihn
schlielt sich die Angabe, Saul habe alles Volk um eines Hauptes
Lénge iiberragt 6. Inhaltlich schlieft das das Vorhergehende nicht
aus, fiigt sich aber auch nicht besonders gut an. Es handelt sich
hierbei wohl um einen stehenden Zug in der Beschreibung Sauls?®7,
einen Widerhall seiner geschichtlichen Erscheinung, so wie er sonst
als Mann mit der Lanze dargestellt wird s, auch da, wo es der Er-
zahlungstenor nicht notwendig erfordert®?. Daher ist die Frage
danach, wie beide Ziige sich vereinen lassen, falsch gestellt. Es
notigt auch nichts zu der Annahme, dal3 hier der Rest einer Iir-
zdhlung vorliege, wonach der Konig werden sollte, der die andern
an Grofe iiberragt?®. Das Motiv des Verborgenseins begegnet auch
in anderen Salbungserzihlungen in der Form, dall der, der gesalbt
werden soll, zundchst nicht anwesend ist, noch kommt oder iiber-
haupt erst geholt werden muf34. Es ist da aber im Erzihlungs-
ablauf jeweils organisch begriindet, die ganze Darstellung ist mit
auf dieses Motiv angelegt, so dall unsere Stelle hier nicht mit diesen
verglichen werden kann.

3¢ 0. Eififeldt, Die Komposition der Samuelisbiicher (1931), S. 10, sieht
in v. 21bg den Einsatz eines Erzdhlungsfadens, der sich in Kap. 11 fortsetzt.
So jetzt auch Bernhardt (A. 26), S. 142.

8 Rine #hnliche Uberlegung finde ich bei M. Noth, Uberlieferungs-
geschichtliche Studien, 1. Die sammelnden und bearbeitenden Geschichts-
werke im Alten Testament (1943), S. 58.

36 Vgl. auch 1. Sam. 9, 2 und die Beschreibung Davids in 16, 12; 17, 42.
Die Beschreibungen sind so konkret, dafl es sich hier schwerlich um stereo-
type Ziige der Koénigspradikatur handeln wird (so z. B. G. von Rad: Theolo-
gie des Alten Testaments, 1, 1957, S. 320).

37 Der dann naturlich auf einer historischen Tatsache beruht, so z. B.
R.Kittel bei Kautzsch-Bertholet (4. Aufl. 1922), auch Noth (A. 35), S. 58, A. 2.

38 1, Sam, 18, 10; 19, 9; 22, 6; 26, 7; 2. Sam. 1, 6.

39 1, Sam. 22, 6.

40 So z. B. Eif3feldt (A. 34), S. 10. In dhnlicher Richtung gehen auch die
Uberlegungen Hertzbergs (A. 29).

41 Vgl. 1. Sam. 9; 1. Sam. 16. Dazu H. J. Stoebe, Noch einmal die Eselin-
nen des Ki§: Vet. Test. 7 (1957), S. 365.



394 H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik ivm Alten Testament

3.

Um diese Beobachtungen nun in ihrer Bedeutung zu wiirdigen,
mufl man sich vergegenwirtigen, dal} es zwei Arten des Erzihlens
gibt. a) Erzdhlen im eigentlichen Sinne ist die Abschilderung dessen,
was ein Augenzeuge miterlebte oder doch wenigstens in seiner
Phantasie unmittelbar bildhaft vor sich sah42. Damit ist die An-
schaulichkeit von selbst gegeben. Volkstiimliche, in langer Tradition
geprigte Stoffe haben im allgemeinen den Vorzug solcher Plastik.
Auch wenn verschiedene Uberlieferungen nicht spannungslos zu-
sammengekommen sind, ist jede einzelne Szene doch bildhaft und
anschaulich. b) Die andere Art ist die, dafl die Schilderung nur noch
den Rahmen fiir die Mitteilung einer Wahrheit, einer theologischen
Einsicht oder einer als verbindlich hingestellten Forderung abgibt.
Dann verbindet sich mit der Schilderung nicht mehr die Vor-
stellung und das gedanklich unmittelbare Miterleben einer Situa-
tion, sondern der Blick des Erzihlers liegt auf dem Ziel, das ihn um
seiner selbst willen einleuchtend und verbindlich ist, auch wenn die
dullere Vergegenstindlichung briichig wird. In diesem Falle sind
Spannungen und Widerspriichlichkeiten nicht der Niederschlag
einer literarischen Entwicklung des Textes, sie brauchen es wenig-
stens nicht zu sein. Sie konnen ebenso gut Kennzeichen einer theo-
logischen Personlichkeit, ihres Wollens und ihrer Absicht sein.
Dabei ist der Begriff «theologische Personlichkeity natiirlich im
weitesten Sinne zu fassen und eigentlich nur im Gegensatz zu der
Annahme eines anonymen Wachstums zu sehen.

Kine solche Erscheinung finden wir m. E. in 1. Sam. 10, 17-27.
Dieser Bericht liegt uns jetzt in einer deuteronomistischen Bearbei-
tung bzw. Erweiterung vor. Ich wiirde freilich nicht annehmen,
daBl er seine Gestalt erst der Arbeit eines deuteronomistischen
Sammlers verdankt, der lediglich den Namen Mizpa aus einer ihm
vorliegenden Uberlieferung geschopft hitte 4. Es wird sich vielmehr
um den wesentlich fritheren Niederschlag eines geschichtlichen Be-

42 Tn derselben Linie liegt es, wenn es sich, vornehmlich in der Umwelt
des Alten Testaments, um liturgische Texte handelt, die eine dramatische
Darstellung begleiten.

43 Was aus den einleitenden Worten des Abschnittes, 1. Sam. 10, 16-19,
mit einiger Sicherheit hervorgeht.

44 So Noth (A. 35), S. 58.



H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik tm Alten Testament 395

gebnisses in Mizpa handeln, der dann durch den seinen Anschauun-
gen nahe stehenden Deuteronomisten aufgenommen und weiter
verdeutlicht wurde?’. An sich mogen in unserem Zusammenhang
diese Fragen gleichgiiltig sein, da auf jeden Fall ein den Ereignissen
nachtriaglicher Bericht vorliegt, der sie zudem stark deutet. Das
Ziel dieser Deutung ist es, sichtbar zu machen, dafl nicht eine Ent-
scheidung des Volkes oder eine Akklamation des Heerbannes iiber
die Entstehung dieses Konigtums entschied ¢, sondern der objek-
tive, durch das Los kundgetane Wille Gottes. Alle Versuche, die
den Zug des beim Gepick versteckten Saul aus dem Ablauf des
Geschehens erkliren wollen4?, iibersehen den eigentlichen Hinter-
grund dieses Motivs der Darstellung. Zu dem Helden, der sich zu-
niachst beim Gepéck aufhalt, ist ein ahnlicher Zug der Davidsiiber-
lieferung zu vergleichen“®, doch ist er dort anschaulich ausgefiihrt
und fir den Gedankenaufbau wichtig. Seiner Herkunft nach liegt
dieser Zug in der Linie der Berichte dariiber, wie Jahwe sich einen
charismatischen Fiihrer fiir sein Volk bestellt; mit ihm soll dieser
Fiihrer objektiv als der Mann der Wahl Gottes herausgestellt wer-
den, denn menschlich geurteilt konnte man von ihm noch nichts
erwarten®. Nachdem aber der zukiinftige Ko6nig durch einen Los-
entscheid bereits endgiiltig festgestellt ist, scheint dieser Zug iiber-
fliissig, wenn nicht unmdaglich. Er kann wohl auch nicht damit be-
griindet werden, dal} der Verfasser hier die Bescheidenheit Sauls
herausstellen wollte?®0. Die Schwierigkeiten, die sich im einzelnen
ergeben, erklidren sich vielmehr daraus, dafl hier alles diesem Dar-
stellungsziel untergeordnet wird ; dieser Mann Saul, an den in Mizpa
das Konigsamt herantrat, war wirklich der Mann der Wahl Gottes,

4 Vgl. dazu auch Hertzberg (A. 29), z. St.

46 Fin historisches Ereignis, bei dem durch einen Entscheid der repré-
sentativen Vertreter der Stdmme Saul zum Kénig wurde, scheint tatsdchlich
der Hintergrund der Mizpaiiberlieferung zu sein.

47 So wenn Hertzberg (A. 29), z. St., daran denkt, daB} es sich um den
TroB3 des Heerbannes handelt, aus dessen Mitte der Koénig erwihlt wird.
Aber auffilligerweise wird der Heerbann in diesem Zusammenhang eigent-
lich gar nicht erwéhnt.

48 1, Sam. 17, 22f.

49 Vgl. dazu Ri. 6, 15; 1. Sam. 9, 21; 16, 11.

50 Jedenfalls nicht im Sinne einer subjektiven Bescheidenheit. Vgl. dazu
auch die Uberlegungen, die Hertzberg (A. 29), z. St., in dieser Richtung
anstellt.



396 H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik vm Alten Testament

zudem ein Mann, mit dem Jahwe die Fiithrung seines Volkes durch
charismatische Fiihrergestalten fortsetzen wollte.

Dasselbe Verstindnis bietet sich fiir das deuteronomische Konigs-
gesetz an. Mir scheint hier die Annahme einer spiten Entstehung
dieser Vorschrift das wahrscheinlichste zu sein®'. Auch hier ist der
Ausgangspunkt die Uberzeugung, daB jedes Konigtum, wenn es
bestehen und nicht Ungliick iiber das Volk bringen soll, von Jahwe
erwahlt sein mul}. Sie steht so sehr voran, dal dem Verfasser die
Spannungen zu den einzelnen Aussagen unerheblich sind, die dann
kommen; ja, daf} sie ihm vielleicht gar nicht einmal bewuflt werden.
Er blickt zuriick auf eine lange Reihe von Fehlentwicklungen, wahr-
scheinlich ebenso im Norden wie im Siiden, und alles fliet zusam-
men in das Kine, einen Konig, den Jahwe nicht erwihlte.

Die Beobachtungen, die man an der Verwendung der beiden
Biume im jahwistischen Bericht von Paradies und Siindenfall
macht, mogen in Einzelheiten anders sein, sie weisen aber grund-
siitzlich in dieselbe Richtung. Uber das GroBartige dieser theologi-
schen Leistung besteht ja vollige Einmiitigkeit. Offen ist nur die
Frage, ob man sich die Tétigkeit des Jahwisten mehr als ein Sam-
meln oder als ein freies Erzdhlen vorzustellen hat®2. Die Antwort
wird verschieden ausfallen, je nachdem, an welchem Teil seines
Werkes man ansetzt und sich ein Urteil bildet. In der Paradies-
geschichte ist er jedenfalls der selbstédndige Erzéhler, der seine ihm
eigene Aussage nicht durch die Art erreicht, wie er iiberkommene
Stoffe unter mdoglichster Schonung ihres Bestandes zueinander
ordnet, sondern der souverian gestaltet. Die Begriffe und Bilder, in
denen er sich ausdriickt, sind im einzelnen nicht seine freie Er-
findung, sondern vorgefundenes Gut. Das wird schon an den sti-
listischen Gemeinsamkeiten greifbar, die in der Einfiihrung der
Paradiesgeschichte mit der Einleitung des Epos «Enuma eli§» be-
stehen. Zu dem so vorgefundenen Gut mag auch der Zug von den
zwei Bdumen gehoren. Verschiedentlich ist darauf hingewiesen
worden, daf} sich dhnliche Vorstellungen auch sonst nachweisen
lassen %3. Nur sind fiir den Jahwisten solche Bilder und Vorstellungen

51 Vgl. etwa die Uberlegungen bei Horst (A. 23), S. 112f.

%2 Dazu fiur Vieles G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des
Hexateuch (1938), S. 46. 58ff.

58 F. Dhorme, L’arbre de vérité et ’arbre de vie, abgedruckt in Recueil
E. Dhorme (1951), S. 557ff., verweist auf das Nebeneinander vom Baum



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 397

nur noch das Rohmaterial seiner Darstellung; sie besagen nicht,
daB er durch sie an das Gefille der Darstellungen gebunden ist, in
denen sie ihren urspriinglichen Platz hatten.

Gegen literarkritische Anderungsversuche ist das Nebeneinander
der Bédume, iiberhaupt der iiberlieferte Text von Engnell5* ver-
teidigt worden; allerdings um den Preis, daB3 er dem Stoff die Ge-
danken des sakralen Koénigtums aufgepreft hat, die ihm sicher
fremd sind. Dieselben Bedenken, daf3 hier fremde Kategorien ein-
getragen werden, bestehen auch gegen den Versuch von Dus, einen
kanaaniischen Mythus von den zwei Baumen und der neidischen
Gottheit als Grundvorlage einer jahwistischen Bearbeitung zu
konstruieren®®. Man konnte fragen, ob der so konstruierte Mythus
tiberhaupt ein mythisches Menschenverstindnis enthélt.

Ist der Jahwist in der angenommenen Weise der selbstéindige Er-
zahler der Paradiesgeschichte, auch wenn er im einzelnen mit iiber-
kommenem Gut arbeitet, so ist die erste Neuformulierung, die er
vornimmt und die bereits Grundlage einer ganz neuen Erzdhlung
ist, darin zu sehen, dafl aus einem Baum des Wissens oder der
Weisheit oder was sonst®® der Baum der Erkenntnis von Gut und
Bose geworden ist*?. Ich habe in einer fritheren Arbeit den Versuch
gemacht, dieses « Erkenntnis von Gut und Bose» nicht als Ausdruck
eines allumfassenden Wissens zu erkliaren (das mir letzten Endes
doch wieder mythisch empfunden zu sein scheint), sondern dahin
zu deuten, dall der Mensch die Moglichkeit usurpiert, selber, von Gott
gelést, iiber sein Leben zu entscheiden, in dem Sinne, daf3 er dariiber
befindet, was sein Leben fordert, also gut fiir ihn ist, und was es
beeintrachtigt, also schlecht fiir ihn ist %8. Diese Auffassung hat sich
mir von verschiedenen Uberlegungen her immer wieder bestétigt 5°.

des Lebens und dem Baum der Wahrheit in den Gudeainschriften. Humbert
(A. 14), S. 22, verweist auch auf eine Stelle in den Ugarittexten (Text 51 IV
41/2), wonach El Weisheit und ewiges Leben besitzt, aber das ist hier wohl
weniger ergiebig.

5 1. Engnell: “Knowledge” and “Life” in the Creation Story: Vet.Test.,
Suppl. 3 (1955), S. 103-119. 5 Dus (A. 6), S. 97-113.

56 Vgl. dazu auch den metaphorischen Gebrauch des Lebensbaumes in
der Weisheitsliteratur: Spr. 3, 18; 11, 30; 13, 12; 15, 14.

57 Worauf wohl auch schon die grammatisch schwierige Form hinweist.

58 Siehe Anm. 12.

% Dazu auch B. Reicke, The Knowledge hidden in the Tree of Paradise:
Jour. Sem. Stud. 1 (1956), S. 201.



398 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritike vm Alten Testament

Das hiefle, dall das Essen vom Baume der Erkenntnis von vorn-
herein einen Bezug zum Leben hat, und zwar nicht zu einem
mythischen Wunderleben, sondern zu dem Leben, wie es sich
dem Menschen darstellt in Lebenskampf und Arbeit. Damit, daf}
hier die Darstellung und damit das Interesse an den Bédumen
in dieser bestimmten Weise verlagert ist, ist es gegeben, dal3 der
Nachdruck der Erzihlung auf dem Baum der Erkenntnis von Gut
und Bose und auf seinen Friichten liegt. Erst ganz am Ende kommt
der Baum des Lebens wieder in den Gesichtskreis.

Es ist nun ganz mit Recht darauf hingewiesen worden, dal} in
v. 19 ein Abschlufl bereits damit erreicht ist, dafl Gott die Strafe
verkiindet :

Gen. 2, 19. Im Schweille deines Angesichtes sollst du dein Brot essen, bis

dafl du wieder zur Erde werdest, davon du genommen bist, denn Erde bist
du und sollst zu Erde werden.

In den beiden Versen, die darauf folgen, aber der neuerlichen Ein-
fithrung des Lebensbaumes vorangehen, heil3t es:

v. 20 Da nannte der Mensch sein Weib Eva, darum dal sie die Stamm-
mutter alles Lebendigen geworden ist.

v. 21 TUnd Jahwe Gott machte dem Menschen und seinem Weibe Fell-
récke und bekleidete sie damit.

Im Grunde setzt damit schon etwas Neues ein. Man hat wohl
gesagt, dall das eine nach den Schurzen aus Feigenlaub (3, 7) iiber-
fliissig sei, das andere vor der Geburt Kains zu frith kime. Diese
Einwinde bestehen kaum zu Recht. In Wirklichkeit klingen hier
nun die Themen an, die die jahwistische Geschichtsdarstellung
charakterisieren. Es ist einmal das Thema der iiberlegenen Gnade
Gottes, die im Geheimen auch mit dem siindig gewordenen Men-
schen mitgeht, es ist zum andern das Thema Geschichte iiberhaupt,
mit der Abfolge von Geburt und Tod, mit dem Ausblick in kom-
mende Geschlechter, in ihrer Bewegtheit und ihren Wanderungen.
Sie beginnt gleich in Kapitel 4 und leitet hiniiber zu den Wan-
derungen der Viter, bis hin nach Agypten, und leitet iiber zu der
neuerlichen Wanderung Israels bis hin zum Ziel, dem verheilenen
Lande. Dieser neuen, aber doch eigentlichen und zentralen Aus-
sage ist, wenn ich recht sehe, der letzte Zug, Vertreibung aus dem
Bereich des Baumes des Lebens, ein- und unterzuordnen. Adam
wird ausgetrieben, damit der Zustand, in den er geraten ist, sich
nicht mythisch verewigt, sondern ein neuer Weg zu einem neuen



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 399

Ziel beginnen kann. Und aus dieser Absicht, meine ich, erkliren
sich zureichend alle Spannungen und Unglattheiten, wenigstens
soweit sie sich aus dem Problem der beiden Paradiesbdume ergeben.

4.

Der Vollstandigkeit wegen darf in diesem Zusammenhang noch
eine Stelle aus einer prophetischen Schrift besprochen werden.
Auch wenn es sich hierbei nicht eigentlich um literarkritische, eher
um textkritische Konsequenzen handelt, lassen sich im Prinzip
dieselben Beobachtungen machen. Ich gehe von Jes. 11, 15 aus,
einem Vers also, der zu den nicht authentisch jesajanischen Er-
weiterungen der Weissagung 11, 1-9 gehort. An sich sind solche
Zusitze unbestritten ein Zeichen dafiir, wie bewullt noch eine
spitere Zeit mit den Worten der Propheten gelebt, aus ihnen die
Deutung ihres eigenen Schicksals, Trost und Hoffnung in ihren
Noten gezogen hat. Dabei ist aber fiir solche Erweiterungen und
Zusitze nun die Frage zu stellen, in welcher Weise sie zustande
gekommen sind; ob es sich in diesen Zusédtzen um die Reflektionen
frommer Leser handelt oder aber ob, bzw. in welchem Umfang, hier
der Schiilerkreis eines Propheten in den Blickpunkt kommt. Das
wéren Leute, die, selber Propheten, im Weitergeben der Spriiche
ihrer Meister diese durch Eigenes erweitern und neuen Verhalt-
nigsen und Fragen anpassen. Abgesehen von allem Grundsétzlichen,
das dahinter steht, konnen aus manchen Texten, bzw. ihrem Wort-
laut, schon gewisse Folgerungen gezogen werden.

Im allgemeinen sind Prophetenspriiche von grofler Plastik und
Anschaulichkeit. Das héingt natiirlich mit dem Besonderen des pro-
phetischen Auftrages und der Unmittelbarkeit ihres Erlebens im
Wortempfang zusammen. Wenn nun aber in einzelnen Worten
eine solche Anschaulichkeit fehlt, ohne dall deswegen iiber die
eigentliche Absicht der Aussage Unklarheit besteht, dann werden
wohl Versuche gemacht, auf textkritischem Wege diese AnstéBe
zu beseitigen. Gerade dafiir ist Jes. 11, 15 ein gutes Beispiel. Es

heillt:
Dann wird Jahwe die Meereszunge Agyptens bannen (2911iM)
und seine Hand wider den Euphrat schwingen in seines Hauches
Glut! (In Opa)
Und wird ihn zerschlagen in sieben Biche
und in Sandalen einhergehen lassen.



400 H. J. Stoebe, Grenzen der Laiterarkritik im Alten Testament

Die sprachlichen Schwierigkeiten, die die Auslegung hier fest-
stellt, beruhen vornehmlich darauf, dall die Bilder nicht vollig
angemessen sind. Das Wort «Bannen» ist wohl theologisch sehr
gefiillt, pafit hier aber nicht in den Zusammenhang. Es kann zwar
mit einer geringen Anderung in das Wort «Austrocknen» korrigiert
werden, und das geschieht auch zumeist ¢°. Indessen darf nicht iiber-
sehen werden, dal3 der iberlieferte Text durch die erste Jesaja-
handschrift von Qumran gestiitzt wird. Ebensowenig palBt das
«durch seines Hauches Glut»® zum Schwingen der Hand. Auch
hier wird mit den Versionen gern eine Gliattung derart vorgenom-
men, dafl «mit einem starken Wind» iibersetzt wird 2. Aber einmal
hilft auch das nicht viel, zum andern ist auch hier der Text durch
die Handschrift von Qumran bestétigt, stellt aullerdem die lectio
difficilior dar. Ebensowenig befriedigt es, wenn diese beiden Worte,
als dem urspriinglichen Zusammenhang fremd, ganz und gar ge-
strichen werden®. Wenn aber ein Glutwind gegen den Kuphrat
gesandt wird, ist das Zerschlagen in sieben Béche nicht verstind-
lich . Die Vorstellung, die dahinter steht, findet sich in Deut. 28,
7. 25, wo von dem einen Weg gesprochen wird, auf dem man aus-
zieht, und den sieben Wegen, auf denen man flieht.

Auch diese Stelle scheint also ein klares Beispiel dafiir zu sein,
wie die theologische Absicht einer Aussage so sehr im Vordergrund
steht, dall das Bildhafte, Anschauliche dariiber véllig verloren-
gegangen ist. Damit ist dann dieser Zusatz in seinem eigentlichen
Wesen gekennzeichnet. Er ist Ausdruck der theologischen Kon-
zeption eines spiteren Lesers, nicht mehr eine irgendwie geartete
sekundéare prophetische Verkiindigung.

Hans Joachim Stoebe, Basel

60 239n7) statt 0" vgl. Bibl. Hebr.®.

61 Zu dieser Ubersetzung vgl. O. Kaiser, Komm. (1960), z. St.

62 Vgl. Bibl. Hebr.? EBJ: statt n*37:12

6 So z. B. O. Plocksch Komm. (193()) jetzt wieder . Fohrer, Ziircher
Bibelkommentar (1960), z. St.

64 Deswegen zieht W. Eichrodt, Der Heilige in Israel, = Die Botschaft des
Alten Testaments 17, 1 (1960), die Worte zum Vorhergehenden, um einen
glatten Text zu erreichen.



	Grenze der Literaturkritik im Alten Testament

