
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 6

Artikel: Grenze der Literaturkritik im Alten Testament

Autor: Stoebe, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 18 Heft 6 November-Dezember 1962

Grenzen der Literarkritik im Alten Testament
Antrittsvorlesung in Basel 4. 7. 1962

1.

Die alttestamentliche Wissenschaft hat für die Beurteilung von
Textzusammenhängen, ihrer Entstehung und ihrer Zusammensetzung

eine feste Methode entwickelt, a) Eine besondere Bedeutung
hat in dieser einmal die Beobachtung von Doppelberichten über
denselben Gegenstand, von sogenannten Dubletten: sie finden sich
vornehmlich im großen Erzählungswerk des Pentateuch, b) An
zweiter Stelle steht clie Feststellung von Sprüngen unci Spannungen
in der Darstellung, sofern diese zu Widersprüchen und Unvereinbarkeiten

führen. Man muß freilich von vornherein unterscheiden,
ob es sich dabei um einander ausschließende Widersprüche handelt
oder ob durch sie nur ein unanschaulicher, schwer vorstellbarer
Zusammenhang entsteht. Die Folgerung, die aus diesen Beobachtungen

gezogen wird, ist die, daß sich von hier aus die Entstehung
eines Textgefüges, sei es größerer oder kleinerer Art, als literarischer
Wachstumsprozeß begreifen läßt.

Die Richtigkeit der so entwickelten methodischen Grundsätze
ist ebenso unbestreitbar wie die Berechtigung ihrer Anwendung.
Sie ist zudem gut kontrollierbar; denn über die Beobachtungen,
die da gemacht werden, und über ihre Tragfähigkeit lassen sich im
allgemeinen objektive Feststellungen treffen. Im einzelnen
bestehen natürlich Nuancen und Abweichungen in der Beurteilung
der Voraussetzungen. So z. B. wenn darauf hingewiesen wird, daß

nur Dubletten im eigentlichen Sinne die Annahme verschiedener
Quellen rechtfertigen können und daß davon nachdrücklich die

Feststellung bloßer Spannungen und Widersprüche unterschieden
werden muß1. Solche Unterschiede bleiben im Detail und betreffen
nicht das Grundsätzliche. Und ebenso bleibt es im Detail, ob man
diese Verschiedenheiten auf die Zusammenarbeit von Quellen oder
den Zuwachs von Einzelüberlieferungen2 zurückführt ; ob man darin

1 J. Begrich: Die Paradieserzählung: Zs. altt. Wiss. 50 (1932), S. 94.
2 Die weitestgehende Ablehnung von Quellenscheidungen bei I. Engneil:

Gamla Testamentet. En traditionshistorisk inledning (1945). Vgl. aber auch

25



386 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

die Ankristallisation einzelner Motive3 oder aber den Vorgang einer
Zerdehnung und Zersingung alter Sagen4 sieht. In jedem Fall
bleibt es ein anonymer Vorgang; nur ist der Raster, den man zu
seiner Erklärung anwendet, in seiner Feinheit verschieden. Und
ebenso ist es wohl nur eine Abweichung im Detail, ob man in
anderen Fällen redaktionelle oder sonstige Erweiterungen annimmt,
die man nach bestimmten Kriterien tilgen kann, um dadurch zu
einer ursprünglichen Textgestalt zurückzu finden, oder ob man im
Gegenteil auf jeden Eingriff in den Text verzichtet und damit die
Aufgabe der Exegese auch auf die Erklärung dieses anonymen
Zuwachses im Laufe einer Überlieferung ausdehnt. Im Grunde handelt
es sich da um denselben Weg, nur daß er jeweils in verschiedener

Richtung beschritten wird. Es spielt letztlich für diese

Überlegungen auch keine oder doch nur eine untergeordnete Rolle, ob

man der mündlichen oder aber der schriftlichen Überlieferung ein
größeres Gewicht für die Entstehung eines solchen Textes beimißt.
Dies um so mehr, als ja auch die «schriftliche Überlieferung» noch
nicht eine Verfestigung des Textes bedeutet, die jede weitere
Entwicklung und Ausformung ausschließt5.

2.

Die Frage scheint mir nun aber zu sein, ob das hier geschilderte
Verhältnis von Beobachtungen und den Schlüssen, die daraus gezogen
werden, für alle Texte ohne Ausnahmen zutrifft. Anders und nicht
als Frage formuliert: Es gibt Texte, die auch diese Spannungen
und Brüche aufweisen, wie sie angedeutet wurden, bei denen diese

die grundsätzlichen Überlegungen und Folgerungen bei P. Volz und W.
Rudolph : Der Elohist als Erzähler. Ein Irrweg der Pentateuchkritik Zs. altt.
Wiss. Beih. 63 (1933).

3 Dazu z. B. Begrich (A. 1), S. 96ff., interessantes außeralttestamentliches
Material für einen solchen Vorgang.

4 Vgl. W. Staerk: Zur alttestamentlichen Literarkritik. Grundsätzliches
und Methodisches: Zs. altt. Wiss. 42 (1924), S. 47.

5 Wie ja das Nebeneinander verschiedener Rezensionen noch im Schrifttum

von Qumran zeigt. Vgl. zu dem Komplex J. van der Ploeg, Le rôle de
la tradition orale dans la transmission du texte de l'Ancien Testament : Rev.
bibl. 54 (1947), S. 5-41; H. Ringgren, Oral and Written Tradition in the
Old Testament: Stud. Theol. 3 (1949), S. 34-59; E. Nielsen, Oral Tradition
(1954); auch A. H. J. Gunneweg, Mündliche und schriftliche Tradition bei
den vorexilischen Propheten (1959).



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritilc im Alten Testament 387

aber auf die formal literarkritische Weise nicht oder wenigstens
nicht befriedigend erklärt werden können. Das wären dann Texte,
bei denen diese Spannungen nicht anf einem anonymen
Entwicklungsprozeß, sondern auf der individuellen Darstellung einer
Absicht beruhen. Daß solche Texte zahlenmäßig nicht eben häufig
sind, mag in der Natur der Sache liegen ; es wäre jedenfalls noch kein
Argument gegen die Möglichkeit der Erklärung, die ich versuche.

a) Als erstes Beispiel für einen solchen Text nenne ich hier den

jahwistischen Bericht von Paradies und Sündenfall, Gen. 2, 4b~3,24.
Ich begrenze meine Überlegungen auf das Problem der Erzählung,
das einer der Ansatzpunkte der literarkritischen Scheidung
gewesen ist und das in der Diskussion der literarischen Fragen dieser

Kapitel immer wieder eine besondere Bedeutung gehabt hat. Es
bietet außerdem den Vorteil, daß es isoliert werden kann, ohne daß

man damit von vornherein auf eine leidlich abgeschlossene Antwort
verzichten muß. Es handelt sich um das Vorkommen der beiden
Bäume, bzw. um die verschiedene Form, unter der sie an den
einzelnen Stellen genannt werden:

2, 9 Und der Baum des Lebens stand in der Mitte des Gartens und der
Baum der Erkenntnis von Gut und Böse.

2, 17 Vom Baum der Erkenntnis von Gut und Böse darfst du nicht
essen, denn am Tage, da du davon issest, mußt du des Todes
sterben.

3, 3 Nur von den Früchten des Baumes mitten im Garten, hat Gott ge¬

sagt, dürft ihr nicht essen.
3, 22 Gott sprach, der Mensch ist geworden wie unsereiner, Gut und

Böse zu kennen; nun aber, daß er nicht seine Hand ausstrecke und
auch von dem Baume des Lebens nehme.

Die Betrachtungen, die dazu angestellt werden, sind ebenso
formaler wie sachlicher Art. Ich brauche sie hier nur kurz anzudeuten.
1. Ist die Formulierung «der Baum in der Mitte des Gartens» eine

präzise Standortbestimmung nur unter der Voraussetzung, daß es

sich um einen Baum gehandelt habe, wie es dann tatsächlich in 3, 3

heißt; 2. tritt der Baum des Lebens, der an erster Stelle genannt
wird, im ganzen der Erzählung völlig zurück und wird erst wieder
in 3, 22, schon mehr in einem Anhang, berücksichtigt; 3. müßte
man einen fast unerklärbaren Zufall6 annehmen, der die Menschen

6 Es ist bezeichnend, daß dies Moment des Zufalls eine erhebliche und
wohl den Tatbestand überzeichnende Rolle spielt bei J. Dus, Zwei Schichten
der Biblischen Paradiesgeschichte: Zs. altt. Wiss. 71 (1959), S. 102.



388 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

gehindert hätte, vom Baum des Lebens zu essen, da es ihnen durch
Gottes Weisung ausdrücklich erlaubt war, von allen Bäumen mit
Ausnahme des einen zu essen7.

Die Überlegungen, die zu diesen Fragen angestellt werden, lassen
die verschiedenen Möglichkeiten literarkritischer Schlußfolgerung
erkennen. Einmal sieht man hierin - und auch in anderen Dubletten,

die man glaubt feststellen zu müssen8 - ein Zeichen dafür, daß
dieser Bericht aus zwei, bzw. aus drei9 Strängen zusammengeflochten

ist, von denen der eine den Baum des Lebens, der andere
aber den Baum der Erkenntnis10 oder anders, von denen der eine

nur einen, der andere aber zwei Bäume11 gekannt habe. Ich sehe

von der Frage ab, ob die Dubletten, die sonst für diesen Schluß

geltend gemacht werden, wirklich Dubletten in dem Sinne sind,
daß sie einander ausschließen12. Auch sonst vermag eine solche
Annahme nicht die nachdrückliche Geschlossenheit der Darstellung
zu erklären, die um so einprägsamer ist, als es sich hier um einen
relativ kleinen Textabschnitt handelt. Aus diesem Grunde wird auf

7 Gegen den auf rein exegetischem Gebiet gemachten Erklärungsversuch,
nur der fortgesetzte Genuß von den Früchten des Baumes hätte das Leben
garantieren können, und an diesem würden die Menschen durch die
Vertreibung gehindert (H. Th. Obbink: The Tree of the Life in Eden: Zs. altt.
Wiss. 46 (1928), S. 111; G. Pidoux: Encore les deux arbres de Genèse 3:
ebd. 66, 1954, S. 41; zustimmend anscheinend auch Dus [A. 6], S. 109f.),
könnte die Überlegung sprechen, daß da, wo im Mythus von einer das Leben
erhaltenden Frucht oder Speise geredet wird, anscheinend immer an einen
einmaligen Genuß gedacht ist.

8 Es handelt sich wie bekannt dabei hauptsächlich um die Gegenüberstellung

von Gen. 2, 5 und 2, 6; 2, 8 und 2, 9; 2, 8 und 2, 15; 2, 8 und 3, 24;
3, 18b und 3, 19a; 3, 18a und 3, 17cd. 19a.

9 J. Meinhold, Die Erzählungen von Paradies und Sündenfall: Zs. altt.
Wiss., Beih. 34, Buddefestschrift (1920), S. 122-131; H. Schmidt, Die
Erzählung von Paradies und Sündenfall (1931).

10 So z. B. R. Smend, Die Erzählung des Hexateuch auf ihre Quellen
untersucht (1912), S. 18; Schmidt (A. 9), S. 13ff".; unentschieden S. Mo-
winckel, The two sources of the Predeuteronomic primeval history (JE) in
Gen. 1-11 (1937), S. 17; ebenso unentschieden H. Holzinger, Komm., z. St.;
auch Begrich (A. 1), S. 105. 109; O. Procksch, Komm. (2.-3. Aufl. 1924),
S. 23.

11 Mowinckel (A. 10), S. 17 (unentschieden) ; sonst H. Gunkel, Komm.
(5. Aufl. 1922), S. 26; W. Zimmerli, Komm. (2. Aufl. 1957), S. 183. Meinhold
(A. 9), ebd., faßt diese beiden Möglichkeiten zu drei Aussagen zusammen.

12 Vgl. dazu H. J. Stoebe, Gut und Böse in der Jahwistischen Quelle des

Pentateuch: Zs. altt. Wiss. 65 (1953), S. 190ff.



H. .7. Stoebe, Grenzen der Literarlcritilc im Alten Testament 389

der anderen Seite die Einheitlichkeit des Berichtes 2,4-3,24 auch
gerade von manchem festgehalten, der sonst vielleicht grundsätzlich
der Annahme verschiedener Erzählungsstränge in der jahwistischen
Urgeschichte zustimmt13. Dann aber liegt es in der Konsequenz der

angewendeten Methode, daß mindestens mit nachträglichem
redaktionellen Ausgleich gerechnet wird. Um dieser Konsequenz willen
wäre in diesem Zusammenhang trotz aller sachlichen Andersartigkeit

auch die Annahme Humberts14 zu nennen, daß hier nicht
verschiedene jahwistische Quellen, wohl aber ein Schöpfungs- und ein

Paradiesmythus vorliegen, die durch den Jahwisten vereinigt sind.
Auch nach seinem Aufriß gehören die Bäume zu einem, nämlich
dem Paradiesmythus. Dabei wird dann in 2, 9 entweder der Baum
des Lebens15 oder der Baum der Erkenntnis von Gut und Böse16

als nachträglicher Ausgleich getilgt. Dieses an sich starke
Auseinandergehen im Ergebnis kennzeichnet die Methode selbst
vielleicht schon als etwas willkürlich und warnt vor ihren Resultaten.
Man sucht zwar die Streichung des Baumes des Lebens durch die

Überlegung zu rechtfertigen, daß es sich bei ihm um einen
verborgenen Baum gehandelt haben müsse17. Die mythischen Parallelen,

auf die hierbei hingewiesen wird, können diese Folgerung aber
wohl nicht ausreichend begründen18. Nach dem gleichen Prinzip
wird in 2, 17 eine Änderung der Art vorgenommen, daß man an die
Stelle von «der Baum der Erkenntnis von Gut und Böse» die Worte
setzt: «der Baum (bzw. die Bäume19) in der Mitte des Gartens»20.

Damit wird einmal Übereinstimmung mit 3, 3 erzielt, zum andern
der Überzeugung Rechnung getragen, daß die Bedeutung des ver-

13 Vgl. vor allem K. Budde, Die Biblisehe Urgeschichte (1883), S. 46-88;
wieder die Biblische Paradiesgeschichte (1932), S. 17.

14 P. Humbert, Etudes sur le récit du Paradis et de la Chute dans la
Genèse (1940), S. 66ff.

15 Z. B. Budde (A. 13), Urgeschichte, S. 48ff.; Paradiesgeschichte, S. 17;
Humbert (A. 14), S. 22.

16 So etwa Begrich (A. 1), S. 100; G. von Rad, Komm., z. St.;
unentschieden Holzinger (A. 10), z. St.

17 Humbert (A. 14), S. 22, unter Berufung auf H. Greßmann, Die
Paradiessage: Festgabe Harnack (1921), S. 24-42.

18 Stoebe (A. 12), S. 193f.
19 Kollektives Verständnis z. B. O. Eißfeldt, Hexateuchsynopse (1922),

S. 3.
20 Budde (A. 15), Urgeschichte, S. 49f.; Paradiesesgeschichte, S. 22;

Humbert (A. 14), S. 55.



390 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

botenen Baumes den Menseben erst durch die Schlange eröffnet
wird21. Der Grund für diese Maßnahmen scheint mehr oder weniger
bewußt die Frage zu sein, wie man selber diese Geschichte
anschaulich erzählt hätte, und das dürfte überhaupt das Kernproblem
sein.

Inhaltlich muß bei diesen Änderungsvorschlägen wohl bedacht
werden: 1. Wenn in 2, 9 der Baum des Lebens nachträglich
hinzugesetzt ist, wäre schwer einzusehen, warum er vorangestellt wurde.
Für sich allein hätte dieses Argument natürlich keine entscheidende

Bedeutung; zusammen mit anderen kommt ihm aber doch ein
gewisses Gewicht zu. 2. Wenn man in 2, 17 den «Baum des Lebens»
durch einen anderen Text, nämlich durch «der Baum in der Mitte
des Gartens» ersetzt, wird ein deutlicher Zusammenhang, zudem
ein klarer Gedankenfortschritt zerrissen. V. 18 sagt nämlich, Gott
sprach, es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei; damit hat Gott
selbst eine dem Menschen verwehrte Entscheidungsmöglichkeit in
die Hand genommen22. Damit wird dann aber 3. die Annahme
unmöglich, daß in 2, 9 der «Baum der Erkenntnis von Gut und Böse»

nachträglich hinzugefügt wurde, denn dieser beherrscht zentral die

Erzählung.
b) Eine ähnliche Beobachtung, wenn auch in einem geringeren

Umfang, läßt sich an einem Text machen, der in Gesetzesform
überliefert ist. Im Königsgesetz Deut. 17, 14-20 besteht eine merkliche

Spannung zwischen den Versen 15aß und 15b, denn die
Bestimmung «du darfst den als König über dich setzen, den Jahwe,
dein Gott, erwählen wird», macht im Grunde das folgende
überflüssig, «von deinen Brüdern darfst du einen König über dich
setzen, nicht kannst du einen König über dich setzen, der nicht dein
Bruder ist». Auch hier liegen die Versuche, diese Spannung zu
erklären, auf literarkritischem Gebiet, wenigstens soweit sie in v. 15b
die nachträgliche Erweiterung eines älteren Gesetzes sehen23. Dabei
kann freilich die Annahme, sie sei gemacht worden, um eine aus

21 Was abgesehen von den grammatischen Schwierigkeiten wohl auch der
Grund für den anderen Vorschlag zu Gen. 2, 17 ist (vgl. Bibl. hebr.), das

DID nach MTil zu tilgen.
22 Vgl. dazu Stoebe (A. 12), S. 190.
23 So z. B. C. Steuernagel, Komm., 2. Aufl. (1923); zurückhaltend im

Urteil A. Bertholet, Komm. (1899); F. Horst: Das Privilegrecht Jahwes
(1930), S. 108.



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 391

dem Süden stammende Vorschrift den Verhältnissen des Nordens
anzupassen24, angesichts der heutigen Diskussion über die Herkunft
des Deuteronomiums25 kaum noch Gewicht beanspruchen.

Die Möglichkeit einer solchen Erklärung ist natürlich nicht
grundsätzlich abzulehnen ; sie geht aber an der eigentlichen Schwierigkeit
des Abschnittes vorbei, die darin liegt, daß kein Wort darüber
gesagt wird, wie ein solches Erwählen vorzustellen sei. Der Vorgang
bleibt also völlig unanschaulich. Diese Unbestimmtheit fordert
geradezu als Ergänzung eine konkrete Anweisung, die demzufolge
schwerlich sekundär gewesen sein kann26.

c) Daß diese Überlegungen nicht aus der Luft gegriffen sind,
zeigt der Vergleich mit einem geschichtlichen Text, der auf einer
ähnlichen Ebene liegt. In 1. Sam. 10, 17-27 wird berichtet, wie
Saul in Mizpa zum König bestellt wird27. Die Wahl, wenn man von
einer Wahl reden will, wird durch einen Losentscheid vollzogen.
Auch wenn man von der Frage absieht, ob die Bestellung eines

militärischen Führers, geschweige denn eines Königs, jemals durch
ein solches Losverfahren vorgenommen worden ist, überhaupt
vorgenommen werden konnte28, bleibt immer noch ein Anstoß darin
bestehen, daß man sich nicht vorzustellen vermag, wie dieses

Orakel hier funktioniert haben soll. Das liegt nicht an dem hier
stark zusammengezogenen Wortlaut, in dem gemessen an Jos. 7

ein Glied der Darstellung fehlt. Es heißt nämlich nur, 1. Sam. 10,

20-22a:

24 So ist anscheinend H. Greßmann, Josia und das Deuteronomium : Zs.
altt. Wiss. 42 (1924), S. 334, zu verstehen.

25 Vgl. dazu etwa K. Galling, Das Königsgesetz im Deuteronomium:
Theol. Lit.zeit. 76 (1951), Sp. 133; A. Alt, Die Heimat des Deuteronomiums:
Kl. Sehr., 2 (1953), S. 250-275; L. Rost, Zum geschichtlichen Ort der Penta-
teuchquellen : Zs. Theol. Ki. 53 (1956), S. 70.

26 So auch Galling (A. 25), Sp. 135, wenngleich die Folgerung, daß man
in den angesprochenen Kreisen diese unabdingbare Forderung des Königtums

nicht mehr ernst genug nahm, vielleicht schon zu weit geht. Zur Sache

vgl. auch K. H. Bernhardt, Das Problem der altorientalischen
Königsideologie (1961), S. 137.

27 Die Stellung dieser Überlieferung im Gesamtzusammenhang der
Berichte über die Entstehung des Königtums Sauls braucht hier nicht berücksichtigt

zu werden.
28 Vgl. dazu A. Lods, Le rôle des oracles dans la nomination des rois:

Mém. Inst. Franç. d'arch. or. du Caire, 66, Mélanges Maspero 1, 1 (1934),
S. 91.



392 H. J. Stoebe, Grenzen der Uterarkritik im Alten Testament

Da ließ Samuel alle Stämme Israels herzutreten, da wurde der Stamm
Benjamin ausgelost; da ließ er den Stamm Benjamin nach seinen Sippen
herzutreten, da wurde die Sippe Matri ausgelost. Da wurde Saul, der Sohn
des Kis, ausgelost. Als man ihn darauf suchte, fand man ihn aber nicht. Da
fragten sie noch einmal Jahwe...

Es ist freilich nicht zufällig, daß LXX hier die Worte einfügt,
«er ließ die Sippe Matri mannweise herzutreten», um damit das
weitere «da wurde Saul ausgelost» vorzubereiten. Wenn aber diese
Textform der LXX zur Rekonstruktion des masoretischen Textes
benutzt wird, wie es zumeist geschieht29, so erscheint das
unbegründet30 und auf zu formaler Anwendung der Kriterien zu
beruhen. Denn auch diese Ergänzung kann den eigentlichen Anstoß
nicht beseitigen, und um dieses Anstoßes willen scheint mir der
kürzere Text der bessere zu sein. Die Schwierigkeit liegt darin, daß

man den Vorgang des Losens so ansehen muß, daß in einem
Auswahlverfahren die Zahl der möglichen Kandidaten immer mehr
eingeschränkt wird, bis zuletzt der herantritt, der der Erloste sein
soll31. Nun ist jedoch der, auf den das Los fällt, im Augenblick der
Entscheidung gar nicht anwesend, sondern beim Gepäck
verborgen; dennoch heißt es ausdrücklich «da wurde Saul erlost». Man
könnte versuchen, das so zu deuten, daß man auf Saul schloß, weil
alle sonst in Betracht kommenden durch negativen Losentscheid
ausgeschlossen waren32. Aber das ist doch zu künstlich, um weiter
zu helfen, auch wenn der masoretische Text mit seinem nicht ganz
sicheren «kommt noch ein Mann hierher» oder «ist der Mann hierher
gekommen»33 selber in diese Richtung zu weisen scheint. Nun ist
wohl nicht zu bestreiten, daß hier ein in sich geschlossener Text vor-

29 So zuletzt noch R. de Vaux, La Sainte Bible (1953); H. W. Hertzberg,
Komm. (2. Aufl. 1960), z. St.

30 J. Lindblom, Lottdragning och lottkastning i gammaltestamentliga
texter: Septentrionalia et Orientalia. Studia B. Karlgren dedicata (1959),
S. 262-269, spricht sich auch, m. E. mit vollem Recht, dagegen aus.

31 Anders erklärt es R. Preß, Das Ordal im Alten Testament: Zs. altt.
Wiss. 51 (1933), S. 230.

32 Anders, aber auch nicht wahrscheinlich, A. Schulz, Das erste Buch
Samuel (1919): der Vorsteher der letzten Gruppe gab an, welche Männer zu
ihr gehörten, so daß sie nicht mehr einzeln heranzutreten brauchten. Es ist
aber interessant, wie man im einzelnen versucht, mit dem Problem fertig zu
werden.

33 So LXX, was deutlich Konsequenz aus dem Vorhergehenden ist.



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 393

liegt. Es besteht kein Grund zu der Annahme, daß ein ursprünglicher

Kern durch den Zuwachs einer anderen Überlieferung
erweitert wurde34. Denn einmal kann der Zug von dem hei dem
Gepäck versteckten Saul schwerlich als selbständige Erzählung
verstanden werden, außerdem ist die Textform der Gesamterzählung
in ihrer Kürze von vornherein darauf zugeschnitten35. An ihn
schließt sich die Angabe, Saul habe alles Volk um eines Hauptes
Länge überragt36. Inhaltlich schließt das das Vorhergehende nicht
aus, fügt sich aber auch nicht besonders gut an. Es handelt sich
hierbei wohl um einen stehenden Zug in der Beschreibung Sauls37,
einen Widerhall seiner geschichtlichen Erscheinung, so wie er sonst
als Mann mit der Lanze dargestellt wird38, auch da, wo es der
Erzählungstenor nicht notwendig erfordert39. Daher ist die Frage
danach, wie beide Züge sich vereinen lassen, falsch gestellt. Es

nötigt auch nichts zu der Annahme, daß hier der Rest einer
Erzählung vorliege, wonach der König werden sollte, der die andern
an Größe überragt40. Das Motiv des Verborgenseins begegnet auch
in anderen Salbungserzählungen in der Form, daß der, der gesalbt
werden soll, zunächst nicht anwesend ist, noch kommt oder
überhaupt erst geholt werden muß41. Es ist da aber im Erzählungsablauf

jeweils organisch begründet, die ganze Darstellung ist mit
auf dieses Motiv angelegt, so daß unsere Stelle hier nicht mit diesen

verglichen werden kann.

34 O. Eißfeldt, Die Komposition der Samuelisbücher (1931), S. 10, sieht
in v. 21bß den Einsatz eines Erzählungsfadens, der sich in Kap. 11 fortsetzt.
So jetzt auch Bernhardt (A. 26), S. 142.

35 Eine ähnliche Überlegung finde ich bei M. Noth, Überlieferungs-
geschichtliche Studien, 1. Die sammelnden und bearbeitenden Gesehichts-
werke im Alten Testament (1943), S. 58.

36 Vgl. auch 1. Sam. 9, 2 und die Beschreibung Davids in 16, 12; 17, 42.
Die Beschreibungen sind so konkret, daß es sich hier schwerlich um stereotype

Züge der Königsprädikatur handeln wird (so z. B. G. von Rad: Theologie

des Alten Testaments, 1, 1957, S. 320).
37 Der dann natürlich auf einer historischen Tatsache beruht, so z. B.

R.Kittel bei Kautzsch-Bertholet (4. Aufl. 1922), auch Noth (A. 35), S. 58, A. 2.
38 1. Sam. 18, 10; 19, 9; 22, 6; 26, 7; 2. Sam. 1, 6.
39 1. Sam. 22, 6.
40 So z. B. Eißfeldt (A. 34), S. 10. In ähnlicher Richtung gehen auch die

Überlegungen Hertzbergs (A. 29).
41 Vgl. 1. Sam. 9; 1. Sam. 16. Dazu H. J. Stoebe, Noch einmal die Eselinnen

des Kis: Vet. Test. 7 (1957), S. 365.



394 H. J. Stoebe, Grenzen der Uterarkritik im Alten Testament

3.

Um diese Beobachtungen nun in ihrer Bedeutung zu würdigen,
muß man sich vergegenwärtigen, daß es zwei Arten des Erzählens

gibt, a) Erzählen im eigentlichen Sinne ist die Abschilderung dessen,

was ein Augenzeuge miterlebte oder doch wenigstens in seiner
Phantasie unmittelbar bildhaft vor sich sah42. Damit ist die
Anschaulichkeit von selbst gegeben. Volkstümliche, in langer Tradition
geprägte Stoffe haben im allgemeinen den Vorzug solcher Plastik.
Auch wenn verschiedene Überlieferungen nicht spannungslos
zusammengekommen sind, ist jede einzelne Szene doch bildhaft und
anschaulich, b) Die andere Art ist die, daß die Schilderung nur noch
den Rahmen für die Mitteilung einer Wahrheit, einer theologischen
Einsicht oder einer als verbindlich hingestellten Forderung abgibt.
Dann verbindet sich mit der Schilderung nicht mehr die
Vorstellung und das gedanklich unmittelbare Miterleben einer Situation,

sondern der Blick des Erzählers liegt auf dem Ziel, das ihn um
seiner selbst willen einleuchtend und verbindlich ist, auch wenn die
äußere Vergegenständlichung brüchig wird. In diesem Falle sind
Spannungen und Widersprüchlichkeiten nicht der Niederschlag
einer literarischen Entwicklung des Textes, sie brauchen es wenigstens

nicht zu sein. Sie können ebenso gut Kennzeichen einer
theologischen Persönlichkeit, ihres Wollens und ihrer Absicht sein.
Dabei ist der Begriff «theologische Persönlichkeit» natürlich im
weitesten Sinne zu fassen und eigentlich nur im Gegensatz zu der
Annahme eines anonymen Wachstums zu sehen.

Eine solche Erscheinung finden wir m. E. in 1. Sam. 10, 17-27.
Dieser Bericht liegt uns jetzt in einer deuteronomistischen Bearbeitung

bzw. Erweiterung vor43. Ich würde freilich nicht annehmen,
daß er seine Gestalt erst der Arbeit eines deuteronomistischen
Sammlers verdankt, der lediglich den Namen Mizpa aus einer ihm
vorliegenden Überlieferung geschöpft hätte44. Es wird sich vielmehr
um den wesentlich früheren Niederschlag eines geschichtlichen Be-

42 In derselben Linie liegt es, wenn es sieh, vornehmlich in der Umwelt
des Alten Testaments, um liturgische Texte handelt, die eine dramatische
Darstellung begleiten.

43 Was aus den einleitenden Worten des Abschnittes, 1. Sam. 10, 16-19,
mit einiger Sicherheit hervorgeht.

44 So Noth (A. 35), S. 58.



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 395

gebnisses in Mizpa handeln, der dann durch den seinen Anschauungen

nahe stehenden Deuteronomistcn aufgenommen und weiter
verdeutlicht wurde45. An sich mögen in unserem Zusammenhang
diese Fragen gleichgültig sein, da auf jeden Fall ein den Ereignissen
nachträglicher Bericht vorliegt, der sie zudem stark deutet. Das
Ziel dieser Deutung ist es, sichtbar zu machen, daß nicht eine
Entscheidung des Volkes oder eine Akklamation des Heerbannes über
die Entstehung dieses Königtums entschied46, sondern der objektive,

durch das Los kundgetane Wille Gottes. Alle Versuche, die
den Zug des beim Gepäck versteckten Saul aus dem Ablauf des

Geschehens erklären wollen47, übersehen den eigentlichen Hintergrund

dieses Motivs der Darstellung. Zu dem Helden, der sich
zunächst beim Gepäck aufhält, ist ein ähnlicher Zug der Davidsüberlieferung

zu vergleichen48, doch ist er dort anschaulich ausgeführt
und für den Gedankenaufbau wichtig. Seiner Herkunft nach liegt
dieser Zug in der Linie der Berichte darüber, wie Jahwe sich einen
charismatischen Führer für sein Volk bestellt; mit ihm soll dieser
Führer objektiv als der Mann der Wahl Gottes herausgestellt werden,

denn menschlich geurteilt konnte man von ihm noch nichts
erwarten49. Nachdem aber der zukünftige König durch einen
Losentscheid bereits endgültig festgestellt ist, scheint dieser Zug
überflüssig, wenn nicht unmöglich. Er kann wohl auch nicht damit
begründet werden, daß der Verfasser hier die Bescheidenheit Sauls
herausstellen wollte60. Die Schwierigkeiten, die sich im einzelnen
ergeben, erklären sich vielmehr daraus, daß hier alles diesem
Darstellungsziel untergeordnet wird; dieser Mann Saul, an den in Mizpa
das Königsamt herantrat, war wirklich der Mann der Wahl Gottes,

45 Vgl. dazu auch Hertzberg (A. 29), z. St.
46 Ein historisches Ereignis, bei dem durch einen Entscheid der

repräsentativen Vertreter der Stämme Saul zum König wurde, scheint tatsächlich
der Hintergrund der Mizpaüberlieferung zu sein.

47 So wenn Hertzberg (A. 29), z. St., daran denkt, daß es sich um den
Troß des Heerbannes handelt, aus dessen Mitte der König erwählt wird.
Aber auffälligerweise wird der Heerbann in diesem Zusammenhang eigentlich

gar nicht erwähnt.
48 1. Sam. 17, 22f.
49 Vgl. dazu Ri. 6, 15; 1. Sam. 9, 21; 16, 11.
60 Jedenfalls nicht im Sinne einer subjektiven Bescheidenheit. Vgl. dazu

auch die Überlegungen, die Hertzberg (A. 29), z. St., in dieser Richtung
anstellt.



396 H.J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

zudem ein Mann, mit dem Jahwe die Führung seines Volkes durch
charismatische Führergestalten fortsetzen wollte.

Dasselbe Verständnis bietet sich für das deuteronomische Königsgesetz

an. Mir scheint hier die Annahme einer späten Entstehung
dieser Vorschrift das wahrscheinlichste zu sein51. Auch hier ist der
Ausgangspunkt die Überzeugung, daß jedes Königtum, wenn es

bestehen und nicht Unglück über das Volk bringen soll, von Jahwe
erwählt sein muß. Sie steht so sehr voran, daß dem Verfasser die
Spannungen zu den einzelnen Aussagen unerheblich sind, die dann
kommen; ja, daß sie ihm vielleicht gar nicht einmal bewußt werden.
Er blickt zurück auf eine lange Reihe von Fehlentwicklungen,
wahrscheinlich ebenso im Norden wie im Süden, und alles fließt zusammen

in das Eine, einen König, den Jahwe nicht erwählte.
Die Beobachtungen, die man an der Verwendung der beiden

Bäume im jahwistischen Bericht von Paradies und Sündenfall
macht, mögen in Einzelheiten anders sein, sie weisen aber
grundsätzlich in dieselbe Richtung. Über das Großartige dieser theologischen

Leistung besteht ja völlige Einmütigkeit. Offen ist nur die
Frage, ob man sich die Tätigkeit des Jahwisten mehr als ein Sammeln

oder als ein freies Erzählen vorzustellen hat62. Die Antwort
wird verschieden ausfallen, je nachdem, an welchem Teil seines

Werkes man ansetzt und sich ein Urteil bildet. In der
Paradiesgeschichte ist er jedenfalls der selbständige Erzähler, der seine ihm
eigene Aussage nicht durch die Art erreicht, wie er überkommene
Stoffe unter möglichster Schonung ihres Bestandes zueinander
ordnet, sondern der souverän gestaltet. Die Begriffe und Bilder, in
denen er sich ausdrückt, sind im einzelnen nicht seine freie
Erfindung, sondern vorgefundenes Gut. Das wird schon an den
stilistischen Gemeinsamkeiten greifbar, die in der Einführung der
Paradiesgeschichte mit der Einleitung des Epos «Enuma elis»
bestehen. Zu dem so vorgefundenen Gut mag auch der Zug von den
zwei Bäumen gehören. Verschiedentlich ist darauf hingewiesen
worden, daß sich ähnliche Vorstellungen auch sonst nachweisen
lassen53. Nur sind für den Jahwisten solche Bilder und Vorstellungen

51 Vgl. etwa die Überlegungen bei Horst (A. 23), S. 112f.
52 Dazu für Vieles G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des

Hexateuch (1938), S. 46. 58ff.
53 E. Dhorme, L'arbre de vérité et l'arbre de vie, abgedruckt in Recueil

E. Dhorme (1951), S. 557ff., verweist auf das Nebeneinander vom Baum



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarlcritilc im Alten Testament 397

nur noch das Rohmaterial seiner Darstellung; sie besagen nicht,
daß er durch sie an das Gefälle der Darstellungen gebunden ist, in
denen sie ihren ursprünglichen Platz hatten.

Gegen literarkritische Änderungsversuche ist das Nebeneinander
der Bäume, überhaupt der überlieferte Text von Engnell54
verteidigt worden; allerdings um den Preis, daß er dem Stoff die
Gedanken des sakralen Königtums aufgepreßt hat, die ihm sicher
fremd sind. Dieselben Bedenken, daß hier fremde Kategorien
eingetragen werden, bestehen auch gegen den Versuch von Dus, einen
kanaanäischen Mythus von den zwei Bäumen und der neidischen
Gottheit als Grundvorlage einer jahwistischen Bearbeitung zu
konstruieren55. Man könnte fragen, ob der so konstruierte Mythus
überhaupt ein mythisches Menschenverständnis enthält.

Ist der Jahwist in der angenommenen Weise der selbständige
Erzähler der Paradiesgeschichte, auch wenn er im einzelnen mit
überkommenem Gut arbeitet, so ist die erste Neuformulierung, die er
vornimmt und die bereits Grundlage einer ganz neuen Erzählung
ist, darin zu sehen, daß aus einem Baum des Wissens oder der
Weisheit oder was sonst58 der Baum der Erkenntnis von Gut und
Böse geworden ist57. Ich habe in einer früheren Arbeit den Versuch

gemacht, dieses « Erkenntnis von Gut und Böse » nicht als Ausdruck
eines allumfassenden Wissens zu erklären (das mir letzten Endes
doch wieder mythisch empfunden zu sein scheint), sondern dahin
zu deuten, daß der Mensch die Möglichkeit usurpiert, selber, von Gott
gelöst, über sein Leben zu entscheiden, in dem Sinne, daß er darüber
befindet, was sein Leben fördert, also gut für ihn ist, und was es

beeinträchtigt, also schlecht für ihn ist58. Diese Auffassung hat sich
mir von verschiedenen Überlegungen her immer wieder bestätigt59.

des Lebens und dem Baum der Wahrheit in den Gudeainschriften. Humbert
(A. 14), S. 22, verweist auch auf eine Stelle in den Ugarittexten (Text 51 IV
41/2), wonach El Weisheit und ewiges Leben besitzt, aber das ist hier wohl
weniger ergiebig.

64 I. Engnell: "Knowledge" and "Life" in the Creation Story : Vet.Test.,
Suppl. 3 (1955), S. 103-119. 65 Dus (A. 6), S. 97-113.

66 Vgl. dazu auch den metaphorischen Gebrauch des Lebensbaumes in
der Weisheitsliteratur: Spr. 3, 18; 11, 30; 13, 12; 15, 14.

6' Worauf wohl auch schon die grammatisch schwierige Form hinweist.
58 Siehe Anm. 12.
59 Dazu auch B. Reicke, The Knowledge hidden in the Tree of Paradise:

Jour. Sem. Stud. 1 (1956), S. 201.



398 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritilc im Alten Testament

Das hieße, daß das Essen vom Baume der Erkenntnis von
vornherein einen Bezug zum Leben hat, und zwar nicht zu einem
mythischen Wunderleben, sondern zu dem Leben, wie es sich
dein Menschen darstellt in Lebenskampf und Arbeit. Damit, daß
hier die Darstellung und damit das Interesse an den Bäumen
in dieser bestimmten Weise verlagert ist, ist es gegeben, daß der
Nactidruck der Erzählung auf dem Baum der Erkenntnis von Gut
und Böse und auf seinen Früchten liegt. Erst ganz am Ende kommt
der Baum des Lebens wieder in den Gesichtskreis.

Es ist nun ganz mit Recht darauf hingewiesen worden, daß in
v. 19 ein Abschluß bereits damit erreicht ist, daß Gott die Strafe
verkündet :

Gen. 2, 19. Im Schweiße deines Angesichtes sollst du dein Brot essen, bis
daß du wieder zur Erde werdest, davon du genommen bist, denn Erde bist
du und sollst zu Erde werden.

In den beiden Versen, die darauf folgen, aber der neuerlichen
Einführung des Lebensbaumes vorangehen, heißt es :

v. 20 Da nannte der Mensch sein Weib Eva, darum daß sie die Stamm¬
mutter alles Lebendigen geworden ist.

v. 21 Und Jahwe Gott machte dem Menschen und seinem Weibe Fell¬
röcke und bekleidete sie damit.

Im Grunde setzt damit schon etwas Neues ein. Man hat wohl
gesagt, daß das eine nach den Schurzen aus Feigenlaub (3, 7)
überflüssig sei, das andere vor der Geburt Kains zu früh käme. Diese
Einwände bestehen kaum zu Recht. In Wirklichkeit klingen hier
nun die Themen an, die die jahwistische Geschichtsdarstellung
charakterisieren. Es ist einmal das Thema der überlegenen Gnade
Gottes, die im Geheimen auch mit dem sündig gewordenen
Menschen mitgeht, es ist zum andern das Thema Geschichte überhaupt,
mit der Abfolge von Geburt und Tod, mit dem Ausblick in
kommende Geschlechter, in ihrer Bewegtheit und ihren Wanderungen.
Sie beginnt gleich in Kapitel 4 und leitet hinüber zu den
Wanderungen der Väter, bis hin nach Ägypten, und leitet über zu der
neuerlichen Wanderung Israels bis hin zum Ziel, dem verheißenen
Lande. Dieser neuen, aber doch eigentlichen und zentralen Aussage

ist, wenn ich recht sehe, der letzte Zug, Vertreibung aus dem
Bereich des Baumes des Lebens, ein- und unterzuordnen. Adam
wird ausgetrieben, damit der Zustand, in den er geraten ist, sich
nicht mythisch verewigt, sondern ein neuer Weg zu einem neuen



H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament 399

Ziel beginnen kann. Und aus dieser Absicht, meine ich, erklären
sich zureichend alle Spannungen und Unglattheiten, wenigstens
soweit sie sich aus dem Problem der beiden Paradiesbäume ergeben.

4.

Der Vollständigkeit wegen darf in diesem Zusammenhang noch
eine Stelle aus einer prophetischen Schrift besprochen werden.
Auch wenn es sich hierbei nicht eigentlich um literarkritische, eher

um textkritische Konsequenzen handelt, lassen sich im Prinzip
dieselben Beobachtungen machen. Ich gehe von Jes. 11, 15 aus,
einem Vers also, der zu den nicht authentisch jesajanischen
Erweiterungen der Weissagung 11, 1-9 gehört. An sich sind solche
Zusätze unbestritten ein Zeichen dafür, wie bewußt noch eine

spätere Zeit mit den Worten der Propheten gelebt, aus ihnen die

Deutung ihres eigenen Schicksals, Trost und Hoffnung in ihren
Nöten gezogen hat. Dabei ist aber für solche Erweiterungen und
Zusätze nun die Frage zu stellen, in welcher Weise sie zustande

gekommen sind; ob es sich in diesen Zusätzen um die Reflektionen
frommer Leser handelt oder aber ob, bzw. in welchem Umfang, hier
der Schülerkreis eines Propheten in den Blickpunkt kommt. Das
wären Leute, die, selber Propheten, im Weitergeben der Sprüche
ihrer Meister diese durch Eigenes erweitern und neuen Verhältnissen

und Fragen anpassen. Abgesehen von allem Grundsätzlichen,
das dahinter steht, können aus manchen Texten, bzw. ihrem Wortlaut,

schon gewisse Folgerungen gezogen werden.
Im allgemeinen sind Prophetensprüche von großer Plastik und

Anschaulichkeit. Das hängt natürlich mit dem Besonderen des

prophetischen Auftrages und der Unmittelbarkeit ihres Erlebens im
Wortempfang zusammen. Wenn nun aber in einzelnen Worten
eine solche Anschaulichkeit fehlt, ohne daß deswegen über die

eigentliche Absicht der Aussage Unklarheit besteht, dann werden
wohl Versuche gemacht, auf textkritischem Wege diese Anstöße
zu beseitigen. Gerade dafür ist Jes. 11, 15 ein gutes Beispiel. Es
heißt :

Dann wird Jahwe die Meereszunge Ägyptens bannen (OnnHl)
und seine Hand wider den Euphrat schwingen in seines Hauches
Glut! (inn nraa)

Und wird ihn zerschlagen in sieben Bäche
und in Sandalen einhergehen lassen.



400 H. J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament

Die sprachlichen Schwierigkeiten, die die Auslegung hier
feststellt, beruhen vornehmlich darauf, daß die Bilder nicht völlig
angemessen sind. Das Wort «Bannen» ist wohl theologisch sehr

gefüllt, paßt hier aber nicht in den Zusammenhang. Es kann zwar
mit einer geringen Änderung in das Wort «Austrocknen» korrigiert
werden, und das geschieht auch zumeist60. Indessen darf nicht
übersehen werden, daß der überlieferte Text durch die erste Jesaja-
handschrift von Qumran gestützt wird. Ebensowenig paßt das
«durch seines Hauches Glut»61 zum Schwingen der Hand. Auch
hier wird mit den Versionen gern eine Glättung derart vorgenommen,

daß «mit einem starken Wind» übersetzt wird62. Aber einmal
hilft auch das nicht viel, zum andern ist auch hier der Text durch
die Handschrift von Qumran bestätigt, stellt außerdem die lectio
difficilior dar. Ebensowenig befriedigt es, wenn diese beiden Worte,
als dem ursprünglichen Zusammenhang fremd, ganz und gar
gestrichen werden63. Wenn aber ein Glutwind gegen den Euphrat
gesandt wird, ist das Zerschlagen in sieben Bäche nicht verständlich64.

Die Vorstellung, die dahinter steht, findet sich in Deut. 28,
7. 25, wo von dem einen Weg gesprochen wird, auf dem man
auszieht, und den sieben Wegen, auf denen man flieht.

Auch diese Stelle scheint also ein klares Beispiel dafür zu sein,
wie die theologische Absicht einer Aussage so sehr im Vordergrund
steht, daß das Bildhafte, Anschauliche darüber völlig
verlorengegangen ist. Damit ist dann dieser Zusatz in seinem eigentlichen
Wesen gekennzeichnet. Er ist Ausdruck der theologischen
Konzeption eines späteren Lesers, nicht mehr eine irgendwie geartete
sekundäre prophetische Verkündigung.

Hans Joachim Stoebe, Basel

60 rr-inm statt D'Hnn'l vgl. Bibl. Hebr.3.
61 Zu dieser Übersetzung vgl. O. Kaiser, Komm. (1960), z. St.
62 Vgl. Bibl. Hebr.3 D22S73 statt D^32.
63 So z. B. O. Procksch, Komm. (1930), jetzt wieder G. Fohrer, Zürcher

Bibelkommentar (1960), z. St.
64 Deswegen zieht W. Eichrodt, Der Heilige in Israel, Die Botschaft des

Alten Testaments 17, 1 (1960), die Worte zum Vorhergehenden, um einen
glatten Text zu erreichen.


	Grenze der Literaturkritik im Alten Testament

