Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 18 (1962)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

JAMES BARR, Biblical Words for Time. = Studies in Biblical Theology, 33.
London, SCM Press, 1962. 174 S.

Der knapp vierzigjihrige Verfasser war bis 1953 presbyterianischer Pastor
in Tiberias, wurde dann Professor des Neuen Testaments in Montreal,
Canada, versah 1955 bis 1961 eine Professur fiir Altes Testament in Edin-
burgh und vertritt jetzt dasselbe Fach in Princeton, N. J.

Das vorliegende Buch ist nicht nur eine Studie iiber die biblischen Vo-
kabeln fur Zeit und Ewigkeit. Der Verfasser treibt bewulit keine Wort-
studien, wie sie in der modernen biblischen Theologie vorkommen. Nach ihm
geht diese einen verkehrten Weg, indem sie Wort und Begriff verwechselt
oder vermischt. Er setzt damit den Angriff fort, den er im vorigen Jahr
durch sein Buch The Semantics of Biblical Language auf sie unternahm
(eine Besprechung im Journal of Biblical Literature bezeichnete dieses Buch
als ebenso epochemachend wie Albert Schweitzers Geschichte der Leben
Jesu-Forschung). Das neue Buch ist eine Anwendung der Theorie von The
Semantics.

Barr iibt hier scharfe Kritik an den Verfassern, die iiber den biblischen
Zeitbegriff geschrieben haben (J. Marsh, J. A.T. Robinson, O. Cullmann
u.a.). Er meint, daf} die Begriffe leere oder melbare Zeit und erfillte Zeit,
die oft in der Literatur angewandt werden, vom franzosischen Philosophen
Bergson stammen, wie die von Cullmann angenommene zeitliche Ewigkeit
eine Variante der aristotelischen Kritik an Platons Ideenlehre sei.

Der Sinn der Zeitvokabeln kann nach dem Verfasser nur durch sorgfiiltige
philologische Analyse der Textstellen herausgestellt werden. Es gibt dafir
keine besondere «theologische Methode», weil es keine Lingua sacra, keine
Bibelsprache gibt. Die Worte konnen tliber den Textzusammenhang hinaus
zur Sache nichts beitragen. Wenn man z. B. fiir kaipdc den Sinn «erfiillte
Zeit», Moment der Entscheidung annimmt, so kann dieser Sinn nur durch
den Textzusammenhang bewiesen werden, niemals durch Generalisierung
von einem «biblischen Sinn». Der Verfasser bezweifelt auch stark, dal} es
fir solche Begriffe wie Zeit, Tag u. dgl. eine besondere hebriische oder
biblische Denkart gegeben hat. Er wendet sich energisch gegen J. Pedersen
und dessen Anhinger, wie T. Boman. Diese Kritik des Verfassers scheint
beachtenswert zu sein.

Viele Artikel des Theologischen Wérterbuchs zum Neuen Testament, die
vom Verfasser kritisiert werden, zeigen indessen eine grélere methodische
Vorsicht, als er anerkennen will. Mu3 man nicht in der theologischen Exegese
sich klar bewult sein, dall man gewisse philosophische und theologische
Voraussetzungen annimmt und annehmen muf3? Die Einheitlichkeit und
Klarheit der Bibel ist wohl mehr eine Arbeitshypothese als ein empirisch
begriindeter Schlul3. Aber trotzdem hat die Hypothese auch wissenschaftlich
viel Gutes fiir unsere Kenntnis der biblischen Glaubenswelt geleistet.

Wenn auch Wort und Wirklichkeit gesondert werden miissen, so sollen
die Worte doch nicht die Wirklichkeit verhullen. Der Verfasser scheint in



Rezensionen 363

Wirklichkeit eine andere Theologie als die kritisierten Verfasser zu repri-
sentieren. Ist es ein wiederauferstandener Nominalismus? Es ist gewil} niitz-
lich, daB auch die Bibelforscher sich iiber ihre dogmatischen Voraussetzungen
klare Begriffe machen, wie der Verfasser es verlangt; aber er ist nicht selber
frei von solchen. Erik Esking, Orebro, Schweden

HeNNING GRAF REVENTLOW, Wdchter iiber Israel. Ezechiel und seine Tra-
dition. = Zeitschrift fiur die alttestamentliche Wissenschaft, Beih. 82.
Berlin, A. Tépelmann, 1962. 173 S.

Die Kieler Habilitationsschrift von Graf Reventlow aus der formgeschicht-
lichen Schule bemiiht sich um den Nachweis, dal die Verkiindigung des
Ezechiel in enger Bindung an die tberlieferten Formen des &dlteren Jahve-
glaubens erfolgt. Die Arbeit reiht sich damit in die neuere Propheten-
forschung ein, die nach der Verwurzelung in den israelitischen Traditionen
fragt (z. B. Warthwein zu Amos, Wolff zu Hosea, Beyerlin zu Micha, von
Waldow zu Deuterojesaja). Es entsteht ein neues Verstidndnis des Propheten
und seines Amtes, das sich in wesentlichen Punkten von der Schule Well-
hausens und (bezliglich Ezechiels) Holschers abhebt. Mit Grund verweist
der Verfasser unzéhlige Male auf Zimmerlis Ezechielkommentar und dessen
«Nebenprodukte».

Reventlow untersucht in sechs Arbeitsgingen die Botschaft des Ezechiel
als Unheilsprophet, als Heilsprophet, als Geschichtsprophet, als Gesetzes-
prophet, als Wéchter und als Fremdvoélkerprophet. Die Unheilsbotschaft
sieht er in der kultischen Fluchverkiindigung am (amphiktyonischen) Zen-
tralheiligtum des israelitischen Bundesfestes verankert, wihrend die Heils-
prophetie zahlreiche Berithrungen und Ankliange im Segensformular besitzt.
Die Geschichtsprophetie ist liturgisch verwurzelt in der regelmaflligen Re-
zitierung von Jahves Heilshandeln an Israel am Bundesfest, auf dessen
Hintergrund sich der menschliche Ungehorsam abhebt. Als Gesetzesprophet
hat Ezechiel — in Form eines Plidoyers — den Rechtsanspruch Jahves gegen
seine Bestreitung zu sichern. In eigener Initiative — nicht als Mund Jahves —
ist Ezeehiel der Wachter Israels, indem er warnt, mahnt und zur Umkehr
ruft. Von den Fremdvdélkern will Jahve im Grunde nichts anderes als vom
Gottesvolk, ndmlich die Anerkennung seiner Herrschaft.

Die Verankerung der Prophetie des Ezechiel wird kaum Widerspruch
finden, nachdem bereits fuiir andere Propheten (siehe oben) nachgewiesen ist,
daB sie auf den fritheren Uberlieferungen fuBen und nicht beziehungslos
sprechen und handeln. Gegeniiber der bisherigen Ezechielforschung tritt als
wesentliches und neues Element die These des Verfassers in den Vorder-
grund, Ezechiel sei Amtstriger gewesen (zusammenfassend S. 163f.): «Nicht
freie Verkiindigung eines Geistesmenschen», wie die bisherige Forschung ge-
meint hat, «sondern eine in Auftrag und Befugnissen genau umgrenzte
amtliche Funktion, das ist der Inhalt der ezechielischen Botschaft.» Dieses
Prophetenamt, so schlieBt Graf Reventlow, ist die «direkte Fortfithrung des
Amtes der Segen und Fluch im Bundesfest rezitierenden Verkiindiger». Hier
setzt sich der Verfasser der Frage aus, ob Ezechiel den sog. Kultpropheten
zuzuordnen ist, die es in Israel wohl in gréBerer Zahl gegeben hat — oder



364 Rezensionen

aber, ob er das alte Amt des «Richters Israels» in seiner Zeit ausgeiibt hat,
ein Amt, das je nur einen einzigen Triger kannte, das urspriinglich von
Mose, dann sicher von den sog. Kleinen Richtern, von Samuel und spéter
wahrscheinlich wieder bewul3t von Josia ausgeiibt worden ist (vgl. dazu die
einschligigen Forschungen von Klostermann, Noth, Grether, Weiser,
Beyerlin u. a.). Wenn Graf Reventlow Ezechiel als spdten «Richter Israels»
beurteilt, dann hat er uns mit seiner Arbeit diese Gestalt einen grollen
Schritt ndhergebracht. Andere Amtstriger (als die « Richter Israels»), die als
Vorginger Ezechiels in Frage kommen kénnten, gibt es wohl gar nicht. An
dieser Stelle hiitte die Linie wenigstens andeutungsweise weiter ausgezogen
werden durfen, um MiBverstiandnisse auszuschlieBen.

Die Kritik besteht also im Grunde nur in der hier aufgeworfenen Frage;
im tibrigen legen wir eine gediegene, erfreuliche und fruchtbare Unter-
suchung aus den Hénden. Otto Bdchli, Suhr, Kt. Aargau

Roranp pE Vaux, L’archéologie et les manuscrits de la mer morte (The
Schweich Lectures of the British Academy 1959). London, publ. for the
British Academy by Oxford Univ. Press, 1961. xv und 107 S. xlii PIL.

Das Buch enthilt in etwas erweiterter Form die Schweich Lectures der
Britischen Akademie, die Pére de Vaux 1959 hielt. Die Verdsffentlichung die-
ser Vortrige steht in gewisser Weise zwischen den vorldufigen Berichten in
der Revue Biblique und der abschlieBenden Publikation. Darin liegt ihre
besondere Bedeutung, und damit wird sie zu einem wichtigen Hilfsmittel fiir
jeden, der sich ernsthaft mit den Problemen von Qumréin zu beschaftigen
hat und dabei nicht nur fiir den, der die einschlégige Diskussion nicht in
vollem Umfang verfolgen kann.

Wie der Titel besagt, beschrankt sich die Darstellung in voller Absicht
auf das, was die Archéologie zur Erhellung der durch Qumran gestellten
Fragen beitragen kann, geht also ebensowenig auf die weiteren Fundstéitten
dieses Raumes (Wadi Murabba‘at, Khirbet Mird) wie auf eine Diskussion der
Handschriften im eigentlichen Sinne ein.

Mag dies im ersten Augenblick als eine zu strenge Bescheidung erscheinen,
so wird dem Leser, je weiter er in der Lektiire fortschreitet, das Gewicht die-
ser Bescheidung immer deutlicher, angesichts der vielen offenen Fragen und
der auseinandergehenden Meinungen bei der Deutung der geschichtlichen
Situation. Ist es bei jedem Dokument der Geistesgeschichte notwendig, sich
den Hintergrund seiner Entstehung nach Raum, Zeit und Umwelt zu ver-
gegenwiirtigen, so gut es geht, so ist die Forschung gerade hier in einer be-
sonders glicklichen Lage.

Mit der Zielsetzung ist der Aufril des Buches bestimmt. In einem ersten
(8. 1-39: Khirbet Qumréan) und einem zweiten Teil (S. 40-70: Archéologie
de la Région de Qumréan) wird zunéchst eine Darstellung und Deutung des
Befundes gegeben. Sie ist ausgezeichnet durch die Kraft, die aus den Funden
ein anschauliches Bild zu machen und dem Leser zu vermitteln vermag,
ebenso durch die strenge Sachlichkeit der Auseinandersetzung mit diesem
Befund, in die der Leser mit hineingezogen wird, so dall er direkt von der
Sache angesprochen ist und die Antworten, die er sich zu eigen macht,



Rezensionen 365

selber tiberpriifen muB. In dieser Weise werden zunichst die einzelnen Epo-
chen der Besiedlung von Khirbet Qumréan selbst dargestellt, angefangen von
den frihesten Spuren israelitischer Besiedlung bis zu dem letzten kurzen
Nachspiel eines kleinen rémischen Postens nach der Zerstérung (Periode I11)
und der Benutzung des Ortes als Schlupfwinkel wihrend des zweiten Auf-
standes. Anhand von einpriagsamen Plinen und Bildbeigaben wird die Ent-
wicklung der Anlage von ihrer Neubesiedlung in der zweiten Hilfte des
zweiten Jahrhunderts (Ia) durch die beiden Bliitezeiten der Gemeinschaft
(Ib bis zum Erdbeben 31 a. Chr. 1T bis zu ihrer Eroberung 68 p. Chr.) ver-
folgt, dabei werden an detaillierten Angaben tiber die keramischen und vor
allem numismatischen Funde die Probleme der Chronologie dargestellt und
eingehend diskutiert. Es ergeht einem bei der Lekture des Buches ja immer
wieder so: wenn man iiber das Gelesene nachdenkt und andere Méglichkeiten
der Erklédrung erwigt, findet man beim Weiterlesen, daf3 auch diese Fragen
und Méoglichkeiten ernst genommen und sorgfiltig durchdacht sind. Der
letzte Abschnitt dieses ersten Teiles ist der Darstellung des Friedhofes 6stlich
der Ruinen vorbehalten.

In der gleichen einprégsamen Weise geht es im zweiten Teil um den ar-
chéologischen Befund der Umgebung und seine Deutung, d. h. ihre Be-
ziehung zu den Epochen der Siedlung auf Khirbet Qumrin. Umgebung be-
deutet einmal die Grotten im Bergabfall wie auf der Terrasse selbst, dann
die 1956 und 1958 zwischen Khirbet Qumran und ‘Ain Feshkha und in
‘Ain Feshkha durchgefiihrten Untersuchungen, die einen starken Eindruck
von der landwirtschaftlichen Nutzung des Gebietes schon in israelitischer
Zeit (die Anlage knapp einen Kilometer siidlich von der Terrasse mit ihrer
nach Stiden verlaufenden landwirtschaftlichen Schutzmauer, wohl die Vor-
géngerin der israelitischen Anlage auf Khirbet Qumran), dann aber vor allem
in der Zeit der Gemeinschaft von Qumran machen. Aus dieser Zeit stammen
die Anlagen unmittelbar nordlich der Quelle; auch dort lassen sich drei auf-
einanderfolgende Epochen feststellen, von denen die ersten beiden mit
Sicherheit mit Ib, IT in Qumran gleichgesetzt werden kénnen, wihrend fir
die dritte nur vorsichtige Vermutungen vorgetragen werden kénnen. Die Be-
deutung dieser landwirtschaftlichen Anlagen fiir die ganze Gemeinschaft er-
hellt aus den Wirtschaftskomplexen, die im Norden und Siiden anschlieBen
und die unter Darlegung und vorsichtiger Abwigung aller Griinde und
Gegengriinde als Feigendarre und Gerberei angesprochen werden. Der dritte
und wichtigste Teil (S. 70-104: Les Ruines et les Textes) geht den Beziehun-
gen zwischen den Handschriften, den Grotten und den Ruinen nach und be-
weist gegeniiber allen auf willkiirlichen Postulaten beruhenden Anschau-
ungen die Zuverlissigkeit der Fundberichte, die unbestreitbare Zusammen-
gehorigkeit der Handschriften mit der Gemeinschaft von Qumrén, bei deren
Katastrophe sie verborgen wurden, mit allen Folgerungen, die sich daraus
fir den zeitlichen Ansatz der Handschriften selbst ergeben. Nach dieser
Sicherung kénnen nun Texte und Monumente miteinander verglichen werden ;
der archiologische Befund stimmt mit dem iiberein, was sich aus der Ge-
meinderegel iber das Leben der Gemeinde erschlielen 148t.

Auf den letzten beiden Abschnitten (S. 86-94: Histoire de la communauté



366 Rezenstonen

und 8. 95-104: Dénomination de la Communauté) liegt das eigentliche
Schwergewicht der archédologischen Beweisfithrung. Zuerst werden die Be-
ziehungen der Gemeinde zu der Gemeinde des neuen Bundes der Damaskus-
schrift erétert. Auf Grund archéologischer Erwigungen erscheint es ausge-
schlossen, dal zu irgendeinem Zeitpunkt die Gemeinde von Qumréin oder ein
Teil von ibtr nach Damaskus ausgewandert sei; vielmehr ist Damaskus sym-
bolisch zu verstehen. Unterschiede zwischen der Damaskusschrift und der
Sektenregel hinsichtlich der sozialen Struktur der Gemeinschaft zwingen
allerdings zur Annahme einer Koexistenz verschiedener Gruppen in Qumrén,
die dann keine gemeinsame Organisation gehabt hétten. P. de Vaux findet
das durch den Unterschied der Bewohner der Héhlen und Grotten in der
Umgebung und des eigentlichen Gemeindezentrums erkléart.

Doch wird man da wohl fragen miissen, ob gegen diese Annahme nicht die
Tatsache spricht, dal Fragmente der Damaskusschrift unabhéngig von den
Funden in Qumréan in Altkairo entdeckt wurden, aullerdem ist die Frage, wie
man sich ein solches Nebeneinander angesichts der gemeinsamen Existenz-
und Erndhrungsgrundlage vorzustellen habe. Unbedingt einleuchtend sind
die archéologischen Erwdgungen zu der Frage, wann der Lehrer der Gerech-
tigkeit und sein Gegenspieler, der gottlose Priester, anzusetzen seien. Wenn
auch ein endgiiltiges Urteil nicht abgegeben wird, weisen alle Uberlegungen
auf einen Vorgéinger des Johannes Hyrkanus und dann eher auf Simon als
auf Jonathan (S. 90/1). Mit besonderer Eindringlichkeit werden dabei die
Versuche widerlegt, die den Zusammenstof3 des Lehrers der Gerechtigkeit mit
dem gottlosen Priester, dazu die Abfassung wenigstens eines Teils der in
Qumrin gefundenen Schriften auf dem Hintergrund des ersten jiidischen
Krieges sehen, und die wohl eine zweite Besiedlung von Qumrén, diesmal aber
durch zelotische Kreise, annehmen (so vor allem C. Roth). Ebensowenig
wie mit den Zeloten kann die Gemeinde mit den Sadduzdern oder den Phari-
sdern in Verbindung gebracht werden. Wenn auch in dieser Frage von der
Archéologie keine Entscheidung erwartet werden kann, so spricht die sorg-
faltige Abwigung aller Griinde nicht dagegen, daf3 die Gemeinde zu den
Essenern gehoérte.

Angesichts dieses Buches und der Person seines Verfassers erscheint
jeder Versuch einer lobenden Anerkennung als unertrédgliche Anmaflung.
Doch man darf dem Gefiihl der wirklichen Freude und ebenso des auf-
richtigen Dankes Ausdruck geben, mit dem man dieses Buch liest, das so
anspruchslos vom Dienst der Archéologie redet. Zu danken ist auch fiir die
reiche und gute Ausstattung mit Plidnen und Bildmaterial. Zwei kleine
Druckfehler: Plan XXXIX enthalt zweimal loe 52, dafiir fehlt 59 (Bezug auf
S. 6 des Textes); auf Pl. 40 fehlt die Angabe 11 Q.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

RupoLr SCHNACKENBURG, La théologie du Nouveaw Testament. Bruges,
Desclée de Brouwer, 1961. 123 S. Fr. belg. 135.—.

Unter dem Titel «Studia neotestamentica» soll in franzésischer Sprache
eine Reihe von neutestamentlichen Monographien aus der Feder katholischer



Rezensionen 367

Theologen verdffentlicht werden; eine besondere Folge von «subsidia» ist
ebenfalls in diesem Rahmen vorgesehen, die iber den neusten Stand der
neutestamentlichen Theologie zu orientieren haben.

Als erster Band dieser «subsidia» ist «la théologie du N.T.» des be-
kannten Wirzburger Theologen erschienen. Erstaunlich, wie in etwa hundert
Seiten die Hauptfragen umrissen und die einschlégigen Literaturangaben
zusammengetragen werden. Wie soll ein so konzentriertes Werk restimiert
und ein so reich informiertes Buch ergénzt werden? Es kénnen nur einige
Hinweise erfolgen.

Programmatisch wird zuniichst die grundsitzliche Bedeutung der neu-
testamentlichen Theologie hervorgehoben und ihr Verhiltnis zur Dogmatik
geklart; dal die erstere noch am Anfang ihrer Entwicklung steht, wird nicht
verschwiegen, doch eignen ihr «la force des racines et la fécondité de la
source» (S. 14). Es geht dem Verfasser sehr darum, die neutestamentlich-
theologische Forschung zu intensivieren, und immer wieder weist er auf
Fragen hin, die der Untersuchung bedurfen. Beim Aufweis der Schichtung
mochte er den Ausdruck «Gemeindetheologie» vermeiden; er zieht es vor,
von «Theologie der ersten Apostel und der Urkirche, zu sprechen (S. 15)
Bei aller Differenzierung im neutestamentlichen Befund, die gebiithrend be-
riicksichtigt werden muf3, darf der Blick fiur die Glaubenseinheit nicht ge-
trubt werden. Schnackenburg ist davon iiberzeugt, dafl die katholische Ex-
egese, in ihrer Verbindung mit der lebendigen Uberlieferung, dem kirchlichen
Lehramt und dem «sensus fidei», an den Grundwahrheiten festhalten wird,
und daB eine darauf aufgebaute neutestamentliche Theologie klare Richt-
linien und prézise Umrisse haben muB (S. 22). Das hindert ihn nicht, immer
wieder festzustellen, daf3 entscheidende Anregungen der protestantischen
Forschung zu verdanken sind, und daB in vielen Belangen auf rémischer
Seite Entsprechendes fehlt.

Die verschiedenen Stréomungen in der jlingsten neutestamentlichen Theo-
logie werden kurz gesichtet, wobei die Auseinandersetzung mit Bultmann
einen verhaltnisméBig groBen Platz einnimmt (S. 30-32). Nach einem Ka-
pitel iiber «Kerygma und Theologie der Urkirche» folgen Untersuchungen
uber die Theologie der Synoptiker, diejenige von Paulus, von Johannes und
der andern neutestamentlichen Schriftsteller bzw. Briefe (wobei die Pastoral-
briefe gesondert von Paulus, die Apokalypse von Johannes, der Jakobus-,
der 2. Petrus- und der Judasbrief kaum erwdhnt werden). Zuletzt sind di-
verse Themen der neutestamentlichen Theologie angeschnitten: die Christo-
logie (wobei die Untersuchung von O. Cullmann besonders gewtirdigt wird,
S. 105), die Ekklesiologie, die Glaubenshaltung des Christen, Ethik und
Askese, die Eschatologie. Letztere, betont der Verfasser zum Schlul}, ist
wohl ein heiBles Eisen; sie ist aber auch ein Priifstein fiir die neutestament-
liche Theologie, und es wird sich erweisen, ob diese allen Aufgaben gerecht
werden wird, die ihrer warten, und ob sie der ganzen Theologie dazu ver-
helfen wird, den heutigen Menschen mit dem Anspruch des Wortes Gottes
zu konfrontieren. Charles Briitsch, Bern



368 Rezensionen

Wirris PETER DE BoEgR, The Imitation of Paul. An Ezegetical Study. Aca-
demisch proefschrift. Kampen, J. H. Kok N. V., 1962. XIV 4 235 S.
FI1. 6.90.

This thoughtful dissertation deals with a neglected subject which, though
it comes to literal expression in the New Testament relatively few times, is
nevertheless significant and important in view of its close relationship to the
concept of the imitation of Christ.

The author’s background survey proceeds from a detailed analysis of
Paul’s words for imitation (uipéouat) and example (TUTog) to a much broader
treatment of the idea of imitation in the world of Paul so that a wealth of
relevant expressions is related to the crucial areas of religion and morals.
The remaining half of the book comprises an exhaustive exegetical study of
the texts which speak expressly of the imitation of Paul (I Thess. 1:6;
II Thess. 3:7-9; I Cor. 4:16; 11:1; Phil. 3:17) and those in which the idea
is present in effect (Gal. 4:12; T Tim, 1:16; IT Tim. 1:13; 3:10; Acts 20:35).

De Boer finds that the Greek idea of imitation, which passed into Jewish
literature prior to the New Testament period, is marked by strong moralistic
views and has as its base the creative ‘‘bringing to personal expression of
the ways seen in another’ (p. 211). He notes further that in the New Testa-
ment this basic understanding of imitation is retained while the high mo-
ralistic character and emphasis disappear; the appeal to imitate is no longer
to the inherent goodness of some “way’’, but to the fact of salvation “in
Christ”. He maintains, moreover, that Jesus’ call to discipleship includes the
imitation of Himself and that the emphasis in the various Pauline calls to
imitation is on the way of life Christ showed while on earth and along which
He called men to follow Him. Within this plan of salvation Paul’s references
to the imitation of himself play a specific role: the imitation of Paul is to be
understood in the context of the spiritual father-child relationship between
himself and his converts, whereby the child brings to personal expression
the way of Christ seen in the father; therefore, Paul’s admonishing believers
to imitate him is a means of nuturing his spiritual children to the direct
imitation of Christ.

While one may not be inclined to agree with de Boer at every exegetical
emphasis and theological conclusion, one must admit readily enough that
his effort to remain faithful to the various texts and their contexts has
resulted in a valuable reference work and a credible corrective for the un-
usual view of the New Testament term “imitation’” offered by W. Michaelis?!.

David B. Pedersen, Basel

J. N. SEVENSTER, Paul and Seneca. = Novum Testamentum, Suppl. 4.
Leiden, E. J. Brill, 1961. VII + 251 S. 28 Gld.

Der Verfasser berichtet zunidchst kurz tiber dltere Arbeiten, die das Ver-
hiltnis des Apostels Paulus zur Philosophie des Stoikers Seneca untersucht
haben, und beginnt dann sogleich, einzelne zentrale Themen, die bei Seneca
und bei Paulus erértert worden sind, darzustellen und miteinander zu ver-

1 'W. Michaelis, Theol. Warterd., 4 (1942), pp. 661-678.



Rezensionen 369

gleichen. Dabei wird jede kurzschlissige Behauptung der ilteren Forschung
als unbegriindet abgewiesen und die Gegeniiberstellung auf Grund einer
klaren methodischen Besinnung vorgenommen: Im ersten Kapitel wird von
«Personal Relationship between the Apostle and the Philosopher» gehandelt
und dabei betont, bei Durchfithrung des Vergleiches misse die unter-
schiedliche Bestimmung der philosophischen Briefe Seneca’s einerseits sowie
der paulinischen Briefe andererseits beachtet und das ihnen jeweils Charak-
teristische hervorgehoben werden. In den folgenden fiinf Kapiteln wird ein-
gehend dargetan, wie zwar Paulus und Seneca an manchen Stellen eine
nahezu gleichlautende Terminologie brauchen, aber auch bei Verwendung
derselben Begriffe mit diesen eine ganz unterschiedliche Bedeutung ver-
binden. Der Gott Senecas ist eins mit den unverinderlichen Gesetzen des
Kosmos, der Gott des Paulus aber handelt in der Geschichte und hat sich
am Kreuze Christi offenbart (Kap. Il: God). Mit dem Gottesverstédndnis
aber hingt die Anthropologie unmittelbar zusammen (Kap.III: Man).
Versteht Seneca den Menschen vom Leib-Seele-Dualismus her und bewertet
die Seele als den gottlichen Teil im Menschen, so sieht Paulus den Menschen
coram Deo. Fur Seneca ist das Gewissen die hochste richterliche Instanz
(S. 84ff.); zwar bedient sich auch Paulus des Begriffes «Gewissen», aber fiir
ihn kann niemals das Zeugnis des Gewissens letztgiiltige Urteile fdllen, denn
das Gericht liegt allein bei Gott (S. 92ff.). So zeigt sich gerade an diesem
Vergleich, daf3 «the difference between Paul’s and Seneca’s approach to
anthropological questions is most apparent from the fact that they use
similar words in entirely different meanings» (S. 78). Dieses Ergebnis wird
auch durch den Vergleich der die Ethik betreffenden Aussagen bestitigt
(Kap. IV: The Life of the Individual). Ist Senecas Ethik auf die Voraus-
setzung gegriundet, da3 der Mensch eine freie, autonome Personlichkeit ist,
so stellt Paulus den Christen unter die Forderung des Gehorsams. Daraus
folgt, daB «Paul would have regarded everything Seneca says about the
splendour of the independent human personality as self-glorification, as
‘confidence in the flesh’» (S. 116). Der Begriff der Freiheit, der hier wie dort
verwendet wird, ist daher in v6llig unterschiedlicher Bedeutung verstanden.
Waéhrend Seneca ein hohes Zutrauen zu den im Menschen liegenden Moglich-
keiten hat, kann es fiir Paulus neue Schopfung nur in Christus geben. Das
Bild der dem Menschen aufgegebenen Kampfsituation ist darum wiederum
ganz verschiedenen Zusammenhéngen eingeordnet: «Seneca uses it in con-
nection with the self-reliant warrior, while Paul applies it to the man who
in Christ and in the Spirit receives everything from God» (S. 164). Wie
unterschiedlich auch die Fragen der menschlichen Gesellschaft beurteilt
werden, ergibt der unter der Uberschrift «Social Relations» durchgefiihrte
Vergleich (Kap. V). Wiithrend Seneca alle Menschen Biirger des einen Kos-
mos nennt, sind fiir Paulus Menschen verschiedener Voélker und Sténde un-
tereinander verbunden durch die Gemeinschaft in Christus. Wenn tiber die
Sklaven, die Frauen und die Haltung gegeniiber dem Besitz sich in den
Schriften beider auch gelegentlich fast gleichlautende AuBerungen finden,
so darf dabei nicht Gibersehen werden, daf3 die Stellung des Menschen in der
Gemeinschaft von vollig verschiedenen Voraussetzungen her betrachtet

24



370 Rezensionen

wird. Im letzten Kapitel « Eschatology» wird gezeigt, dal Seneca das Schick-
sal des Menschen in den zyklischen Ablauf aller Dinge hineingebunden sieht.
Im Tode wird die Seele vom Leib getrennt — ein durchaus natiirlicher Vor-
gang, denn die Seele geht im Tode in einen anderen Zustand hiniiber und
hat als unsterbliche am zyklischen Geschehen des Kosmos teil. Fir Paulus
aber ist der Tod kein natiirliches Ereignis, sondern Gericht Gottes. Ewiges
Leben gibt es nicht fiir eine unsterbliche Seele, sondern nur durch Auf-
erweckung aus dem Tode.

Am Ende der stets umsichtig abwigenden Untersuchung stellt der Ver-
fasser als Ergebnis fest: « So we see that there is a profound and lasting con-
trast between Paul and Seneca. Paul may occasionally have derived terms
and expressions from the Hellenistic World around him and even from the
Stoic school, he may now and then use phrases which are at first sight re-
miniscent of Seneca, but he always makes them instrumental to the particu-
lar purpose of his own preachings. Seneca’s language would sometimes seem
to have an affinity with that of the Apostle, while certain of his notions
would also seem to coincide with Paul’s, but on looking deeper we find that
he even then pursues his own particular line of thought» (S. 240). Diesem
Ergebnis, das aus vielen sorgfiltigen Einzelexegesen gewonnen wurde, ist
ohne jede Einschrinkung zuzustimmen. Durch diese Abhandlung sind alle
fritheren Untersuchungen tber das Thema Paulus und Seneca tiberholt und
ist zugleich ein gewichtiger Beitrag zur Frage nach dem Verhéltnis des
Apostels zur stoischen Philosophie tiiberhaupt geleistet worden.

Eduard Lohse, Kiel

[O. CurLmaNN,] Neotestamentica et Patristica. Eine Freundesgabe, Herrn Pro-
fessor Dr. Oscar Cullmann zu seinem 60. Geburtstag iiberreicht. = Novum
Testamentum, Suppl. 6. Leiden, E. J. Brill, 1962. 330 pp. 35 Gld.

This beautifully produced volume will give as much joy and pleasure to
his many students and friends in many lands as it undoubtedly gave to
Professor Cullmann when it was presented to him (I hope in his beloved
Alumneum) in February of this year. Professor W. C. van Unnik in his
charming Foreword rightly stresses the international influence and stature
of Professor Cullmann. Basel alumni will be glad to see that Professor Bo
Reicke and Pfr. Willy Rordorf played prominent parts in assembling the
volume (the latter in compiling the first full Bibliographia Cullmanniana,
which appears here).

The twenty New Testament contributions cover a wide area. Amos N.
Wilder has some interesting remarks on Birger Gerhardsson’s Memory and
Manuscript and Ernst Fuchs’s concern with the Sprachereignis of the Gospel;
while W. D. Davies has some wise criticisms of Gerhardsson’s less fortunate
arguments. Eduard Schweizer’s «Anmerkungen zur Theologie des Markus»
pleads very necessarily for the importance of didache as part of the Mysterium
revealed in this “‘kerygmatic’ gospel. Mark looks more and more like John,
after all. In his article on ““Storing Up Treasure’ and ‘“Anxiety’ in Matt. 6.
19-34, Harald Riesenfeld begins the formidable task which he set himself in
his famous article on “The Gospel Tradition”—notably, that of demonstrat-



Rezensionen 371

ing from the non-Gospel writings of the New Testament that there are
evidences that the Gospel sayings were being handed down in the pre-
written period in a set form. There is much work in this area yet to be done
before all will be convinced! In two short articles, Joachim Jeremias concludes
that the interpretative passage to the parable of the tares among the wheat
in Matt. 13. 36—43 is probably true to Jesus’s words in the cases of the sons
of the Kingdom, the sons of the evil one, and the end of the age; and Jean
Héring argues that Jesus’s prayer in Gethsemane was that God would grant
him then and there some kind of natural death. Walther Eltester’s paper on
Matt. 26. 50 suggests the addition of yevnmdntw to ép’§ mdper making it “an
elliptical expression”. Pierre Benoit adds to the present discussions of the
Trial of Jesus a most careful study of the mocking call to Jesus to ‘“Pro-
phesy”’. Studies in St. John are those of K. G. Kuhn, who finds the Jo-
hannine dualism akin to that of Qumran, both being differentiated as
Existenzdualismus as over against Gnostic dualism; F. M. Braun, who writes
of the Heilsgeschichte Wisdom-theology of John; C. H. Dodd, who finds the
Prophecy of Caiaphas in John 11, 47-53 a reflection of early Jewish Christi-
anity; and J. A. T. Robinson, who sees the Foot-washing of John 13. 1-17
as the vmdéderyua of the incident in Mark 10. 32-45.

Turning from the Gospels, we have an essay by P. H. Menoud elaborating
the thesis that the ‘“‘forty days™ of Acts 1. 3 has ‘“‘a theological, but not
chronological, value”. There are a number of detailed studies of specific
Pauline texts. S. Lyonnet traces ‘“Thou shalt not covet’” (Rom. 7. 7) through
Jewish references to the sin of Adam; Matthew Black argues for “We know
that for (with) those who love God the Spirit works for good in all things’
(Rom. 8. 28); while Erich Dinkler follows up his earlier study on ‘“Take up
the Cross” with an equally controversial and well-grounded essay on the
Baptism terminology of II Cor. 1. 21f. as indicating the signs and rites used
in the ceremony itself. In two more general articles, W. G. Kiimmel argues
that I Thess. dates from 51 A.D., and represents Pauline eschatological
preaching before the necessity for developing a Gospel in terms of Jewish
Rechtfertigungslehre arose; and Giinther Bornkamm sorts out some problems
in regarding Philippians as a collection of Paul’s letters. Finally, in two
articles which more or less take up the theme of Professor Cullmann’s own
Catholics and Protestants, Bo Reicke points out the erucial connection between
unity and practical diakonia in Phil. 2, 1-11, and C. Spicq describes the
Christocentricity and agape of ‘‘la morale néotestamentaire’’.

The last eighty-five pages are devoted to “Patristica’. G. Quispel argues
that the author of the Gospel of Thomas was a Church Encratite, who used
two sources, an Encratist one using the Septuagint, and a Jewish Christian
one using the Hebrew Bible. Johannes Munck finds Papias’s having “com-
posed the logia in Hebrew’ a problematic tradition in the early Church.
N. A. Dahl cites the Fathers on the problem of historical particularity and
theology in St. Paul’s epistles. C. W, Dugmore questions whether Sunday
worship was as prominent in the early Church as usually assumed, and
wonders whether the Jewish sabbath was not also used, and whether “‘the
Lord’s Day’ does not mean Easter, not each Sunday. Jean Daniélou con-



372 Rezensionen

tributes a scholarly study of Melito of Sardis’s treatment of figurative and
historical. W. C. van Unnik argues that “‘in the last days’ in Ireneus retains
the New Testament and Cullmannian eschatological perspective of ‘‘schon
erfiillt, noch nicht vollendet”. W. Seston discusses the difficulty felt by the
Fathers in trying to explain the origin of Paul’s claimed Roman citizenship.
Henry Chadwick writes on the significance of the Pope Damasus inscription
claiming the work and death of Peter and Paul in Rome. Finally, J. N. B.
van den Brink considers the theological meaning of Atonement in the light
of Augustine, De Trin. XIII, X. 13—-XX. 26.

The whole volume comprises a most interesting conspectus of scholarship
at present. There are twelve articles in German, nine in French, and eight
in English—probably a fair relative indication of Professor Cullmann’s
significance in the theology of the Western world. Four of the contributors
are Roman Catholics. It is a worthy tribute to one who has contributed so
much to so many in such numerous directions.

It is no criticism whatsoever of this excellent volume if one concludes
with the hope that when our Jubilar approaches his 65th or 70th birthday,
the occasion will be celebrated by some kind of Antwort, in which, perhaps,
some of the younger theologians, who have been aroused and stimulated
by Professor Cullmann’s theses and arguments, might write on the specific
themes to which he has contributed so much. The volume before us is mainly
a tribute from his contemporaries—those for whom, in fact, Professor
Cullmann has often given the theological shape and overall picture. As such,
it is a monument to a living generation which has much still to give.

John J. Vincent, Manchester

WiteELM M. PErrz & Hans FoERSTER, Dionysius Hxiguus-Studien. Neue
Wege der philologischen und historischen Text- und Quellenkritik. = Ar-
beiten zur Kirchengeschichte, 33. Berlin, De Gruyter & Co., 1960. X +
533 S. DM 44.—.

W. Peitz entwickelt in diesem Band eine neue Sicht der kanonistischen
Uberlieferung. Es steht eine Lebensarbeit hinter diesem Band: Peitz hat in
jahrelanger, mithsamer und sorgfiltiger Forschungsarbeit das Handschriften-
material neu untersucht. Die Hingabe, mit der sich der Forscher seinem Pro-
blem zugewandt hat, nétigt dem Leser hohen Respekt ab. Leider war es ihm
nicht mehr vergénnt, die Ergebnisse, die er erarbeitet hatte, selbst zu ver-
offentlichen. H. Foerster hat das Manuskript nach seinem Tod (1954) bear-
beitet und herausgegeben.

Die Uberlieferung der Kanones bereitet der kritischen Bearbeitung groBe
Schwierigkeiten. Die einzelnen Handschriften gehen zum Teil erheblich
auseinander. Die bisherige Forschung suchte unter den Handschriften Fa-
milien zu bilden, und wenn einzelne Handschriften innerhalb einer Familie
voneinander abwichen, erklarte sie die Abweichungen durch den Einflull
einer anderen Uberlieferungsgruppe. Peitz hiilt diese Methode fiir verfehlt.
Er entfaltet und begriindet die These, daf3 «das Arbeitsexemplar des Dionysius
Exiguus als des einzigen Redaktors und Ubersetzers der Kanones die ge-
meinsame Quelle der gesamten kanonistischen Uberlieferung der ersten Jahr-



Rezensionen 373

hunderte» sei. Dionysius Exiguus hat, als er nach Rom kam, das pépstliche
Archiv ungeordnet vorgefunden, die Kanones waren nicht gesammelt und
zum Teil verstummelt. Er stellte darum eine Arbeitshandschrift her, die er
immer wieder uUberarbeitete. Korrekturen und Neufassungen seines Textes
wurden auch darum notwendig, weil in den ersten Jahren seine Lateinisch-
kenntnisse nicht groB und seine Griechischkenntnisse nicht grindlich waren.
Diese heute verlorene Handschrift mit allen ihren Zusétzen und Verbesse-
rungen ist nach Peitz’s Meinung die immer wieder benutzte Vorlage aller
spateren Abschriften. Die Verschiedenheiten der einzelnen Texte erkliren
sich aus den verschiedenen Fassungen, die in dieser Arbeitshandschrift selbst
zu finden waren. Ahnliches gilt von der Uberlieferung der Dekretalen.

Peitz verbindet mit dieser These Folgerungen von weittragender Bedeu-
tung. Er vertritt z. B. die Meinung, daf3 die Kanones vor Dionysius noch in
keiner Weise gesammelt und zusammengestellt gewesen seien. Auch eine
griechische Sammlung existierte vor Dionysius nicht. Wenn von einer
graeca auctoritas die Rede ist, die als Vorlage gedient haben soll, so handelt
es sich nach Peitz auch dabei um eine Zusammenstellung, die Dionysius
selbst angefertigt hat. Die Zusammenstellung der Kanones wire demnach
zum erstenmal in Rom vorgenommen worden, und die gesamte kanonistische
Uberlieferung ginge auf Rom zuriick.

Die Thesen, die Peitz aufstellt, sind im einzelnen sorgfiltig begriindet,
und es kann kein Zweifel sein, daf} sie von den Spezialisten ernsthaft geprift
werden miissen. Mit einigem Zdgern nimmt man allerdings von der These
Kenntnis, dafl die Ergebnisse der Untersuchung von grundséitzlicher Be-
deutung fur die Text- und Quellenkritik {iberhaupt seien. Peitz geht sicher
zu weit, wenn er annimmt, dall auch zahlreiche andere ijerlieferungen auf
dieselbe Weise aufgehellt werden miflten. Wenn seine Hauptthese zutrifft,
stehen wir jedenfalls vor einem ungewdéhnlichen und singuléren Sachverhalt.
Es 148t sich kaum eine andere Uberlieferung denken, die auf dieselbe Weise
zustande gekommen wire. Es fragt sich darum, ob Peitz’s Ergebnisse wirk-
lich die Berechtigung zu dem allgemeinen Untertitel geben: Neue Wege der
philologischen und historischen Text- und Quellenkritik.

Lukas Vischer, Genf

Jouax B. MorrArL, Gerson and the Great Schism. Manchester, University
Press, 1960. X - 132 S. 25 s.

Obwohl Johannes Gersons Name auftaucht, wenn immer vom Kon-
ziliarismus die Rede ist, obwohl er als einer der Viter des «gallikanischen»,
sich dem pépstlichen Zentralismus entgegensetzenden Kirchenverstindnisses
gilt, ist der Verfasser der erste, der sich Gersons Ekklesiologie im besondern
angenommen hat. Nicht dal3 er (mit 123 Seiten Text) diesen Gegenstand er-
schépfend zu behandeln beansprucht. Immerhin glaubt er, da3 sein chrono-
logisches Verfolgen der AuBerungen Gersons zur Kirchenfrage geeignet ist,
«to indicate the lines on which further detailed investigation might be
pursued» (S. IX).

Vieles spricht fur diese Methode. Gerson hat sich erst im November 1408,
unmittelbar vor dem Konzil von Pisa, fir die Selbstreform des «geteilten



374 Rezensionen

Israel», d. h. fir eine Beendigung des GroBen Schismas durch ein allgemeines
Konzil, uber die Képfe der Péapste hinweg, ausgesprochen (S. 77f.); bisher
hatte er unermiidlich auf Diskussionen und Verhandlungen zwischen den
beiden Teilkirchen im Lichte ihrer Verpflichtungen dem ungeteilten Leib
Christi gegeniiber gedrungen. Gerson, der in den mannigfachen Entwicklun-
gen und Verwicklungen kirchlicher und weltlicher (besonders franzdsischer)
Politik immer das rechte Wort zur rechten Stunde zu sagen suchte, wird mit
Recht als «genius... of a practical ethical kind» (S. 18) von der Art eines
Bernhard von Clairvaux (S. 16f.) gesehen. Sein bekannter philosophischer
und theologischer Eklektizismus findet von hier aus eine angemessene Be-
leuchtung. (Vgl. 8.20 und die verschiedenen Bezugnahmen auf Gersons
Berithrungen mit oder Verschiedenheiten wvon Ockham, Marsilius von
Padua, Scotisten u. a.)

Brian Tierney stimmt in seiner Besprechung des vorliegenden Buches
(Speculum 36, 1961, 8. 504f.) Morrall darin zu, daB3 Gersons Ekklesiologie
«was content to select from a common stock of available arguments the ones
that happened to fit in best with the practical policies that he was advocating
at any particular time», kritisiert ihn aber gerade dafiir, dal} er die Gerson
zur Verfliigung stehenden Quellen und sein Verhiltnis zu zeitgendssischen
Konziliaristen zu wenig untersucht hat. Tierney sagt mit Recht: «There has
appeared in recent years a substantial body of work on mediaeval theories
on law, but little of this new work is taken into account in the present
evaluation of Gerson’s thought.» Er verschweigt dabei bescheiden seine
eigenen wichtigen, von Morrall zwar zitierten, aber kaum ausgewerteten
Beitriage, besonders «Foundations of the Conciliar Theory» (1955). Wenn
man das letztere Buch mit dem von Morrall vergleicht, sieht man sofort,
was bei Morrall fehlt.

Trotzdem mull man sagen, dafl des Verfassers Verzicht auf eine ausge-
fiihrtere (und dann wohl mehr systematisch zu ordnende) Darstellung des
Gersonschen Kirchenversténdnisses seine Vorteile hat. Durch das Fehlen
der Ausmalung treten die charakteristischen Linien einer je und je ange-
wandten Ekklesiologie um so deutlicher hervor. Wir sehen, wie vielfiltige
Moglichkeiten des Denkens und Handelns immer wieder dem einen leiden-
schaftlichen Bemiihen untergeordnet werden, das Morrall mit Recht als das
Unverinderliche in allen oft so verbliffenden Wandlungen Gersons erklart:
«The unity and coherence of the Christian Body is the end which all the
functions of head and members alike are intended to serve» (S. 67). Keine
abstrakten «Rechte» oder «invested interests», keine Verabsolutierung des
kanonischen Rechtes oder unbeugsame Verteidigung weltlich-politischer
Anspriiche der Hierarchie konnen Gerson im Wege stehen, wenn er auf dieses
Eine dringt. Jedes «Glied» (einschlieBlich des «sekundéren Hauptes», d. h.
des Papstes als Stellvertreter Christi), das seine besonderen Anspriiche auf
Kosten anderer Glieder oder des Gesamtleibes durchsetzen will, mufl mit
Gersons theologischer Wahrnehmung der Einheit und Freiheit der Kirche
(in der die christologische Bezugnahme nicht fehlt) zusammenstof3en. Sogar
der avignonesische Papst Benedikt XIII., dem Gerson so oft die Stange ge-
halten hat, mufl 1404 als Zuhorer einer Predigt Gersons lernen, daB3 dieser



Rezensionen 375

¢seelsorgerliche Kirchenpolitiker» niemandes Parteiginger ist. Denn mit
Bezug auf avignonesische Praktiken sagt Gerson: «'Would it not seem mon-
strous to see a head usurping all the functions of the inferior members and,
as if it were the Delphic sword, adapting itself to all purposes?” Will not such
a Curia, ‘ad similitudinem Hierarchiae Angelicae ordinanda’, be transformed
into ‘Curiam peccatorum’?» (S. 66).

Hier sehen wir, was Gerson schliellich zum Konziliarismus fiithrte, und
es lohnt sich durchaus, ihn unter Morralls Fihrung durch die bewegten
Jahre vor den Reformkonzilien zu begleiten. Als Teilnehmer am Konstanzer
Konzil ging es dann aber Gerson wie dem Rhein, wenn er im Bodensee seine
eigene Stromung verliert. Hier fanden alle theologischen, kanonistischen und
politischen Zeitstromungen ihr Sammelbecken. Hier wire Gersons Denken
in die von Tierney genannten weiteren Zusammenhinge zu stellen gewesen.
Nur so hatte sich die Bedeutung und Tragweite dieser Ekklesiologie einiger-
maflen abschlieBend wurdigen lassen und hitten sich auch ihre Grenzen
und Schwiichen deutlicher gezeigt. So vermittelt uns Morralls Buch (wie es
ja auch sein Titel andeutet) mehr Verstindnis des Weges, der Gerson zum
Konziliarismus fuhrte, als der konziliaristischen Theorie selbst in Gersons
Ausprigung. Martin Anton Schmidt, San Anselmo, California

HENRI STROHL, Luther jusqu’en 1520. = Etudes d’histoire et de philosophie
religieuses, 55. 2. Auflage. Paris, Presses Universitaires de France, 1962.
386 S.

REINHARD SCHWARZ, Fides, Spes und Caritas beim jungen Luther wunter be-
sonderer Beriicksichtigung der mattelalterlichen Tradition. = Arbeiten zur
Kirchengeschichte, 34. Berlin, W. de Gruyter & Co., 1962, 444 S.

Strohl, der verstorbene Dekan der Theologischen Fakultét in Strafburg,
hat in dem vorliegenden Werk seine Lebensarbeit an Luther zusammen-
gefaBt. Er stellt einleitend in einem instruktiven Kapitel die bisherige
Forschung seit dem Lutherjahr 1883 dar. Die Tendenz seiner Darstellung ist,
die innere Kontinuitdt zwischen dem jungen und dem alten Luther zu er-
weisen. Er sieht in dem Gegensatz zwischen lutherischer Passivitédt und
kalvinistischer Aktivitidt nichts, was man Luther selbst anlasten kann, denn
Luther hat stets den Satz verteidigt, daB3 die Rechtfertigung nicht ohne
Wiedergeburt sein kann; ebenso hat er immer gegen den Sittenverfall ge-
kampft, wo immer er ihm begegnet ist.

Strohl unternimmt es im 1. Teil, das Leben Luthers auf Wahrheit und
Legende hin zu untersuchen. Der Zusammenhang zwischen der Strenge des
Elternhauses und dem Eintritt ins Kloster wird ebenso zweifelhaft wie die
Behauptung von der iibertriebenen Strenge der Schule in Mansfeld. Auch die
tendenzitse Behauptung, man habe Luther im Kloster das Studium der
Bibel verboten, lif3t sich nicht halten. Die katholische These, Luther habe
weniger Gewissensndte gehabt, wenn er statt von Occam von Thomas ge-
pragt worden ware, halt Strohl fiir unwahrscheinlich; Realismus und No-
minalismus teilen schliellich beide die habitus-Lehre, gegen die Luther an-
geht. Die Krise im Kloster findet unter dem Einflu3 der Theologie Gersons
und der Predigten des hl. Bernhard sowie der Seelsorge von Staupitz ein



376 Rezensionen

vorldufiges Ende. Zwischen 1509 und 1515 geschieht der endgiiltige Durch-
bruch, wobei die augustinische Mystik mit ihrer neuplatonischen Sprache
keine adiquate Ausdrucksform fiir Luthers Anliegen ist.

Im 2. Teil seines Buches stellt Strohl die Theologie Luthers dar. Fast
100 Seiten sind der Analyse der Rémerbriefvorlesung von 1515/16 gewidmet.
Strohl arbeitet auch den Unterschied zwischen Luther und Paulus heraus
und findet ihn darin, da3 Paulus viel zuversichtlicher vom neuen Menschen
reden kann, wihrend Luther stidrker die Untuiberwindbarkeit der Siinde
auch beim Wiedergeborenen betont. Es scheint mir fraglich, ob Strohl recht
hat, wenn er diesen Unterschied auf Luthers Individualismus und seine per-
sonliche Erfahrung zuriickfithrt. Diese psychologische Erklarung erreicht
noch nicht die theologische Dimension, um die es Schwarz in seiner hernach
zu besprechenden Dissertation geht. Strohl fithrt seine Darstellung unter
reichlicher Anfithrung der Quellen bis zum Jahre 1520 durch.

Das von M. Scheel 1915 ausgesprochene Desiderium, dal wir eine allen
wissenschaftlichen Anspriichen geniigende Biographie Luthers nicht be-
sitzen, durfte mit diesem Buch wenigstens fiir die Frithzeit Luthers erfiillt
sein.

Einer besonderen Problemreihe innerhalb der Theologie des jungen Luther
geht Schwarz in seiner Tubinger Dissertation nach, ndmlich dem Sinn der
Trias Glaube, Liebe, Hoffnung. Die Frage wird vom Autor so gestellt: bleibt
Luther auch in seiner Kritik des Occamismus noch innerhalb der Grenzen
dieses Denkens, wobei er dann stéirker als das nattirliche sittliche Vermogen
des Menschen die Wirkung der Gnade betont, oder hat Luther schon den
Begriff der habitualen Gnade und der theologischen Tugenden aufgegeben,
die zur Erfullung der hochsten religiosen Moglichkeiten des Menschen notig
sind? Schwarz ist sich bewuft, dal3 bei der Herausarbeitung des spezifisch
Lutherischen insofern besondere Schwierigkeiten auftreten, als die Zusam-
menhénge mit der mittelalterlichen Theologie noch nicht geniigend unter-
sucht sind. Der Autor hat sich bei der Neuausgabe der 1. Psalmenvorlesung
im Rahmen der Weimarana gerade in dieser Hinsicht besondere Verdienste
erworben.

Schwarz untersucht hier drei Stufen der Friththeologie Luthers: die Zeit
der Sentenzen-Lektur von 1509 bis 1510; der 1. Psalmenvorlesung 1513-1515
und die Zeit der Paulus-Exegese von 1515 bis 1518. Dabei vermeidet er eine
voreilige Einlegung spiiterer Einsichten in die frithen AuBlerungen Luthers
und findet zunéchst nur eine vorsichtige Infragestellung der scholastischen
Habitus-Lehre, fiur die die Gnade zu einer inhérierenden Qualitat des Men-
schen wird. Wenngleich Luthers Kritik zundchst nur hypothetisch bleibt,
enthiilt sie doch schon den Ansatz zu etwas Neuem.

Der Aktualismus Luthers macht sich insbesondere in der Neufassung des
Virtus-Begriffs bemerkbar: dieser Begriff bezeichnete weder des Menschen
sittliches Vermégen noch Gottes metaphysisches Wesen, sondern ist Inbe-
griff des gottlichen Wirkens, durch das er seine Macht im Menschen erweist.
Dadurch ist der Zusammenhang mit dem Fides-Begriff gewahrt, da das
Werk Gottes extra nos in Christus und in nobis durch die fides geschieht.
Auch in der 1. Psalmenvorlesung ist das Bestreben Luthers zu beobachten,



Rezenstonen 377

sich von den Distinktionen der aristotelischen Tradition freizumachen; was
in der Tradition als in sich ruhende Potenz angesehen wird, das wird fur
Luther zur qualifizierten Bestimmung christlicher Existenz, die nur in actu
bestehen kann. Dieser Wandel im Virtus-Begriff fithrt schlielich in der
Paulus-Exegese dazu, dal3 Luther diesen Begriff gar nicht mehr auf fides,
spes und caritas anwendet. Das personale Verstdndnis der theologischen
Grundbegriffe kommt in der Paulus-Exegese zur Vollendung. Diese Begriffe
sind Totalbestimmungen des Menschen und qualifizieren sein Selbstver-
standnis als eines Daseins vor Gott. Der Virtus-Begriff und sein Gegenbegriff
vitium wandelt sich, wenn die virtus durch die fides bestimmt wird; damit
ist die traditionelle Guterlehre durch die Frage nach dem Selbstverstindnis
des Menschen in Relation zum Worte Gottes verdringt.

Die fides tibernimmt nun die zentrale Funktion der caritas als der mit Gott
einenden Kraft, die sie etwa bei Bernhard war. So werden fur Luther schlie3-
lich die drei theologischen «Tugenden» zu einem einheitlichen aktualen Ge-
schehen in der Macht des HI. Geistes. Hierzu gehort auch die spes, denn sie
ergreift in unléslicher Einheit mit der Liebe den ganzen Menschen und ver-
setzt ihn in die Zukunft Gottes, griindet also nicht wie in der Scholastik in
den menschlichen merita.

Diese Arbeit zeichnet sich durch eine aullerordentliche Sorgfalt und Ge-
lehrsamkeit aus und fiillt mit ihrer Beriicksichtigung der mittelalterlichen
Quellen eine bisher immer peinlich empfundene Liicke in der Lutherforschung.
Das Buch darf mit Fug als Kompendium der Theologie des jungen Luther
betrachtet werden. Heinz-Horst Sehrey, Tiibingen

ANDrREAS Fricius MopRrEvVIUS, Opera omnia. Durch die Academia Scien-
tiarum Polona hrsg. von C. F. Kumaniecki. 1-5. Warschau 1953—-1960.
Z1 223.—.

Mit der Herausgabe der Werke des Modrevius hat sich die Polnische Aka-
demie der Wissenschaften einer der bedeutenden Gestalten der polnischen
und zugleich der européischen Geistesgeschichte des 16. Jahrhunderts ange-
nommen.

Der von Erasmus begeisterte und abhéngige polnische Humanist, Theo-
loge, Jurist und spéatere konigliche Sekretar Andreas Fricius Modrevius
(Andrzej Frycz aus Modrzew, daher Modrzewski genannt und Modrevius
latinisiert, 1503-1572) kam nach seinen Studien in Krakau und in Witten-
berg (wo er 1531/32 Melanchthon hérte) im Sommer 1536 nach Basel, um
die von Johannes a Laski gekaufte Bibliothek des Erasmus nach Polen zu
uberfihren. Bei Oporin in Basel lie3 Modrevius im Jahre 1554 sein stattliches
staatstheoretisches Werk «De Republica Emendanda» erscheinen, von dem
der Basler Theologe Wolfgang Wissenburg (1494-1575) im Jahre 1557 eine
deutsche Ubersetzung unter dem Titel «Von Verbesserung des Gemeinen
Nutz» herausbrachte!, die nicht nur mit E. Staehelin als Wissenburgs be-
deutsamste literarische Leistung, sondern ebenfalls mit L. Gumplowicz als
der «erste Abril} einer Theorie des Staats in deutscher Sprache» angesehen
werden darf.

1 W. Voisé: Basler Zeitschrift f. Gesch. u. Alt.k. 58-59 (1959), S. 193-214,



378 Rezensionen

Diese Schrift « De Republica Emendandan fiillt den 1. Band der vorliegen-
den Gesamtausgabe. Das Werk entwirft in funf Biichern: De moribus, De
legibus, De bello, De ecclesia, De schola, in entscheidend von Erasmus und
dessen Institutio Principis gepriagter Weise einen rationalistischen Idealstaat.
Zwischen der Staatsauffassung des 16. Jahrhunderts und der des Zeitalters
der Aufkliarung stellt die Staatsidee des Modrevius ein bedeutendes Binde-
glied dar, wie nach L. Gumplowicz jetzt vor allem P.Mesnard heraus-
gestellt hat?2.

Der Text der Schrift des Modrevius iiber den Staat ist in der vorliegenden
Ausgabe hauptsichlich auf Grund der Krakauer (Teil-)Ausgabe von 1551,
auflerdem auf Grund der Basler Ausgaben von 1554 und 1559 sorgfiltig
(wie ein vorgenommener Vergleich mit den Originalausgaben ergeben hat)
zusammengestellt worden. Ein 1. Apparat enthilt die Varianten der ver-
schiedenen beriicksichtigten Ausgaben und ebenfalls Korrekturen, die C. F.
Kumaniecki vorgenommen hat. Ein 2. Apparat bietet in lateinischer Sprache
erlauternde Anmerkungen zu Sach-, Personen- und Ortsfragen, die sich aus
dem Text ergeben. Dem Textteil ist eine ausfiihrliche lateinisch gehaltene
Einleitung von 11 Seiten vorangestellt worden, die iUber Fragen der Ab-
fassungszeit des Werkes, uber die alten Druckausgaben und das Editions-
verfahren unterrichtet.

Das gleiche Editionsverfahren ist bei den weiteren Bénden der Ausgabe
beibehalten worden. Der 2. Band enthilt « Orationes» der Jahre 1543-1557,
die Modrevius bei verschiedensten Anlédssen konzipiert hat. Dabei stellt ein
in sich geschlossenes Ganzes die vierteilige «Oratio de poena homicidii» dar.
Vom praktischen humanistischen Reformeifer beseelt ist die den «Equitibus
Poloniae ac reliquiae Sarmatiae» gewidmete Rede. Der christliche Humanis-
mus des Modrevius tritt besonders deutlich zutage in der Schrift «De Eccle-
sia» (erstmals in Antwerpen 1550 gedruckt), die im 3. Band der Ausgabe
geboten wird: An erasmische Ideen ankniipfend wird hier ein theologisches
Unionsprogramm entworfen, das die widerstreitenden kirchlichen Parteien
zusammenbringen und ohne radikale Anderungen eine #uBere und innere
Reform der Kirche gewihrleisten soll. Der 4, Band vereinigt in sich «Opus-
cula» der Jahre 1560-62, die vielfach um theologische Fragen kreisen (De
mediatore, Libri tres: De peccato originali, De hominis libero arbitrio, De
providentia et praedestinatione Dei aeterna). Im 5. Band schlieBlich sind
die von Modrevius 1566 begonnenen «Sylvae» enthalten, die ebenfalls theo-
logischen Problemen gewidmet sind (der Trinitit, Person Jesu, Einheit der
Kirche u.a.m.). Auf die langwierige und verwickelte Abfassungs- und
Druckgeschichte der «Sylvae» wird in der Einleitung zu Band 5 ausfiihrlich
eingegangen. Ein umfangreiches Namen- und Sachregister fiir die Gesamt-
ausgabe (von Irmina Lichonska erstellt) ist dem 5. Band beigegeben.

Mit dieser Gesamtausgabe der Werke des Modrevius ist endlich der Weg
fur eine Darstellung der politischen, rechtlichen und theologischen Gesamt-
konzeption dieses universalen Humanisten freigegeben. Fur die Weiter-

2 P. Mesnard, L’essor de la philosophie politique au XVIe siécle (1951),
S. 414ff.



Rezensionen 379

verfolgung der von Erasmus inaugurierten Idee einer Wiedervereinigung der
Kirchen uber die 30er und 40er Jahres des 16. Jahrhunderts hinaus sind des
Modrevius Schriften, die in ganz Europa in der zweiten Hélfte des 16. Jahr-
hunderts gelesen wurden, von entscheidender Bedeutung. Speziell in staats-
theoretischer und sozialethischer Hinsicht verdiente Modrevius noch be-
sondere Aufmerksamkeit im Ausblick auf die Staatstheorien des 17. und
18. Jahrhunderts. Der Begriff der «publica utilitas», den bereits W. Maurer
als konstitutive Leitidee der Staatsauffassung des Erasmus (in einer von
Aristoteles tiber Cicero, Augustin und Thomas von Aquin sich herleitenden
Traditionslinie) herausgestellt hat, steht auch bei Modrevius im Mittelpunkt
seiner Staatstheorie. Die Linien, die von hier aus z. B. zu Hugo Grotius
laufen, der des Modrevius Schriften gelesen und geschétzt hat, miilten ein-
mal eingehend untersucht werden — auch beziiglich der Kirchenunions-
vorschliage, die Hugo Grotius ebenfalls entworfen hat.

Fiir solche und weitere Untersuchungen steht jetzt die Gesamtausgabe der
Werke des Modrevius auf Grund ihrer lateinischen Texte und insbesondere
auf Grund der lateinischen Kommentierung einem znternationalen Benutzer-
kreis zur Verfuigung. Die mafigeblichen Herausgeber: C. F. Kumaniecki und
St. Zolkiewski, beide Professoren an der Warschauer Universitiat und Mit-
glieder der Academia Scientiarum Polona, aullerdem der Editionssekretéar
Prof. L. Kurdybacha von der Universitit Warschau verdienen fiir ihre ge-
diegene Editionsarbeit groBe Anerkennung. Ernst- Wilhelm Kohls, Erlangen

Louis PERRIRAZ, Histoire de la théologie réformée frangaise. De Calvin a la
fin du 19¢ siécle. Neuchatel, Ed. H. Messeiller, 1961. 290 pp.

L’histoire de la théologie protestante francaise reste trop mal connue
pour qu’on ne se réjouisse pas de lui voir consacrée une étude d’ensemble
et I’on ne peut que savoir gré a I'auteur de sa tentative. Il était cependant
difficile de traiter un sujet aussi étendu en moins de 300 pages. Pour les
périodes connues, 'exposé parait nécessairement succint et quelque peu
dépourvu de nuances. Ainsi en est-il du court chapitre (pp. 21-35) consacré
a Calvin, ou plus exactement & I’«Institution chrétienne». Il se borne &
signaler les «éléments essentiels» (p. 22) de la doctrine du réformateur. On
aurait aimé du moins, pour tempérer la sécheresse inévitable de l'analyse
et justifier certaines affirmations rapides, quelques notes renvoyant aux
nombreux travaux de valeur que nous possédons sur ce sujet.

Les chapitres suivants présentent 'intérét d’étudier une période beaucoup
moins connue, qu’il s’agisse des successeurs immeédiats de Calvin ou de la
théologie protestante frangaise aux 17¢ et 18¢ siécles. C’est la surtout que
I’'on est amené & déplorer la brieveté imposée & 'auteur par les dimensions
de son ouvrage. Traitant d’hommes presque ignorés, il ne peut éviter les
indications biographiques, souvent au détriment de l’analyse théologique.
Le cas d’Antoine de Chandieu est caractéristique: 4 pages (563-57) nous
renseignent sur sa vie, 4 lignes sur sa pensée. Quant au fond, nous croyons
regrettable que l’auteur g’en tienne & la vue traditionnelle selon laquelle
toute I’histoire de la théologie protestante francaise apres Calvin est dominée
par la question de la prédestination. C’est ainsi qu'’il écrit & propos de Th.



380 Rezensionen

de Béze: «Une étude plus poussée pourrait peut-étre noter quelques diffé-
rences dans le détail de la doctrine, mais cela importe peu a notre sujet, car
Béze resta prédestinatien et méme supralapsaire» (p. 53). Il nous semble au
contraire que cela importe beaucoup et que I'étude de ces différences aurait
permis de découvrir d’autres points de vue, plus significatifs de 1’évolution
des esprits.

L’histoire de la théologie réformée francaise au 17¢ siécle est traitée dans
le méme esprit, & tort croyons-nous encore. Sans doute la question de la
prédestination fut-elle alors apparamment prépondérante, mais nous pensons
que loriginalité réelle d’'un Cameron ou d’'un Amyraut ne réside pas dans
leur replatrage laborieux de la doctrine calviniste sur ce peint. M. Perriraz
nous semble avoir méconnu I'importance et la valeur d’hommes tels que
Pajon, Le Céne et Papin. Ce dernier, notamment, est accusé bien rapide-
ment de n’avoir pas conservé «une spiritualité élevée» et de n’avoir «rien
compris a 'inspiration profonde de la Réforme» (pp. 108-109). Ce jugement
sévere ne repose malheureusement sur aucune analyse de la pensée d’un
auteur qui méritait plus d’égards.

Le chapitre sur «I’histoire et la critique biblique» (pp. 115-147) montre
mieux l’originalité de la théologie francaise & cette époque. Nous pensons
pourtant qu’il aurait fallu en tirer les conséquences dans la période suivante
et, ce faisant, accorder plus de 3 pages (174-177) a Bayle, toujours méconnu,
alors qu’il est sans doute la figure la plus importante du protestantisme fran-
cais au 17¢ siecle.

Aprés un chapitre consacré & Antoine Court et au séminaire de Lausanne,
M. Perriraz étudie le 19¢ siécle, passant successivement en revue le Réveil,
la ecrise Schérer, I’'orthodoxie, le libéralisme, 1’école de Paris, I’histoire et la
critique. Ses sympathies vont visiblement aux théologiens orthodoxes, ce
qu’on ne saurait lui reprocher. Il est cependant étrange de le voir soutenir
que «les représentants de la tendance libérale... étaient... de piétres pasteurs
peu dignes de représenter le protestantisme véritable» (p. 244). Il faudrait
au moins justifier une telle affirmation, mais appartient-il & I’historien des
idées de juger les qualités pastorales des auteurs qu’il étudie?

Ces réserves faites, I’'ouvrage de M. Perriraz conserve le mérite d’aborder
un sujet peu connu. On y trouvera d’utiles indications.

Jean Roth, Sainte-Marie-aux-Mines, France



	Rezensionen

