
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

James Barr, Biblical Words for Time. — Studies in Biblical Theology, 33.

London, SCM Press, 1962. 174 S.

Der knapp vierzigjährige Verfasser war bis 1953 presbyterianischer Pastor
in Tiberias, wurde dann Professor des Neuen Testaments in Montreal,
Canada, versah 1955 bis 1961 eine Professur' für Altes Testament in
Edinburgh und vertritt jetzt dasselbe Fach in Princeton, N. J.

Das vorliegende Buch ist nicht nur eine Studie über die biblischen
Vokabeln für Zeit und Ewigkeit. Der Verfasser treibt bewußt keine
Wortstudien, wie sie in der modernen biblischen Theologie vorkommen. Nach ihm
geht diese einen verkehrten Weg, indem sie Wort und Begriff verwechselt
oder vermischt. Er setzt damit den Angriff fort, den er im vorigen Jahr
durch sein Buch The Semantics of Biblical Language auf sie unternahm
(eine Besprechung im Journal of Biblical Literature bezeichnete dieses Buch
als ebenso epochemachend wie Albert Schweitzers Geschichte der Leben
Jesu-Forschung). Das neue Buch ist eine Anwendung der Theorie von The
Semantics.

Barr übt hier scharfe Kritik an den Verfassern, die über den biblischen
Zeitbegriff geschrieben haben (J. Marsh, J. A. T. Robinson, O. Cullmann
u.a.). Er meint, daß die Begriffe leere oder meßbare Zeit und erfüllte Zeit,
die oft in der Literatur angewandt werden, vom französischen Philosophen
Bergson stammen, wie die von Cullmann angenommene zeitliche Ewigkeit
eine Variante der aristotelischen Kritik an Piatons Ideenlehre sei.

Der Sinn der ZeitVokabeln kann nach dem Verfasser nur durch sorgfältige
philologische Analyse der Textstellen herausgestellt werden. Es gibt dafür
keine besondere «theologische Methode», weil es keine Lingua sacra, keine
Bibelsprache gibt. Die Worte können über den Textzusammenhang hinaus
zur Sache nichts beitragen. Wenn man z. B. für Kcupôç den Sinn «erfüllte
Zeit», Moment der Entscheidung annimmt, so kann dieser Sinn nur durch
den Textzusammenhang bewiesen werden, niemals durch Generalisierung
von einem «biblischen Sinn». Der Verfasser bezweifelt auch stark, daß es

für solche Begriffe wie Zeit, Tag u. dgl. eine besondere hebräische oder
biblische Denkart gegeben hat. Er wendet sich energisch gegen J. Pedersen
und dessen Anhänger, wie T. Boman. Diese Kritik des Verfassers scheint
beachtenswert zu sein.

Viele Artikel des Theologischen Wörterbuchs zum Neuen Testament, die

vom Verfasser kritisiert werden, zeigen indessen eine größere methodische
Vorsicht, als er anerkennen will. Muß man nicht in der theologischen Exegese
sich klar bewußt sein, daß man gewisse philosophische und theologische
Voraussetzungen annimmt und annehmen muß? Die Einheitlichkeit und
Klarheit der Bibel ist wohl mehr eine Arbeitshypothese als ein empirisch
begründeter Schluß. Aber trotzdem hat die Hypothese auch wissenschaftlich
viel Gutes für unsere Kenntnis der biblischen Glaubenswelt geleistet.

Wenn auch Wort und Wirklichkeit gesondert werden müssen, so sollen
die Worte doch nicht die Wirklichkeit verhüllen. Der Verfasser scheint in



Rezensionen 363

Wirklichkeit eine andere Theologie als die kritisierten Verfasser zu
repräsentieren. Ist es ein wiederauferstandener Nominalismus? Es ist gewiß nützlich,

daß auch die Bibelforscher sich über ihre dogmatischen Voraussetzungen
klare Begriffe machen, wie der Verfasser es verlangt; aber er ist nicht selber
frei von solchen. Erik Esking, Örebro, Schweden

Henning Gbaf Reventlow, Wächter über Israel. Ezechiel und seine
Tradition. Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, Beih. 82.
Berlin, A. Töpelmann, 1962. 173 S.

Die Kieler Habilitationsschrift von Graf Reventlow aus der formgeschichtlichen

Schule bemüht sich um den Nachweis, daß die Verkündigung des
Ezechiel in enger Bindung an die überlieferten Formen des älteren Jahve-
glaubens erfolgt. Die Arbeit reiht sich damit in die neuere Prophetenforschung

ein, die nach der Verwurzelung in den israelitischen Traditionen
fragt (z. B. Würthwein zu Amos, Wolff zu Hosea, Beyerlin zu Micha, von
Waldow zu Deuterojesaja). Es entsteht ein neues Verständnis des Propheten
und seines Amtes, das sich in wesentlichen Punkten von der Schule
Wellhausens und (bezüglich Ezechiels) Hölschers abhebt. Mit Grund verweist
der Verfasser unzählige Male auf Zimmeriis Ezechielkommentar und dessen
« Nebenprodukte ».

Reventlow untersucht in sechs Arbeitsgängen die Botschaft des Ezechiel
als Unheilsprophet, als Heilsprophet, als Geschichtsprophet, als Gesetzesprophet,

als Wächter und als Fremdvölkerprophet. Die Unheilsbotschaft
sieht er in der kultischen Fluchverkündigung am (amphiktyonischen)
Zentralheiligtum des israelitischen Bundesfestes verankert, während die Heils-
prophetie zahlreiche Berührungen und Anklänge im Segensformular besitzt.
Die Geschichtsprophetie ist liturgisch verwurzelt in der regelmäßigen Re-
zitierung von Jahves Heilshandeln an Israel am Bundesfest, auf dessen

Hintergrund sich der menschliche Ungehorsam abhebt. Als Gesetzesprophet
hat Ezechiel - in Form eines Plädoyers - den Rechtsanspruch Jahves gegen
seine Bestreitung zu sichern. In eigener Initiative - nicht als Mund Jahves -
ist Ezeehiel der Wächter Israels, indem er warnt, mahnt und zur Umkehr
ruft. Von den FremdVölkern will Jahve im Grunde nichts anderes als vom
Gottesvolk, nämlich die Anerkennung seiner Herrschaft.

Die Verankerung der Prophétie des Ezechiel wird kaum Widerspruch
finden, nachdem bereits für andere Propheten (siehe oben) nachgewiesen ist,
daß sie auf den früheren Uberlieferungen fußen und nicht beziehungslos
sprechen und handeln. Gegenüber der bisherigen Ezechielforschung tritt als
wesentliches und neues Element die These des Verfassers in den Vordergrund,

Ezechiel sei Amtsträger gewesen (zusammenfassend S. 163f.): «Nicht
freie Verkündigung eines Geistesmenschen», wie die bisherige Forschung
gemeint hat, «sondern eine in Auftrag und Befugnissen genau umgrenzte
amtliche Funktion, das ist der Inhalt der ezechielischen Botschaft.» Dieses

Prophetenamt, so schließt Graf Reventlow, ist die « direkte Fortführung des
Amtes der Segen und Fluch im Bundesfest rezitierenden Verkündiger». Hier
setzt sich der Verfasser der Frage aus, ob Ezechiel den sog. Kultpropheten
zuzuordnen ist, die es in Israel wohl in größerer Zahl gegeben hat - oder



364 Rezensionen

aber, ob er das alte Amt des «Richters Israels» in seiner Zeit ausgeübt hat,
ein Amt, das je nur einen einzigen Träger kannte, das ursprünglich von
Mose, dann sicher von den sog. Kleinen Richtern, von Samuel und später
wahrscheinlich wieder bewußt von Josia ausgeübt worden ist (vgl. dazu die
einschlägigen Forschungen von Klostermann, Noth, Grether, Weiser,
Beyerlin u. a.). Wenn Graf Reventlow Ezechiel als späten «Richter Israels»
beurteilt, dann hat er uns mit seiner Arbeit diese Gestalt einen großen
Schritt nähergebracht. Andere Amtsträger (als die «Richter Israels»), die als

Vorgänger Ezechiels in Frage kommen könnten, gibt es wohl gar nicht. An
dieser Stelle hätte die Linie wenigstens andeutungsweise weiter ausgezogen
werden dürfen, um Mißverständnisse auszuschließen.

Die Kritik besteht also im Grunde nur in der hier aufgeworfenen Frage;
im übrigen legen wir eine gediegene, erfreuliche und fruchtbare
Untersuchung aus den Händen. Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau

Roland de Vaux, L'archéologie et les manuscrits de la mer morte (The
Schweich Lectures of the British Academy 1959). London, publ. for the
British Academy by Oxford Univ. Press, 1961. xv und 107 S. xlii Pl.
Das Buch enthält in etwas erweiterter Form die Schweich Lectures der

Britischen Akademie, die Père de Vaux 1959 hielt. Die Veröffentlichung dieser

Vorträge steht in gewisser Weise zwischen den vorläufigen Berichten in
der Revue Biblique und der abschließenden Publikation. Darin liegt ihre
besondere Bedeutung, und damit wird sie zu einem wichtigen Hilfsmittel für
jeden, der sich ernsthaft mit den Problemen von Qumrân zu beschäftigen
hat und dabei nicht nur für den, der die einschlägige Diskussion nicht in
vollem Umfang verfolgen kann.

Wie der Titel besagt, beschränkt sich die Darstellung in voller Absicht
auf das, was die Archäologie zur Erhellung der durch Qumrân gestellten
Fragen beitragen kann, geht also ebensowenig auf die weiteren Fundstätten
dieses Raumes (Wadi Murabba'at, Khirbet Mird) wie auf eine Diskussion der
Handschriften im eigentlichen Sinne ein.

Mag dies im ersten Augenblick als eine zu strenge Bescheidung erscheinen,
so wird dem Leser, je weiter er in der Lektüre fortschreitet, das Gewicht dieser

Bescheidung immer deutlicher, angesichts der vielen offenen Fragen und
der auseinandergehenden Meinungen bei der Deutung der geschichtlichen
Situation. Ist es bei jedem Dokument der Geistesgeschichte notwendig, sich
den Hintergrund seiner Entstehung nach Raum, Zeit und Umwelt zu
vergegenwärtigen, so gut es geht, so ist die Forschung gerade hier in einer
besonders glücklichen Lage.

Mit der Zielsetzung ist der Aufriß des Buches bestimmt. In einem ersten
(S. 1—39: Khirbet Qumrân) und einem zweiten Teil (S. 40-70: Archéologie
de la Région de Qumrân) wird zunächst eine Darstellung und Deutung des

Befundes gegeben. Sie ist ausgezeichnet durch die Kraft, die aus den Funden
ein anschauliches Bild zu machen und dem Leser zu vermitteln vermag,
ebenso durch die strenge Sachlichkeit der Auseinandersetzung mit diesem
Befund, in die der Leser mit hineingezogen wird, so daß er direkt von der
Sache angesprochen ist und die Antworten, die er sich zu eigen macht,



Rezensionen 365

selber überprüfen muß. In dieser Weise werden zunächst die einzelnen Epochen

der Besiedlung von Khirbet Qumrân selbst dargestellt, angefangen von
den frühesten Spuren israelitischer Besiedlung bis zu dem letzten kurzen
Nachspiel eines kleinen römischen Postens nach der Zerstörung (Periode III)
und der Benutzung des Ortes als Schlupfwinkel während des zweiten
Aufstandes. Anhand von einprägsamen Plänen und Bildbeigaben wird die
Entwicklung der Anlage von ihrer Neubesiedlung in der zweiten Hälfte des
zweiten Jahrhunderts (Ia) durch die beiden Blütezeiten der Gemeinschaft
(Ib bis zum Erdbeben 31 a. Chr. II bis zu ihrer Eroberung 68 p. Chr.)
verfolgt, dabei werden an detaillierten Angaben über die keramischen und vor
allem numismatischen Funde die Probleme der Chronologie dargestellt und
eingehend diskutiert. Es ergeht einem bei der Lektüre des Buches ja immer
wieder so : wenn man über das Gelesene nachdenkt und andere Möglichkeiten
der Erklärung erwägt, findet man beim Weiterlesen, daß auch diese Fragen
und Möglichkeiten ernst genommen und sorgfältig durchdacht sind. Der
letzte Abschnitt dieses ersten Teiles ist der Darstellung des Friedhofes östlich
der Ruinen vorbehalten.

In der gleichen einprägsamen Weise geht es im zweiten Teil um den
archäologischen Befund der Umgebung und seine Deutung, d. h. ihre
Beziehung zu den Epochen der Siedlung auf Khirbet Qumrân. Umgebung
bedeutet einmal die Grotten im Bergabfall wie auf der Terrasse selbst, dann
die 1956 und 1958 zwischen Khirbet Qumrân und 'Ain Feshkha und in
'Ain Feshkha durchgeführten Untersuchungen, die einen starken Eindruck
von der landwirtschaftlichen Nutzung des Gebietes schon in israelitischer
Zeit (die Anlage knapp einen Kilometer südlich von der Terrasse mit ihrer
nach Süden verlaufenden landwirtschaftlichen Schutzmauer, wohl die
Vorgängerin der israelitischen Anlage auf Khirbet Qumrân), dann aber vor allem
in der Zeit der Gemeinschaft von Qumrân machen. Aus dieser Zeit stammen
die Anlagen unmittelbar nördlich der Quelle ; auch dort lassen sich drei
aufeinanderfolgende Epochen feststellen, von denen die ersten beiden mit
Sicherheit mit Ib, II in Qumrân gleichgesetzt werden können, während für
die dritte nur vorsichtige Vermutungen vorgetragen werden können. Die
Bedeutung dieser landwirtschaftlichen Anlagen für die ganze Gemeinschaft
erhellt aus den Wirtschaftskomplexen, die im Norden und Süden anschließen
und die unter Darlegung und vorsichtiger Abwägung aller Gründe und
Gegengründe als Feigendarre und Gerberei angesprochen werden. Der dritte
und wichtigste Teil (S. 70-104: Les Ruines et les Textes) geht den Beziehungen

zwischen den Handschriften, den Grotten und den Ruinen nach und
beweist gegenüber allen auf willkürlichen Postulaten beruhenden Anschauungen

die Zuverlässigkeit der Fundberichte, die unbestreitbare Zusammengehörigkeit

der Handschriften mit der Gemeinschaft von Qumrân, bei deren
Katastrophe sie verborgen wurden, mit allen Folgerungen, die sich daraus
für den zeitlichen Ansatz der Handschriften selbst ergeben. Nach dieser
Sicherung können nun Texte und Monumente miteinander verglichen werden ;

der archäologische Befund stimmt mit dem überein, was sich aus der
Gemeinderegel über das Leben der Gemeinde erschließen läßt.

Auf den letzten beiden Abschnitten (S. 86-94: Histoire de la communauté



366 Rezensionen

und S. 95-104: Dénomination de la Communauté) liegt das eigentliche
Schwergewicht der archäologischen Beweisführung. Zuerst werden die
Beziehungen der Gemeinde zu der Gemeinde des neuen Bundes der Damaskusschrift

erötert. Auf Grund archäologischer Erwägungen erscheint es
ausgeschlossen, daß zu irgendeinem Zeitpunkt die Gemeinde von Qumrân oder ein
Teil von ihr nach Damaskus ausgewandert sei; vielmehr ist Damaskus
symbolisch zu verstehen. Unterschiede zwischen der Damaskusschrift und der
Sektenregel hinsichtlich der sozialen Struktur der Gemeinschaft zwingen
allerdings zur Annahme einer Koexistenz verschiedener Gruppen in Qumrân,
die dann keine gemeinsame Organisation gehabt hätten. P. de Vaux findet
das durcli den Unterschied der Bewohner der Höhlen und Grotten in der
Umgebung und des eigentlichen Gemeindezentrums erklärt.

Doch wird man da wohl fragen müssen, ob gegen diese Annahme nicht die
Tatsache spricht, daß Fragmente der Damaskusschrift unabhängig von den
Funden in Qumrân in Altkairo entdeckt wurden, außerdem ist die Frage, wie
man sich ein solches Nebeneinander angesichts der gemeinsamen Existenz-
und Ernährungsgrundlage vorzustellen habe. Unbedingt einleuchtend sind
die archäologischen Erwägungen zu der Frage, wann der Lehrer der Gerechtigkeit

und sein Gegenspieler, der gottlose Priester, anzusetzen seien. Wenn
auch ein endgültiges Urteil nicht abgegeben wird, weisen alle Überlegungen
auf einen Vorgänger des Johannes Hyrkanus und dann eher auf Simon als
auf Jonathan (S. 90/1). Mit besonderer Eindringlichkeit werden dabei die
Versuche widerlegt, die den Zusammenstoß des Lehrers der Gerechtigkeit mit
dem gottlosen Priester, dazu die Abfassung wenigstens eines Teils der in
Qumrân gefundenen Schriften auf dem Hintergrund des ersten jüdischen
Krieges sehen, und die wohl eine zweite Besiedlung von Qumrân, diesmal aber
durch zelotische Kreise, annehmen (so vor allem C. Roth). Ebensowenig
wie mit den Zeloten kann die Gemeinde mit den Sadduzäern oder den Pharisäern

in Verbindung gebracht werden. Wenn auch in dieser Frage von der
Archäologie keine Entscheidung erwartet werden kann, so spricht die
sorgfältige Abwägung aller Gründe nicht dagegen, daß die Gemeinde zu den
Essenern gehörte.

Angesichts dieses Buches und der Person seines Verfassers erscheint
jeder Versuch einer lobenden Anerkennung als unerträgliche Anmaßung.
Doch man darf dem Gefühl der wirklichen Freude und ebenso des

aufrichtigen Dankes Ausdruck geben, mit dem man dieses Buch liest, das so

anspruchslos vom Dienst der Archäologie redet. Zu danken ist auch für die
reiche und gute Ausstattung mit Plänen und Bildmaterial. Zwei kleine
Druckfehler : Plan XXXIX enthält zweimal loc 52, dafür fehlt 59 (Bezug auf
S. 6 des Textes); auf PI. 40 fehlt die Angabe 11 Q.

Hans-Joachirn Stoebe, Basel

Rudolf Schnackenburg, La théologie du Nouveau Testament. Bruges,
Desclée de Brouwer, 1961. 123 S. Fr. belg. 135.—.

Unter dem Titel «Studia neotestamentica » soll in französischer Sprache
eine Reihe von neutestamentlichen Monographien aus der Feder katholischer



Rezensionen 367

Theologen veröffentlicht werden; eine besondere Folge von «subsidia» ist
ebenfalls in diesem Rahmen vorgesehen, die über den neusten Stand der
neutestamentlichen Theologie zu orientieren haben.

Als erster Band dieser «subsidia» ist «la théologie du N. T.» des
bekannten Würzburger Theologen erschienen. Erstaunlich, wie in etwa hundert
Seiten die Hauptfragen umrissen und die einschlägigen Literaturangaben
zusammengetragen werden. Wie soll ein so konzentriertes Werk resümiert
und ein so reich informiertes Buch ergänzt werden? Es können nur einige
Hinweise erfolgen.

Programmatisch wird zunächst die grundsätzliche Bedeutung der neu-
testamentlichen Theologie hervorgehoben und ihr Verhältnis zur Dogmatik
geklärt ; daß die erstere noch am Anfang ihrer Entwicklung steht, wird nicht
verschwiegen, doch eignen ihr «la force des racines et la fécondité de la
source» (S. 14). Es geht dem Verfasser sehr darum, die neutestamentlich-
theologische Forschung zu intensivieren, und immer wieder weist er auf
Fragen hin, die der Untersuchimg bedürfen. Beim Aufweis der Schichtung
möchte er den Ausdruck « Gemeinde theologie» vermeiden; er zieht es vor,
von «Theologie der ersten Apostel und der Urkirche» zu sprechen (S. 15)
Bei aller Differenzierung im neutestamentlichen Befund, die gebührend
berücksichtigt werden muß, darf der Blick für die Glaubenseinheit nicht
getrübt werden. Schnackenburg ist davon überzeugt, daß die katholische
Exegese, in ihrer Verbindung mit der lebendigen Überlieferung, dem kirchlichen
Lehramt und dem «sensus fldei», an den Grundwahrheiten festhalten wird,
und daß eine darauf aufgebaute neutestamentliche Theologie klare Richtlinien

und präzise Umrisse haben muß (S. 22). Das hindert ihn nicht, immer
wieder festzustellen, daß entscheidende Anregungen der protestantischen
Forschung zu verdanken sind, und daß in vielen Belangen auf römischer
Seite Entsprechendes fehlt.

Die verschiedenen Strömungen in der jüngsten neutestamentlichen Theologie

werden kurz gesichtet, wobei die Auseinandersetzung mit Bultmann
einen verhältnismäßig großen Platz einnimmt (S. 30-32). Nach einem
Kapitel über «Kerygma und Theologie der Urkirche» folgen Untersuchungen
über die Theologie der Synoptiker, diejenige von Paulus, von Johannes und
der andern neutestamentlichen Schriftsteller bzw. Briefe (wobei die Pastoralbriefe

gesondert von Paulus, die Apokalypse von Johannes, der Jakobus-,
der 2. Petrus- und der Judasbrief kaum erwähnt werden). Zuletzt sind
diverse Themen der neutestamentlichen Theologie angeschnitten: die Christo -

logie (wobei die Untersuchung von O. Cullmann besonders gewürdigt wird,
S. 105), die Ekklesiologie, die Glaubenshaltung des Christen, Ethik und
Askese, die Eschatologie. Letztere, betont der Verfasser zum Schluß, ist
wohl ein heißes Eisen; sie ist aber auch ein Prüfstein für die neutestamentliche

Theologie, und es wird sich erweisen, ob diese allen Aufgaben gerecht
werden wird, die ihrer warten, und ob sie der ganzen Theologie dazu
verhelfen wird, den heutigen Menschen mit dem Anspruch des Wortes Gottes
zu konfrontieren. Charles Brütsch, Bern



368 Rezensionen

Willis Peter De Boer, The Imitation of Paul. An Exegetical Study. Aca-
demisch proefschrift. Kampen, J. H. Kok N. V., 1962. XIV + 235 S.

Fl. 6.90.

This thoughtful dissertation deals with a neglected subject which, though
it comes to literal expression in the New Testament relatively few times, is
nevertheless significant and important in view of its close relationship to the
concept of the imitation of Christ.

The author's background survey proceeds from a detailed analysis of
Paul's words for imitation (pipéopai) and example (tûttoç) to a much broader
treatment of the idea of imitation in the world of Paul so that a wealth of
relevant expressions is related to the crucial areas of religion and morals.
The remaining half of the book comprises an exhaustive exegetical study of
the texts which speak expressly of the imitation of Paul (I Thess. 1:6 ;

II Thess. 3: 7-9 ; I Cor. 4:16 ; 11:1 ; Phil. 3:17) and those in which the idea
is present in effect (Gal. 4:12; I Tim. 1:16; II Tim. 1:13 ; 3:10; Acts 20: 35).

De Boer finds that the Greek idea of imitation, which passed into Jewish
literature prior to the New Testament period, is marked by strong moralistic
views and has as its base the creative "bringing to personal expression of
the ways seen in another" (p. 211). He notes further that in the New Testament

this basic understanding of imitation is retained while the high
moralistic character and emphasis disappear; the appeal to imitate is no longer
to the inherent goodness of some "way", but to the fact of salvation "in
Christ". He maintains, moreover, that Jesus' call to discipleship includes the
imitation of Himself and that the emphasis in the various Pauline calls to
imitation is on the way of life Christ showed while on earth and along which
He called men to follow Him. Within this plan of salvation Paul's references
to the imitation of himself play a specific role : the imitation of Paul is to be
understood in the context of the spiritual father-child relationship between
himself and his converts, whereby the child brings to personal expression
the way of Christ seen in the father; therefore, Paul's admonishing believers
to imitate him is a means of nuturing his spiritual children to the direct
imitation of Christ.

While one may not be inclined to agree with de Boer at every exegetical
emphasis and theological conclusion, one must admit readily enough that
his effort to remain faithful to the various texts and their contexts has
resulted in a valuable reference work and a credible corrective for the
unusual view of the New Testament term "imitation" offered by W. Michaelis1.

David B. Pedersen, Basel

J. N. Sevenster, Paul and Seneca. Novum Testamentum, Suppl. 4.

Leiden, E. J. Brill, 1961. VII + 251 S. 28 Gld.

Der Verfasser berichtet zunächst kurz über ältere Arbeiten, die das
Verhältnis des Apostels Paulus zur Philosophie des Stoikers Seneca untersucht
haben, und beginnt dann sogleich, einzelne zentrale Themen, die bei Seneca

und bei Paulus erörtert worden sind, darzustellen und miteinander zu ver-

1 W. Michaelis, Theol. Wörterb., 4 (1942), pp. 661-678.



Rezensionen 369

gleichen. Dabei wird jede kurzschlüssige Behauptung der älteren Forschung
als unbegründet abgewiesen und die Gegenüberstellung auf Grund einer
klaren methodischen Besinnung vorgenommen: Im ersten Kapitel wird von
«Personal Relationship between the Apostle and the Philosopher» gehandelt
und dabei betont, bei Durchführung des Vergleiches müsse die
unterschiedliche Bestimmung der philosophischen Briefe Seneca's einerseits sowie
der paulinischen Briefe andererseits beachtet und das ihnen jeweils
Charakteristische hervorgehoben werden. In den folgenden fünf Kapiteln wird
eingehend dargetan, wie zwar Paulus und Seneca an manchen Stellen eine
nahezu gleichlautende Terminologie brauchen, aber auch bei Verwendung
derselben Begriffe mit diesen eine ganz unterschiedliche Bedeutung
verbinden. Der Gott Senecas ist eins mit den unveränderlichen Gesetzen des

Kosmos, der Gott des Paulus aber handelt in der Geschichte und hat sich
am Kreuze Christi offenbart (Kap. II: God). Mit dem Gottesverständnis
aber hängt die Anthropologie immittelbar zusammen (Kap. III: Man).
Versteht Seneca den Menschen vom Leib-Seele-Dualismus her und bewertet
die Seele als den göttlichen Teil im Menschen, so sieht Paulus den Menschen
coram Deo. Für Seneca ist das Gewissen die höchste richterliche Instanz
(S. 84ff.); zwar bedient sich auch Paulus des Begriffes «Gewissen», aber für
ihn kann niemals das Zeugnis des Gewissens letztgültige Urteile fällen, denn
das Gericht liegt allein bei Gott (S. 92ff.). So zeigt sich gerade an diesem
Vergleich, daß «the difference between Paul's and Seneca's approach to
anthropological questions is most apparent from the fact that they use
similar words in entirely different meanings» (S. 78). Dieses Ergebnis wird
auch durch den Vergleich der die Ethik betreffenden Aussagen bestätigt
(Kap. IV : The Life of the Individual). Ist Senecas Ethik auf die Voraussetzung

gegründet, daß der Mensch eine freie, autonome Persönlichkeit ist,
so stellt Paulus den Christen unter die Forderung des Gehorsams. Daraus
folgt, daß «Paul would have regarded everything Seneca says about the
splendour of the independent human personality as self-glorification, as
'confidence in the flesh'» (S. 116). Der Begriff der Freiheit, der hier wie dort
verwendet wird, ist daher in völlig unterschiedlicher Bedeutung verstanden.
Während Seneca ein hohes Zutrauen zu den im Menschen liegenden Möglichkeiten

hat, kann es für Paulus neue Schöpfung nur in Christus geben. Das
Bild der dem Menschen aufgegebenen Kampfsituation ist darum wiederum
ganz verschiedenen Zusammenhängen eingeordnet: « Seneca uses it in
connection with the self-reliant warrior, while Paul applies it to the man who
in Christ and in the Spirit receives everything from God» (S. 164). Wie
unterschiedlich auch die Fragen der menschlichen Gesellschaft beurteilt
werden, ergibt der unter der Uberschrift «Social Relations» durchgeführte
Vergleich (Kap. V). Während Seneca alle Menschen Bürger des einen Kosmos

nennt, sind für Paulus Menschen verschiedener Völker und Stände
untereinander verbunden durch die Gemeinschaft in Christus. Wenn über die
Sklaven, die Frauen und die Haltung gegenüber dem Besitz sich in den
Schriften beider auch gelegentlich fast gleichlautende Äußerungen finden,
so darf dabei nicht übersehen werden, daß die Stellung des Menschen in der
Gemeinschaft von völlig verschiedenen Voraussetzungen her betrachtet

24



370 Rezensionen

wird. Im letzten Kapitel «Eschatology» wird gezeigt, daß Seneca das Schicksal

des Menschen in den zyklischen Ablauf aller Dinge hineingebunden sieht.
Im Tode wird die Seele vom Leib getrennt - ein durchaus natürlicher
Vorgang, denn die Seele geht im Tode in einen anderen Zustand hinüber und
hat als unsterbliche am zyklischen Geschehen des Kosmos teil. Für Paulus
aber ist der Tod kein natürliches Ereignis, sondern Gericht Gottes. Ewiges
Leben gibt es nicht für eine unsterbliche Seele, sondern nur durch Auf-
erweckung aus dem Tode.

Am Ende der stets umsichtig abwägenden Untersuchung stellt der
Verfasser als Ergebnis fest : « So we see that there is a profound and lasting
contrast between Paul and Seneca. Paul may occasionally have derived terms
and expressions from the Hellenistic World around him and even from the
Stoic school, he may now and then use phrases which are at first sight
reminiscent of Seneca, but he always makes them instrumental to the particular

purpose of his own preachings. Seneca's language would sometimes seem
to have an affinity with that of the Apostle, while certain of his notions
would also seem to coincide with Paul's, but on looking deeper we find that
he even then pursues his own particular line of thought» (S. 240). Diesem
Ergebnis, das aus vielen sorgfältigen Einzelexegesen gewonnen wurde, ist
ohne jede Einschränkung zuzustimmen. Durch diese Abhandlung sind alle
früheren Untersuchungen über das Thema Paulus und Seneca überholt und
ist zugleich ein gewichtiger Beitrag zur Frage nach dem Verhältnis des

Apostels zur stoischen Philosophie überhaupt geleistet worden.
Eduard Lohse, Kiel

[O. Cullmann,] Neotestamentica et Patristica. Eine Freundesgabe, Herrn
Professor Dr. Oscar Cullmann zu seinem 60. Geburtstag überreicht. Novum
Testamentum, Suppl. 6. Leiden, E. J. Brill, 1962. 330 pp. 35 Gld.

This beautifully produced volume will give as much joy and pleasure to
his many students and friends in many lands as it undoubtedly gave to
Professor Cullmann when it was presented to him (I hope in his beloved
Alumneum) in February of this year. Professor W. C. van Unnik in his
charming Foreword rightly stresses the international influence and stature
of Professor Cullmann. Basel alumni will be glad to see that Professor Bo
Reicke and Pfr. Willy Rordorf played prominent parts in assembling the
volume (the latter in compiling the first full Bibliographia Cullmanniana,
which appears here).

The twenty New Testament contributions cover a wide area. Amos N.
Wilder has some interesting remarks on Birger Gerhardsson's Memory and
Manuscript and Ernst Fuchs's concern with the Sprachereignis of the Gospel;
while W. D. Davies has some wise criticisms of Gerhardsson's less fortunate
arguments. Eduard Schweizer's «Anmerkungen zur Theologie des Markus»
pleads very necessarily for the importance of didache as part of the Mysterium
revealed in this "kerygmatic" gospel. Mark looks more and more like John,
after all. In his article on "Storing Up Treasure" and "Anxiety" in Matt. 6.

19—34, Harald Riesenfeld begins the formidable task which he set himself in
his famous article on "The Gospel Tradition"—notably, that of demonstrat-



Rezensionen 371

ing from the non-Gospel writings of the New Testament that there are
evidences that the Gospel sayings were being handed down in the
prewritten period in a set form. There is much work in this area yet to be done
before all will be convinced! In two short articles, Joachim Jeremias concludes
that the interpretative passage to the parable of the tares among the wheat
in Matt. 13. 36-43 is probably true to Jesus's words in the cases of the sons
of the Kingdom, the sons of the evil one, and the end of the age; and Jean
Héring argues that Jesus's prayer in Gethsemane was that God would grant
him then and there some kind of natural death. Walther Eltester's paper on
Matt. 26. 50 suggests the addition of Tvr|0f|TU) to étp' ö udpei making it "an
elliptical expression". Pierre Benoit adds to the present discussions of the
Trial of Jesus a most careful study of the mocking call to Jesus to
"Prophesy". Studies in St. John are those of K. G. Kuhn, who finds the Jo-
hannine dualism akin to that of Qumran, both being differentiated as
Existenzdualismus as over against Gnostic dualism; F.M.Braun, who writes
of the Heilsgeschichte Wisdom-theology of John; C. H. Dodd, who finds the
Prophecy of Caiaphas in John 11. 47-53 a reflection of early Jewish Christianity;

and J. A. T. Robinson, who sees the Foot-washing of John 13. 1-17
as the ÙTTobeiTgct of the incident in Mark 10. 32-45.

Turning from the Gospels, we have an essay by P. H. Menoud elaborating
the thesis that the "forty days" of Acts 1. 3 has "a theological, but not
chronological, value". There are a number of detailed studies of specific
Pauline texts. S. Lyonnet traces "Thou shalt not covet" (Rom. 7. 7) through
Jewish references to the sin of Adam; Matthew Black argues for "We know
that for (with) those who love God the Spirit works for good in all things"
(Rom. 8. 28); while Erich Dinkier follows up his earlier study on "Take up
the Cross" with an equally controversial and well-grounded essay on the
Baptism terminology of II Cor. 1. 2If. as indicating the signs and rites used
in the ceremony itself. In two more general articles, W. G. Kümmel argues
that I Thess. dates from 51 A. D., and represents Pauline eschatological
preaching before the necessity for developing a Gospel in terms of Jewish
Rechtfertigungslehre arose ; and Günther Bornkamm sorts out some problems
in regarding Philippians as a collection of Paul's letters. Finally, in two
articles which more or less take up the theme of Professor Cullmann's own
Catholics and Protestants, Bo Reicke points out the crucial connection between
unity and practical diakonia in Phil. 2. 1-11, and C. Spicq describes the
Christocentricity and agape of "la morale néotestamentaire".

The last eighty-five pages are devoted to "Patristica". G. Quispel argues
that the author of the Gospel of Thomas was a Church Encratite, who used
two sources, an Encratist one using the Septuagint, and a Jewish Christian
one using the Hebrew Bible. Johannes Munek finds Papias's having "composed

the logia in Hebrew" a problematic tradition in the early Church.
N. A. Dahl cites the Fathers on the problem of historical particularity and
theology in St. Paul's epistles. C. W. Dugmore questions whether Sunday
worship was as prominent in the early Church as usually assumed, and
wonders whether the Jewish sabbath was not also used, and whether "the
Lord's Day" does not mean Easter, not each Sunday. Jean Daniélou con-



372 Rezensionen

tributes a scholarly study of Melito of Sardis's treatment of figurative and
historical. W. C. van Unnik argues that "in the last days" in Ireneus retains
the New Testament and Cullmannian eschatological perspective of "schon
erfüllt, noch nicht vollendet". W. Seston discusses the difficulty felt by the
Fathers in trying to explain the origin of Paul's claimed Roman citizenship.
Henry Chadwick writes on the significance of the Pope Damasus inscription
claiming the work and death of Peter and Paul in Rome. Finally, J. N. B.
van den Brink considers the theological meaning of Atonement in the light
of Augustine, De Trin. XIII, X. 13-XX. 26.

The whole volume comprises a most interesting conspectus of scholarship
at present. There are twelve articles in German, nine in French, and eight
in English—probably a fair relative indication of Professor Cullmann's
significance in the theology of the Western world. Four of the contributors
are Roman Catholics. It is a worthy tribute to one who has contributed so
much to so many in such numerous directions.

It is no criticism whatsoever of this excellent volume if one concludes
with the hope that when our Jubilar approaches his 65th or 70th birthday,
the occasion will be celebrated by some kind of Antwort, in which, perhaps,
some of the younger theologians, who have been aroused and stimulated
by Professor Cullmann's theses and arguments, might write on the specific
themes to which he has contributed so much. The volume before us is mainly
a tribute from his contemporaries—those for whom, in fact, Professor
Cullmann has often given the theological shape and overall picture. As such,
it is a monument to a living generation which has much still to give.

John J. Vincent, Manchester

Wilhelm M. Peitz & Hans Foerster, Dionysius Exiguus-Studien. Neue
Wege der philologischen und historischen Text- und Quellenkritik.
Arbeiten zur Kirchengeschichte, 33. Berlin, De Gruyter & Co., 1960. X +
533 S. DM 44.-.
W. Peitz entwickelt in diesem Band eine neue Sicht der kanonistischen

Überlieferung. Es steht eine Lebensarbeit hinter diesem Band: Peitz hat in
jahrelanger, mühsamer und sorgfältiger Forschungsarbeit das Handschriftenmaterial

neu untersucht. Die Hingabe, mit der sich der Forscher seinem
Problem zugewandt hat, nötigt dem Leser hohen Respekt ab. Leider war es ihm
nicht mehr vergönnt, die Ergebnisse, die er erarbeitet hatte, selbst zu
veröffentlichen. H. Foerster hat das Manuskript nach seinem Tod (1954)
bearbeitet und herausgegeben.

Die Überlieferung der Kanones bereitet der kritischen Bearbeitung große
Schwierigkeiten. Die einzelnen Handschriften gehen zum Teil erheblich
auseinander. Die bisherige Forschung suchte unter den Handschriften
Familien zu bilden, und wenn einzelne Handschriften innerhalb einer Familie
voneinander abwichen, erklärte sie die Abweichungen durch den Einfluß
einer anderen Überlieferungsgruppe. Peitz hält diese Methode für verfehlt.
Er entfaltet und begründet die These, daß «dasArbeitsexemplar des Dionysius
Exiguus als des einzigen Redaktors und Übersetzers der Kanones die
gemeinsame Quelle der gesamten kanonistischen Überlieferung der ersten Jahr-



Rezensionen 373

hunderte» sei. Dionysius Exiguus hat, als er nach Rom kam, das päpstliche
Archiv ungeordnet vorgefunden, die Kanones waren nicht gesammelt und
zum Teil verstümmelt. Er stellte darum eine Arbeitshandschrift her, die er
immer wieder überarbeitete. Korrekturen und Neufassungen seines Textes
wurden auch darum notwendig, weil in den ersten Jahren seine Lateinischkenntnisse

nicht groß und seine Griechischkenntnisse nicht gründlich waren.
Diese heute verlorene Handschrift mit allen ihren Zusätzen und Verbesserungen

ist nach Peitz's Meinung die immer wieder benutzte Vorlage aller
späteren Abschriften. Die Verschiedenheiten der einzelnen Texte erklären
sich aus den verschiedenen Fassungen, die in dieser Arbeitshandschrift selbst
zu finden waren. Ähnliches gilt von der Überlieferung der Dekretalen.

Peitz verbindet mit dieser These Folgerungen von weittragender Bedeutung.

Er vertritt z. B. die Meinung, daß die Kanones vor Dionysius noch in
keiner Weise gesammelt und zusammengestellt gewesen seien. Auch eine
griechische Sammlung existierte vor Dionysius nicht. Wenn von einer
graeca auctoritas die Rede ist, die als Vorlage gedient haben soll, so handelt
es sich nach Peitz auch dabei um eine Zusammenstellung, die Dionysius
selbst angefertigt hat. Die Zusammenstellung der Kanones wäre demnach
zum erstenmal in Rom vorgenommen worden, und die gesamte kanonistische
Überlieferung ginge auf Rom zurück.

Die Thesen, die Peitz aufstellt, sind im einzelnen sorgfältig begründet,
und es kann kein Zweifel sein, daß sie von den Spezialisten ernsthaft geprüft
werden müssen. Mit einigem Zögern nimmt man allerdings von der These
Kenntnis, daß die Ergebnisse der Untersuchung von grundsätzlicher
Bedeutung für die Text- und Quellenkritik überhaupt seien. Peitz geht sicher
zu weit, wenn er annimmt, daß auch zahlreiche andere Überlieferungen auf
dieselbe Weise aufgehellt werden müßten. Wenn seine Hauptthese zutrifft,
stehen wir jedenfalls vor einem ungewöhnlichen und singulären Sachverhalt.
Es läßt sich kaum eine andere Überlieferung denken, die auf dieselbe Weise
zustande gekommen wäre. Es fragt sich darum, ob Peitz's Ergebnisse wirklich

die Berechtigung zu dem allgemeinen Untertitel geben : Neue Wege der
philologischen und historischen Text- und Quellenkritik.

Lukas Vischer, Genf

John B. Morball, Oerson and, the Great Schism. Manchester, University
Press, 1960. X + 132 S. 25 s.

Obwohl Johannes Gersons Name auftaucht, wenn immer vom Kon-
ziliarismus die Rede ist, obwohl er als einer der Väter des «gallikanischen»,
sich dem päpstlichen Zentralismus entgegensetzenden Kirchenverständnisses
gilt, ist der Verfasser der erste, der sich Gersons Ekklesiologie im besondern

angenommen hat. Nicht daß er (mit 123 Seiten Text) diesen Gegenstand
erschöpfend zu behandeln beansprucht. Immerhin glaubt er, daß sein
chronologisches Verfolgen der Äußerungen Gersons zur Kirchenfrage geeignet ist,
«to indicate the lines on which further detailed investigation might be

pursued» (S. IX).
Vieles spricht für diese Methode. Gerson hat sich erst im November 1408,

unmittelbar vor dem Konzil von Pisa, für die Selbstreîovm des «geteilten



374 Rezensionen

Israel», d. h. für eine Beendigung des Großen Schismas durch ein allgemeines
Konzil, über die Köpfe der Päpste hinweg, ausgesprochen (S. 77f.); bisher
hatte er unermüdlich auf Diskussionen und Verhandlungen zwischen den
beiden Teilkirchen im Lichte ihrer Verpflichtungen dem ungeteilten Leib
Christi gegenüber gedrungen. Gerson, der in den mannigfachen Entwicklungen

und Verwicklungen kirchlicher und weltlicher (besonders französischer)
Politik immer das rechte Wort zur rechten Stunde zu sagen suchte, wird mit
Recht als «genius... of a practical ethical kind» (S. 18) von der Art eines
Bernhard von Clairvaux (S. 16f.) gesehen. Sein bekannter philosophischer
und theologischer Eklektizismus findet von hier aus eine angemessene
Beleuchtung. (Vgl. S. 20 und die verschiedenen Bezugnahmen auf Gersons
Berührungen mit oder Verschiedenheiten von Ockham, Marsilius von
Padua, Scotisten u. a.)

Brian Tierney stimmt in seiner Besprechung des vorliegenden Buches
(Speculum 36, 1961, S. 504f.) Morrall darin zu, daß Gersons Ekklesiologie
«was content to select from a common stock of available arguments the ones
that happened to fit in best with the practical policies that he was advocating
at any particular time», kritisiert ihn aber gerade dafür, daß er die Gerson
zur Verfügung stehenden Quellen und sein Verhältnis zu zeitgenössischen
Konziliaristen zu wenig untersucht hat. Tierney sagt mit Recht: «There has
appeared in recent years a substantial body of work on mediaeval theories
on law, but little of this new work is taken into account in the present
evaluation of Gerson's thought.» Er verschweigt dabei bescheiden seine

eigenen wichtigen, von Morrall zwar zitierten, aber kaum ausgewerteten
Beiträge, besonders «Foundations of the Conciliar Theory» (1955). Wenn
man das letztere Buch mit dem von Morrall vergleicht, sieht man sofort,
was bei Morrall fehlt.

Trotzdem muß man sagen, daß des Verfassers Verzicht auf eine ausge-
führtere (und dann wohl mehr systematisch zu ordnende) Darstellung des
Gersonschen KirchenVerständnisses seine Vorteile hat. Durch das Fehlen
der Ausmalung treten die charakteristischen Linien einer je und je
angewandten Ekklesiologie um so deutlicher hervor. Wir sehen, wie vielfältige
Möglichkeiten des Denkens und Handelns immer wieder dem einen
leidenschaftlichen Bemühen untergeordnet werden, das Morrall mit Recht als das
Unveränderliche in allen oft so verblüffenden Wandlungen Gersons erklärt :

«The unity and coherence of the Christian Body is the end which all the
functions of head and members alike are intended to serve» (S. 67). Keine
abstrakten «Rechte» oder «invested interests», keine Verabsolutierung des
kanonischen Rechtes oder unbeugsame Verteidigung weltlich-politischer
Ansprüche der Hierarchie können Gerson im Wege stehen, wenn er auf dieses

Eine dringt. Jedes «Glied» (einschließlich des «sekundären Hauptes», d. h.
des Papstes als Stellvertreter Christi), das seine besonderen Ansprüche auf
Kosten anderer Glieder oder des Gesamtleibes durchsetzen will, muß mit
Gersons theologischer Wahrnehmung der Einheit und Freiheit der Kirche
(in der die christologische Bezugnahme nicht fehlt) zusammenstoßen. Sogar
der avignonesische Papst Benedikt XIII., dem Gerson so oft die Stange
gehalten hat, muß 1404 als Zuhörer einer Predigt Gersons lernen, daß dieser



Rezensionen 375

«seelsorgerliche Kirchenpolitiker» niemandes Parteigänger ist. Denn mit
Bezug auf avignonesische Praktiken sagt Gerson: «'Would it not seem
monstrous to see a head usurping all the functions of the inferior members and,
as if it were the Delphic sword, adapting itself to all purposes?' Will not such
a Curia, 'ad similitudinem Hierarchiae Angelicae ordinanda', be transformed
into 'Curiam peccatorum'? » (S. 66).

Hier sehen wir, was Gerson schließlich zum Konziliarismus führte, und
es lohnt sich durchaus, ihn unter Morralls Führung durch die bewegten
Jahre vor den Reformkonzilien zu begleiten. Als Teilnehmer am Konstanzer
Konzil ging es dann aber Gerson wie dem Rhein, wenn er im Bodensee seine
eigene Strömung verliert. Hier fanden alle theologischen, kanonistischen und
politischen Zeitströmungen ihr Sammelbecken. Hier wäre Gersons Denken
in die von Tierney genannten weiteren Zusammenhänge zu stellen gewesen.
Nur so hätte sich die Bedeutung und Tragweite dieser Ekklesiologie einigermaßen

abschließend würdigen lassen und hätten sich auch ihre Grenzen
und Schwächen deutlicher gezeigt. So vermittelt uns Morralls Buch (wie es

ja auch sein Titel andeutet) mehr Verständnis des Weges, der Gerson zum
Konziliarismus führte, als der konziliaristischen Theorie selbst in Gersons
Ausprägung. Martin Anton Schmidt, San Anselmo, California

Henri Strohl, Luther jusqu'en 1520. Etudes d'histoire et de philosophie
religieuses, 55. 2. Auflage. Paris, Presses Universitaires de France, 1962.
386 S.

Reinhard Schwarz, Fides, Spes und Caritas heim jungen Luther unter
besonderer Berücksichtigung der mittelalterlichen Tradition. Arbeiten zur
Kirchengeschichte, 34. Berlin, W. de Gruyter & Co., 1962. 444 S.

Strohl, der verstorbene Dekan der Theologischen Fakultät in Straßburg,
hat in dem vorliegenden Werk seine Lebensarbeit an Luther zusammengefaßt.

Er stellt einleitend in einem instruktiven Kapitel die bisherige
Forschung seit dem Lutherjahr 1883 dar. Die Tendenz seiner Darstellung ist,
die innere Kontinuität zwischen dem jungen und dem alten Luther zu
erweisen. Er sieht in dem Gegensatz zwischen lutherischer Passivität und
kalvinistischer Aktivität nichts, was man Luther selbst anlasten kann, denn
Luther hat stets den Satz verteidigt, daß die Rechtfertigung nicht ohne
Wiedergeburt sein kann; ebenso hat er immer gegen den Sittenverfall
gekämpft, wo immer er ihm begegnet ist.

Strohl unternimmt es im 1. Teil, das Leben Luthers auf Wahrheit und
Legende hin zu untersuchen. Der Zusammenhang zwischen der Strenge des
Elternhauses und dem Eintritt ins Kloster wird ebenso zweifelhaft wie die
Behauptung von der übertriebenen Strenge der Schule in Mansfeld. Auch die
tendenziöse Behauptung, man habe Luther im Kloster das Studium der
Bibel verboten, läßt sich nicht halten. Die katholische These, Luther habe
weniger Gewissensnöte gehabt, wenn er statt von Occam von Thomas
geprägt worden wäre, hält Strohl für unwahrscheinlich; Realismus und
Nominalismus teilen schließlich beide die habitus-Lehre, gegen die Luther
angeht. Die Krise im Kloster findet unter dem Einfluß der Theologie Gersons
und der Predigten des hl. Bernhard sowie der Seelsorge von Staupitz ein



376 Rezensionen

vorläufiges Ende. Zwischen 1509 und 1515 geschieht der endgültige Durchbruch,

wobei die augustinische Mystik mit ihrer neuplatonischen Sprache
keine adäquate Ausdrucksform für Luthers Anliegen ist.

Im 2. Teil seines Buches stellt Strohl die Theologie Luthers dar. Fast
100 Seiten sind der Analyse der Römerbriefvorlesung von 1515/16 gewidmet.
Strohl arbeitet auch den Unterschied zwischen Luther und Paulus heraus
und findet ihn darin, daß Paulus viel zuversichtlicher vom neuen Menschen
reden kann, während Luther stärker die Unüberwindbarkeit der Sünde
auch beim Wiedergeborenen betont. Es scheint mir fraglich, ob Strohl recht
hat, wenn er diesen Unterschied auf Luthers Individualismus und seine
persönliche Erfahrung zurückführt. Diese psychologische Erklärung erreicht
noch nicht die theologische Dimension, um die es Schwarz in seiner hernach
zu besprechenden Dissertation geht. Strohl führt seine Darstellung unter
reichlicher Anführung der Quellen bis zum Jahre 1520 durch.

Das von M. Scheel 1915 ausgesprochene Desiderium, daß wir eine allen
wissenschaftlichen Ansprüchen genügende Biographie Luthers nicht
besitzen, dürfte mit diesem Buch wenigstens für die Frühzeit Luthers erfüllt
sein.

Einer besonderen Problemreihe innerhalb der Theologie des jungen Luther
geht Schwarz in seiner Tübinger Dissertation nach, nämlich dem Sinn der
Trias Glaube, Liebe, Hoffnung. Die Frage wird vom Autor so gestellt : bleibt
Luther auch in seiner Kritik des Occamismus noch innerhalb der Grenzen
dieses Denkens, wobei er dann stärker als das natürliche sittliche Vermögen
des Menschen die Wirkung der Gnade betont, oder hat Luther schon den
Begriff der habitualen Gnade und der theologischen Tugenden aufgegeben,
die zur Erfüllung der höchsten religiösen Möglichkeiten des Menschen nötig
sind? Schwarz ist sich bewußt, daß bei der Herausarbeitung des spezifisch
Lutherischen insofern besondere Schwierigkeiten auftreten, als die
Zusammenhänge mit der mittelalterlichen Theologie noch nicht genügend untersucht

sind. Der Autor hat sich bei der Neuausgabe der 1. Psalmenvorlesung
im Rahmen der Weimarana gerade in dieser Hinsicht besondere Verdienste
erworben.

Schwarz untersucht hier drei Stufen der Frühtheologie Luthers: die Zeit
der Sentenzen-Lektur von 1509 bis 1510; der 1. PsalmenVorlesung 1513-1515
und die Zeit der Paulus-Exegese von 1515 bis 1518. Dabei vermeidet er eine

voreilige Einlegung späterer Einsichten in die frühen Äußerungen Luthers
und findet zunächst nur eine vorsichtige Infragestellung der scholastischen
Habitus-Lehre, für die die Gnade zu einer inhärierenden Qualität des
Menschen wird. Wenngleich Luthers Kritik zunächst nur hypothetisch bleibt,
enthält sie doch schon den Ansatz zu etwas Neuem.

Der Aktualismus Luthers macht sich insbesondere in der Neufassung des

Virtus-Begriffs bemerkbar: dieser Begriff bezeichnete weder des Menschen
sittliches Vermögen noch Gottes metaphysisches Wesen, sondern ist Inbegriff

des göttlichen Wirkens, durch das er seine Macht im Menschen erweist.
Dadurch ist der Zusammenhang mit dem Fides-Begriff gewahrt, daß das
Werk Gottes extra nos in Christus und in nobis durch die fides geschieht.
Auch in der 1. Psalmenvorlesung ist das Bestreben Luthers zu beobachten,



Rezensionen 377

sich von den Distinktionen der aristotelischen Tradition freizumachen; was
in der Tradition als in sich ruhende Potenz angesehen wird, das wird für
Luther zur qualifizierten Bestimmung christlicher Existenz, die nur in actu
bestehen kann. Dieser Wandel im Virtus-Begriff führt schließlich in der
Paulus-Exegese dazu, daß Luther diesen Begriff gar nicht mehr auf fides,
spes und Caritas anwendet. Das personale Verständnis der theologischen
Grundbegriffe kommt in der Paulus-Exegese zur Vollendung. Diese Begriffe
sind Totalbestimmungen des Menschen und qualifizieren sein Selbstverständnis

als eines Daseins vor Gott. Der Virtus-Begriff und sein Gegenbegriff
vitium wandelt sich, wenn die virtus durch die fides bestimmt wird; damit
ist die traditionelle Güterlehre durch die Frage nach dem Selbstverständnis
des Menschen in Relation zum Worte Gottes verdrängt.

Die fides übernimmt nun die zentrale Funktion der Caritas als der mit Gott
einenden Kraft, die sie etwa bei Bernhard war. So werden für Luther schließlich

die drei theologischen «Tugenden» zu einem einheitlichen aktualen
Geschehen in der Macht des Hl. Geistes. Hierzu gehört auch die spes, denn sie

ergreift in unlöslicher Einheit mit der Liebe den ganzen Menschen und
versetzt ihn in die Zukunft Gottes, gründet also nicht wie in der Scholastik in
den menschlichen mérita.

Diese Arbeit zeichnet sich durch eine außerordentliche Sorgfalt und
Gelehrsamkeit aus und füllt mit ihrer Berücksichtigung der mittelalterlichen
Quellen eine bisher immer peinlich empfundene Lücke in der Lutherforschung.
Das Buch darf mit Fug als Kompendium der Theologie des jungen Luther
betrachtet werden. Heinz-Horst Schrey, Tübingen

Andreas Frioius Modrevius, Opera omnia. Durch die Academia Scien-
tiarum Polona hrsg. von C. F. Kumaniecki. 1-5. Warschau 1953-1960.
ZI 223.-.

Mit der Herausgabe der Werke des Modrevius hat sich die Polnische
Akademie der Wissenschaften einer der bedeutenden Gestalten der polnischen
und zugleich der europäischen Geistesgeschichte des 16. Jahrhunderts
angenommen.

Der von Erasmus begeisterte und abhängige polnische Humanist, Theologe,

Jurist und spätere königliche Sekretär Andreas Fricius Modrevius
(Andrzej Frycz aus Modrzew, daher Modrzewski genannt und Modrevius
latinisiert, 1503-1572) kam nach seinen Studien in Krakau und in Wittenberg

(wo er 1531/32 Melanehthon hörte) im Sommer 1536 nach Basel, um
die von Johannes a Laski gekaufte Bibliothek des Erasmus nach Polen zu
überführen. Bei Oporin in Basel ließ Modrevius im Jahre 1554 sein, stattliches
staatstheoretisches Werk «De Republica Emendanda» erscheinen, von dem
der Basler Theologe Wolfgang Wissenburg (1494-1575) im Jahre 1557 eine
deutsche Übersetzung unter dem Titel «Von Verbesserung des Gemeinen
Nutz» herausbrachte1, die nicht nur mit E. Staehelin als Wissenburgs
bedeutsamste literarische Leistung, sondern ebenfalls mit L. Gumplowicz als
der «erste Abriß einer Theorie des Staats in deutscher Sprache» angesehen
werden darf.

1 W. Voisé: Basler Zeitschrift f. Gesch. u. Alt.k. 58-59 (1959), S. 193-214.



378 Rezensionen

Diese Schrift «De Republica Emendanda» füllt den 1. Band der vorliegenden

Gesamtausgabe. Das Werk entwirft in fünf Büchern: De moribus, De
legibus, De bello, De ecclesia, De schola, in entscheidend von Erasmus und
dessen Institutio Principis geprägter Weise einen rationalistischen Idealstaat.
Zwischen der Staatsauffassung des 16. Jahrhunderts und der des Zeitalters
der Aufklärung stellt die Staatsidee des Modrevius ein bedeutendes Bindeglied

dar, wie nach L. Gumplowicz jetzt vor allem P. Mesnard
herausgestellt hat2.

Der Text der Schrift des Modrevius über den Staat ist in der vorliegenden
Ausgabe hauptsächlich auf Grund der Krakauer (Teil-)Ausgabe von 1551,
außerdem auf Grund der Basler Ausgaben von 1554 und 1559 sorgfältig
(wie ein vorgenommener Vergleich mit den Originalausgaben ergeben hat)
zusammengestellt worden. Ein 1. Apparat enthält die Varianten der
verschiedenen berücksichtigten Ausgaben und ebenfalls Korrekturen, die C. F.
Kumaniecki vorgenommen hat. Ein 2. Apparat bietet in lateinischer Sprache
erläuternde Anmerkungen zu Sach-, Personen- und Ortsfragen, die sich aus
dem Text ergeben. Dem Textteil ist eine ausführliche lateinisch gehaltene
Einleitung von 11 Seiten vorangestellt worden, die über Fragen der
Abfassungszeit des Werkes, über die alten Druckausgaben und das
Editionsverfahren unterrichtet.

Das gleiche Editionsverfahren ist bei den weiteren Bänden der Ausgabe
beibehalten worden. Der 2. Band enthält «Orationes» der Jahre 1543-1557,
die Modrevius bei verschiedensten Anlässen konzipiert hat. Dabei stellt ein
in sich geschlossenes Ganzes die vierteilige «Oratio de poena homicidii» dar.
Vom praktischen humanistischen Reformeifer beseelt ist die den «Equitibus
Poloniae ac reliquiae Sarmatiac » gewidmete Rede. Der christliche Humanismus

des Modrevius tritt besonders deutlich zutage in der Schrift «De Ecclesia»

(erstmals in Antwerpen 1550 gedruckt), die im 3. Band der Ausgabe
geboten wird: An erasmische Ideen anknüpfend wird hier ein theologisches
Unionsprogramm entworfen, das die widerstreitenden kirchlichen Parteien
zusammenbringen und ohne radikale Änderungen eine äußere und innere
Reform der Kirche gewährleisten soll. Der 4. Band vereinigt in sich «Opus-
cula» der Jahre 1560-62, die vielfach um theologische Fragen kreisen (De
mediatore, Libri très: De peccato originali, De hominis libero arbitrio, De

Providentia et praedestinatione Dei aeterna). Im 5. Band schließlich sind
die von Modrevius 1566 begonnenen «Sylvae» enthalten, die ebenfalls
theologischen Problemen gewidmet sind (der Trinität, Person Jesu, Einheit der
Kirche u. a. m.). Auf die langwierige und verwickelte Abfassungs- und
Druckgeschichte der «Sylvae» wird in der Einleitung zu Band 5 ausführlich
eingegangen. Ein umfangreiches Namen- und Sachregister für die Gesamtausgabe

(von Irmina Lichonska erstellt) ist dem 5. Band beigegeben.
Mit dieser Gesamtausgabe der Werke des Modrevius ist endlich der Weg

für eine Darstellung der politischen, rechtlichen und theologischen
Gesamtkonzeption dieses universalen Humanisten freigegeben. Für die Weiter-

2 P. Mesnard, L'essor de la philosophie politique au XVIe siècle (1951),
S. 414ff.



Rezensionen 379

Verfolgung der von Erasmus inaugurierten Idee einer Wiedervereinigung der
Kirchen über die 30er und 40er Jahres des 16. Jahrhunderts hinaus sind des

Modrevius Schriften, die in ganz Europa in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts gelesen wurden, von entscheidender Bedeutung. Speziell in
staatstheoretischer und sozialethischer Hinsicht verdiente Modrevius noch
besondere Aufmerksamkeit im Ausblick auf die Staatstheorien des 17. und
18. Jahrhunderts. Der Begriff der «publica utilitas», den bereits W. Maurer
als konstitutive Leitidee der Staatsauffassung des Erasmus (in einer von
Aristoteles über Cicero, Augustin und Thomas von Aquin sich herleitenden
Traditionslinie) herausgestellt hat, steht auch bei Modrevius im Mittelpunkt
seiner Staatstheorie. Die Linien, die von hier aus z. B. zu Hugo Grotius
laufen, der des Modrevius Schriften gelesen und geschätzt hat, müßten
einmal eingehend untersucht werden — auch bezüglich der Kirchenunionsvorschläge,

die Hugo Grotius ebenfalls entworfen hat.
Für solche und weitere Untersuchungen steht jetzt die Gesamtausgabe der

Werke des Modrevius auf Grund ihrer lateinischen Texte und insbesondere
auf Grund der lateinischen Kommentierung einem internationalen Benutzerkreis

zur Verfügung. Die maßgeblichen Herausgeber : C. F. Kumaniecki und
St. Zolkiewski, beide Professoren an der Warschauer Universität und
Mitglieder der Academia Scientiarum Polona, außerdem der Editionssekretär
Prof. L. Kurdybacha von der Universität Warschau verdienen für ihre
gediegene Editionsarbeit große Anerkennung. Ernst-Wilhelm Kohls, Erlangen

Louis Perriraz, Histoire de la théologie réformée française. De Calvin à la
fin du 19e siècle. Neuchâtel, Ed. H. Messeiller, 1961. 290 pp.
L'histoire de la théologie protestante française reste trop mal connue

pour qu'on ne se réjouisse pas de lui voir consacrée une étude d'ensemble
et l'on ne peut que savoir gré à l'auteur de sa tentative. Il était cependant
difficile de traiter un sujet aussi étendu en moins de 300 pages. Pour les

périodes connues, l'exposé paraît nécessairement succint et quelque peu
dépourvu de nuances. Ainsi en est-il du court chapitre (pp. 21-35) consacré
à Calvin, ou plus exactement à 1'«Institution chrétienne». Il se borne à

signaler les «éléments essentiels» (p. 22) de la doctrine du réformateur. On
aurait aimé du moins, pour tempérer la sécheresse inévitable de l'analyse
et justifier certaines affirmations rapides, quelques notes renvoyant aux
nombreux travaux de valeur que nous possédons sur ce sujet.

Les chapitres suivants présentent l'intérêt d'étudier une période beaucoup
moins connue, qu'il s'agisse des successeurs immédiats de Calvin ou de la
théologie protestante française aux 17e et 18e siècles. C'est là surtout que
l'on est amené à déplorer la brièveté imposée à l'auteur par les dimensions
de son ouvrage. Traitant d'hommes presque ignorés, il ne peut éviter les

indications biographiques, souvent au détriment de l'analyse théologique.
Le cas d'Antoine de Chandieu est caractéristique: 4 pages (53-57) nous
renseignent sur sa vie, 4 lignes sur sa pensée. Quant au fond, nous croyons
regrettable que l'auteur s'en tienne à la vue traditionnelle selon laquelle
toute l'histoire de la théologie protestante française après Calvin est dominée

par la question de la prédestination. C'est ainsi qu'il écrit à propos de Th.



380 Rezensionen

de Bèze: «Une étude plus poussée pourrait peut-être noter quelques
différences dans le détail de la doctrine, mais cela importe peu à notre sujet, car
Bèze resta prédestinatien et même supralapsaire» (p. 53). Il nous semble au
contraire que cela importe beaucoup et que l'étude de ces différences aurait
permis de découvrir d'autres points de vue, plus significatifs de l'évolution
des esprits.

L'histoire de la théologie réformée française au 17e siècle est traitée dans
le même esprit, à tort croyons-nous encore. Sans doute la question de la
prédestination fut-elle alors apparamment prépondérante, mais nous pensons
que l'originalité réelle d'un Cameron ou d'un Amyraut ne réside pas dans
leur replâtrage laborieux de la doctrine calviniste sur ce point. M. Perriraz
nous semble avoir méconnu l'importance et la valeur d'hommes tels que
Pajon, Le Cène et Papin. Ce dernier, notamment, est accusé bien rapidement

de n'avoir pas conservé «une spiritualité élevée» et de n'avoir «rien
compris à l'inspiration profonde de la Réforme» (pp. 108-109). Ce jugement
sévère ne repose malheureusement sur aucune analyse de la pensée d'un
auteur qui méritait plus d'égards.

Le chapitre sur «l'histoire et la critique biblique» (pp. 115-147) montre
mieux l'originalité de la théologie française à cette époque. Nous pensons
pourtant qu'il aurait fallu en tirer les conséquences dans la période suivante
et, ce faisant, accorder plus de 3 pages (174-177) à Bayle, toujours méconnu,
alors qu'il est sans doute la figure la plus importante du protestantisme français

au 17e siècle.

Après un chapitre consacré à Antoine Court et au séminaire de Lausanne,
M. Perriraz étudie le 19e siècle, passant successivement en revue le Réveil,
la crise Schérer, l'orthodoxie, le libéralisme, l'école de Paris, l'histoire et la
critique. Ses sympathies vont visiblement aux théologiens orthodoxes, ce

qu'on ne saurait lui reprocher. Il est cependant étrange de le voir soutenir
que «les représentants de la tendance libérale... étaient... de piètres pasteurs
peu dignes de représenter le protestantisme véritable» (p. 244). Il faudrait
au moins justifier une telle affirmation, mais appartient-il à l'historien des
idées de juger les qualités pastorales des auteurs qu'il étudie?

Ces réserves faites, l'ouvrage de M. Perriraz conserve le mérite d'aborder
un sujet peu connu. On y trouvera d'utiles indications.

Jean Roth, Sainte-Marie-aux-Mines, France


	Rezensionen

