Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)
Heft: 5
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Dieu fait sortir
Hiphil de yasa> avec Dieu comme sujet

«I1 est bhien préférable de ne jamais chercher la vérité sur aucune chose,
plutét que de le faire sans méthode», disait Descartes dans ses « Régles pour
la direction de D'esprit». C’est pour s’étre soustraits trop souvent a cette
exigence que les théologiens se sont attiré la volée de bois vert que leur
infligea Nietzsche: «... sie bringen ihre MuthmafBungen so dreist vor wie
Dogmen und sind tber der Auslegung einer Bibelstelle selten in einer red-
lichen Verlegenheit» (Morgenrdthe, § 84). Efforgons-nous done de pratiquer
cette méthode, et cherchons & résoudre ainsi le probleme de lexicographie
biblique qui va nous occuper: la portée du hiphil du verbe yasa’ lorsqu’il a
Yahvé pour sujet, c’est-a-dire lorsqu’il exprime un acte de Dieu.

D’apres la Concordance de Mandelkern il y a dans I’A.T. sauf erreur ou
omission, 125 ou 126 (selon qu’on compte ou non le témoignage indirect de
Job 38, 32) emplois du hiphil de ydsa’> avec Dieu comme sujet exprimé ou
sousentendu. Ils se répartissent comme suit?!:

Textes narratifs préexiliques: Gen. 15, 5. 7 (J + E); Ex. 13, 3. 9. 14. 16
JE); 18,1 (J + E); 20, 2 (E); 32, 11. 12 (JE); Nbres. 20, 16 (JE); 23, 22
(E; or. Balaam); 24, 8 (J ; or. Balaam); Jos. 24, 5. 6 (JE). Soit: 15 emplois.

Textes prophétiques préexiliques: Jer. 7, 22; 10, 13; 11, 4; 31, 32 (auth.?);
32, 21 (auth.?); 34, 13. Soit: 6 emplois (mais probablement remaniement
deutéronomique dans 7, 22; 11, 4; 34, 13)2

Deutéronome et littérature deutéronomique: Deut. 1, 27; 4, 20. 37; 5, 6. 15;
6, 12. 21. 23; 7. 8. 19; 8, 14. 15; 9, 26. 28 bis. 29 (dans 9, 12 le sujet est
Moise); 13, 6. 11; 16, 1; 26, 8; 29, 24; Jug. 2, 12 (dt); 6, 8 (dt.); 1 Rois
8, 16 (dt.). 21 (dt.). 53 (dt.). Soit: 26 emplois.

Textes prophétiques exiliques et postexiliques: Ez. 11, 7. 9; 20, 6. 9. 10. 14.
22, 34. 38. 41; 21, 8. 10; 28, 18; 34, 13; 37, 1; 38, 4; 42, 1. 15; 46, 21;
47, 2; Es. 40, 26; 43, 17; 65, 9; Jer. 50, 25 (inauth.; exil.); 51, 10. 16
(= 10, 13). 44 (inauth.; exil.); Mich. 7, 9 (2e moitié du 6e s. d’ap. Ei3-
feldt3); Zach. 4, 7 (?); 5, 4. Soit: 30 emplois.

Code Sacerdotal, Code de Sainteté et Rédacteurs: Ex. 6, 6. 7; 7, 4. 5; 12, 17.
42 (gl.). 51; 14, 11; 16, 6. 32; 29, 46; Lev. 19, 36; 22, 33; 23, 43; 25, 38.
42, 55; 26, 13. 45; Nbres. 15, 41; 1 Rois 8, 51 (R); 9, 9 (R). Soit: 22 emplois.

Textes narratifs postexiliques: Neh. 9, 7. 15; 2 Chron. 6, 5; 7, 22. Soit: 4 em-
plois.

! Les énumérations données dans J.-J. Stamm, Erlésen und Vergeben im
Alten Testament (1940), p. 18, n. 2. 3 sont & compléter, comme 'auteur le
signale lui-méme.

2 W. Rudolph, Jeremia (1947), p. XV.

3 0. Eifeldt, Einleitung (21956), p. 503s.



358 Maiszelle

Littérature sapientiale: Job 10, 18; 12, 22; (cp. 38, 32). Soit: 2 ou 3 emplois.

Lyrique: 2 Sam. 22, 20. 49 (pour le v. 49 autre legon dans Ps. 18); Ps. 18, 20;
25, 15. 17; 31, 5; 37, 6; 66, 12; 68, 7; 78, 16; 104, 14; 105, 37. 43; 107,
14. 28; 135, 7; 136, 11; 142, 8; 143, 11; Dan. 9, 15 (priére de confession
des péchés; probl. post.). Soit: 20 emplois.

Une constatation ressort immédiatement de ce tableau: I’emploi du hiphil
de yasa’> avec Dieu comme sujet est totalement absent de nos textes pro-
phétiques avant Jérémie, et la providentielle sortie d’Egypte notamment y
est exprimée au moyen du hiphil de ‘a@la (cp. p. ex. Am. 2, 10; 9, 7; Mich.
6, 4, etc.) et non de celui de yasa’.

A passer en revue tous les passages de I’A.T. ol le hiphil de yasa’ a Dieu
pour sujet, on enregistre les acceptions suivantes qui manifestent la richesse
et la diversité des interventions divines exprimées par le théme «faire sortir»:
Faire sortir Abraham de la tente: Gen. 15, 5 (JE).

Faire jaillir I'’eau du rocher: Deut. 8, 15; Neh. 9, 15; Ps. 78, 16.

Faire germer la terre: Ps. 104, 14.

Faire sortir le vent de ses réservoirs: Jer. 10, 13; 51, 16 (post.); Ps. 135, 7.

Faire sortir 'enfant de la matrice: Job 10, 18.

Faire flamber un feu qui dévore le roi de Tyr: Ez. 28, 18.

Faire défiler ’armée des astres, cad. présider au cours des astres: Ks. 40, 26;
(cp. Job 38, 32).

Faire sortir en campagne chars et chevaux de Pharaon: Es. 43, 17.

Dégainer I'épée: Ez. 21, 8. 10.

Oter les bouchées de la bouche de Bel: Jer. 51, 44 (post.).

Sortir les armes de I'arsenal: Jer. 50, 25 (post.).

Amener la pierre du faite: Zach. 4, 7 (?).

Emmener Gog: Ez. 38, 4.

Répandre la malédiction: Zach. 5, 4.

Transporter par I'esprit: Ez. 37, 1; 42, 1. 15; 46, 21; 47, 2.

Susciter postérité a Jacob: Es. 65, 9.

Faire sortir de prison (cad. de I’épreuve): Ps. 142, 8.

Rendre la liberté aux prisonniers: Ps. 68, 7; 107, 14.

Mettre au large quelqu’'un: 2 Sam. 22, 20 = Ps. 18, 20; Ps. 66, 12.

Faire sortir de Jérusalem: Ez. 11, 7. 9.

Faire sortir Abraham d’Ur Kasdim: Gen. 15, 7 (JE); Neh. 9, 7.

Faire sortir Israél d’Egypte: Ex. 13, 3. 9. 14. 16 (JE); 18, 1 (J + E); 20, 2
(E); 32, 11. 12 (JE); Nbres. 20, 16 (JE); 23, 22 (Balaam); 24, 8 (id.);
Jos. 24, 5. 6 (JE); Jer. 7, 22; 11, 4; 31, 32; 32, 21; 34, 13; (mais avec re-
maniements probablement deutéronomiques dans Jer. 7, 22; 11, 4; 34, 13;
en outre Jer. 31, 32 et 32, 21 sont peut-étre inauthentiques); Deut. 1, 27;
4, 20. 37; 5, 6. 15; 6, 12. 21. 23; 7, 8. 19; 8, 14; 9, 26. 28 bis. 29; 13, 6. 11;
16, 1; 26, 8; 29, 24; Jug. 2, 12 (dt.); 6, 8 (dt.); 1 Rois 8, 16 (dt.). 21 (dt.).
53 (dt.); Ez. 20, 6. 9. 10. 14, 22; Ex. 6, 6. 7 (P); 7, 4. 5 (P); 12, 17 (P). 42
(gl.). 51 (P); 14, 11 (P); 16, 6. 32 (P); 29, 46 (P); Lev. 19, 36; 22, 33; 23,
43; 25, 38. 42. 55; 26, 13. 45; Nbres. 15, 41; 1 Rois 8, 51 (R); 9, 9 (R);
2 Chron. 6, 5; 7, 22; Ps. 105, 37. 43; 136, 11; Dan. 9, 15. Soit: 76 cas.

Faire sortir Israél des peuples ou il est dispersé: Ez. 20, 34. 38. 41; 34, 13.



Miszelle 359

Faire échapper auc ennemis: 2 Sam. 22, 49.

Délivrer des périls de la mer: Ps. 107, 28.

Délivrer du malheur: Ps. 25, 17; 143, 11.

Dégager (le pied) du filet: Ps. 25, 15; 31, 5.

Ramener a la lumiére: Mich. 7, 9 (post.).

Faire sortir les ténébres & la lumiére: Job 12, 22.

Faire lever (= briller) la justice comme la lumiere: Ps. 37, 6.

Manifester le droit d’Israél: Jer. 51, 10 (exil.).

A teneur de cette analyse une premiére constatation s’impose: jamais le
hiphil de yasa’ aveec Dieu comme sujet n’a trait & la cosmogonie proprement
dite; en d’autres termes hdgi> avec Dieu comme sujet n’appartient pas au
vocabulaire de la création originelle et ne sert jamais & décrire la création
comme une évolution o, méme sous 'égide de Dieu, le plus procéderait du
moins, ’organisé de 1'inorganisé. En effet, un cas comme Ps. 104, 14, ou la
germination est attribuée a l'action de Yahvé, ne se rapporte point & la
création originelle mais a l'intervention actuelle de Dieu, et il en est de
méme pour la production du vent (Jer. 10, 13; 51, 16; Ps. 135, 7), le jaillisse-
ment de ’eau (Deut. 8, 15; Neh. 9, 15; Ps. 78, 16), le cours éternel et har-
monieux des astres (Es. 40, 26; cp. Job 38, 32).

D’autre part, abstraction faite du sens banal (faire sortir d’un lieu: Gen.
15, 5, ete.), 'analyse fait aussi ressortir I’emploi de la tournure pour des
délivrances divines (cp. 2 Sam. 22, 49; Mich. 7, 9; Ps. 25, 15. 17; 31, 5;
107, 28; 143, 11; Ez. 20, 34. 38. 41; 34, 13) et révéle particuliérement la
fréquence (76 cas!) de la formule appliquée & la sortie d’Egypte. Ce dernier
emploi s’inspire trés vraisemblablement des cas ou la hiphil de ydsa> signifie:
élargir, faire sortir de prison (cp. Ps. 18, 20; 66, 12; 68, 7; 107, 14. 28; 142, 8),
sens attesté notamment dans le Psautier: dans des complaintes (p. ex. Ps.
25, 15. 17; 31, 5; 142, 8; 143, 11), dans des psaumes de reconnaissance (p. ex.
Ps. 18, 20; 66, 12; 107, 14. 28; 136, 11), et dans des hymnes (p. ex. Ps. 68, 7;
105, 37. 43). L’insigne délivrance de I’Egypte est ainsi considérée comme
une délivrance de prison, de captivité.

En tout cas ces exemples attestent la vigueur de la foi en l'intervention
salvatrice de Dieu, aussi bien dans la Nature que dans 1'Histoire, dans !'in-
dividu comme dans la communauté israélite, dans le passé comme dans le
présent et a l'avenir, mais tout particulierement dans la délivrance de la
servitude d’Egypte.

Mais ici une comparaison s’impose avec les emplois du hiphil de ‘ala
dans les allusions & cette méme délivrance de la servitude d’Egypte. On en
compte 40 et ils se répartissent comme suit:

Littérature narrative préexilique: Gen. 50, 24 (E); Ex. 3, 8. 17 (J); 17, 3
(JE); 32, 1. 4. 7. 8. 23 (JE); 33, 1. 12 (J); Nbres. 14, 13; 20, 5 (J); 21, 5
(RE); Jos. 24, 17. 32 (JE); Jug. 6, 13; 1 Sam. 8, 8 (KE); 10, 18 (KE);
12, 6 (KE); 2 Sam. 7, 6 (KJ). Soit: 21 cas.

Littérature prophétique préexiligue: Am. 2, 10; 3, 1; 9, 7; Os. 12, 14; Mich.
6, 4; Jer. 2, 6; 11, 7; 16, 14; 23, 7. Soit: 9 cas.

Deutéronome et littérature deutéronomique: Deut. 20, 1 (adjonction?); Jug.
6, 8 (mais conjointement & hési’); 1 Rois 12, 28. Soit: 3 cas.



360 Miszelle

Rédacteurs: Jug. 2, 1 (R.dt.?); 2 Rois 17, 7. 36. Soit: 3 cas.

Code de Sainteté: Lev. 11, 45%. Soit: 1 cas.

Lattérature narrative postexiligue: Neh. 9, 18; 1 Chron. 17, 5 (?). Soit: 2 cas.
Lyrique: Ps. 81, 11. Soit: 1 cas.

Done, au total, 40 emplois de ké‘¢la@ pour la délivrance d’Egypte, dont 5
chez les prophétes antérieurs & Jérémie (Am. 2, 10; 3, 1; 9, 7; Os. 12, 14;
Mich. 6, 4) qui, en revanche, n’attestent jamais le hiphil de yasa’ avec Dieu
comme sujet pour décrire cet événement, probablement pas plus que Jérémie
lui-méme puisque Jer. 7, 22; 11, 4; (31, 32; 32, 2 inauth.?); 34, 13 repré-
sentent un remaniement deutéronomique. Inversement, et cela est significa-
tif, le Deutéronome et la littérature deutéronomique emploient beaucoup
plus souvent pour désigner la «sortie» d’Egypte le hiphil de yasa’ (Deut. 1,
27; 4, 20. 37; 5, 6. 15; 6, 12. 21. 23; 7, 8. 19; 8, 14; 9, 26. 28 bis. 29; 13, 6. 11;
16, 1; 26, 8; 29, 24; Jug. 2, 12; 6, 8; 1 Rois 8, 16. 21. 53; soit: 25 cas; cp.
aussi la retouche deutéronomique dans Jer. 7, 22; 11, 4; 34, 13) que celui de
‘dla (Deut. 20, 1, mais adjonction d’aprés Steuernagel’; Jug. 6, 8, ol d’ail-
leurs figure aussi hog?’; 1 Rois 12, 28. Soit: tout au plus 3 cas seulement).
Il semble méme, & comparer les tableaux statistiques, que ce soit & partir
du Deutéronome que la formule en hdsi> prédomine sur celle en ké‘¢la quant
a la terminologie de I’exode: on constate en effet que les deux tournures se
balangaient approximativement dans la vieille littérature narrative, que la
tournure hé‘éla est méme seule attestée chez les anciens prophétes préexi-
liques (y compris Jérémie dont les passages en hosi’> appliqué a 'exode sont
probablement deutéronomiques), mais qu’a partir du Deutéronome 1’équi-
libre se rompt nettement en faveur de la tournure en hosi> (25 exemples de
hégi> dans le Deutéronome et les deutéronomistes, contre tout au plus 3 de
hé<¢la). On notera aussi qu’a la différence des prophétes précédents, Ezéchiel
puis P se servent exclusivement de kdsi’, et non de hé‘éld, pour désigner
I’'exode.

La tournure en hé‘éla semble procéder d’une considération géographique
ou militaire, car le qal de ‘a@la s’employait par ailleurs pour désigner une ex-
pédition guerriére (p. ex. 1 Rois 20, 22; Es. 21, 2, etc.) ou bien le voyage
menant des pays circonvoisins en Juda: pour le voyage d’Egypte en Pa-
lestine cp. notamment Gen. 13, 1; 44, 24; et cp. aussi Gen. 45, 25; Ex. 1, 10;
13, 18; Nbres. 32, 11; Jug. 11, 16; 1 Sam. 15, 2. 6; Os. 2, 17; et cp. en grec
avaBaivw et kataaivw pour le voyage de la codte vers I'intérieur et vice-versa.

La tournure en hosi> en revanche insiste sur 'idée de délivrance®, parait
impliquer spécialement 1'idée d’une délivrance de prison, de captivité: aussi
bien, pour désigner la délivrance de I’Egypte comparée & une prison (mibbet
‘abadim) emploie-t-on 1 fois le qal de yasa’> (Ex. 13, 32. JE), et 9 fois le

1 B. Baentsch, Exodus — Leviticus — Numeri (1903), ad loc.; EiBfeldt
(n. 3), p. 280.

5 (. Steuernagel, Das Deuteronomium (21923), ad loc.

¢ Cp. spécialement dans les Psaumes: Ps. 18, 20 (= 2 Sam. 22, 20); 66,
12; 68, 7; 107, 14; 142, 8; et cp. Ps. 25, 15; 31, 5 I'image de la délivrance du
filet; 25, 17 et 143, 11 la délivrance du tourment, etc.



Miszelle 361

hiphil de la méme racine (Ex. 13, 3b. 14. JE; 20, 2 E; Deut. 5, 6; 6, 12;
8, 14; 13, 11; Jug. 6, 8 R.dt; Jer. 34, 13), mais seulement 1 fois le hiphil de
‘ala (Jos. 24, 17; cp. Jug. 6, 8 ou hééléti se rapporte a la sortie d’Egypte,
mais 267’ & la sortie de prison) et 2 fois pada (Deut. 7, 8; Mich. 6, 4). Cp.
aussi le hiphil de yasa’> avec mimmasgér (Es. 42, 7; Ps. 142, 8). Aussi bien
bét ‘abadim est-il expressément mis en paralléle avec I’Egypte d’ou Israél
est emmené (qal ou hiphil de yads@’) dans Ex. 13, 3. 14; 20, 2; Deut. 5, 6;
6,12; 8, 14; 13, 11; Jer. 34, 13. Dans Jos. 24, 17 le TM met bien en paralléle
hamma‘dlé ... meérés migrayim avec mibbét ‘dbadim, mais les LXX omettent
ces derniers mots; dans Deut. 7, 8 la délivrance de prison est exprimée par
le verbe pada, et dans Mich. 6, 4 on distingue heé‘elitika me’érés misrayim de
mibbét ‘abadim peditika. En bref, c’est essentiellement lorsqu’on parle
d’élargir Israél mibbet ‘dbadim qu’on emploie I'expression hdsi mimmisrayim.
La tournure en hosi®, contrairement & celle en hé‘ld, implique donc bien
I'image d’un élargissement, d’'une levée d’écrou. Elle a donc un sens plus
judiciaire et politique que hé‘¢la (cp. dans le méme sens ’association sympto-
matique de hdsi’ et de pada dans Deut. 7, 8; 9, 26; 13, 6); elle accentue aussi
la signification sotériologique de l'exode, tandis que hé‘éld a une portée
plus topographique.

En conclusion, deux résultats sont acquis: 1) on constate premieérement
que la conception de '«exode» d’Israél comme une délivrance de captivité
par Dieu, c¢’est-a-dire comme un acte salvateur de Yahvé, tendit de plus en
plus, et cela surtout & partir du Deutéronome?, & supplanter celle qui le
regardait plus objectivement comme, une simple «anabase», une montée
d’Egypte en Canaan sous la direction de Yahvé. Il y a done deux thémes
distincts: anabase ou exode.

2) Secondement on peut affirmer sans hésitation que le hiphil de yasa’
avec Dieu comme sujet est, dans 1’état actuel de nos documents vétéro-
testamentaires, absolument étranger au vocabulaire de la création originelle,
n’est jamais susceptible d'une application cosmogonique évolutive dans
I’Ancien Testament.

Pour séche qu’elle soit, notre analyse permet done des conclusions in-
téressantes pour I’histoire de la pensée religieuse israélite, a condition, comme
disait Sainte-Beuve, d’«entrer dans les choses par les épines».

Paul Humbert, Neuchatel

? Stamm (n. 1), p. 18, a relevé avec raison qui pada au sens de la dé-
livrance d’Egypte ne figure qu’a partir du Deutéronome aussi.



	Miszelle

