
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 5

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Dieu fait sortir

Hiphil de yäsä' avec Dieu comme sujet

«Il est bien préférable de ne jamais chercher la vérité sur aucune chose,

plutôt que de le faire sans méthode», disait Descartes dans ses «Règles pour
la direction de l'esprit». C'est pour s'être soustraits trop souvent à cette
exigence que les théologiens se sont attiré la volée de bois vert que leur
infligea Nietzsche : «... sie bringen ihre Muthmaßungen so dreist vor wie
Dogmen und sind über der Auslegung einer Bibelstelle selten in einer
redlichen Verlegenheit» (Morgenröthe, § 84). Efforçons-nous donc de pratiquer
cette méthode, et cherchons à résoudre ainsi le problème de lexicographie
biblique qui va nous occuper: la portée du hiphil du verbe yäsä' lorsqu'il a
Yahvé pour sujet, c'est-à-dire lorsqu'il exprime un acte de Dieu.

D'après la Concordance de Mandelkern il y a dans l'A.T. sauf erreur ou
omission, 125 ou 126 (selon qu'on compte ou non le témoignage indirect de
Job 38, 32) emplois du hiphil de yäsä' avec Dieu comme sujet exprimé ou
sousentendu. Ils se répartissent comme suit1 :

Textes narratifs préexiliques : Gen. 15, 5. 7 (J + E); Ex. 13, 3. 9. 14. 16

(JE); 18, 1 (J + E); 20, 2 (E); 32, 11. 12 (JE); Nbres. 20, 16 (JE); 23, 22

(E; or. Balaam); 24, 8 (J; or. Balaam); Jos. 24, 5. 6 (JE). Soit: 15 emplois.
Textes prophétiques préexiliques: Jer. 7, 22; 10, 13; 11, 4; 31, 32 (auth.?);

32, 21 (auth.?); 34, 13. Soit: 6 emplois (mais probablement remaniement
deutéronomique dans 7, 22; 11, 4; 34, 13)2.

Deutéronome et littérature deutéronomique: Deut. 1, 27; 4, 20. 37; 5, 6. 15;
6, 12. 21. 23; 7. 8. 19; 8, 14. 15; 9, 26. 28 bis. 29 (dans 9, 12 le sujet est
Moïse); 13, 6. 11; 16, 1 ; 26, 8; 29, 24; Jug. 2, 12 (dt); 6, 8 (dt.); 1 Rois
8, 16 (dt.). 21 (dt.). 53 (dt.). Soit: 26 emplois.

Textes prophétiques exiliques et postexiliques: Ez. 11, 7. 9; 20, 6. 9. 10. 14.

22. 34. 38. 41; 21, 8. 10; 28, 18; 34, 13; 37, 1; 38, 4; 42, 1. 15; 46, 21;
47, 2; Es. 40, 26; 43, 17; 65, 9; Jer. 50, 25 (inauth. ; exil.); 51, 10. 16

10, 13). 44 (inauth.; exil.); Mich. 7, 9 (2e moitié du 6e s. d'ap. Eiß-
feldt3); Zach. 4, 7 (?); 5, 4. Soit: 30 emplois.

Code Sacerdotal, Code de Sainteté et Rédacteurs: Ex. 6, 6. 7 ; 7, 4. 5; 12, 17.

42 (gl.). 51; 14, 11; 16, 6. 32; 29, 46; Lev. 19, 36; 22, 33; 23, 43; 25, 38.
42. 55; 26, 13. 45; Nbres. 15, 41; 1 Rois 8, 51 (R); 9, 9 (R). Soit: 22 emplois.

Textes narratifs postexiliques : Neh. 9, 7. 15; 2 Chron. 6, 5; 7, 22. Soit: 4

emplois.

1 Les énumérations données dans J.-J. Stamm, Erlösen und Vergeben im
Alten Testament (1940), p. 18, n. 2. 3 sont à compléter, comme l'auteur le
signale lui-même.

2 W. Rudolph, Jeremia (1947), p. XV.
3 O. Eißfeldt, Einleitung (21956), p. 503s.



358 Miszelle

Littérature sapientiale: Job 10, 18; 12, 22; (cp. 38, 32). Soit: 2 ou 3 emplois.
Lyrique: 2 Sam. 22, 20. 49 (pour le v. 49 autre leçon dans Ps. 18) ; Ps. 18, 20;

25, 15. 17; 31, 5; 37, 6; 66, 12; 68, 7; 78, 16; 104, 14; 105, 37. 43; 107,
14. 28; 135, 7; 136, 11; 142, 8; 143, 11; Dan. 9, 15 (prière de confession
des péchés; probl. post.). Soit: 20 emplois.
Une constatation ressort immédiatement de ce tableau : l'emploi du hiphil

de yäsä' avec Dieu comme sujet est totalement absent de nos textes
prophétiques avant Jérémie, et la providentielle sortie d'Egypte notamment y
est exprimée au moyen du hiphil de 'älä (cp. p. ex. Am. 2, 10; 9, 7; Mich.
6, 4, etc.) et non de celui de yäsä'.

A passer en revue tous les passages de l'A.T. où le hiphil de yâ§â' a Dieu
pour sujet, on enregistre les acceptions suivantes qui manifestent la richesse
et la diversité des interventions divines exprimées par le thème « faire sortir » :

Faire sortir Abraham de la tente: Gen. 15, 5 (JE).
Faire jaillir l'eau du rocher: Deut. 8, 15; Neh. 9, 15; Ps. 78, 16.

Faire germer la terre: Ps. 104, 14.

Faire sortir le vent de ses réservoirs: Jer. 10, 13; 51, 16 (post.); Ps. 135, 7.

Faire sortir l'enfant de la matrice: Job 10, 18.

Faire flamber un feu qui dévore le roi de Tyr: Ez. 28, 18.

Faire défiler l'armée des astres, cad. présider au cours des astres: Es. 40, 26;
(cp. Job 38, 32).

Faire sortir en campagne chars et chevaux de Pharaon: Es. 43, 17.

Dégainer l'épée: Ez. 21, 8. 10.

Oter les bouchées de la bouche de Bel: Jer. 51, 44 (post.).
Sortir les armes de l'arsenal: Jer. 50, 25 (post.).
Amener la pierre du faîte: Zach. 4, 7

Emmener Gog: Ez. 38, 4.

Répandre la malédiction: Zach. 5, 4.

Transporter par l'esprit: Ez. 37, 1; 42, 1. 15; 46, 21; 47, 2.

Susciter postérité à Jacob: Es. 65, 9.

Faire sortir de prison (cad. de l'épreuve): Ps. 142, 8.

Rendre la liberté aux prisonniers: Ps. 68, 7; 107, 14.

Mettre au large quelqu'un: 2 Sam. 22, 20 Ps. 18, 20; Ps. 66, 12.

Faire sortir de Jérusalem: Ez. 11, 7. 9.
Faire sortir Abraham d'Ur Kasdïm: Gen. 15, 7 (JE); Neh. 9, 7.

Faire sortir Israël d'Egypte: Ex. 13, 3. 9. 14. 16 (JE); 18, 1 (J + E); 20, 2

(E); 32, 11. 12 (JE); Nbres. 20, 16 (JE); 23, 22 (Balaam); 24, 8 (id.);
Jos. 24, 5. 6 (JE); Jer. 7, 22; 11, 4; 31, 32; 32, 21; 34, 13; (mais avec
remaniements probablement deutéronomiques dans Jer. 7, 22; 11, 4; 34, 13;
en outre Jer. 31, 32 et 32, 21 sont peut-être inauthentiques) ; Deut. 1, 27 ;

4, 20. 37; 5, 6. 15; 6, 12. 21. 23; 7, 8. 19; 8, 14; 9, 26. 28 bis. 29; 13, 6. 11;
16, 1; 26, 8; 29, 24; Jug. 2, 12 (dt.); 6, 8 (dt.); 1 Rois 8, 16 (dt.). 21 (dt.).
53 (dt.); Ez. 20, 6. 9. 10. 14. 22; Ex. 6, 6. 7 (P); 7, 4. 5 (P); 12, 17 (P). 42

(gl.). 51 (P); 14, 11 (P); 16, 6. 32 (P); 29, 46 (P); Lev. 19, 36; 22, 33; 23,

43; 25, 38. 42. 55; 26, 13. 45; Nbres. 15, 41; 1 Rois 8, 51 (R); 9, 9 (R);
2 Chron. 6, 5; 7, 22; Ps. 105, 37. 43; 136, 11; Dan. 9, 15. Soit: 76 cas.

Faire sortir Israël des peuples où il est dispersé: Ez. 20, 34. 38. 41 ; 34, 13.



Miszelle 359

Faire échapper auc ennemis: 2 Sam. 22, 49.
Délivrer des périls de la mer: Ps. 107, 28.
Délivrer du malheur: Ps. 25, 17; 143, 11.

Dégager (le pied) du filet: Ps. 25, 15; 31, 5.

Ramener à la lumière: Mich. 7, 9 (post.).
Faire sortir les ténèbres à la lumière: Job 12, 22.

Faire lever briller) la justice comme la lumière: Ps. 37, 6.

Manifester le droit d'Israël: Jer. 51, 10 (exil.).
A teneur de cette analyse une première constatation s'impose: jamais le

hiphil de yäsä' avec Dieu comme sujet n'a trait à la cosmogonie proprement
dite; en d'autres termes hösi' avec Dieu comme sujet n'appartient pas au
vocabulaire de la création originelle et ne sert jamais à décrire la création
comme une évolution où, même sous l'égide de Dieu, le plus procéderait du
moins, l'organisé de l'inorganisé. En effet, un cas comme Ps. 104, 14, où la
germination est attribuée à l'action de Yahvé, ne se rapporte point à la
création originelle mais à l'intervention actuelle de Dieu, et il en est de
même pour la production du vent (Jer. 10, 13; 51, 16; Ps. 135, 7), le jaillissement

de l'eau (Deut. 8, 15; Neh. 9, 15; Ps. 78, 16), le cours éternel et
harmonieux des astres (Es. 40, 26; cp. Job 38, 32).

D'autre part, abstraction faite du sens banal (faire sortir d'un lieu: Gen.
15, 5, etc.), l'analyse fait aussi ressortir l'emploi de la tournure pour des
délivrances divines (cp. 2 Sam. 22, 49; Mich. 7, 9; Ps. 25, 15. 17; 31, 5;
107, 28; 143, 11; Ez. 20, 34. 38. 41; 34, 13) et révèle particulièrement la
fréquence (76 cas!) de la formule appliquée à la sortie d'Egypte. Ce dernier
emploi s'inspire très vraisemblablement des cas où la hiphil de yäsä' signifie :

élargir, faire sortir de prison (cp. Ps. 18, 20; 66, 12; 68, 7; 107, 14. 28; 142, 8),
sens attesté notamment dans le Psautier: dans des complaintes (p. ex. Ps.
25, 15. 17 ; 31, 5; 142, 8; 143, 11), dans des psaumes de reconnaissance (p. ex.
Ps. 18, 20; 66, 12; 107, 14. 28; 136, 11), et dans des hymnes (p. ex. Ps. 68, 7;
105, 37. 43). L'insigne délivrance de l'Egypte est ainsi considérée comme
une délivrance de prison, de captivité.

En tout cas ces exemples attestent la vigueur de la foi en l'intervention
salvatrice de Dieu, aussi bien dans la Nature que dans l'Histoire, dans
l'individu comme dans la communauté israëlite, dans le passé comme dans le
présent et à l'avenir, mais tout particulièrement dans la délivrance de la
servitude d'Egypte.

Mais ici une comparaison s'impose avec les emplois du hiphil de 'âlâ
dans les allusions à cette même délivrance de la servitude d'Egypte. On en
compte 40 et ils se répartissent comme suit:
Littérature narrative préexilique: Gen. 50, 24 (E); Ex. 3, 8. 17 (J); 17, 3

(JE); 32, 1. 4. 7. 8. 23 (JE); 33, 1. 12 (J); Nbres. 14, 13; 20, 5 (J); 21, 5

(RE); Jos. 24, 17. 32 (JE); Jug. 6, 13; 1 Sam. 8, 8 (KE); 10, 18 (KE);
12, 6 (KE); 2 Sam. 7, 6 (KJ). Soit: 21 cas.

Littérature prophétique préexilique: Am. 2, 10; 3, 1 ; 9, 7; Os. 12, 14; Mich.
6, 4; Jer. 2, 6; 11, 7; 16, 14; 23, 7. Soit: 9 cas.

Deutéronome et littérature deutéronomique: Deut. 20, 1 (adjonction?); Jug.
6, 8 (mais conjointement à hösi'); 1 Rois 12, 28. Soit: 3 cas.



360 Miszelle

Rédacteurs: Jug. 2, 1 (R.dt.?); 2 Rois 17, 7. 36. Soit: 3 cas.
Code de Sainteté: Lev. 11, 454. Soit: 1 cas.
Littérature narrative postexilique: Neh. 9, 18; 1 Chron. 17, 5 Soit: 2 cas.
Lyrique: Ps. 81, 11. Soit: 1 cas.

Donc, au total, 40 emplois de hè'èlâ pour la délivrance d'Egypte, dont 5

chez les prophètes antérieurs à Jérémie (Am. 2, 10; 3, 1 ; 9, 7; Os. 12, 14;
Mich. 6, 4) qui, en revanche, n'attestent jamais le hiphil de yäsä' avec Dieu
comme sujet pour décrire cet événement, probablement pas plus que Jérémie
lui-même puisque Jer. 7, 22; 11, 4; (31, 32; 32, 2 inauth.?); 34, 13

représentent un remaniement deutéronomique. Inversement, et cela est significatif,
le Deutéronome et la littérature deutéronomique emploient beaucoup

plus souvent pour désigner la «sortie» d'Egypte le hiphil de yä?ä' (Deut. 1,

27; 4, 20. 37; 5, 6. 15; 6, 12. 21. 23; 7, 8. 19; 8, 14; 9, 26. 28 bis. 29; 13, 6. 11;
16, 1; 26, 8; 29, 24; Jug. 2, 12; 6, 8; 1 Rois 8, 16. 21. 53; soit: 25 cas; cp.
aussi la retouche deutéronomique dans Jer. 7, 22; 11, 4; 34, 13) que celui de
'älä (Deut. 20, 1, mais adjonction d'après Steuernagel5; Jug. 6, 8, où d'ailleurs

figure aussi hôsï'; 1 Rois 12, 28. Soit: tout au plus 3 cas seulement).
Il semble même, à comparer les tableaux statistiques, que ce soit à partir
du Deutéronome que la formule en host' prédomine sur celle en hè'èlâ quant
à la terminologie de l'exode : on constate en effet que les deux tournures se

balançaient approximativement dans la vieille littérature narrative, que la
tournure hè'èlâ est même seule attestée chez les anciens prophètes préexi-
liques (y compris Jérémie dont les passages en hôsï' appliqué à l'exode sont
probablement deutéronomiques), mais qu'à partir du Deutéronome l'équilibre

se rompt nettement en faveur de la tournure en hôçï' (25 exemples de
hösi' dans le Deutéronome et les deutéronomistes, contre tout au plus 3 de

hè'èlâ). On notera aussi qu'à la différence des prophètes précédents, Ezéchiel
puis P se servent exclusivement de hôsï', et non de hè'èlâ, pour désigner
l'exode.

La tournure en hè'èlâ semble procéder d'une considération géographique
ou militaire, car le qal de 'älä s'employait par ailleurs pour désigner une
expédition guerrière (p. ex. 1 Rois 20, 22; Es. 21, 2, etc.) ou bien le voyage
menant des pays circonvoisins en Juda: pour le voyage d'Egypte en
Palestine cp. notamment Gen. 13, 1; 44, 24; et cp. aussi Gen. 45, 25; Ex. 1, 10;
13, 18; Nbres. 32, 11; Jug. 11, 16; 1 Sam. 15, 2. 6; Os. 2, 17; et cp. en grec
dvaßaivuj et Kaxaßaivuu pour le voyage de la côte vers l'intérieur et vice-versa.

La tournure en hô§ï' en revanche insiste sur l'idée de délivrance6, paraît
impliquer spécialement l'idée d'une délivrance de prison, de captivité : aussi
bien, pour désigner la délivrance de l'Egypte comparée à une prison (mibbêt
'äbädlm) emploie-t-on 1 fois le qal de yäsä' (Ex. 13, 3a. JE), et 9 fois le

4 B. Baentsch, Exodus - Leviticus - Numeri (1903), ad loc.; Eißfeldt
(n. 3), p. 280.

6 C. Steuernagel, Das Deuteronomium (21923), ad loc.
6 Cp. spécialement dans les Psaumes: Ps. 18, 20 2 Sam. 22, 20); 66,

12; 68, 7; 107, 14; 142, 8; et cp. Ps. 25, 15; 31, 5 l'image de la délivrance du
filet; 25, 17 et 143, 11 la délivrance du tourment, etc.



Miszelle 361

hiphil de la même racine (Ex. 13, 3b. 14. JE; 20, 2 E; Deut. 5, 6; 6, 12;
8, 14; 13, 11; Jug. 6, 8 R.dt; Jer. 34, 13), mais seulement 1 fois le hiphil de
•alä (Jos. 24, 17 ; cp. Jug. 6, 8 où hè'èlëtï se rapporte à la sortie d'Egypte,
mais 'cm' à la sortie de prison) et 2 fois pädä (Deut. 7, 8; Mich. 6, 4). Cp.
aussi le hiphil de yâsâ' avec mimmasgêr (Es. 42, 7; Ps. 142, 8). Aussi bien
bêt 'àbâdïm est-il expressément mis en parallèle avec l'Egypte d'où Israël
est emmené (qal ou hiphil de yâsâ'') dans Ex. 13, 3. 14; 20, 2; Deut. 5, 6;
6, 12; 8, 14; 13, 11; Jer. 34, 13. Dans Jos. 24, 17 le TM met bien en parallèle
hamma'alè... mê'èrès miçrayim avec mibbêt 'àbâdïm, mais les LXX omettent
ces derniers mots; dans Deut. 7, 8 la délivrance de prison est exprimée par
le verbe pädä, et dans Mich. 6, 4 on distingue hè'èlitîkâ mê'èrès misrayim de
mibbêt 'äbädim peditikä. En bref, c'est essentiellement lorsqu'on parle
d'élargir Israël mibbêt 'äbädim qu'on emploie l'expression host mimmi§rayim.
La tournure en hösi', contrairement à celle en hè'èlâ, implique donc bien
l'image d'un élargissement, d'une levée d'écrou. Elle a donc un sens plus
judiciaire et politique que hè'èlâ (cp. dans le même sens l'association sympto-
matique de hösi' et de pädä dans Deut. 7, 8; 9, 26; 13, 6); elle accentue aussi
la signification sotériologique de l'exode, tandis que hè'èlâ a une portée
plus topographique.

En conclusion, deux résultats sont acquis: 1) on constate premièrement
que la conception de 1'«exode» d'Israël comme une délivrance de captivité
par Dieu, c'est-à-dire comme un acte salvateur de Yahvé, tendit de plus en
plus, et cela surtout à partir du Deutéronome7, à supplanter celle qui le

regardait plus objectivement comme^ une simple «anabase», une montée
d'Egypte en Canaan sous la direction de Yahvé. Il y a donc deux thèmes
distincts: anabase ou exode.

2) Secondement on peut affirmer sans hésitation que le hiphil de yâsâ'
avec Dieu comme sujet est, dans l'état actuel de nos documents vétéro-
testamentaires, absolument étranger au vocabulaire de la création originelle,
n'est jamais susceptible d'une application cosmogonique évolutive dans
l'Ancien Testament.

Pour sèche qu'elle soit, notre analyse permet donc des conclusions
intéressantes pour l'histoire de la pensée religieuse israëlite, à condition, comme
disait Sainte-Beuve, d'«entrer dans les choses par les épines».

Paul Humbert, Neuchâtel

7 Stamm (n. 1), p. 18, a relevé avec raison qui pädä au sens de la
délivrance d'Egypte ne figure qu'à partir du Deutéronome aussi.


	Miszelle

