
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 5

Artikel: Gnade und Natur : der Einfluss der reformatorischen Theologie auf die
Entwicklung der wissenschaftlichen Methode

Autor: Torrance, Thomas F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gnade und Natur

Der Einfluß der reformatorischen Theologie auf die Entwicklung der

wissenschaftlichen Methode1

Ergebnisse neuerer Forschung zeigen, daß schon im Mittelalter
Denker wie Grosseteste und Ockham den Versuch gemacht haben,
Theorie und Beobachtung miteinander in Beziehung zu setzen. Sie

rangen mit den Problemen der Induktion und der experimentalen
Verifizierung, die durch die Anwendung von geometrischen
Demonstrationen auf die Welt der Erfahrung entstanden waren2.

Warum aber dauerte es bis zu Anfang des siebzehnten Jahrhunderts,

bevor die moderne empirische Wissenschaft einen wirklichen
Fortschritt machen konnte? Mein Vorhaben ist hier zu zeigen, daß

es die große Denkbewegung der Reformationszeit war, die diesen
Fortschritt ermöglichte.

1. Der Wandel in der Gotteslehre.

Während der Reformation fing die stoisch-lateinische Idee von
Gott als Deus sive natura an, von einer wesentlich biblischen
Anschauung von Gott als dem lebendigen, aktiven Schöpfer und Erlöser
ersetzt zu werden.

Tief eingebettet in die Theologie des Mittelalters war die Idee,
daß Gott impassibilis und unveränderlich ist und daß alle
geschaffenen Dinge nur als Gegenstände des ewigen Wissens und
Wollens dieses Gottes existieren, so daß geschöpfliches Sein direkt
in der Ewigkeit Gottes begründet ist. Impliziert war hier die Idee

von einer Ko-existenz des geschöpflichen Seins mit dem ewigen
Sein Gottes. Diese Anschauung machte es schwer, die aeternitas
mundi, die zwar nicht bejaht werden konnte, zu leugnen, oder

wenigstens nicht von einer letzten Unveränderlichkeit der Natur
überzeugt zu sein. Zweifellos hat ein Thomas von Aquino recht mit
seinem Argument, daß von seiner Ewigkeit her Gott alle zeitlichen

1 Ubersetzt von Dr. Rudolf Ehrlich, Edinburgh; als Vorlesung in Basel
und Bern im Mai 1962 vorgetragen.

2 Vgl. A. C. Crombie, Robert Grosseteste and the Origins of Experimental
Science (1953); Mediœval and Early Modern, neue Ausgabe (1959).



342 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

Dinge als Ihm gegenwärtig sieht; denn Gottes Ewigkeit schließt
jeden Zeitpunkt ein und ist ihm gegenwärtig. Ganz was anderes
aber ist das Argument, demgemäß alle zeitlichen Dinge in ihrem
physischen Sein Gott ewig gegenwärtig sind und so im gewissen
Sinn mit Ihm zusammen existieren. Im Rahmen der mittelalterlichen

Theologie aber hätte ein Aufgeben dieser Anschauung
implizite bedeutet, daß die Schöpfung letzten Endes irrational ist,
und diese Irrationalität hätte ihrerseits ein schlechtes Licht auf die
Gotteslehre des Mittelalters geworfen. Aber solange diese

Anschauung von der natürlichen Welt und ihrer unveränderlichen und
zeitlosen Bindung an den intellectus Dei vorherrschte, war das

Aufkommen einer empirischen Wissenschaft stark behindert. Mit
anderen Worten, im Denken der mittelalterlichen Theologie war
die Natur mit causae finales durchsetzt, so daß eine ewige Gestalt
vom Gesicht der Natur abgelesen werden konnte - die natürliche
Theologie stammt von hier - und daß ohne dieses Verstehen der
ewigen Formen in Gott wirkliche Kenntnis der Natur unmöglich
war. Aber eine Deutung der Natur von den causae finales her läßt
wenig Raum übrig für das Element wirklicher Kontingenz, von
deren Anerkennung die ganze moderne Naturwissenschaft abhängt.

Erst die Reformationszeit sah die Anfänge einer solchen
Anerkennung, da man dann ganz anders von Gott zu denken lernte
und deshalb auch von seiner Beziehung zur natürlichen Schöpfung.
Man lernte zu verstehen, daß die natürliche Schöpfung eine Realität
ist, die ganz verschieden ist von Gott und doch - was ihr Sein und
ihre endliche, letzte Ordnung anbetrifft - ganz abhängig ist von
seinem göttlichen Willen. Und so lernte man auch anders von dem
Wesen der Natur und von dem geschöpflichen Charakter ihrer
Ordnung zu denken. Nur als die Natur endlich vom scholastischen
Rationalismus befreit und ihre geheime «Göttlichkeit» entzaubert
war, mir als man sich dessen bewußt wurde, daß die ordo naturae -
obwohl im Prinzip uns verständlich, eben weil sie geschöpfliche
Ordnung ist - nur durch Beobachtung und Interpretation der
geschöpflichen Vorgänge selbst erkannt werden kann, konnte die
mehr oder minder statische Wissenschaft der Antike und des
Mittelalters der großen Bewegung der modernen Naturwissenschaft
weichen3.

3 John Baillie, Natural Science and the Spiritual Life (1951), S. 18;
M. B. Foster, Mystery and Philosophy (1957), S. 53f.



Tli. F. Torrance, Gnade und Natur 343

Eine neue Art von Frage mußte an die Natur gerichtet werden
und - auf Grund der Revision der Prämissen, die die Frage voraussetzt

- mußte eine ganz verschiedene Art von Antwort erwartet
werden. Die Fragen der mittelalterlichen Denker waren von hinten
so streng philosophisch bestimmt, daß weder die Fragen selbst
wirklich frei und offen waren, noch die Fragestellung in der Weise
und dem Idiom der Rationalität, die der wahren Kontingenz
angemessen war, geschehen konnte. Wirklich freie Fragen konnten
nur dann gestellt werden, als die ganze mittelalterliche Synthese
selbst radikal in Frage gestellt wurde. Weil nun jene Synthese
durch ihre Lehre von Gott und Natur fest zusammengeschmiedet
war, hatte die neue Orientierung gerade in der Gotteslehre
stattzufinden.

Es ist in diesem Zusammenhang sehr lehrreich, die Schriften des

Wilhelm von Ockham zu studieren. Er scheint der erste gewesen
zu sein, der sich darüber klar war, daß die Reihenfolge oder
Sukzession der Vorgänge in der Natur nicht durch ein Umwandeln
ihrer inneren Bewegung in eine logische Folgerichtigkeit verstanden
werden können. Und doch war gerade das die Art und Weise des

Mittelalters, Geometrie und Logik auf die Natur anzuwenden.
Ockham's Ideen passen in den Rahmen des mittelalterlichen

Denkens. Als er aber in diesem Rahmen eine neue Art der
Rationalität und der Erklärung, die der Kontingenz angemessen
waren, herauszuarbeiten versuchte, konnte er es nur tun, indem er
Anschauungen befürwortete, die als eine Ablehnung der Rationalität
und eine Annahme von Skeptizismus betrachtet werden müssen.
Es war eine Notwendigkeit, die ganze Synthese des Mittelalters in
Frage zu stellen, und das konnte nur von einer neuen Theologie
unternommen werden.

Diese neue Theologie kam mit der Reformation. Die ganze Grundlage,

auf der die mittelalterliche römisch-katholische Theologie
aufgebaut war, wurde einer prüfenden Kritik unterzogen - einerseits

um sie von allem, was Gottheit und Natur fremd war, zu reinigen
und andererseits um den biblischen Begriff von dem lebendigen
Gott, der frei und aktiv in die Geschichte eingreift, wiederherzustellen.

Das Resultat war eine ungeheure Umwälzung, in der eine

dynamische und aktive Denkweise die der Scholastiker ersetzte.
Ein ebenso großer Wechsel fand in der wissenschaftlichen
Fragestellung statt - es wurde jetzt möglich, in der wissenschaftlichen



344 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

Forschung abstrakte und statische Fragen durch geschichtliche
und kinetische zu ersetzen4.

2. Die Unterscheidung von Gnade und Natur.

Die Reformation brachte auch eine Unterscheidung von Gnade
und Natur hervor. Indem jede Verwischung des Unterschiedes
zwischen Gott und seinem Geschöpf in Frage gestellt wurde, wurde
zugleich die Göttlichkeit Gottes und die Natürlichkeit der Natur
gesichert. Die Voraussetzung, daß eine inhärierende Beziehung
zwischen der Formstruktur von Vernunft und Sein besteht, wurde
eben durch die Unterscheidung von Schöpfer und Geschöpf
unmöglich gemacht. Wohl entspricht die Struktur des wahren
Erkennens der Struktur des Seins, aber dies erlaubt nicht, eine solche

Beziehung zwischen den logischen Formen der Vernunft und dem
Wesen der Natur zu behaupten, um dann die Wahrheit des Seins

von den Formen unserer Vernunft abzuleiten.
Auf keinen Fall aber bedeutet die Unterscheidung von Gnade

und Natur eine Dichotomie, denn es gibt ja eine Beziehung, eine

Seins-Beziehung zwischen Geschöpf und Schöpfer, die Gott in
seiner souveränen Freiheit gesetzt hat und in seiner beständigen
Liebe bewahrt. Weil nun diese Beziehung zwischen Schöpfer und
Geschöpf auf seiner göttlichen Gnade beruht und von seinem Geist
bewahrt wird, kann sie weder vom Geschöpf her erklärt noch logisch
definiert werden; es ist eine unumkehrbare Beziehung. Episte-
mologisch entspricht dies der Tatsache, mit der wir in der modernen
kritischen oder analytischen Philosophie vertraut sind, nämlich die

Unmöglichkeit, in Sätzen auszusagen, wie Sätze zum Sein in
Beziehung stehen.

In der augustinischen Tradition betrachtete man das Weltall als
einen sakramentalen Makrokosmos, in dem das Physische und
Sichtbare die zeitliche und weltliche Entsprechung der ewigen und
himmlischen Gestalten war. Hier wurde die Anschauung vertreten,
daß die Welt der Natur nur insofern Bedeutung hat, als sie die

ewigen Formen widerspiegelt oder illustriert - um ihrerselbst willen
aber war sie keiner Betrachtung würdig.

Die reformatorische Lehre vom Primat der Gnade half einer
4 Daraus ergab sich ein entsprechender Wandel der Terminologie: E. A.

Burt, The Metaphysical Foundations of Modern Science (1932), S. 26.



Th. F. Torrance, Gnade und Natur 345

neuen Orientierung, bestimmt durch Gottes Zuwendung an die

Welt, zum Durchbruch. Der Welt als Gegenstand des göttlichen
Interesses und - im Gehorsam gegen Gott - als Gegenstand des

menschlichen Interesses wurde eine neue Bedeutung beigemessen.
Damit öffnete sich jetzt der Weg für die Entwicklung der empirischen

Wissenschaft, deren Wachstum immer solange gehemmt
bleibt, wie der Mensch von der Welt weg und zu Gott hin sieht, um
nur in der Teilhabe am Göttlichen die Bedeutung und den Sinn der
Welt zu finden.

Die reformatorische Theologie erklärte die Beziehung zwischen
Gott und Geschöpf mit der Lehre vom Bund der Gnade. Nicht nur
der Mensch, sondern die ganze Schöpfung sei in diesen Bund
miteingeschlossen. So wurde eine durch den Bund bestimmte und auf
der freien Entscheidung Gottes beruhende Entsprechung zwischen

Geschöpf und Schöpfer festgestellt.
Daß man auf diese Weise das Reich der Gnade als den Weg

Gottes und das Reich der Natur als die von Gott verschiedene

Ordnung der Schöpfung einerseits zu differenzieren und andererseits
in Verbindung zu setzen begann, war sehr fruchtbar. Die angebliche
Göttlichkeit der Welt war dadurch entzaubert, und doch war die
Welt zugleich für Gott als seine Schöpfung in Anspruch genommen
und nicht willkürlichen und launenhaften Mächten unterworfen.
Gnade herrscht im Reich der Gnade und hat in allem den Vorrang,
denn des Menschen Erlösung ist allein Gottes Werk, und selbst des

Menschen Gotteserkenntnis wird allein durch die Gnade und
Herablassung Gottes möglich gemacht. Im Reiche der Natur aber
ist alles dem Menschen Untertan, und dort hat er Herrschaft und
Vorrang - aber es ist auch hier die Gnade, die diese Stellung des

Menschen im Reiche der Natur ermöglicht. In beiden Reichen -
in dem der Gnade wie in dem der Natur - ist der Mensch zum Partner

Gottes und zu einem Leben des Gehorsams und der Gemeinschaft

mit ihm berufen. Die Herrschaft über die Natur, die dem
Menschen gegeben ist, soll er als Geschöpf Gottes und Empfänger
seiner Gnade ausüben. Diese neue Orientierung wirkte sich in der

Theologie aus und hatte zwei wichtige Folgen: Der Mensch wurde
voll und ganz als freies und wissendes Subjekt, ein von Gottes Wort
angesprochenes Subjekt anerkannt; und die Theologie selbst
wurde als positiv in Gottes Wort begründete dialogische Tätigkeit
r*ehabilitiert. Durch die Anerkennung der Tatsache, daß Gott die



346 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

ganze Natur dem Menschen Untertan gemacht hat, wurde die
Würde und Freiheit des Menschen auch in anderen Gebieten des

Wissens und Lebens vergrößert.
Die Folgen dieser Lehre werden besonders deutlich, wenn man die

Unterscheidung, die Francis Bacon von regnum Dei und regnum
hominis gemacht hat, untersucht5. Seine Unterscheidung von
Gnade und Natur veranlaßte ihn, nicht nur die Natur nicht zu
vernachlässigen, sondern im Gegenteil Naturwissenschaft als eine

religiöse Pflicht zu treiben. Die Gott zugewandte Seite der Natur
hat Gott «hinter seinem eigenen Vorhang» verborgen, aber alles,
was nicht Gott ist, hat er der menschlichen Forschung offengelassen.
Solange der Mensch sich mit den Grenzen und Zielen der
Erkenntnis, die Gott mit der Schöpfung gegeben hat, begnügt, kann
er seine Funktion als Ausleger der Natur erfüllen und sein menschliches

Reich auf der «scientia» aufbauen6.
Die Unterscheidung von Gnade und Natur veranlaßte Bacon,

die Anwendung von causae finales auf die Natur abzulehnen. Er
entschied sich deshalb für eine neue Methode, nämlich die Natur
aus sich selber heraus zu erforschen und einen neuen Modus der
rationalen Untersuchung und Erklärung der Natur ausfindig zu
machen. Activa inquisitio und inventio gingen dabei Hand in
Hand, um die Natur sich selbst erklären zu lassen, ohne von den

Gestalten, die schon vorher von der Logik festgelegt waren,
gehemmt zu werden.

Bacon selbst war kein großer Naturforscher. Es steht aber außer
Zweifel, daß sein Versuch, der Naturwissenschaft durch die
Methode der direkten Befragung der Natur - der Natur war es damit
erlaubt, ihre eigene Antwort zu geben - eine neue Richtung zu

geben, eine große Rolle gespielt hat. Unser Interesse an Bacon ist
in der Tatsache begründet, daß die neue Richtung, die er der
Naturwissenschaft gegeben hat, aus seinem Verständnis der
Beziehung zwischen Gott und Schöpfung herauswuchs. Für Bacon
bedeutete die Unterscheidung von Gnade und Natur keine Dichotomie

zwischen Glaube und Vernunft, sondern daß sowohl im
Reich der Gnade als auch im Reich der Natur der Mensch berufen
ist, seine Vernunft so zu gebrauchen, wie es der gegebenen Realität
angemessen ist und wie es der ihr schuldige Gehorsam verlangt. In
beiden Reichen ist der Mensch berufen, tätig zu sein. SeineAufgabe

5 F. Bacon, Novum Organum, I, 52. 6 Valerius Terminus 1.



Th. F. Torrance, Gnade und Natur 347

im Reiche der Natur aber ist es, seine ihm durch die Güte seines

Schöpfers gehörende Herrschaft über die Welt wiederzugewinnen
und auszuüben. Auf den Befehl Gottes hin soll er die Erde in Besitz
nehmen und im Gehorsam gegen Gott soll er Naturwissenschaft
treiben, deren Zweck es ist, das regnum hominis weiter über die
Natur auszudehnen. Hier entwickelte sich die moderne Anschauung
vom Menschen als homo faber7.

Diese ganze Entwicklung hatte aber auch ihre Nachteile, die
nicht verschwiegen werden dürfen. Gerade weil der Mensch als
Gottes menschlicher Partner im Bund der Gnade anerkannt wurde,
ist er in der Theologie dauernd der Versuchung ausgesetzt, im Reich
der Gnade die Hauptrolle an sich zu reißen und dort die Herrschaft
auszuüben, die ihm durch Gnade nur im Reich der Natur zusteht.
Seine Herrschaft über die Natur hat dann den Menschen dazu
veranlaßt, das unmäßige Vertrauen auf seine eigene schöpferische
Fähigkeit auf alle Gebiete der Wissenschaft auszudehnen, bis es

dann für ihn fast ein Axiom wurde, zu behaupten, er könne nur
das verstehen, was er selbst gestaltet habe und mit seiner aktiven
Vernunft selbst kontrolliere.

3. Die wissenschaftliche Objektivität.

Daß die moderne Wissenschaft auf die Vorurteilsfreiheit und
Unbefangenheit der Wahrheit Nachdruck legt, das geht auch auf
die Reformation zurück. Man findet den Ansatz zu dieser Betonung
in der Auseinandersetzung der reformatorischen Theologie mit der
römisch-katholischen Traditionslehre. Vorgefaßte Meinungen und
Vorurteile wurden ausgerottet durch jene Konzentration auf das
Wort Gottes allein und jene Anerkennung seines absoluten Primats,
die das theologische Denken bestimmten. Nur strenge Bindung an
das Objekt selbst bringt Loslassen und Preisgeben der eigenen
Voraussetzungen mit sich. So kam es zu einem leidenschaftlichen
Suchen nach der Wahrheit vom Objekt her, und dieses Suchen ist
der Beweis, daß eine reuige Bereitschaft vorhanden war, alle
Vorverständnisse und Voraussetzungen kritisch durchzudenken und
alle traditionellen Ideen vom Objekt her zu prüfen, um so zwischen
dem, was objektiv real ist, und unseren subjektiven Zuständen
unterscheiden zu können. Mit dieser geradezu meisterhaften
Objektivität, die zwischen einer unerlaubten Voraussetzung und einer

7 F. Heinemann, Neue Wege der Philosophie (1929), S. XII f.



348 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

eigentlichen, vom Objekt her bestimmten Voraussetzung
unterscheiden konnte, hat die Reformation die moderne Welt beschenkt.
Aus dieser Objektivität heraus konnte sich der Geist und die

Haltung, die für die moderne Wissenschaft so charakteristisch sind,
entwickeln.

Am besten läßt sich das wieder an Francis Bacon veranschaulichen,

der besonders in seinem Angriff auf die «fallacious notions» -
die falschen Ideen - zeigt, daß wir für die Interpretation der Natur
die «idols of the mind» - die Vernunftgötzen - mitbringen und mit
ihnen das Verständnis der Natur verzerren. Zugang zur Wahrheit,
so sagt Bacon, verlangt von uns die Bereitschaft, unser Verständnis
reinigen und befreien zu lassen. Und der Eingang in das Reich der
Wissenschaft, so fährt er fort, ist nur wenig verschieden von dem
Eintritt in das Himmelreich, in das keiner hineinkommt, es sei

denn nisi sub persona infantis. Selbstverständlich hat Bacon an
keine tabula rasa gedacht, sondern es handelt sich für ihn um ein
kindliches Fragen und eine Bereitschaft, von dem zu lernen, was
uns in der Welt der Natur wirklich gegeben ist.

Es wurde aber dieser unbedingten, überlegenen Objektivität
nicht leicht, sich durchzusetzen, denn ihr stellte sich die Idee von
der aktiven Vernunft entgegen.

Nach der Lehre der römisch-katholischen Kirche finden wir die
aktive Vernunft in kollektiver Weise am Werke: in dem sich
entfaltenden Selbstverständnis der Kirche, das die traditio activa
hervorbringt, von der sodann die dogmatischen Definitionen
abgeleitet werden. In diesem Falle wird der intellectus agens auf die
geschichtliche Kirche angewendet. Wenn also - wie Roger Bacon
sagt - Gott der aktive Intellectus der ganzen Menschheit ist, dann
wird hier clie römische Kirche zum aktiven Intellectus allen
theologischen Wissens gemacht. Von dem ursprünglichen depositum
fidei leitet die römische Kirche universale Formen ab, arbeitet sie

aus und verlangt, daß sie als unveränderliche Gestalten der Wahrheit

anerkannt werden. Alle zukünftige Erkenntnis der Wahrheit
ist von diesen Gestalten bestimmt. Die Wahrheit einer Lehre hängt
also von dem ab, was sie in der traditio activa geworden ist. In
dieser Weise ist das Element der Objektivität in der Überlieferung
einer massiven Subjektivität im Verständnis der Kirche
untergeordnet.

8 Bacon, Novum Organum, I, 32f.; 39f.



Th. F. Torrance, Gnade und Natur 349

In der Theologie des Protestantismus hat die aktive Vernunft
eine mehr individualistische, aber gleich starke Entwicklung
durchgemacht. Dies wird in der Idee von der selbständigen, selbst-gesetz-
gebenden Vernunft besonders deutlich. Hier genügt es, festzustellen,
daß der «Gott» des Neuprotestantismus ein «Gott» ist, der eine
Korrelation mit dem religiösen Subjekt und seinen religiösen
Möglichkeiten hat, ein «Gott», der dem «modernen Menschen» paßt
und seinen Nöten und Fragen entspricht.

Die Wahrheit dieses neuprotestantischen «Gottes» ist im religiösen

Subjekt selber feststellbar, so daß die Aufgabe der Theologie
darin besteht, die Strukturen des religiösen Bewußtseins, besonders
in seinen geschichtlichen und universalen Erscheinungen, zu
untersuchen und zu prüfen. Man braucht sich deshalb nicht zu wundern,
daß das Endresultat dieser Entwicklung die Ansicht war, das
Christentum sei schon in seinem Ursprung ein Produkt des menschlichen

Geistes gewesen und das Evangelium könne im gleichen
Maße auf die schöpferische Geistigkeit der Frühkirche und ihr
Verständnis der Existenz wie auf den, der Jesus hieß, zurückgeführt

werden. Zweifellos erfuhr diese ganze Anschauung einen
großen Aufschwung durch die Anwendung des Entwicklungsbegriffes

und des von der Romantik und Dilthey stammenden,
sogenannten «modernen» Geschichtsbegriffes - Geschichte sei das,
was der Mensch selber schöpferisch hervorbringt und worin er
sich selber begegnet. Für die Vertreter dieser Anschauung war die
geschichtliche Wahrheit des christlichen Glaubens nichts anderes
als das, was der Mensch sich vorstellen, was er für sich realisieren
und für was er sich verantwortlich machen kann, und zwar durch
seine eigene Entscheidung. Was ist Wahrheit? Die christliche Wahrheit

ist nach der beschriebenen Ansicht das, was wahr geworden ist
und weiter wahr wird in der Geschichte und durch die Geschichte,
die der Mensch durch seine existentiellen Entscheidungen selber
schafft. Die einzige Wahrheit, die der Mensch anerkennen kann,
sei das, was sich der schöpferischen Tätigkeit seiner aktiven
Vernunft oder seiner Interpretation der Existenz unterordnet.

Es kann natürlich nicht geleugnet werden, daß die Entwicklung
im Neuprotestantismus mit den Strömungen, die wir in der
römischkatholischen Kirche vorgefunden haben, eng verwandt ist. Es muß
aber betont werden, daß die reformatorische Hauptlinie in eine

ganz andere Richtung ging. Anliegen, Zweck und Ziel war hier die



350 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

Bereitschaft, alle Tradition durch das Gotteswort der Heiligen
Schrift in Frage zu stellen, ihm unsere eigenen Urteile und unsere
eigene Theologie zu unterwerfen und sie gemäß der objektiven
Offenbarung Jesu Christi zu reformieren. Heute kommt dieses

protestantische Hauptanliegen wieder zur Geltung, und zwar
durch die Anerkennung der Tatsache, daß die einzig wirkliche
Objektivität die Objektivität des Objektes selbst ist, und das heißt
in diesem Fall Gott selbst in seinem Sein und seiner Tat. Es ist
Gott selber, der sich uns in seinem Wort gegeben hat. Von uns
verlangt er daher, daß wir alle unsere Traditionen und alle unsere
Versuche, uns und unsere Kultur dem christlichen Glauben
aufzudrängen, der Kritik und Korrektur seines Wortes in Jesus Christus

unterwerfen. Es ist gerade in Christus, daß uns die letzte und
beharrende Objektivität entgegentritt - eine Objektivität, dievon
unserer Subjektivität weder kontrolliert noch dominiert werden
kann.

Bestimmt war die Geschichte der protestantischen Theologie im
letzten Jahrhundert die Geschichte des Kampfes der objektiven
Realität des Wortes Gottes mit der Machthaberei der selbständigen
Vernunft. Ebenso war es eine Geschichte, in der die Theologie
ständig auf ihr eigentliches Objekt zurückgeworfen wurde. Hier
hat wiederum die empirische Wissenschaft der Theologie geholfen,
von sich selbst weg und auf ihr eigentliches Objekt hin zu denken
und so die Zucht einer genuinen Objektivität wieder auf sich zu
nehmen.

4. Die Stellung des Subjektes im Erkenntnisprozeß.

Da Gott den Menschen in eine dialogische Beziehung zu sich
selbst gesetzt hat, ist es unmöglich, die Stellung des menschlichen
Subjektes im Prozeß der Erkenntnis Gottes zu übersehen. Die sich

aus der reformierten Lehre vom Gnadenbund ergebende Einsicht,
daß der Mensch als Subjekt im Zusammenhang der Erkenntnis
Gottes eine Stellung beansprucht, hatte weitgehende Folgen.

Wir können von keiner Erkenntnis Gottes sprechen, ohne zu
berücksichtigen, daß wir Menschen es sind, die ihn erkennen. Hier
kommen wir einfach nicht an der Tatsache vorbei, daß es in der
Erkenntnis Gottes, wie in allem menschlichen Wissen, ein
unvermeidliches anthropomorphisches Element gibt. Für uns geht es aber -



Th. F. Torrance, Onade und Natur 351

wie Calvin uns gelehrt hat - um eine tiefergehende Tatsache. Gott
offenbart sich in einer solchen Weise, daß der Mensch nicht zu
versuchen braucht, über die Grenzen seiner Menschlichkeit
hinauszugehen, um Gott zu erkennen. Ein Element der improprietas wird
menschlichen Aussagen über Gott immer anhaften, letztere brauchen

deshalb aber doch nicht falsch zu sein. In diesem Zusammenhang

sind zwei Begriffe Calvins wichtig: 1. Accommodatio: Gott
paßt sich unserer menschlichen Fähigkeit an, indem er sich in Jesus
Christus zu uns herabläßt, das heißt, er objektiviert sich für uns
in solcher Weise, daß er, statt unsere Subjektivität aufzuheben,
diese in Christus wiederherstellt. Das bedeutet, daß unsere Sätze,
unsere theologischen Aussagen so gestaltet werden müssen, daß sie

zugleich das Wesen des Objektes und den Modus unserer Erkenntnis

des Objektes ausdrücken. 2. Electio: Nicht indem wir an Gott
handeln, sondern indem er an uns handelt, erkennen wir ihn. Wir
müssen deshalb zwischen dem, was objektiv wahr ist, und unseren
subjektiven Zuständen unterscheiden. Electio ist somit geradezu
das Gegenteil von mythologischer projectio menschlicher und
diesseitiger Gestalten in das Ewige und Jenseitige.

Aus diesen Lehren kann man ersehen, daß die reformierte Theologie

beide Seiten der Erkenntnisbeziehung - göttliches Objekt und
menschliches Erkennen - aufrechterhält. Dieselben Leimen zeigen
aber auch, daß die reformierte Theologie jedlichen abstrakten
Objektivismus einer scharfen Kritik unterzieht und daß in ihr eine

strenge selbstkritische und kontrollierte Subjektivität am Werke ist.
Eine parallele Entwicklung läßt sich in der lutherischen Theologie

feststellen. Die eigentümliche Auslegung der communicatio idioma-
tum, das heißt einer gegenseitigen Durchdringung der göttlichen
und menschlichen Natur in Christus, hat der lutherischen
Entwicklung eine besondere Richtung gegeben. Die göttlichen
Eigenschaften werden realiter der menschlichen Natur Christi
zugeschrieben. Besinnt man sich nun aber darauf, daß die Menschheit
des Gottessohnes auch die Menschheit ist, an der wir teilhaben und
teilhaben sollen, dann fragt sich, wie es vermieden werden kann,
jene göttlichen Eigenschaften nicht der Menschheit allgemein
zuzuschreiben. Und wie kann die Idee einer Anpassung des Göttlichen
an das Menschliche vermieden werden?

Dieses ganze Problem ist tief im deutschen Idealismus eingebettet
und hat nicht nur die Theologie, sondern ganz allgemein jede



352 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

wissenschaftliche Tätigkeit beeinflußt, was an den Nachwirkungen
von Kants «kopernikanischer» Revolution besonders deutlich wird.
Auf diese Entwicklung jetzt im einzelnen einzugehen, ist nicht
möglich, aber die von Kant geschaffenen Schwierigkeiten müssen
doch kurz erwähnt werden. Er machte ganz richtig darauf
aufmerksam, daß die naturwissenschaftliche Forschung durch den

Zwang ihrer Fragen die Natur nötigen muß, ihre Geheimnisse
preiszugeben. Aber als er dies zu einem allgemeinen Prinzip machte und
es in seiner Kategorienlehre von den ständigen Strukturen des
Verstandes zum Ausdruck brachte, entstanden Schwierigkeiten. Die
Wissenschaft setzt jetzt eine feste, subjektive Struktur der
theoretischen Vernunft voraus, was einerseits den Bereich der Beobachtung
und Entdeckung notwendigerweise begrenzt und andererseits dazu
führt, daß die wissenschaftliche Tätigkeit nicht nur die Realität
entdeckt, sondern diese im gewissen Sinne auch schafft. Manche
Naturforscher bestehen heute noch darauf, daß Wissenschaft eine

Konstruktion ist, zu der sowohl die Natur als auch wir selbst einen

Beitrag liefern. Durch den Gebrauch von kantischen Ideen machen
sie den Versuch, ihre Behauptung aufrechtzuerhalten, die Realität
werde nicht nur entdeckt, sondern vom schöpferischen Bestreben
der wissenschaftlichen Forschung auch fortwährend gestaltet.

Es ist natürlich vollkommen richtig zu sagen, daß die Wissenschaft

schöpferisch und produktiv ist, aber trotzdem ist etwas an
dieser an sich richtigen Aussage, das in die Irre führen kann. Deshalb

stellt die reformierte Theologie den Naturforschern die
folgenden Fragen: Projizieren Sie nicht Ihre eigenen ontologischen
Konstruktionen in die Natur, um sie dann mit den ontischen Strukturen

der Realität zu identifizieren? Machen Sie keinen
Denkfehler, wenn Sie glauben annehmen zu dürfen, in Sätzen aussagen
zu können, in welcher Beziehung ihre Sätze zum Sein stehen?

Auf der anderen Seite muß zugegeben werden, daß sich aus der
empirischen Wissenschaft eine neue Selbstkritik entwickelt hat, der
die moderne Theologie, was Methode anbetrifft, viel zu verdanken
hat. Ich denke an die heute oft vertretene Anschauung, daß wirkliche

Fortschritte der Erkenntnis gründliche Änderungen in der
Struktur unseres Verständnisses und unserer Grundbegriffe
verlangen. Damit verbunden ist die Ansicht, 1. daß der empirischen
Wissenschaft eine Vermittlung von Erkenntnis der von uns
unabhängigen, realen Welt nur durch «working models», Arbeits-



Th. F. Torrance, Gnade und Natur 353

modellen, möglich ist; 2. daß diese «working models» nur dann
adéquat sind, wenn sie sich auf die Erfahrung anwenden lassen;
3. daß sie doch an sich inadéquat sind, weil die von ihnen gebrachte
Erkenntnis schon in ihrer Wurzel dadurch begrenzt ist, daß der
Mensch in der empirischen Forschung nie über die Grenzen des

gegenseitigen Verhältnisses von Natur und Person hinausgehen
kann. Je weiter und tiefer des Menschen Erkenntnis vordringt, je
mehr wird er sich der Tatsache bewußt, daß sein Erkennen nicht
den menschlichen Anfangspunkt transzendieren kann, ohne
überhaupt aufzuhören. Das Äußerste, was der Mensch leisten kann, ist
mit seinen Fragen bis an die Grenze seiner Existenz vorzustoßen,
wo er dann, was seine empirische Wissenschaft anbelangt, nur der
Leere und dem Nichts gegenübersteht. In diesem Punkt muß die

Theologie fragen, ob es sich hier nicht um das Gegenstück der
reformierten Lehre von der Kontingenz, d. h. creatio ex nihilo,
handelt, und weiter, ob dies nicht der Ort ist, an dem - wie von
Weizsäcker sagt - wir Menschen wegen Leere und Stillschweigens
gezwungen werden, zu horchen9.

5. Die Notwendigkeit des kinetischen Denkens.

Die große Verschiebung, die im Zeitalter der Reformation in der
Struktur des Denkens stattfand, wirkte sich auch in der Veränderung
der Begriffe von Zeit und Geschichte aus. Ein Vergleich von Calvins
Lehre vom Abendmahl mit der römischen Messe zeigt dies klar und
deutlich. Die durch die Reformation ermöglichte neue historische
Perspektive forderte auch eine neue historische Denkweise. Der
Einfluß des Alten Testamentes, in der Theologie der Reformatoren

ganz bedeutend, war zum großen Teil für diese neue Denkweise
verantwortlich und ausschlaggebend. Leider besaß die Reformation
weder die philosophischen noch die intellektuellen Werkzeuge, um
diese neue Einsicht zu konsolidieren und eine neue Methode
auszuarbeiten. Das war der Grund, warum die protestantische Theologie

so schnell auf die aristotelischen Denkformen zurückgriff und
die Entwicklung des geschichtlichen Denkens so sehr aufgehalten
wurde.

Als aber das Geschichtsdenken dann doch endlich durchbrechen
konnte, ist es in zwei verschiedenen Richtungen weitergegangen.

9 C. F. von Weizsäcker, The History of Nature (engl. Üb. 1959), S. 178.

23



354 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

Die eine Entwicklung mündete in die Aufklärung und die andere in
die Romantik aus. Von Anfang an waren beide Richtungen mit
einem Fehler des geschichtlichen Denkens belastet. Dieser
verursachte eine falsche Problemstellung, die ihrerseits wieder zu
Bultmanns falscher Unterscheidung von «Historie» und
«Geschichte» führte.

Im neunzehnten Jahrhundert war es der Lutheraner Söven

Kierkegaard, der tiefer in diese Sache einzudringen und deshalb eine
wahre historische Denkweise zu schaffen versuchte. Leider hielt er
es für nötig, die neue Denkweise ironisch als den Sprung des Glaubens

zu beschreiben. Die Wahrheit, mit der wir es in der Theologie
zu tun haben, ist das Sein und die Tat Gottes in Raum und Zeit,
die Bewegung des Ewigen in unserer zeitlichen Existenz, das Leben
Gottes in der menschlichen Geschichte, das heißt in der konkreten
Partikularität Jesu Christi. Soll nun Erkennen rational sein, dann
muß es dem Wesen dieser Wahrheit zustehen, die ihm angemessene
Denkweise selber vorzuschreiben und die entsprechende
Demonstrationsweise auch selber zu bestimmen. Da die Wahrheit das

Ewige ist, das sich in die Zeit hineinbewegt, muß sich die Vernunft
mit der Wahrheit zusammen bewegen, um sie zu erkennen. Es ist
deshalb der Vernunft auferlegt, gerade mit den Denkgewohnheiten
und Denkstrukturen zu brechen, die sie in der Erkenntnis von
festgesetzten oder vorhandenen Objekten in der Umwelt aufbauen
muß. Das ist der Grund, warum Kierkegaard den statischen
Charakter der Kategorien, aus denen die Verstandesstruktur besteht,
angriff und den Grundfehler, zeitliche Relation in logische Relation
umzuändern, bloßlegte10.

Die Bedeutung von Kierkegaard für die Entwicklung der
wissenschaftlichen Methode kann man an den Beispielen von Albert
Einstein und Nils Bohr klarmachen.

Bevor Einstein seine Relativitätstheorie formulieren konnte,
mußte er die statische Struktur der klassischen Physik
durchbrechen, das heißt, er mußte sich von den Newtonschen und Kant-
schen Begriffen von Raum und Zeit freimachen. Erst als er den
Raum- und Zeitbegriff, der nur von einem Punkt der absoluten
Ruhe her erreicht werden kann, aufgeben konnte, konnte er sich
eine neue, alles ändernde Perspektive aneignen. Dies entspricht

10 S. Kierkegaard, Philosophische Brocken, Kap. III, IV, und .Zwischen¬

spiel'; H. Diem, Die Existenzdialektik von Soren Kierkegaard (1950), § 4-7.



Th. F. Torrance, Gnade und Natur 355

genau dem Weg, den Kierkegaard zurückzulegen hatte. Auch er
sah sich gezwungen, jeden Versuch, die Wahrheit von einem Punkt
der absoluten Ruhe her zu betrachten, aufzugeben. Er mußte sich
anstatt entschließen, seine Vernunft mit der Bewegung - kinesis -
der Wahrheit Schritt halten zu lassen, um sich dadurch einen Modus
der Rationalität aneignen zu können, der der in der Geschichte sich

bewegenden und an uns handelnden Wahrheit angemessen ist.
Dieses Denken mag als «kinetisch» bezeichnet werden. Kinetisches
Denken zwingt zu einem Entschluß des Geistes; denn es ist eine

Denkart, die uns zwingt, die logische Kluft heuristisch zu
überqueren, die die von uns schon besessene von der von uns
angestrebten Erkenntnis trennt. Die von uns angestrebte Erkenntnis
kann aber logisch von einem Vorverständnis nicht abgeleitet werden
und ist trotzdem so rational, daß sie eine logische Rekonstruktion
von dem, was wir schon vorher erkannt haben, notwendig macht.
Mit anderen Worten, die neue Erkenntnis verlangt und fordert eine

tiefgehende metdnoia, Sinnesänderung, eine radikale Bekehrung
unseres Vorverständnisses. In diesem Zusammenhang läßt sich ein
interessanter Vergleich von Kierkegaard und Bohr anstellen.
Genau wie Kierkegaard ein Jahrhundert vor ihnen, mußten Bohr
und seine Mitarbeiter in Kopenhagen sich dazu entschließen, in
ihrem wissenschaftlichen Denken einen Sprung vorwärts zu wagen,
um das Wesen der Kern-Wechselwirkungen zu verstehen. Vom
Gesichtspunkt der klassischen Physik aus schien dieser Entschluß
absurd zu sein. Und doch kam es durch diesen Entschluß zu einer
neuen Erkenntnis, die eine logische Rekonstruktion unseres
Vorverständnisses mit sich brachte. Dadurch wurde erreicht, daß -
indem die begrenzte Anwendbarkeit der klassischen Physik
aufgezeigt wurde - die letztere einerseits auf eine festere Grundlage
gestellt und andererseits transzendiert wurde. Dies eröffnete die

Möglichkeit eines größeren Bereichs der Beobachtung und
Entdeckung. Dieser Fortschritt wäre ohne die große Wandlung in der

ganzen Struktur des wissenschaftlichen Bewußtseins unmöglich
gewesen.

Kierkegaards Verdienst ist es, klar und deutlich gesehen zu
haben, daß es gerade um dies geht in einem theologischen Denken,
das es wirklich wagt, die Wahrheit Gottes in einem Modus zu sehen,
der Gottes Fleischwerdung und Bewegung in Raum und Zeit
angemessen ist. Im großen und ganzen war es gerade die Theologie,



356 Th. F. Torrance, Gnade und Natur

die vor dem radikalen Ausmaß dieser metanoia zurückwich.
Mathematiker und Physiker haben neue Systeme, etwa vier-dimen-
sionale Geometrien, aufstellen müssen, um eine neue Logik der
sogenannten Existenz-Aussagen zu entwickeln. Die Theologen
dagegen haben bis jetzt leider noch keine Logik der Bewegung oder

Logik der Verben hervorgebracht, um nun ihrerseits die richtigen
Werkzeuge für die Ausarbeitung von theologischen Aussagen zu
schaffen, Aussagen, die doch streng genommen auch Existenz-
Aussagen sind. Nur wenn die biblische und dogmatische Theologie
der Gegenwart wirklich bereit ist, die richtigen Werkzeuge für ihre
neue Aufgabe - vielleicht im Gespräch mit den Physikern - zu
schmieden, kann vermieden werden, daß sich die evangelische und
biblische Theologie unserer Generation genau so kompromittiert
wie einmal die reformatorische Theologie im Zeitalter nach der
Reformation. Das geschieht immer durch kritiklose Annahme und
Verwendung von schon vorhandenen Denkformen aus dem Altertum

oder der Neuzeit.
Es sollte daher keine Rede davon sein, eine Synthese von Glaube

und irgendeiner philosophia perennis (sei es Aristotelismus oder
Existenzialismus) durchzuführen. Auf keinen Fall wird es sich um
einen Fortschritt handeln, falls wir unser Verständnis des

Evangeliums einer modernen und außerhalb des Evangeliums erworbenen
Begrifflichkeit angleichen. Der Charakter der Theologie als eines

Denkens, dessen Quelle und Ziel objektiv in Gott selber und seinem
Wort zu finden sind, verlangt von ihr einen Durchbruch des

Rahmens aller menschlichen Denkformen. Als eine freie Wissenschaft,
die sich nur den Ansprüchen ihrer eigenen Sache unterwirft und
damit jeden fremden Dogmatismus verwirft, muß die Theologie
ihre eigenen Grundformen bloßlegen, wie sie sich aus Gottes
Selbstobjektivierung für den Menschen in Jesus Christus ergeben.
Zugleich ist es die Pflicht der Theologie, mit Dankbarkeit für alle
Hilfsmittel, die sie in Gebrauch nehmen kann, angemessene Werkzeuge

zu schmieden, um ihre Sache auszuarbeiten und treu
darzustellen. Doch nur wenn die christliche Theologie bereit ist, sich
Gott und seiner Offenbarung gegenüber zu wissen, sich von falschen

Denkgewohnheiten bußfertig abzukehren und solche Denkformen
aufzunehmen, die wirklich mit dem Wesen ihrer objektiv gegebenen
Realität übereinstimmen, kann sie fest auf ihrer eigenen Grundlage
aufgebaut werden. Thomas F. Torrance, Edinburgh


	Gnade und Natur : der Einfluss der reformatorischen Theologie auf die Entwicklung der wissenschaftlichen Methode

