Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 5

Artikel: Pascals Denken zwischen Natur und Technik
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Vortrag, gehalten in der vom Collegium generale der Universitit Bern
zum Andenken an Pascals Todestag den 19. August 1662 durchgefiihrten
Reihe «Gegenwirtige Fragen im Lichte pascalscher Einsichten».

Wir mochten des 300. Todestages von Blaise Pascal am 19. Au-
gust dieses Sommers gedenken. Jedes echte Gedenken aber griindet
im Denken. Dieses nimmt in Acht, worauf die Gedanken des Ge-
ehrten versammelt sind. Erst indem es bereit ist, derwege die Sache
selbst in seinem Gedenken zu bewegen, findet es auch auf den
eigentlichen Weg des pascalschen Denkens.

Jeder Weg fiithrt durch eine bestimmte Gegend. Aus ihr empfingt
er seine wesentliche Weisung. Je reiner das Denken auf seinem Weg
die Weisung der Gegend empfingt, desto heller vermag es dem zu
entsprechen, was dem Gedankengang zu denken gibt. Das Gefiige
des Entsprechens ist ein schlichtes Walten-lassen des urspriing-
lichen Fuges. Das Unscheinbare dieses gewaltlosen Lassens gerit
indessen sogleich in den Schein einer wesenhaften Einsicht, wo wir
zureichend erfahren, inwiefern die Welt seit der Zeit Pascals zu-
sehends aus den Fugen geht.

Damals kommt das Wesen der neuzeitlichen Wissenschaft zum
Durchbruch und leitet das technische Zeitalter ein. Der Anspruch
der Natur kommt in seinem Zwiespalt zum Vorschein. Immer
vorziiglicher begreift man in ihr den mefBlbaren und berechenbaren
Kriftezusammenhang, den der Mensch durch Planung sicherstellt.
Der Gedanke der natiirlichen Natur mutet bald wie eine veraltete
Romantik an. Das Gespaltene dieses Zwiespaltes weckt heute all-
gemein die Besorgnis, wohin das noch fiihren soll. Ungefragt aber
bleibt meistens, woher das immer schneller werdende Auseinander
iiberhaupt kommt.

Im Fragment mit der Uberschrift «Différence entre I'esprit de
géométrie et I'esprit de finesse» nennt Pascal das schluBfolgernde
Vorstellen der Logik, das im Angang der berechenbaren Natur
steht, neben einem schlichten Denken, das sich fiir das Natiirliche
verschwendet. Dieses hat sich fiir Pascal immer deutlicher als das
gewichtigere erwiesen, insofern sein Lot in Tiefen fillt, die der
Logik verborgen bleiben. Darum bescheiden wir uns in die Frage,
was das fiir ein Denken ist, das Pascal Einsichten geschenkt hat in



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 327

Zusammenhinge, deren Tragweite wir erst heute allméhlich zu er-

messen beginnen.
1.

Im 347. Fragment der Pensées (nach der Zahlung von Brunsch-
wicg) steht:

L’homme n’est qu'un roseau, le plus faible de la nature; mais c’est un
roseau pensant. Il ne faut pas que 'univers entier s’arme pour I’écraser: une
vapeur, une goutte d’eau, suffit pour le tuer. Mais, quand l'univers I'écra-
serait, I’homme serait encore plus noble que ce qui le tue, puisqu’il sait qu’il
meurt, et 'avantage que 'univers a sur lui, I'univers n’en sait rien. — Toute
notre dignité consiste donc en la pensée. C’est de la qu’il faut nous relever
et non de l’espace et de la durée, que nous ne saurions remplir. Travaillons
done & bien penser: voila le principe de la morale.

Was vernehmen wir in diesem Gedanken — vom Denken? Zu-
nédchst, daBl es in einem ausgezeichneten Bezug zum Wesen des
Menschen steht. Worin beruht dieses Auszeichnende? Offenbar
darin, dal das Denken den Menschen allererst in den Bezug zum
Seienden im Ganzen bringt, der ihm den wesenhaften Angang er-
schlief3t. Dieser wesenhafte Angang geht den Menschen an im Tod.
Darum hei3t der Mensch: der Sterbliche. Sterblich ist, was zum
Sterben bestimmt ist. Die Stimme dieser Bestimmung hort der
Mensch und horend weill er, dafl er in sie gehort. Ein wahrhaft
Sterblicher wird er, sofern er sich dieser Bestimmung fiigt. Die
Wahrheit des Denkens versammelt also den Menschen in das Un-
umgéngliche dieser Bestimmung.

Solcher Sammlung dient das gelesene Wort, indem es den Men-
schen im All des Seienden erortert: als Schilfrohr ist er ein Hin-
falligstes, ausgeliefert an jede geringe Naturkraft. Aber das Ent-
scheidende bleibt, wie sich der Mensch im Bereiche dessen versteht,
was er Natur nennt. Offensichtlich ist die Rede von der natiirlichen
Natur, die den Menschen in Verheerung und Miligeschick bedroht.
Steht aber dem nicht die berechenbare Natur entgegen, sofern es
menschlicher Planung gegeben scheint, sich nach der neuzeitlichen
Ubersetzung eines kaum mehr verstandenen Bibelwortes — die Erde
untertan zu machen? Erdffnet sich hier nicht handgreiflich die
GroBe des menschlichen Denkens, indem einst Unbegreifliches jetzt
in seinen Griff kommt und einsther Zerstérendes dem Geschlechte
nutzbar wird? Bedenken wir schon, was es heil3t, dall der Mensch
den Bereich seines geschichtlichen Tuns — das Atom-zeitalter nennt?



328 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Wiire dieser Name ein Hinweis darauf, dal} in der geschichtlichen
Auseinandersetzung der Zukunft die physikalischen Vorginge das
schlichthin Mafgebende werden? Sind das Politische und das
Soziale, ganz zu schweigen vom Glauben, im Bannkreis des Wesens
der Technik belanglos geworden in der Bestimmung des Daseins?
Nimmt der atomare Vernutz Ost und West in solchem Ausmalf} in
seinen Sog, dafl die geschichtliche Entscheidung des Menschen ver-
west zur planetarischen Organisation atomarer Produkte und Ab-
falle? Wird sich das Dréhnen, das schon nicht mehr wie mensch-
liche Geschiftigkeit ans Ohr riihrt, sondern wie das Achzen der
herausgeforderten Natur aufstohnt, wird sich dieses Dréhnen vollen-
den in einer technischen Erdherrschaft, vor deren Machtentfaltung
sich unvermutet das Gewesene des Wortes aufreil3t:

Il ne faut pas que l'univers entier s’arme pour l’écraser: une
vapeur, une goutte d’eau suffit pour le tuer. Wie steht es um das
Sterbliche beim heutigen Menschen? Muf er sterben oder findet
er noch in die Freiheit eines Vermdgens? Ist der technische Betrieb
ein Anliegen der Abwehr alles Todhaften? Verrit er sich darin, dal3
er zwar mit dem Begriff der Speicherung rechnet, aber nicht den
Gedanken der Sammlung kennt? Zeigt der technische Grundzug
der sicherstellenden Speicherung, dal wir in ein Miflverhéltnis zur
Natur geraten sind, welches ein grelles Licht wirft auf jenes grofle
Fragment, dem Pascal die Uberschrift gegeben hat: « Disproportion
de ’hommen?

Dann gilte es, nicht nur gelegentlich, sondern immerwahrend
jeden Schritt unseres wissenschaftlichen Miihens einzuholen in die
entsprechende Besinnung darauf, was als Technik unserem ge-
schichtlichen Zeitalter den Namen gegeben hat. Dem mag ein Weg
bereitet werden durch die vorldufige Frage, was langher als die
Natur erscheint. Fragen wir derwege, so haben wir auch schon zu-
gegeben, dall wir als Sterbliche immer schon im Anspruch der
Natur stehen und eine Antwort nur vermoégen, sofern wir uns nicht
anmallend vormachen, ein menschliches Denken vertfiige die Fest-
stellung der Natur in ihr Berechenbares und ihr Natiirliches. Und
darin hitten wir zugleich darauf verzichtet, die Natur nur noch
als Gegenstand einer menschlichen Bearbeitung vorzustellen. In
solchem Verzicht aber ldge erst die Bereitschaft zu einem gelassenen
Verhiltnis gegeniiber dem, was uns in der Technik betrifft. Denn
nur sofern der Verzicht keine blofle Preisgabe ist, bleibt er echter



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 329

Verzicht, will sagen: ein Zeihen und also ein Sagen von dem, was
aus dem Anspruch der Natur spricht.

Von der Natur sind wir angesprochen als die, die das Universum
vielleicht vertilgen wird, gesetzt die Angst redet dem Menschen
nicht auch noch hier ein, daf} er das mit seinen Errungenschaften
besser selber besorgen kann. Mais, quand l'univers 1’écraserait,
I’homme serait encore plus noble que ce qui le tue, puisqu’il sait
qu’il meurt, et 'avantage que I'univers a sur lui, 'univers n’en sait
rien. Jeder Wettstreit mit der Natur bringt den Menschen in einen
Streit, den er im vorhinein verliert, wenn er nicht genugsam be-
denkt, was eigentlich das Strittige in diesem Streit sei.

Streit ist heute wesentlich Streit um die Macht. Nur sofern das
Wesen des Streites nicht mehr als die urspriingliche Auseinander-
setzung, sondern ausschliefllich von jener Seite erfahren wird, lebt
der Mensch in stédndiger Angst vor neuem Krieg. Aber er ahnt noch
kaum, dafl der Krieg auch schon im vermeintlich friedlichen Ma-
terialverschleil insofern da ist, als das Technische im weitesten
Sinn Streit um die Erdherrschaft ist, Kampf darum, den Wider-
streit von natiirlicher und berechenbarer Natur, statt ihn durch-
zustehen, zu losen, indem der Mensch alles in den Zugriff seines
Begreifens rafft. Das Strittige dieses Streites beginnt immer an-
dringender sein Unersittliches, sein Gefrifliges zu weisen: schon
fiirchtet der Mensch, dafl er umkommen koénnte durch eben das,
von dem er gesteigertes Leben erhoffte. Vor ihm ersteht neu und
unumgénglich der Tod: und es ist die Frage, ob er es noch vermag
seinen Adel darin zu erkennen, daf3 er unter allem, was zugrunde
und zu Ende geht — der einzige Sterbliche bleibt!

Was sollen uns diese, wie es scheint, auswegslosen Gedanken
niitzen? Doch vor dem Tod verblassen Nutz und Unnutz und es
geht die Frage nach dem Sinn auf. Das Entscheidende und darin
Notwendende liegt da: ob der Mensch sich zu besinnen vermag auf
einen Sinn, den er in keiner Weise aufsprengen kann, den er nur
erfahrt, wo er sich seinem Verschlossenen, seinem Geheimnis fiigt.
Diese Fiigsamkeit in das Geheimnis ist der Grundzug eines wesen-
haften Denkens der Sterblichen. C’est de 14 qu’il faut nous relever
et non de I'espace et de la durée, que nous ne saurions remplir.

Aber gesetzt auch, wir vermdégen schon einzusehen, inwiefern fiir
Pascal im Erfiillen von Raum und Zeit der machtende Grundzug
der technischen Erdherrschaft zum Vorschein kommt - so zeigt



330 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

sich uns doch erst schattenhaft die Figsamkeit des Denkens.
Dieses Schattige konnte indessen lichter werden, sobald wir dem
eigentlich Strittigen dieses planetarischen Streites nachfragen. Was
eroffnet sich im genannten Widerstreit von berechenbarer und na-
tiirlicher Natur?

In den technischen Naturwissenschaften, deren Grundzug seit
der Zeit Pascals mafigebend wird fiir den ganzen Bereich der Wis-
senschaften, zeigt sich das Strittige darin, wie die Wissenschaft der
Natur Erkenntnisse abringt. Niemand zweifelt daran, daf} diese
richtig sind und sich vielfiltig nutzbringend anwenden lassen. Aber
kein Kinsichtiger wird bestreiten, dafl derwege die Natur nicht als
Natur erschlossen, sondern als Kriftezusammenhang in Rechnung
gesetzt wird. Das Wort Rechnung entspricht hierbei dem lateini-
schen ratio, die seit dem Zeitalter des Rationalismus immer um-
fassender rationalisiert und rationell bewirtschaftet. Heute spreizt
sich die ratio bereits dazu auf, die einzig mogliche Austragsweise des
Denkens iiberhaupt zu sein. Aber so gewill die ratio die Natur in
Rechnung setzen kann, so sicher entzieht sich ihr das Natiirliche.
Jenes ist ihr offen ; dieses bleibt ihr verschlossen. Im Offenen und im
Verschlossenen begegnet der urspriingliche Widerstreit der Natur,
den die Griechen im Namen @uoig dachten. Dem bewahrt Pascal
ein Andenken, sofern er in den seiner Zeit geméiflen Widerstreit
von Natiirlichem und Berechenbarem vordenkt.

Inzwischen beschiftigt den Menschen immer ausschlieBlicher die
Bewiiltigung des Widerstreites. Aber jeder Versuch in dieser Rich-
tung bleibt bisher Versuch, das Verschlossene zum vermeintlichen
Vorteil des Offenen zuriickzudridngen. Als dieser Versuch mul} er
notwendig scheitern am Unendlichen des Verschlossenen. Dieses
Scheitern jedoch konnte fir ein wesenhaftes Denken frucht-
bringend werden, sofern es scheiternd vor die Méglichkeit gebracht
wird, das Strittige nicht bewéltigen zu wollen, sondern ihm ur-
spriinglicher zu entsprechen dadurch, dal} es sich fiigt in das Offene
als das Offene und in das Verborgene als das Verborgene. Erst in
solcher Fiigsamkeit erwiichse auch wieder die Freiheit zu einem
Glauben, der nicht eine aus Angst und Uberheblichkeit gemischte
Flucht in die Vergangenheit und damit eine Selbsttduschung ist.
Aus Figsamkeit in das, was ist, méchte ihm zwar verwehrt sein,
sich im Betreiben des blo3 Herkémmlichen zu beschwichtigen, aber
die Verfiigung in den wahren Austrag des Widerstreites gabe ihm



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 331

vermutlich die Kraft, den Sterblichen neu den Ort einzurdumen,
da sie als die Bodenstéidndigen ihre sterbliche Zugehorigkeit zur ver-
schlossenen Erde erfahren. Derwege das Geheimnis wahrend koénn-
ten sie erst in ein Wohnen finden, das wieder Gewohnheiten, Sitten,
mores von ihm selber her mit sich bringt: Travaillons done & bien
penser: voila le principe de la morale.

2.

Doch reden wir nicht, indem wir uns derwege von Pascal fithren
lassen, der Irrnis des Irrationalen und der Mystik eines dstheti-
sierten Dunkels das Wort. Wie versuchen zur Klirung dem 277.
Fragment der Pensées nachzudenken. Es heif3t:

Le cceur a ses raisons, que la raison ne connait point; on le sait en mille
choses. Je dis que le ceeur aime I’étre universel naturellement, et soi-méme
naturellement, selon qu’il s’y adonne; et il se durcit contre I'un ou l'autre,

a son choit. Vous avez rejeté I'un et conservé 'autre: est-ce par raison, que
vous vous aimez?

Alles echte Denken ist Auseinandersetzung mit der ratio. In-
dessen ist Auseinandersetzung nicht Beschiftigung mit einem vor-
gezeichneten wissenschaftlichen Problem, sondern der gemifle Aus-
trag des Strittigen als der Grundzug des Denkens selber. Dieses
Strittige kommt im jetzt zu bedenkenden Wort neuerdings zum
Vorschein, und zwar darin, dafl raison als Erbe der lateinischen
ratio in doppelter Nennkraft spricht. Ratio nennt zunichst im
Wort: Le cceur a ses raisons... den Grund. Grund heillt in unserer
Sprache urspriinglich Boden. Grund und Boden sind das, worauf
dem Menschen ein Verweilen gewihrt ist. Das gewéhrte Verweilen
sagt vom Einfachen, dall die Erde in ihrem stillen Hervorbringen
von den Sterblichen hegend gebaut wird. Doch wo spendet die Erde
heute noch ihre Gaben der Sorgfalt einer schonenden Pflege? Wo
ist sie nicht herausgefordert in Ertrag einer Nutzung, der sie ab-
niitzt und ermiidet? Und wird sie, wo ein jdhes Erschrecken ihr
Natiirliches schiitzen will, nicht einfach vor dem drohenden Zugriff
herausgestellt in die Naturschonheit der Fremdenindustrie oder in
den therapeutischen Zusammenhang der Sanatorien? Woher kommt
dieser zusehends schneller sich vollziehende Wandel? Er kommt
daher, daB3 ratio, seit Pascals Zeitgenosse Leibniz den Satz vom
Grund entdeckt, erfahren wird als das rechnende Ergriinden, wel-



332 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

ches dem Vorstellen die Griinde alles Seienden und den Grund des
Seienden im ganzen eigens zustellt. Indem der Grund dem Vor-
stellen eigens zuzustellender Grund wird, wandelt sich die mittel-
alterliche doctrina in die neuzeitliche Wissenschaft und aus dem
Kosmos wird der technisierte Erdball.

Sobald indessen raison maflgebend das rechnende Ergriinden
wird, wird auch der Grund selber in einer neuen Weise erfahren.
Er ist jetzt die seiende und das heilt: die wirkliche Ursache eines
andern Seienden daraufhin, dal} es ist und wie es als Wirkliches ist.
Das kausale Vorstellen driangt sich in seine augenfillige Vormacht
und die sich iiberstiirzenden Erfolge im technischen Denken der
Neuzeit lassen keine Bedenken iiber die einzige Richtigkeit dieses
Vorgehens aufkommen. Mehr und mehr ist alles im Banne der
Technik.

Aber: le coeur a ses raisons, que la raison ne connait point! Der
Grund liegt tiefer als das rechnend-vorstellende Ergriinden reicht.
Der Grund des Herzens ist gegeniiber diesem Ergriinden der je an-
dere; nicht dal} er an ihm selber nur verborgen wire! — sondern je
heller und lauterer der Grund des Herzens sich auftut, desto be-
fremdender wird er fiir das ergriindende Rechnen. Darum ist er
nicht das blofl Irrationale, das nach seinem Namen noch immer
und ausschlieBlich an der ratio gemessen bleibt. Vielmehr triagt
das Denken des Herzens diesen Namen, insofern es aus des Men-
schen Mitte spricht. Mitte nennen wir das, worum sich alles dreht.
Was sich dreht, dreht sich entweder um sich selber, oder es kreist
um ein anderes, das grofler ist als es selber. Kreisen und Drehen
sind aber vermutlich erst in ihrer Einheit jene Bewegung, die sein
mull. Daher sagt Pascal: Je dis que le coeur aime I’étre universel
naturellement, selon qu’il s’y adonne. Héren wir gut: der Mensch
dreht sich um sich selber und kreist doch zugleich um das allum-
fassende Wesen! Was ist das Bewegende dieser Bewegung und
welches ist der Weg, auf dem es bewegt? Pascal nennt den Weg:
die Hingabe.

Hingabe ist Verzicht. Verzichten heil3t: entsagen. Doch im Ent-
sagen waltet schon ein Entsprechen. Dieses entsagende Entsprechen
versagt sich den eigenen Anspruch, weil es in seiner Hingabe schon
dem Anspruch dessen gehort, was einzig dort zur Sprache kommen
kann, wo Verzichtende sind. Je dringlicher indessen die ratio jeg-
lichen Griinden des Seienden nachstellt, desto weniger sind An-



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 333

spruchslose, die die rechnend ergriindende Selbstbehauptung des
Menschen schon in gehdriger Tiefe als die Not erfahren. Daraufhin
dédchten wir vermutlich erst, wenn wir die Selbstbehauptung nicht
mehr blof als ein vorsétzliches Sich-durchsetzen des Menschen vor-
stellten, sondern in ihr jene Herausforderung entdeckten, in welche
die ratio entrafft werden muB, seit sie sich im principium reddendae
rationis als sich selber begriindende ratio herausstellt. Dall aber
dies geschieht, ist nicht die Willkiir der ratio, sondern das Geschick
eines Fehls, das uns noch weitgehend verborgen ist. Auch im Wort
Pascals horen wir deshalb nur vom Weg der Bewegung, von der
Hingabe — aber das Bewegende selber hilt sich im Ungesagten.
Dies kann nur iiberhoren, wer sich aus Angst vor dem, was sich hier
eroffnen konnte, sogleich in den Betrieb des Herkommlichen ab-
dringen 1aBt und sich Beschwichtigung davon verspricht, dall er
eine Theologie von gestern und ehegestern sich fruchtlos in seine
vermeintliche Gegenwart hiniiberzuretten abmiiht. Fir ihn steht
im vorhinein fest, dall Gott das Bewegende sein mul}; und er ver-
gilit eben damit, daB Pascal seine Pensées niederschreibt, inso-
fern er gerade der Erfahrung Stand zu halten vermochte, dall Gott
keine das geschichtliche Leben der Vélker bestimmende Wahrheit
mehr ist. Der Fehl ist auch, ja er ist allererst Fehl Gottes, was etwas
durchaus anderes besagt als das Wort, welches die Toren in ihrem
Herzen daherreden: Es ist kein Gott! Doch geht es vorlaufig erst
darum, der Ubernahme dieses schweren (Gedankens, wenn es ver-
gonnt ist, einen Weg zu bereiten durch die notwendende Be-
sinnung auf die Hingabe. Es bleibt die entscheidende Frage: ob
uns auf diesem Weg ein geringer Schritt gelinge, oder ob sich statt
der Hingabe das Wahlerische des rechnenden Ergriindens auch hier
in die MalBgabe aufspreize. Diesem ist Hingabe zu unsicher, solange
das Notwendende nicht im vorhinein als Notwendiges errechnet ist.
Darum geschieht ohne ein weiteres Zutun, daf sich die freie Offen-
heit der Hingabe verschlieft und das Herz verhirtet: il se durcit
contre I'un a ’'autre, a son choit.

Aber dafl der Mensch derwege das allumfassende Wesen verwirft
und sich selber will — geschieht dies etwa mit Grund des rechnenden
Ergriindens? Oder eriffnet sich ein Ort, da das Grundhafte dem
Ergriinden verborgen bleibt? Das koénnte sein, wenn das Grund-
hafte an ihm selber nicht von der Art dessen wire, was sich er-
grimden und begriinden laBt. Was sich nicht ergriinden und be-



334 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

griinden laBt, heilt: der Abgrund. Abgrund ist das Abwesen des
Grundes iiberhaupt, ein grundloses Walten von solchem, was in
seinem Weilen und Wéihren ist in der Kraft seines immerwihrend
Verborgenen. Doch wie kann, was immerwihrend verborgen ist,
tiberhaupt genannt werden? Zerfahrt unser Nachdenken in die
Leere des Nichtigen, da man griibelt, was nicht ist? Im Gegenteil :
das Verborgene geht den Menschen tiefer an als das offen Zu-
handene! Und solcher Angang wird méglich, weil ihm auf seiten des
Menschen etwas entspricht, das selber schon im Gebirg dieses Ver-
borgenen ruht. Und liegt dies Entsprechende auch nicht auf der
Hand, ist es dem Menschen doch nahe genug als sein Herz. Le coeur
a ses raisons, que la raison ne connait point... Was sind das fiir
Griinde, die dem Ergriinden unbekannt bleiben? — Offenbar sind es
jene Griinde, die sich einer Frage nach ihrem Warum entziehen und
deren Entzug uns doch vor das schlichte Weil bringt! Indem dieses
Weil das Ergriinden an seinem Fragelosen scheitern laBt, wird es
frei vom rechnenden Zustellen des Grundes. Solches Frei-werden
gibt das Weil indessen niemals preis an den unbedachten Vernutz
des Selbstverstidndlichen, sondern es versammelt das Weil in sein
bleibend Denkwiirdiges. Das Denken des Herzens, das Pascal in
Auseinandersetzung mit der ratio entdeckt, ist das einfache und
darum in seinem immerwédhrenden Bau unendlich reiche Denkmal
des bleibend Denkwiirdigen.

3.

Dieses sanfte Denken des Herzens nihrt sich in den vielfdltigen
Ansidtzen zu dem einen Anliegen der Pensées aus dem geschicht-
lichen Versuch, in der um sich greifenden Technisierung des Auf-
geklirten ein Wort zu finden, das noch in ein schlichtes Sagen des
Glaubens finde. Die Einheit dieses Anliegens bringt in jedem ein-
zelnen Gedanken das zum Austrag, was im hochsten Sinn: ordre,
niamlich Weisung, heilit und damit das Beforschen des vermutlich
urspriinglichen Planes und der vermeintlich besten Abfolge der
Fragmente aufhebt in jenes Entsprechen, das die Gedanken, statt
sie einzureihen, denken mochte.

Sobald wir davon etwas erfahren haben, diirfen wir es wagen,
was wir bisher fanden, weiter zu verfolgen im 580. Fragment, wel-
ches sagt:



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 3356

La nature a des perfections, pour montrer qu’elle est I'image de Dieu, et
des défauts, pour montrer qu’elle n’en est que I'image.

Die denkende Auseinandersetzung mit dem Zwiespalt der ratio,
der ins ndmlich Selbe gehort wie der Zwiespalt von Natur und
Technik, streifte in dem Namen «’étre universel» an die Frage nach
Gott. Unumginglich erhebt sie sich aus dem eben gehorten Wort,
das von derartigem wie einem Verhéaltnis zwischen der Natur und
Gott zu sprechen scheint. Damit kénnte es Stoff liefern fiir die
traditionell gewordenen Bedenken gegen die natiirliche Theologie.
Aber ganz abgesehen davon, dal} es bis zur Stunde keine Theo-logie
gibt, deren Moyog nicht die zur ratio verkiirzte Denkweise der Meta-
physik wire, steigern sich gerade diese Bedenken selber, sofern sie
aus dem iibergangslosen Gegensatz von Natur und Gott sprechen,
in die Vollendung der Vorstellung von Natur und Uber-natur, von
Physischem und Meta-physischem, und verfestigen sich derwege in
einem Bereich, der dem schlichten Sagen des Glaubens fremd bleibt.
Sobald wir das wissen, vermdogen wir, freilich ohne Sicherheit Pascal
schon folgen zu konnen, doch unbefangener nach dem zu fragen,
was ihm hier zu denken gibt.

Wegweisend wird jetzt die Frage, was Pascal im Namen «Natur»
denkt. Deutlicher als bis anhin kommt das Andenken an den groflen
Gedanken der Friihzeit zum Vorschein: Natur ist zunidchst, was
ohne des Menschen Zutun von ihm selber her aufgeht und in seinem
Aufgang entbergend-verbergend zumal den Sterblichen die Frage
darnach aufgibt, was ihnen in diesem Wechselvollen ereignet. Dabei
gilt es allererst sich zu hiiten vor der Meinung, das Entbergende sei
Vollkommenheit, zu weisen, dafl die Natur Gottes Abbild; das
Verbergende sei Mangel, zu weisen, dafl sie nur sein Abbild ist.
Entbergen und Verbergen sind vorerst nur das Wechselspiel der
Natur. Wechselspiel sind sie, sofern sie, aufeinander angewiesen,
ihr Angewiesenes austragen im zwiefaltig-zwiespiltigen Aufgang,
Das Vollkommene wie der Mangel sind demnach im Austrag des
Aufgangs. Vollkommen heif3t das reine Wechselspiel von Entbergen
und Verbergen. Mangelhaft aber ist der Austrag, wo das Wechsel-
spiel gestort wird und damit aufhért, im Spiel zu sein. Und jetzt
ahnen wir auch, dall das Storende dort einsetzt, wo das Entbergen
nicht mehr von ihm selber her in Freiheit geschehen kann, weil es
herausgefordert und betrieben wird zu dem Ende, dal} es das Verbor-
gene eroffne. Doch nicht darum dreht sich das Wechselspiel, daf das



336 W. Frez, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Entbergen immer umfassender das Verborgene preis gebe — sondern
ganz schlicht darum: dal es als Wechselspiel —im Spiel sei. Ein Spiel !
Das ist sehr wenig. Dem Ernst der Wissenschaften scheint es wohl
iberhaupt nichts! Und dennoch: bedenken wir wohl, was dies besagt.

Verbergen und Entbergen sind zusammen das Wechselspiel, so-
fern sie ihr je Eigenes in die Zugehorigkeit zum andern einspielen.
Nur wo Verborgenes ist, geht ein Entbergen auf und erst das Ent-
bergen 146t auch das Verborgene als Verborgenes erscheinen. Im
Entborgenen spiegelt sich das Verborgene und das Verborgene
spiegelt das Entborgene. Solches Spiegeln gewihrt dem Ent-
borgenen erst sein Entborgenes und behélt es doch zugleich ein in
seine unverlierbare Zugehorigkeit zum Verborgenen: dieses ent-
laBt das Entborgene in das Wesende seiner Offenheit, die je nur ist,
solange sie sich als Offenes nihrt aus der Verschlossenheit des Ver-
borgenen. Und insgleichen gewédhrt solches Spiegeln dem Ver-
borgenen sein Verborgenes und gibt es zumal frei gegen das unver-
lierbare Anwesen des Entborgenen: dieses macht erst das Ver-
borgene als Verborgenes der Hut der Sterblichen zuginglich. Das
Spiegeln it derwege erst Welt als Welt und damit zugleich Natur
als Natur sein. Das Wesende aber des Spiegelns ist das Wechsel-
spiel. Das unscheinbar Geringe und darum je schon Ubergangene
dieses Spieles erweist sich demnach im Spiegeln als der Grundzug
dessen, wie Natur als Natur weltet. Und dieses spiegelnde Spiel
nennt Pascal: image, Spiegelbild, sofern es im Spiel des Spiegelns
die freie Fiille und das unerschépfliche Geheimnis Gottes sichtbar
macht. — Allein, es bleibt zu bedenken, dall kein Spiegel je sein
Gespiegeltes sein kann; denn am Spiegel selber bricht sich das Spiel:
die klare Durchsicht des Spiegels fiangt das Spiel zwar ein; aber
eingefangen hat das Spiel auch schon ausgespielt. Das merkwiirdig
gebrochene des Spiegelbildes wird sichtbar: die unbewegte Fliche
des Spiegels wird angestarrt und das Urspriingliche des Spiels ent-
zieht sich. Das Spiegeln, einen Augenblick aufblitzend aus seinem
Spiel, wird vergegenstidndlicht zum Spiegel und ein Bann legt sich
auf das Spiel. Die geschickliche Weile jedoch, in der das Spiegeln
wéahrt aus dem Spiel, sagt Paulus im 1. Brief an die Korinther 13, 12
und der unbekannte Verfasser des Jakobusbriefes in 1, 23. Pascal
faBt sie in die schlichte Kiihnheit des Wortes: «La nature a des
perfections, pour montrer qu’elle est I'image de Dieu, et des défauts,
pour montrer qu’elle n’en est que I'image.»



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 337

4.

Mit diesem (Gedanken des spiegelnden Wechselspiels fanden wir
in die Nidhe dessen, was die herkommliche Theologie mit einem ver-
mutlich wenig geméflen Wort als «Offenbarung» bezeichnet. Inso-
fern die Theologie immer ausschliefllicher Theologie der Offen-
barung wird, ohne daB sich ihr die echte Fragwiirdigkeit dieses Ge-
schickes bisher lichtet, gerit, was sie heute noch fortgesetzt sagen
muB, immer offensichtlicher aus dem Zusammenhang der groBen
geschichtlichen Aufgaben der Gegenwart heraus und beschiftigt
nur noch eine beschrankte Fachmannschaft. Weit entfernt davon,
daf3 derartiges schon in seinem Unheimlichen erfahren wiirde,
spreizt es sich vorldufig zum Beweis auf, dafl die Kirche aus der
Welt herausgerufen sei und es ihr in ihren traditionellen Problemen
wieder vermehrt um «die ureigenste Sache» gehe.

Doch das Wort «Sache» nennt von alters her den Streitfall, die
Auseinandersetzung, den Widerstreit und kommt deshalb nur zum
Austrag, wo Sterbliche aus Gehorsam das dullerste Gegen in seine
weiteste Zugehorigkeit des Einen zu stillen vermégen. Wie aber
konnte das geschehen, solange wir die metaphysisch verkiirzte Vor-
stellung der Offenbarung noch nicht aus dem in der Technik wal-
tenden Geschick der Natur zuriickzudenken wagen in jenen Ur-
sprung, zu dem der Sterbliche je schon unterwegs ist!

Damit uns ein geringer Schritt auf diesem Wege gliicken konnte,
miilliten wir freilich bereit sein, das Vielerlei des bloB3 Richtigen im
Sinn der 6pd0tng verzichtend vor jener einen dMidewn zu lassen,
deren Grundzug auch die Heilige Schrift erst in das bringt, was sie
von ihr selber her ist, und was Pascal im 4§75. Fragment seiner
Pensées so ausspricht:

Tout tourne en bien pour les élus, jusqu'aux obscurités de 1'Ecriture;

car ils les honorent, & cause des clartés divines. Et tout tourne en mal pour
les autres, jusqu’aux clartés; car ils les blasphément, & cause des obscurités

qu’ils n’entendent pas.

Die Wahrheit kommt jetzt zur Sprache als das Verwahrende.
Sofort wollen wir wissen, was das Verwahrte ist. Dieser ausschlief3-
liche Wille zur Feststellung des Verwahrten, der im ganzen meta-
physischen Geschick des Abendlandes an der Arbeit ist, hat die
vermeintliche Schriftauslegung zu einer Theologie der Heilstat-
sachen eingeengt und damit das Verwahren der Wahrheit selber in

22



338 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Vergessenheit gebracht; gesetzt, dieses Vergessen gehore nicht
schon seinerseits in jenen Grundzug der Wahrheit, der im Ver-
wahren zu uns spricht. Dann wire das Vergessen keine Nachléssig-
keit des Menschen, sondern etwas, das aus der Wahrheit selber
kommt. Pascal versucht dies anzugehen im Gedanken von den
Dunkelheiten und Klarheiten der Schrift. Ihr Verhiltnis zueinander
wird nicht unmittelbar gesagt. Hinweis ist, wie die Erwahlten und
wie die andern so Dunkles als Klares empfangen. Dabei zeigt sich:
die Klarheiten erhellen die Dunkelheiten nicht, sondern es gilt an-
gesichts des Klaren die Dunkelheiten in ihrem Dunkel zu ehren.
Die Klarheiten erkliren nédmlich die Dunkelheiten als das Gebirg
des Verborgenen, das der Mensch niemals erschlieBen wird, weil es
von ihm selber her eréffnend gewédhren mul}, was es birgt. Nur inso-
fern darin kein Mangel erscheint, sondern die ungeahnte Fiille des
Unscheinbaren, bleibt das Dunkel an ihm selber ehrwiirdig.

Doch wie sollen wir Unbekanntes ehren? Wir fragen heute be-
denkenlos in dieser Weise und ahnen noch kaum, inwiefern wir in
solches Fragen herausgefordert sind dadurch, daf3 uns das Schop-
ferische gebricht, welches sich nur im Verborgenen ereignet und
einzig dort, wo ihm Verehrung den Weg bereitet. Die Frage nach
dem Ehren des Unbekannten scheitert am Fehl der Verehrenden !
Verehrende, solche, die bei all ihren Verdiensten unter Menschen
frei geblieben sind vom Waihnen, es komme auf sie und das Aus-
gezeichnete ihres Tuns oder ihres Auftrages an, wiren nicht jene
Beliebigen, die der Niitzlichkeit des Richtigen zum Fortschritt ver-
helfen, sondern die Sanften, die sind, was sie sind, als die Be-
troffenen der Dunkelheit. Verehrende wéren sie, nicht weil sie etwas
titen, vielmehr weil sie, in den Bereich des Verborgenen einbe-
halten, in Scheu geschehen lieflen, was sie als Ehre zu Auserwihlten
bestimmt. Solches Geschehen bleibt das Unsagbare, das sich ver-
liert ins Unendliche der Wahrheit aller Geschichte. Als dieses Ver-
lieren kénnte es in die verlorene Nihe zum Herrn der Geschichte
finden und das Finden dieser Nidhe des Fernen wire die Ehre. Die
Erwahlten ehrten die Dunkelheiten der Schrift, indem sie in der
Kraft ihrer Klarheit da wiren als Geschichtliche.

Fiir uns andere dagegen wendet sich alles zum Bésen, wenn nicht
der erfahrenen Not sich in spéter Stunde ein Not-wendendes an-
bietet. Zur Erfahrung dieser Not gehort allererst die Einsicht, dal3
die, welche Pascal «die Andern» nennt — nicht jene sind, die ob



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 339

allem in seiner Dunkelheit unverstandenen sich dazu hinreillen
lassen, das Klare und darum Verstandene zu leugnen und derwege
zu schméihen, oder, was dasselbe ist, das Unverstandene, weil
Dunkle, trotz des ihnen Klaren zu beschimpfen als miiBige Kunst.
Nein: es sind jene, denen ihre feige Angst einredet, das Dunkel
miisse iiberwunden werden im Dienst des Lichtes und die das
schamlos betreiben in der gerduschvollen Manier von Verkiindigern.
Zwar soll das wegweisende Wort der Schrift, wo es Klarheit stiftet,
in seinem Klaren empfangen sein. Doch wie vermdgen wir heute
das Dunkel als ein bleibendes zu ehren, ohne dem Zwang zu er-
liegen, es aufkliren zu miissen? Haben wir schon genugsam be-
dacht, dall diese Aufklirung des Dunkels in ihr selber ein schiefes
Verhaltnis zum Klaren ist, weil dieses nicht mehr aus ithm selber
zum Vorschein kommen kann als das Leuchtende und dergestalt
Glanzende, sondern als das Aufgeklirte sogleich dem allgemeinen
Vernutz nichtssagender Niitzlichkeit verfallt?

Es bleibt eine offene Frage, ob es noch jene niichterne Begeiste-
rung gibt, deren Sehnsucht nach dem Dunkel des Geheimnisses
steht, ob die schopferisch beschenkte Verehrung gehalten werde zu
einem schlichten Sagen des Glaubens, das sich nichts vormacht
iiber die letzte Diirftigkeit des Bestehenden, ob die ertragene Armut
uns reifen lasse in der Hoffnung auf den Reichtum des Bleibenden.
Und dies wire der Weg, der uns vermutlich in ein urspriinglicheres
Entsprechen zu jenem Verwahren brichte, das Grundzug der
Wabhrheit ist.

Versammeln wir jetzt das Ausgefaltete des pascalschen Ge-
dankens auf diesen Grundzug der Wahrheit hin, so geht uns auf,
inwiefern das Vergessen des Verwahrens zum Geschehen der Wahr-
heit selber gehoren koénnte. Wir denken Wahrheit nicht als das
bloB Richtige, will sagen: als Ubereinstimmung einer Aussage mit
ihrem Besagten, sondern als das Vorkommen und Weggehen dessen,
was ist. Wahrheit ereignet, heifit nach der urspriinglichen Nenn-
kraft dieses zerredeten Wortes: Wahrheit erdugnet, was im Wech-
selspiel dieses Vorkommens und Weggehens, dieses Dunkeln und
dieses Klaren sich einspielt und in seinem Sich-einspielen in den
erwogenen Ausgleich von Verborgenem und Entborgenem sich



340 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

stillt. Ausgleich ist nicht das Schlaffe eines 6den Gleichmachens,
sondern das Gleichgewicht, das im kraftvollen Gegensatz des We-
senden beruht. In solchem Ausgleich erwigt die Wahrheit Ge-
trenntestes und gewédhrt mit der Freude des Offenen zugleich das
Gliick des Verborgenen. Dieses hat sein Gliickhaftes in der Stille
des Tiefen, das erst zu Hohem befidhigt. Wir vermogen das Hohe
nicht mehr, weil es als Gabe des Tiefsten erlischt, sobald der Sterb-
liche des Abgrundes in Schrecken gewahr wird. Er enteilt den
Tiefen und verstromend an Oberflichen vergilt er, was als Gabe der
Tiefe in das Verwahren gehort. Die Wahrheit selber ist es, die, sich
entziehend, den Menschen aufs Spiel setzt — und nicht bei uns steht,
zu wihlen, ob wir spielen méchten. Wer sich aber der Heiterkeit
des Spieles zuwendet — Pascals Argument der Wette! — wer sich
wendend verschwendet an dieses Spiel — er und nur er erfihrt etwas
von jener Wende der Zeiten, die im Wort liegt: Tout tourne en bien
pour les élus...

Wir sind am Ende des langen Weges und haben nur Wenigstes
gewonnen. Fast will es scheinen, als hitten wir die Aufgabe der
christlichen Sache so gut wie vertan. Oder sind wir vielleicht so
horend geworden, dafl uns Verwandtes anspricht aus Pascals 789.
Gedanken: «Comme Jésus-Christ est demeuré inconnu parmi les
hommes, ainsi sa vérité demeure parmi les opinions communes,
sans différence & l’exterieur. Ainsi 1’Kucharistie parmi le pain
commun.»??!

Walter Frei, Basel und Bern

1 Dem wissenden Leser kann nicht entgangen sein, was der vorliegende
Versuch, dem pascalschen Denken in einer geméflen Weise zu entsprechen,
dem Werke Martin Heideggers verdankt.



	Pascals Denken zwischen Natur und Technik

