
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 5

Artikel: Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pascals Denken zwischen Natur und Technik
Vortrag, gehalten in der vom Collegium generale der Universität Bern

zinn Andenken an Pascals Todestag den 19. August 1662 durchgeführten
Reihe «Gegenwärtige Fragen im Lichte pascalscher Einsichten».

Wir möchten des 300. Todestages von Blaise Pascal am 19.

August dieses Sommers gedenken. Jedes echte Gedenken aber gründet
im Denken. Dieses nimmt in Acht, worauf die Gedanken des

Geehrten versammelt sind. Erst indem es bereit ist, derwege die Sache

seihst in seinem Gedenken zu bewegen, findet es auch auf den

eigentlichen Weg des pascalschen Denkens.
Jeder Weg führt durch eine bestimmte Gegend. Aus ihr empfängt

er seine wesentliche Weisung. Je reiner das Denken auf seinem Weg
die Weisung der Gegend empfängt, desto heller vermag es dem zu
entsprechen, was dem Gedankengang zu denken gibt. Das Gefüge
des Entsprechens ist ein schlichtes Walten-lassen des ursprünglichen

Fuges. Das Unscheinbare dieses gewaltlosen Lassens gerät
indessen sogleich in den Schein einer wesenhaften Einsicht, wo wir
zureichend erfahren, inwiefern die Welt seit der Zeit Pascals
zusehends aus den Fugen geht.

Damals kommt das Wesen der neuzeitlichen Wissenschaft zum
Durchbruch und leitet das technische Zeitalter ein. Der Anspruch
der Natur kommt in seinem Zwiespalt zum Vorschein. Immer
vorzüglicher begreift man in ihr den meßbaren und berechenbaren

Kräftezusammenhang, den der Mensch durch Planung sicherstellt.
Der Gedanke der natürlichen Natur mutet bald wie eine veraltete
Romantik an. Das Gespaltene dieses Zwiespaltes weckt heute
allgemein die Besorgnis, wohin das noch führen soll. Ungefragt aber
bleibt meistens, woher das immer schneller werdende Auseinander
überhaupt kommt.

Im Fragment mit der Überschrift «Différence entre l'esprit de

géométrie et l'esprit de finesse» nennt Pascal das schlußfolgernde
Vorstellen der Logik, das im Angang der berechenbaren Natur
steht, neben einem schlichten Denken, das sich für das Natürliche
verschwendet. Dieses hat sich für Pascal immer deutlicher als das

gewichtigere erwiesen, insofern sein Lot in Tiefen fällt, die der

Logik verborgen bleiben. Darum bescheiden wir uns in die Frage,
was das für ein Denken ist, das Pascal Einsichten geschenkt hat in



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 327

Zusammenhänge, deren Tragweite wir erst heute allmählich zu
ermessen heginnen.

1.

Im 347. Fragment der Pensées (nach der Zählung von Brunsch-
wicg) steht:

L'homme n'est qu'un roseau, le plus faible de la nature; mais c'est un
roseau pensant. Il ne faut pas que l'univers entier s'arme pour l'écraser : une
vapeur, une goutte d'eau, suffit pour le tuer. Mais, quand l'univers l'écraserait,

l'homme serait encore plus noble que ce qui le tue, puisqu'il sait qu'il
meurt, et l'avantage que l'univers a sur lui, l'univers n'en sait rien. - Toute
notre dignité consiste donc en la pensée. C'est de là qu'il faut nous relever
et non de l'espace et de la durée, que nous ne saurions remplir. Travaillons
donc à bien penser: voilà le principe de la morale.

Was vernehmen wir in diesem Gedanken - vom Denkenl
Zunächst, daß es in einem ausgezeichneten Bezug zum Wesen des

Menschen steht. Worin beruht dieses Auszeichnende? Offenbar
darin, daß das Denken den Menschen allererst in den Bezug zum
Seienden im Ganzen bringt, der ihm den wesenhaften Angang
erschließt. Dieser wesenhafte Angang geht den Menschen an im Tod.
Darum heißt der Mensch: der Sterbliche. Sterblich ist, was zum
Sterben bestimmt ist. Die Stimme dieser Bestimmung hört der
Mensch und hörend weiß er, daß er in sie gehört. Ein wahrhaft
Sterblicher wird er, sofern er sich dieser Bestimmung fügt. Die
Wahrheit des Denkens versammelt also den Menschen in das

Unumgängliche dieser Bestimmung.
Solcher Sammlung dient das gelesene Wort, indem es den

Menschen im All des Seienden erörtert: als Schilfrohr ist er ein
Hinfälligstes, ausgeliefert an jede geringe Naturkraft. Aber das
Entscheidende bleibt, wie sich der Mensch im Bereiche dessen versteht,
was er Natur nennt. Offensichtlich ist die Rede von der natürlichen
Natur, die den Menschen in Verheerung und Mißgeschick bedroht.
Steht aber dem nicht die berechenbare Natur entgegen, sofern es

menschlicher Planung gegeben scheint, sich nach der neuzeitlichen
Übersetzung eines kaum mehr verstandenen Bibelwortes - die Erde
Untertan zu machen? Eröffnet sich hier nicht handgreiflich die
Größe des menschlichen Denkens, indem einst Unbegreifliches jetzt
in seinen Griff kommt und einsther Zerstörendes dem Geschlechte
nutzbar wird? Bedenken wir schon, was es heißt, daß der Mensch
den Bereich seines geschichtlichen Tuns - das Atom-zeitalter nennt



328 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Wäre dieser Name ein Hinweis darauf, daß in der geschichtlichen
Auseinandersetzung der Zukunft die physikalischen Vorgänge das

schlichthin Maßgebende werden? Sind das Politische und das

Soziale, ganz zu schweigen vom Glauben, im Bannkreis des Wesens
der Technik belanglos geworden in der Bestimmung des Daseins?
Nimmt der atomare Vernutz Ost und West in solchem Ausmaß in
seinen Sog, daß die geschichtliche Entscheidung des Menschen
verwest zur planetarischen Organisation atomarer Produkte und
Abfälle? Wird sich das Dröhnen, das schon nicht mehr wie menschliche

Geschäftigkeit ans Ohr rührt, sondern wie das Ächzen der

herausgeforderten Natur aufstöhnt, wird sich dieses Dröhnen vollenden

in einer technischen Erdherrschaft, vor deren Machtentfaltung
sich unvermutet das Gewesene des Wortes aufreißt :

Il ne faut pas que l'univers entier s'arme pour l'écraser: une

vapeur, une goutte d'eau suffit pour le tuer. Wie steht es um das

Sterbliche beim heutigen Menschen? Muß er sterben oder findet
er noch in die Freiheit eines Vermögens? Ist der technische Betrieb
ein Anliegen der Abwehr alles Todhaften? Verrät er sich darin, daß

er zwar mit dem Begriff der Speicherung rechnet, aber nicht den
Gedanken der Sammlung kennt? Zeigt der technische Grundzug
der sicherstellenden Speicherung, daß wir in ein Mißverhältnis zur
Natur geraten sind, welches ein grelles Licht wirft auf jenes große
Fragment, dem Pascal die Überschrift gegeben hat: «Disproportion
de l'homme»?

Dann gälte es, nicht nur gelegentlich, sondern immerwährend
jeden Schritt unseres wissenschaftlichen Mühens einzuholen in die

entsprechende Besinnung darauf, was als Technik unserem
geschichtlichen Zeitalter den Namen gegeben hat. Dem mag ein Weg
bereitet werden durch die vorläufige Frage, was langher als die
Natur erscheint. Fragen wir derwege, so haben wir auch schon
zugegeben, daß wir als Sterbliche immer schon im Anspruch der
Natur stehen und eine Antwort nur vermögen, sofern wir uns nicht
anmaßend vormachen, ein menschliches Denken verfüge die
Feststellung der Natur in ihr Berechenbares und ihr Natürliches. Und
darin hätten wir zugleich darauf verzichtet, die Natur nur noch
als Gegenstand einer menschlichen Bearbeitung vorzustellen. In
solchem Verzicht aber läge erst die Bereitschaft zu einem gelassenen
Verhältnis gegenüber dem, was uns in der Technik betrifft. Denn
nur sofern der Verzicht keine bloße Preisgabe ist, bleibt er echter



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 329

Verzicht, will sagen: ein Zeihen und also ein Sagen von dem, was
aus dem Anspruch der Natur spricht.

Von der Natur sind wir angesprochen als die, die das Universum
vielleicht vertilgen wird, gesetzt die Angst redet dem Menschen
nicht auch noch hier ein, daß er das mit seinen Errungenschaften
besser selber besorgen kann. Mais, quand l'univers l'écraserait,
l'homme serait encore plus noble que ce qui le tue, puisqu'il sait
qu'il meurt, et l'avantage que l'univers a sur lui, l'univers n'en sait
rien. Jeder Wettstreit mit der Natur bringt den Menschen in einen
Streit, den er im vorhinein verliert, wenn er nicht genugsam
bedenkt, was eigentlich das Strittige in diesem Streit sei.

Streit ist heute wesentlich Streit um die Macht. Nur sofern das

Wesen des Streites nicht mehr als die ursprüngliche Auseinandersetzung,

sondern ausschließlich von jener Seite erfahren wird, lebt
der Mensch in ständiger Angst vor neuem Krieg. Aber er ahnt noch
kaum, daß der Krieg auch schon im vermeintlich friedlichen
Materialverschleiß insofern da ist, als das Technische im weitesten
Sinn Streit um die Erdherrschaft ist, Kampf darum, den Widerstreit

von natürlicher und berechenbarer Natur, statt ihn
durchzustehen, zu lösen, indem der Mensch alles in den Zugriff seines

Begreifens rafft. Das Strittige dieses Streites beginnt immer
andringender sein Unersättliches, sein Gefräßiges zu weisen: schon
fürchtet der Mensch, daß er umkommen könnte durch eben das,

von dem er gesteigertes Leben erhoffte. Vor ihm ersteht neu und
unumgänglich der Tod : und es ist die Frage, ob er es noch vermag
seinen Adel darin zu erkennen, daß er unter allem, was zugrunde
und zu Ende geht - der einzige Sterbliche bleibt

Was sollen uns diese, wie es scheint, auswegslosen Gedanken
nützen? Doch vor dem Tod verblassen Nutz und Unnutz und es

geht die Frage nach dem Sinn auf. Das Entscheidende und darin
Notwendende liegt da: oh der Mensch sich zu besinnen vermag auf
einen Sinn, den er in keiner Weise aufsprengen kann, den er nur
erfährt, wo er sich seinem Verschlossenen, seinem Geheimnis fügt.
Diese Fügsamkeit in das Geheimnis ist der Grundzug eines wesenhaften

Denkens der Sterblichen. C'est de là qu'il faut nous relever
et non de l'espace et de la durée, que nous ne saurions remplir.

Aber gesetzt auch, wir vermögen schon einzusehen, inwiefern für
Pascal im Erfüllen von Raum und Zeit der machtende Grundzug
der technischen Erdherrschaft zum Vorschein kommt - so zeigt



330 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

sich uns doch erst schattenhaft die Fügsamkeit des Denkens.
Dieses Schattige könnte indessen lichter werden, sobald wir dem

eigentlich Strittigen dieses planetarischen Streites nachfragen. Was
eröffnet sich im genannten Widerstreit von berechenbarer und
natürlicher Natur

In den technischen Naturwissenschaften, deren Grundzug seit
der Zeit Pascals maßgebend wird für den ganzen Bereich der
Wissenschaften, zeigt sich das Strittige darin, wie die Wissenschaft der
Natur Erkenntnisse abringt. Niemand zweifelt daran, daß diese

richtig sind und sich vielfältig nutzbringend anwenden lassen. Aber
kein Einsichtiger wird bestreiten, daß derwege die Natur nicht als
Natur erschlossen, sondern als Kräftezusammenhang in Rechnung
gesetzt wird. Das Wort Rechnung entspricht hierbei dem lateinischen

ratio, die seit dem Zeitalter des Rationalismus immer
umfassender rationalisiert und rationell bewirtschaftet. Heute spreizt
sich die ratio bereits dazu auf, die einzig mögliche Austragsweise des

Denkens überhaupt zu sein. Aber so gewiß die ratio die Natur in
Rechnung setzen kann, so sicher entzieht sich ihr das Natürliche.
Jenes ist ihr offen ; dieses bleibt ihr verschlossen. Im Offenen und im
Verschlossenen begegnet der ursprüngliche Widerstreit der Natur,
den die Griechen im Namen cpûcnç dachten. Dem bewahrt Pascal
ein Andenken, sofern er in den seiner Zeit gemäßen Widerstreit
von Natürlichem und Berechenbarem vordenkt.

Inzwischen beschäftigt den Menschen immer ausschließlicher die

Bewältigung des Widerstreites. Aber jeder Versuch in dieser Richtung

bleibt bisher Versuch, das Verschlossene zum vermeintlichen
Vorteil des Offenen zurückzudrängen. Als dieser Versuch muß er
notwendig scheitern am Unendlichen des Verschlossenen. Dieses

Scheitern jedoch könnte für ein wesenhaftes Denken
fruchtbringend werden, sofern es scheiternd vor die Möglichkeit gebracht
wird, das Strittige nicht bewältigen zu wollen, sondern ihm
ursprünglicher zu entsprechen dadurch, daß es sich fügt in das Offene
als das Offene und in das Verborgene als das Verborgene. Erst in
solcher Fügsamkeit erwüchse auch wieder die Freiheit zu einem
Glauben, der nicht eine aus Angst und Überheblichkeit gemischte
Flucht in die Vergangenheit und damit eine Selbsttäuschung ist.
Aus Fügsamkeit in das, was ist, möchte ihm zwar verwehrt sein,
sich im Betreiben des bloß Herkömmlichen zu beschwichtigen, aber
die Verfügung in den wahren Austrag des Widerstreites gäbe ihm



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 331

vermutlich die Kraft, den Sterblichen neu den Ort einzuräumen,
da sie als die Bodenständigen ihre sterbliche Zugehörigkeit zur
verschlossenen Erde erfahren. Derwege das Geheimnis wahrend könnten

sie erst in ein Wohnen finden, das wieder Gewohnheiten, Sitten,
mores von ihm selber her mit sich bringt: Travaillons donc à bien

penser: voilà le principe de la morale.

2.

Doch reden wir nicht, indem wir uns derwege von Pascal führen
lassen, der Irrnis des Irrationalen und der Mystik eines ästheti-
sierten Dunkels das Wort. Wie versuchen zur Klärung dem 277.

Fragment der Pensées nachzudenken. Es heißt :

Le cœur a ses raisons, que la raison ne connaît point; on le sait en mille
choses. Je dis que le cœur aime l'être universel naturellement, et soi-même
naturellement, selon qu'il s'y adonne; et il se durcit contre l'un ou l'autre,
à son choit. Vous avez rejeté l'un et conservé l'autre: est-ce par raison, que
vous vous aimez?

Alles echte Denken ist Auseinandersetzung mit der ratio.
Indessen ist Auseinandersetzung nicht Beschäftigung mit einem
vorgezeichneten wissenschaftlichen Problem, sondern der gemäße Austrag

des Strittigen als der Grundzug des Denkens selber. Dieses

Strittige kommt im jetzt zu bedenkenden Wort neuerdings zum
Vorschein, und zwar darin, daß raison als Erbe der lateinischen
ratio in doppelter Nennkraft spricht. Ratio nennt zunächst im
Wort: Le cœur a ses raisons... den Grund. Grund heißt in unserer
Sprache ursprünglich Boden. Grund und Boden sind das, worauf
dem Menschen ein Verweilen gewährt ist. Das gewährte Verweilen
sagt vom Einfachen, daß die Erde in ihrem stillen Hervorbringen
von den Sterblichen hegend gebaut wird. Doch wo spendet die Erde
heute noch ihre Gaben der Sorgfalt einer schonenden Pflege? Wo
ist sie nicht herausgefordert in Ertrag einer Nutzung, der sie

abnützt und ermüdet? Und wird sie, wo ein jähes Erschrecken ihr
Natürliches schützen will, nicht einfach vor dem drohenden Zugriff
herausgestellt in die Naturschönheit der Fremdenindustrie oder in
den therapeutischen Zusammenhang der Sanatorien? Woher kommt
dieser zusehends schneller sich vollziehende Wandel? Er kommt
daher, daß ratio, seit Pascals Zeitgenosse Leibniz den Satz vom
Grund entdeckt, erfahren wird als das rechnende Ergründen, wel-



332 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

ches dem Vorstellen die Gründe alles Seienden und den Grund des

Seienden im ganzen eigens zustellt. Indem der Grund dem
Vorstellen eigens zuzustellender Grund wird, wandelt sich die
mittelalterliche doctrina in die neuzeitliche Wissenschaft und aus dem
Kosmos wird der technisierte Erdball.

Sobald indessen raison maßgebend das rechnende Ergründen
wird, wird auch der Grund selber in einer neuen Weise erfahren.
Er ist jetzt die seiende und das heißt: die wirkliche Ursache eines
andern Seienden daraufhin, daß es ist und wie es als Wirkliches ist.
Das kausale Vorstellen drängt sich in seine augenfällige Vormacht
und die sich überstürzenden Erfolge im technischen Denken der
Neuzeit lassen keine Bedenken über die einzige Richtigkeit dieses

Vorgehens aufkommen. Mehr und mehr ist alles im Banne der
Technik.

Aber: le cœur a ses raisons, que la raison ne connaît point! Der
Grund liegt tiefer als das rechnend-vorstellende Ergründen reicht.
Der Grund des Herzens ist gegenüber diesem Ergründen der je
andere ; nicht daß er an ihm selber nur verborgen wäre - sondern je
heller und lauterer der Grund des Herzens sich auftut, desto
befremdender wird er für das ergründende Rechnen. Darum ist er
nicht das bloß Irrationale, das nach seinem Namen noch immer
und ausschließlich an der ratio gemessen bleibt. Vielmehr trägt
das Denken des Herzens diesen Namen, insofern es aus des
Menschen Mitte spricht. Mitte nennen wir das, worum sich alles dreht.
Was sich dreht, dreht sich entweder um sich selber, oder es kreist
um ein anderes, das größer ist als es selber. Kreisen und Drehen
sind aber vermutlich erst in ihrer Einheit jene Bewegung, die sein
muß. Daher sagt Pascal: Je dis que le cœur aime l'être universel
naturellement, selon qu'il s'y adonne. Hören wir gut: der Mensch
dreht sich um sich selber und kreist doch zugleich um das
allumfassende Wesen! Was ist das Bewegende dieser Bewegung und
welches ist der Weg, auf dem es bewegt? Pascal nennt den Weg:
die Hingabe.

Hingabe ist Verzicht. Verzichten heißt : entsagen. Doch im
Entsagen waltet schon ein Entsprechen. Dieses entsagende Entsprechen
versagt sich den eigenen Anspruch, weil es in seiner Hingabe schon
dem Anspruch dessen gehört, was einzig dort zur Sprache kommen
kann, wo Verzichtende sind. Je dringlicher indessen die ratio
jeglichen Gründen des Seienden nachstellt, desto weniger sind An-



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 333

spruchslose, die die rechnend ergründende Selbstbehauptung des

Menschen schon in gehöriger Tiefe als die Not erfahren. Daraufhin
dächten wir vermutlich erst, wenn wir die Selbstbehauptung nicht
mehr bloß als ein vorsätzliches Sich-durchsetzen des Menschen
vorstellten, sondern in ihr jene Herausforderung entdeckten, in welche
die ratio entrafft werden muß, seit sie sich im principium reddendae
rationis als sich selber begründende ratio herausstellt. Daß aber
dies geschieht, ist nicht die Willkür der ratio, sondern das Geschick
eines Fehls, das uns noch weitgehend verborgen ist. Auch im Wort
Pascals hören wir deshalb nur vom Weg der Bewegung, von der
Hingabe - aber das Bewegende selber hält sich im Ungesagten.
Dies kann nur überhören, wer sich aus Angst vor dem, was sich hier
eröffnen könnte, sogleich in den Betrieb des Herkömmlichen
abdrängen läßt und sich Beschwichtigung davon verspricht, daß er
eine Theologie von gestern und ehegestern sich fruchtlos in seine

vermeintliche Gegenwart hinüberzuretten abmüht. Für ihn steht
im vorhinein fest, daß Gott das Bewegende sein muß ; und er vergißt

eben damit, daß Pascal seine Pensées niederschreibt, insofern

er gerade der Erfahrung Stand zu halten vermochte, daß Gott
keine das geschichtliche Leben der Völker bestimmende Wahrheit
mehr ist. Der Fehl ist auch, ja er ist allererst Fehl Gottes, was etwas
durchaus anderes besagt als das Wort, welches die Toren in ihrem
Herzen daherreden: Es ist kein Gott! Doch geht es vorläufig erst
darum, der Übernahme dieses schweren Gedankens, wenn es

vergönnt ist, einen Weg zu bereiten durch die notwendende
Besinnung auf die Hingabe. Es bleibt die entscheidende Frage: ob

uns auf diesem Weg ein geringer Schritt gelinge, oder ob sich statt
der Hingabe das Wählerische des rechnenden Ergründens auch hier
in die Maßgabe aufspreize. Diesem ist Hingabe zu unsicher, solange
das Notwendende nicht im vorhinein als Notwendiges errechnet ist.
Darum geschieht ohne ein weiteres Zutun, daß sich die freie Offenheit

der Hingabe verschließt und das Herz verhärtet: il se durcit
contre l'un a l'autre, à son choit.

Aber daß der Mensch derwege das allumfassende Wesen verwirft
und sich selber will - geschieht dies etwa mit Grund des rechnenden
Ergründens? Oder eröffnet sich ein Ort, da das Grandhafte dem

Ergründen verborgen bleibt? Das könnte sein, wenn das Grundhafte

an ihm selber nicht von der Art dessen wäre, was sich
ergründen und begründen läßt. Was sich nicht ergründen und be-



334 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

gründen läßt, heißt: der Abgrund. Abgrund ist das Abwesen des

Grundes überhaupt, ein grundloses Walten von solchem, was in
seinem Weilen und Währen ist in der Kraft seines immerwährend
Verborgenen. Doch wie kann, was immerwährend verborgen ist,
überhaupt genannt werden? Zerfährt unser Nachdenken in die
Leere des Nichtigen, da man grübelt, was nicht ist? Im Gegenteil:
das Verborgene geht den Menschen tiefer an als das offen Zu-
handene Und solcher Angang wird möglich, weil ihm auf Seiten des

Menschen etwas entspricht, das selber schon im Gebirg dieses

Verborgenen ruht. Und liegt dies Entsprechende auch nicht auf der
Hand, ist es dem Menschen doch nahe genug als sein Herz. Le cœur
a ses raisons, que la raison ne connaît point... Was sind das für
Gründe, die dem Ergründen unbekannt bleiben? - Offenbar sind es

jene Gründe, die sich einer Frage nach ihrem Warum entziehen und
deren Entzug uns doch vor das schlichte Weil bringt Indem dieses

Weil das Ergründen an seinem Fragelosen scheitern läßt, wird es

frei vom rechnenden Zustellen des Grundes. Solches Frei-werden
gibt das Weil indessen niemals preis an den unbedachten Vernutz
des Selbstverständlichen, sondern es versammelt das Weil in sein
bleibend Denkwürdiges. Das Denken des Herzens, das Pascal in
Auseinandersetzung mit der ratio entdeckt, ist das einfache und
darum in seinem immerwährenden Bau unendlich reiche Denkmal
des bleibend Denkwürdigen.

3.

Dieses sanfte Denken des Herzens nährt sich in den vielfältigen
Ansätzen zu dem einen Anliegen der Pensées aus dem geschichtlichen

Versuch, in der um sich greifenden Technisierung des

Aufgeklärten ein Wort zu finden, das noch in ein schlichtes Sagen des

Glaubens fände. Die Einheit dieses Anliegens bringt in jedem
einzelnen Gedanken das zum Austrag, was im höchsten Sinn: ordre,
nämlich Weisung, heißt und damit das Beforschen des vermutlich
ursprünglichen Planes und der vermeintlich besten Abfolge der

Fragmente aufhebt in jenes Entsprechen, das die Gedanken, statt
sie einzureihen, denken möchte.

Sobald wir davon etwas erfahren haben, dürfen wir es wagen,
was wir bisher fanden, weiter zu verfolgen im 580. Fragment,
welches sagt:



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 335

La nature a des perfections, pour montrer qu'elle est l'image de Dieu, et
des défauts, pour montrer qu'elle n'en est que l'image.

Die denkende Auseinandersetzung mit dem Zwiespalt der ratio,
der ins nämlich Selbe gehört wie der Zwiespalt von Natur und
Technik, streifte in dem Namen «l'être universel» an die Frage nach
Gott. Unumgänglich erhebt sie sich aus dem eben gehörten Wort,
das von derartigem wie einem Verhältnis zwischen der Natur und
Gott zu sprechen scheint. Damit könnte es Stoff liefern für die
traditionell gewordenen Bedenken gegen die natürliche Theologie.
Aber ganz abgesehen davon, daß es bis zur Stunde keine Theo-logie
gibt, deren Xôpoç nicht die zur ratio verkürzte Denkweise der
Metaphysik wäre, steigern sich gerade diese Bedenken selber, sofern sie

aus dem übergangslosen Gegensatz von Natur und Gott sprechen,
in die Vollendung der Vorstellung von Natur und Über-natur, von
Physischem und Meta-physischem, und verfestigen sich derwege in
einem Bereich, der dem schlichten Sagen des Glaubens fremd bleibt.
Sobald wir das wissen, vermögen wir, freilich ohne Sicherheit Pascal
schon folgen zu können, doch unbefangener nach dem zu fragen,
was ihm hier zu denken gibt.

Wegweisend wird jetzt die Frage, was Pascal im Namen «Natur»
denkt. Deutlicher als bis anhin kommt das Andenken an den großen
Gedanken der Frühzeit zum Vorschein: Natur ist zunächst, was
ohne des Menschen Zutun von ihm selber her aufgeht und in seinem

Aufgang entbergend-verbergend zumal den Sterblichen die Frage
darnach aufgibt, was ihnen in diesem Wechselvollen ereignet. Dabei

gilt es allererst sich zu hüten vor der Meinung, das Entbergende sei

Vollkommenheit, zu weisen, daß die Natur Gottes Abbild; das

Verbergende sei Mangel, zu weisen, daß sie nur sein Abbild ist.
Entbergen und Verbergen sind vorerst nur das Wechselspiel der
Natur. Wechselspiel sind sie, sofern sie, aufeinander angewiesen,
ihr Angewiesenes austragen im zwiefältig-zwiespältigen Aufgang.
Das Vollkommene wie der Mangel sind demnach im Austrag des

Aufgangs. Vollkommen heißt das reine Wechselspiel von Entbergen
und Verbergen. Mangelhaft aber ist der Austrag, wo das Wechselspiel

gestört wird und damit aufhört, im Spiel zu sein. Und jetzt
ahnen wir auch, daß das Störende dort einsetzt, wo das Entbergen
nicht mehr von ihm selber her in Freiheit geschehen kann, weil es

herausgefordert und betrieben wird zu dem Ende, daß es das Verborgene

eröffne. Doch nicht darum dreht sich das Wechselspiel, daß das



336 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Entbergen immer umfassender das Verborgene preis gebe - sondern

ganz schlicht darum : daß es als Wechselspiel - im Spiel sei. Ein Spiel
Das ist sehr wenig. Dem Ernst der Wissenschaften scheint es wohl
überhaupt nichts Und dennoch : bedenken wir wohl, was dies besagt.

Verbergen und Entbergen sind zusammen das Wechselspiel,
sofern sie ihr je Eigenes in die Zugehörigkeit zum andern einspielen.
Nur wo Verborgenes ist, geht ein Entbergen auf und erst das
Entbergen läßt auch das Verborgene als Verborgenes erscheinen. Im
Entborgenen spiegelt sich das Verborgene und das Verborgene
spiegelt das Entborgene. Solches Spiegeln gewährt dem
Entborgenen erst sein Entborgenes und behält es doch zugleich ein in
seine unverlierbare Zugehörigkeit zum Verborgenen: dieses
entläßt das Entborgene in das Wesende seiner Offenheit, die je nur ist,
solange sie sich als Offenes nährt aus der Verschlossenheit des

Verborgenen. Und insgleichen gewährt solches Spiegeln dem
Verborgenen sein Verborgenes und gibt es zumal frei gegen das
unverlierbare Anwesen des Entborgenen: dieses macht erst das

Verborgene als Verborgenes der Hut der Sterblichen zugänglich. Das

Spiegeln läßt derwege erst Welt als Welt und damit zugleich Natur
als Natur sein. Das Wesende aber des Spiegeins ist das Wechselspiel.

Das unscheinbar Geringe und darum je schon Übergangene
dieses Spieles erweist sich demnach im Spiegeln als der Grundzug
dessen, wie Natur als Natur weitet. Und dieses spiegelnde Spiel
nennt Pascal: image, Spiegelbild, sofern es im Spiel des Spiegeins
die freie Fülle und das unerschöpfliche Geheimnis Gottes sichtbar
macht. - Allein, es bleibt zu bedenken, daß kein Spiegel je sein

Gespiegeltes sein kann ; denn am Spiegel selber bricht sich das Spiel :

die klare Durchsicht des Spiegels fängt das Spiel zwar ein; aber

eingefangen hat das Spiel auch schon ausgespielt. Das merkwürdig
gebrochene des Spiegelbildes wird sichtbar: die unbewegte Fläche
des Spiegels wird angestarrt und das Ursprüngliche des Spiels
entzieht sich. Das Spiegeln, einen Augenblick aufblitzend aus seinem

Spiel, wird vergegenständlicht zum Spiegel und ein Bann legt sich
auf das Spiel. Die geschickliche Weile jedoch, in der das Spiegeln
währt aus dem Spiel, sagt Paulus im 1. Brief an die Korinther 13, 12

und der unbekannte Verfasser des Jakobusbriefes in 1, 23. Pascal
faßt sie in die schlichte Kühnheit des Wortes: «La nature a des

perfections, pour montrer qu'elle est l'image de Dieu, et des défauts,

pour montrer qu'elle n'en est que l'image.»



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 337

4.

Mit diesem Gedanken des spiegelnden Wechselspiels fanden wir
in die Nähe dessen, was die herkömmliche Theologie mit einem
vermutlich wenig gemäßen Wort als «Offenbarung» bezeichnet. Insofern

die Theologie immer ausschließlicher Theologie der
Offenbarung wird, ohne daß sich ihr die echte Fragwürdigkeit dieses
Geschickes bisher lichtet, gerät, was sie heute noch fortgesetzt sagen
muß, immer offensichtlicher aus dem Zusammenhang der großen
geschichtlichen Aufgaben der Gegenwart heraus und beschäftigt
nur noch eine beschränkte Fachmannschaft. Weit entfernt davon,
daß derartiges schon in seinem Unheimlichen erfahren würde,
spreizt es sich vorläufig zum Beweis auf, daß die Kirche aus der
Welt herausgerufen sei und es ihr in ihren traditionellen Problemen
wieder vermehrt um «die ureigenste Sache» gehe.

Doch das Wort «Sache» nennt von alters her den Streitfall, die
Auseinandersetzung, den Widerstreit und kommt deshalb nur zum
Austrag, wo Sterbliche aus Gehorsam das äußerste Gegen in seine
weiteste Zugehörigkeit des Einen zu stillen vermögen. Wie aber
könnte das geschehen, solange wir die metaphysisch verkürzte
Vorstellung der Offenbarung noch nicht aus dem in der Technik
waltenden Geschick der Natur zurückzudenken wagen in jenen
Ursprung, zu dem der Sterbliche je schon unterwegs ist!

Damit uns ein geringer Schritt auf diesem Wege glücken könnte,
müßten wir freilich bereit sein, das Vielerlei des bloß Richtigen im
Sinn der ôpOô-rnç verzichtend vor jener einen d\f|heia zu lassen,
deren Grundzug auch die Heilige Schrift erst in das bringt, was sie

von ihr selber her ist, und was Pascal im 575. Fragment seiner
Pensées so ausspricht :

Tout tourne en bien pour les élus, jusqu'aux obscurités de l'Ecriture;
car ils les honorent, à cause des clartés divines. Et tout tourne en mal pour
les autres, jusqu'aux clartés; car ils les blasphèment, à cause des obscurités
qu'ils n'entendent pas.

Die Wahrheit kommt jetzt zur Sprache als das Verwahrende.
Sofort wollen wir wissen, was das Verwahrte ist. Dieser ausschließliche

Wille zur Feststellung des Verwahrten, der im ganzen
metaphysischen Geschick des Abendlandes an der Arbeit ist, hat die
vermeintliche Schriftauslegung zu einer Theologie der Heilstatsachen

eingeengt und damit das Verwahren der Wahrheit selber in
22



338 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

Vergessenheit gebracht; gesetzt, dieses Vergessen gehöre nicht
schon seinerseits in jenen Grundzug der Wahrheit, der im
Verwahren zu uns spricht. Dann wäre das Vergessen keine Nachlässigkeit

des Menschen, sondern etwas, das aus der Wahrheit selber
kommt. Pascal versucht dies anzugehen im Gedanken von den
Dunkelheiten und Klarheiten der Schrift. Ihr Verhältnis zueinander
wird nicht unmittelbar gesagt. Hinweis ist, wie die Erwählten und
wie die andern so Dunkles als Klares empfangen. Dabei zeigt sich:
die Klarheiten erhellen die Dunkelheiten nicht, sondern es gilt
angesichts des Klaren die Dunkelheiten in ihrem Dunkel zu ehren.
Die Klarheiten erklären nämlich die Dunkelheiten als das Gebirg
des Verborgenen, das der Mensch niemals erschließen wird, weil es

von ihm selber her eröffnend gewähren muß, was es birgt. Nur insofern

darin kein Mangel erscheint, sondern die ungeahnte Fülle des

Unscheinbaren, bleibt das Dunkel an ihm selber ehrwürdig.
Doch wie sollen wir Unbekanntes ehren? Wir fragen heute

bedenkenlos in dieser Weise und ahnen noch kaum, inwiefern wir in
solches Fragen herausgefordert sind dadurch, daß uns das
Schöpferische gebricht, welches sich nur im Verborgenen ereignet und
einzig dort, wo ihm Verehrung den Weg bereitet. Die Frage nach
dem Ehren des Unbekannten scheitert am Fehl der Verehrenden
Verehrende, solche, die bei all ihren Verdiensten unter Menschen
frei geblieben sind vom Wähnen, es komme auf sie und das

Ausgezeichnete ihres Tuns oder ihres Auftrages an, wären nicht jene
Beliebigen, die der Nützlichkeit des Richtigen zum Fortschritt
verhelfen, sondern die Sanften, die sind, was sie sind, als die
Betroffenen der Dunkelheit. Verehrende wären sie, nicht weil sie etwas
täten, vielmehr weil sie, in den Bereich des Verborgenen
einbehalten, in Scheu geschehen ließen, was sie als Ehre zu Auserwählten
bestimmt. Solches Geschehen bleibt das Unsagbare, das sich
verliert ins Unendliche der Wahrheit aller Geschichte. Als dieses
Verlieren könnte es in die verlorene Nähe zum Herrn der Geschichte
finden und das Finden dieser Nähe des Fernen wäre die Ehre. Die
Erwählten ehrten die Dunkelheiten der Schrift, indem sie in der
Kraft ihrer Klarheit da wären als Geschichtliche.

Für uns andere dagegen wendet sich alles zum Bösen, wenn nicht
der erfahrenen Not sich in später Stunde ein Not-wendendes
anbietet. Zur Erfahrung dieser Not gehört allererst die Einsicht, daß

die, welche Pascal «die Andern» nennt - nicht jene sind, die ob



W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik 339

allem in seiner Dunkelheit unverstandenen sich dazu hinreißen
lassen, das Klare und darum Verstandene zu leugnen und derwege
zu schmähen, oder, was dasselbe ist, das Unverstandene, weil
Dunkle, trotz des ihnen Klaren zu beschimpfen als müßige Kunst.
Nein: es sind jene, denen ihre feige Angst einredet, das Dunkel
müsse überwunden werden im Dienst des Lichtes und die das
schamlos betreiben in der geräuschvollen Manier von Verkündigern.
Zwar soll das wegweisende Wort der Schrift, wo es Klarheit stiftet,
in seinem Klaren empfangen sein. Doch wie vermögen wir heute
das Dunkel als ein bleibendes zu ehren, ohne dem Zwang zu
erliegen, es aufklären zu müssen? Haben wir schon genugsam
bedacht, daß diese Aufklärung des Dunkels in ihr selber ein schiefes

Verhältnis zum Klaren ist, weil dieses nicht mehr aus ihm selber

zum Vorschein kommen kann als das Leuchtende und dergestalt
Glänzende, sondern als das Aufgeklärte sogleich dem allgemeinen
Vernutz nichtssagender Nützlichkeit verfällt?

Es bleibt eine offene Frage, ob es noch jene nüchterne Begeisterung

gibt, deren Sehnsucht nach dem Dunkel des Geheimnisses

steht, ob die schöpferisch beschenkte Verehrung gehalten werde zu
einem schlichten Sagen des Glaubens, das sich nichts vormacht
über die letzte Dürftigkeit des Bestehenden, ob die ertragene Armut
uns reifen lasse in der Hoffnung auf den Reichtum des Bleibenden.
Und dies wäre der Weg, der uns vermutlich in ein ursprünglicheres
Entsprechen zu jenem Verwahren brächte, das Grundzug der
Wahrheit ist.

5.

Versammeln wir jetzt das Ausgefaltete des pascalschen
Gedankens auf diesen Grundzug der Wahrheit hin, so geht uns auf,
inwiefern das Vergessen des Verwahrens zum Geschehen der Wahrheit

selber gehören könnte. Wir denken Wahrheit nicht als das
bloß Richtige, will sagen: als Übereinstimmung einer Aussage mit
ihrem Besagten, sondern als das Vorkommen und Weggehen dessen,

was ist. Wahrheit ereignet, heißt nach der ursprünglichen Nennkraft

dieses zerredeten Wortes: Wahrheit eräugnet, was im
Wechselspiel dieses Vorkommens und Weggehens, dieses Dunkeln und
dieses Klaren sich einspielt und in seinem Sich-einspielen in den

erwogenen Ausgleich von Verborgenem und Entborgenem sich



340 W. Frei, Pascals Denken zwischen Natur und Technik

stillt. Ausgleich ist nicht das Schlaffe eines öden Gleichmachens,
sondern das Gleichgewicht, das im kraftvollen Gegensatz des We-
senden beruht. In solchem Ausgleich erwägt die Wahrheit
Getrenntestes und gewährt mit der Freude des Offenen zugleich das

Glück des Verborgenen. Dieses hat sein Glückhaftes in der Stille
des Tiefen, das erst zu Hohem befähigt. Wir vermögen das Hohe
nicht mehr, weil es als Gabe des Tiefsten erlischt, sobald der Sterbliche

des Abgrundes in Schrecken gewahr wird. Er enteilt den
Tiefen und verströmend an Oberflächen vergißt er, was als Gabe der
Tiefe in das Verwahren gehört. Die Wahrheit selber ist es, die, sich
entziehend, den Menschen aufs Spiel setzt - und nicht bei uns steht,
zu wählen, ob wir spielen möchten. Wer sich aber der Heiterkeit
des Spieles zuwendet - Pascals Argument der Wette! - wer sich
wendend verschwendet an dieses Spiel - er und nur er erfährt etwas

von jener Wende der Zeiten, die im Wort liegt : Tout tourne en bien

pour les élus...
Wir sind am Ende des langen Weges und haben nur Wenigstes

gewonnen. Fast will es scheinen, als hätten wir die Aufgabe der
christlichen Sache so gut wie vertan. Oder sind wir vielleicht so
hörend geworden, daß uns Verwandtes anspricht aus Pascals 789.

Gedanken: «Comme Jésus-Christ est demeuré inconnu parmi les

hommes, ainsi sa vérité demeure parmi les opinions communes,
sans différence à l'exterieur. Ainsi l'Eucharistie parmi le pain
commun.»?1

Walter Frei, Basel und Bern

1 Dem wissenden Leser kann nicht entgangen sein, was der vorliegende
Versuch, dem pascalschen Denken in einer gemäßen Weise zu entsprechen,
dem Werke Martin Heideggers verdankt.


	Pascals Denken zwischen Natur und Technik

