
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 5

Artikel: Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung : Prof. Dr.
Walter Baumgartner zum 75. Geburtstag

Autor: Seeligmann, Isac Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 18

Theologische Zeitschrift
Heft 5 September-Oktober 1962

Hebräische Erzählung und biblische
Geschichtsschreibung

Prof. Dr. Walter Baumgartner zum 75. Geburtstag

Die historiographischen Werke des A.T. - sie sind uns samt und
sonders anonym überliefert - sind, literarisch besehen, zusammengesetzter

Natur.
Eine wirkliche Würdigung der historiographischen Bestandteile

des A. T. wurde erst von der literarischen Kritik ermöglicht, die
bestrebt war, die biblischen Bücher, so wie sie uns heute vorliegen,
in die Quellen zu zerlegen, aus denen sie zusammengesetzt worden
sind. Als namhafte Vertreter solchen Bestrebens dürfen gelten:
K. D. Ilgen, C. H. Graf, A. Kuenen, J. Wellhausen, B. Stade, K.
Budde, R. Smend, 0. Eissfeldt. Freilich das Unterfangen, alle
Einzelelemente den mutmaßlichen Quellen zuzuweisen, muß oft über
das Ziel hinausschießen. Zudem will und wird es nicht recht
gelingen, die einzelnen Quellenwerke in ihrem vollen Umfang zu
rekonstruieren. Fällt ja doch auch die Entscheidung nicht leicht, wie
wir uns den Urbestand der Quellen und ihre Zusammenlegung
vorzustellen haben: ob als eine Vereinigung von mehreren früher
selbständig existierenden Schriften oder als Neuauflage(n) einer Grundschrift,

die durch Bestandteile aus einem anderen Zusammenhang
ergänzt wird. Immerhin setzt das Verfahren der Literarkritik uns
in den Stand, etwas von den verschiedenen, aufeinanderfolgenden
Stadien der biblischen Historiographie zu ahnen, von den
Triebkräften, aus denen dieselben hervorgegangen sind und den
Auffassungen, die in ihnen zutage treten.

Doch gab sich die nächste Generation der Forschung, die durch
die Namen von Gunkel, Gressmann und gewissermaßen Alt
bezeichnet ist, damit nicht zufrieden. Sie blieb nicht stehen bei der
Zerlegung der heute vorliegenden Bücher in die Quellen, d. h. die
älteren Schriftwerke, aus denen sie zusammengesetzt worden sind,
sondern suchte zu den dahinterliegenden Überlieferungen und
Elementen vorzudringen, die zur Bildung eben dieser Quellen bei-

20



306 I. L. Seeligmann

getragen haben, teilweise und vielleicht größtenteils während der
Periode einer mündlichen Überlieferung, die der schriftlichen voranging.

Neben die Literarkritik trat die traditionsgeschichtliche1 und
formkritische Behandlungsweise, die sich mit der Geschichte und
der Vorgeschichte der literarischen Stoffe und Motive beschäftigte
und deren Bestrehen es war, den einfachen, primitiven Formen der
biblischen Erzählung und ihrer inneren Dynamik auf die Spur zu
kommen.

Die traditions- und formgeschichtliche Methode hat sich in
Auseinandersetzung mit der Literarkritik ausgebildet. Infolgedessen
sind des öfteren die Spannung und die Verschiedenheit, die zwischen
beiden Methoden bestehen, an den Tag getreten. Weiteren Nachdruck

erfuhr der Gegensatz in der skandinavischen Phase der
traditionsgeschichtlichen Forschung. Dieselbe betont ja die Mündlichkeit

der Überlieferung, einige ihrer Vertreter gehen so weit, die
Existenz von Schriftwerken im vorexilischen Israel zu leugnen.
Demgegenüber hatte schon der Begründer der traditionsgeschichtlichen

Schule, Gunkel, geltend gemacht und es ist vor etwa einem
Jahrzehnt wieder von Mowinckel hervorgehoben worden2, daß sich
die Methoden nicht ausschließen, sondern ergänzen sollen. Die
nachstehende Skizze will einer kombinierten Anwendung der
literarkritischen und formkritischen Methoden dienen und so einen

Beitrag liefern zur Bestätigung, Verfeinerung bzw. gelegentlichen
Korrektur von den Resultaten der Kritik3.

1.

Mit Recht ist neuerdings betont worden, daß die Bezeichnungen
der einfachen Formen in sonstigen Literaturen - Mythos, Märchen,
Sage, Legende - nicht ohne weiteres auf die biblischen Erzählungen

1 Die Bezeichnung wird hier in dem Sinn verwendet und definiert, in dem
sie Gunkel schon vor 1900 gebrauchte.

2 Gunkels Genesiskommentar ist ganz auf die Verbindung von Literarkritik

und Formkritik aufgebaut; in bezug auf neuere Problemstellungen
vgl. S. Mowinckel: Die vermeintliche Passahlegende. Zu der Frage Literarkritik

und Traditionskritik: Stud, theol. 5 (1951), 66ff., S. 87-88.
3 Die letzten Anregungen verdanke ich vielleicht der Exegese H. Gress-

manns, Die Anfänge Israels und Die älteste Geschichtsschreibung Israels:
Die Sehr, des A. T. I, 2; II, 1 (1921-1922).



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 307

anwendbar sind4. Am meisten ist in der Bibel der Typus der Sage

vertreten, doch trägt dieselbe hier oft schon mehr novellistische
Züge5. Derartige Novellen haben in der Regel einen festgeprägten
Eingang und Ausgang ausgebildet. Von der Art, in der am Anfang
der Erzählung die auftretenden Personen dem Hörer bzw. dem
Leser vorgeführt werden, geben Stellen wie 1. Sam. 9, 2 (Saul),
25, 3 (Nabal und Abigail), auch 17, 12-13 (David und Isai) einen

guten Eindruck; wir werden auf sie zurückkommen müssen. Fürs
erste aber muß uns eine oft vorkommende, wenn auch kaum
genügend gewürdigte Form des Ausgangs, samt ihren Implikationen,
beschäftigen.

Gen. 18, 33 lautet: «Da ging der Herr weg, nachdem Er die
Unterredung mit Abraham beendigt hatte, auch Abraham kehrte
zurück an seinen Ort.» Genau so heißt es in Num. 24, 25: «Hierauf
machte sich Bileam auf und kehrte wieder in seine Heimat zurück,
und auch Balak ging seines Wegs.» Den gleichen Abschluß finden
wir in 1. Sani. 24, 22b: «Dann zog Saul heim, David aber stieg mit
seinen Leuten auf die Bergfeste» - und in der Parallelerzählung, ib.
26, 25b: «Hierauf ging David seines Wegs, und Saul kehrte an
seinen Ort zurück.» In der LXX lautet 1. Sam. 21, 1, als Abschluß
des in Kap. 20 Erzählten: «Da machte (David) sich auf und ging
fort, Jonathan aber ging heim nach der Stadt. »

In der Quellenkritik ist es üblich, die beiden Hälften des soeben

aus Genesis (und Numeri) zitierten Verses auf zwei Quellen zu
verteilen. Für eine solche Zerlegung könnten (neben den exegetischen
Argumenten der Forscher zu der betreffenden Stelle6) allenfalls
die wenigen Stellen geltend gemacht werden: 1. Sam. 13, 15a;
16, 13b; 28, 25b, an denen Erzählungen mit der Erwähnung des

Abgangs von nur einer Person oder einer Gruppe abgeschlossen
werden. Doch sprechen gegen sie die anderen aus den Samuels-

4 E.Jacob: Rel. Gesch. u. Geg. 5 (1961), Sp. 1302, s.v. «Sage und
Legende».

5 Bei novellistischen Zügen ist hier an Wirklichkeitssinn, menschliches
Interesse in der Charakterzeichnung der Personen und Schilderung von
Einzelheiten der Situation gedacht; vgl. vor allem: W. Aly, Volksmärchen,
Sage und Novelle bei Herodot usw. (1921).

6 Die Erkenntnis, daß Gen. 18, 22b—33 sekundäre Einlage ist, reicht kaum
aus, um die Aufspaltung von V. 33 zu rechtfertigen (formkritisch könnte
33b auch die Fortsetzung zu 22a bilden). Interessant ist, daß G. B. Gray,
Numbers (1903) zum Num. 24, 25 auf Gen. 18, 33; 32, 1 verweist.



308 I. L. Seeligmann

büchern angeführten und die vielen gleich anzuführenden Stellen,
zudem auch Erwägungen formgeschichtlicher Natur. Augenscheinlich

bildet eben die doppelte Form den bevorzugten Abschluß einer

primitiven Erzählung. Ursprung und Zweck dieser Form des

Abschlusses lassen sich gut verstehen: die novellistische Erzählung
ist eine Episode, an ihrem Anfang werden die auftretenden
Personen vorgeführt und zusammengebracht, an ihrem Ende treten
sie wieder auseinander und jeder geht seines Wegs7.

Diese formgeschichtliche These bietet nun ihrerseits ein wichtiges

Hilfsmittel zur Quellenscheidung; das sei an einigen
Beispielen erläutert. Wir finden den doppelten Abschluß in 2. Sam.

20, 22 b (hier ist allerdings nicht von zwei einander gegenübergestellten

Parteien die Rede): «... das Heer zog von der Stadt ab,

jedermann nach seiner Heimat, Joab aber zog zum König nach
Jerusalem zurück». Es folgt unmittelbar eine Quelle, die in ihrer Art
stark von der vorhergehenden Erzählung abweicht: die amtliche
Liste der Würdenträger in Davids Staat (dieselbe findet sich auch
in 2. Sam. 8, 16-18; in 2. Sam. 20 soll sie offenbar die Reihe der

Nachträge in Kap. 21-24 einleiten). - Die Erzählung über die
Philisterschlacht in 1. Sam. 13, 13-14, 46 wird mit der klassischen

Doppelformel abgeschlossen: «Da ließ Saul von der Verfolgung der
Philister ab und zog weg, die Philister aber zogen an ihren Ort.»
Gleich setzt eine ganz andersartige, amtliche Quelle ein über Sauls

Königtum, seine Siege, sein Geschlecht und seinen Hofstaat, die
älteste zuverlässige Nachricht, die uns über Sauls Regierung zur
Verfügung steht8. - Nach 1. Sam. 15, 34: «Dann ging Samuel nach
Ramah, Saul ging heim nach dem Gibea Sauls hinauf», folgt eine
reflektierende Zusammenfassung: «Seitdem sah Samuel Saul
niemals wieder bis zum Tage seines Todes, denn Samuel trauerte über
Saul»; sie bildet eine Überleitung von der Hand, die die verschiedenen

überkommenen Erzählungen zu einer größeren Einheit
zusammenfügte. - Instruktiv ist der Schluß der Erzählung über
Abimelech. Auf Ri. 9, 55, «Als nun die Israeliten sahen, daß Abi-
melech tot war, da gingen sie jeder an seinen Ort» - eine schöne

7 Man fühlt sich unwillkürlich an die Gegenüberstellung erinnert, die das

gèv... bé einer griechischen Erzählung zum Ausdruck bringt.
8 STI5T (so statt ST©T, vgl. LXX), 14,47 am Ende, und bK")©'' IIX

"IHO© TD, 48b, zeichnet Saul als charismatischen Führer, «Richter», doch
ist die Zugehörigkeit zu einer der Traditionen über Sauls Krönung unsicher.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 309

Variation der gebräuchlichen Doppelformel - folgt offensichtlich
eine Meditation des pragmatischen Nacherzählers: «So vergalt Gott
die Freveltat Abimelechs, die er an seinem Vater verübt hatte,
dadurch daß er seine siebzig Brüder getötet hatte. Und auch allen
Frevel der Sichernder ließ Gott auf ihr Haupt zurückfallen, und so
kam über sie der Fluch von Jotham. » Die Verbindung dieses außerhalb

der Erzählung stehenden Absatzes mit dem Fluch Jothams
dürfte ein zusätzliches Argument für die Zugehörigkeit der Episode

von Jothams Fabel und Fluch (7-21) zu einer sekundären
Schicht liefern9; wir werden unten noch einmal die verwickelten
Fragen berühren, vor die die Komposition des Kapitels stellt. -
Mir ist kein Zweifel, daß nach 1. Sam. 10, 25b-26a: «Dann entließ
Samuel das ganze Volk, jeden in seine Heimat, und auch Saul ging
heim nach Gibea », ein Stück aus anderer Quelle einsetzt, wenn mir
auch Sinn und Zugehörigkeit dieser Fortsetzung nicht ganz klar
sind. - Von besonderem Interesse scheinen mir zwei Stellen der
Genesis zu sein: Gen. 32, Ib. 2a: «Sodann brach Laban auf und
kehrte zurück nach seinem Ort, und auch Jakob zog seines Wegs»,
und 33, 16. 17a: «So kehrte Esau an jenem Tag um und zog seines

Wegs nach Seir, Jakob aber zog nach Sukkoth. » In beiden Fällen
folgt auf die uns nun gut bekannte Doppelformel eine ätiologische
Namenserklärung, die sich auf Machanajim bzw. Sukkoth bezieht.
Dieser Tatbestand bietet der Theorie eine Stütze, daß ätiologische
Erklärungen in den meisten Fällen ihres Vorkommens nicht dem
Grundstock der betreffenden Erzählung angehören, sondern sekundäre

Additionen sind. Mir scheint, im Gegensatz zu heute
verbreiteten Ansichten, daß die ätiologische Denkart eben ein jüngeres,
schon mehr reflektierendes Stadium der biblischen Historiographie
darstellt und den primitiveren Sagen noch fremd ist10.

9 «Jotams Fabel ist ziemlich lose auf die Geschichte aufgelegt»: K. Budde,
Die Bücher Richter und Samuel (1890), S. 118. - Für die folgenden
Ausführungen ist die Bemerkung nicht überflüssig, daß ich alle Versuche, die
Urkunden des Pentateuchs in den Büchern Richter und Samuel zurückzufinden,

für abwegig halten muß, nach dem grundlegenden und überzeugenden
Aufsatz von R. Kittel, Die Pentateuchischen Urkunden in den Büchern
Richter und Samuel, Theol. St. u. Krit. 65 (1892), S. 44-71; vgl. noch id.,
Gesch. d. Volkes Israel, 26 (1925), S. 293f.

10 Auf die Möglichkeit sekundären Charakters der ätiologischen Anwendung

von ursprünglich nicht-ätiologischen Erzählungen hat W. Baumgartner
in Arch. f. Rel.wiss. 18 (1915), S. 247, aufmerksam gemacht, später wieder



310 I. L. Seeligmann

Es ist kaum Zufall, daß alle unsere Beispiele von der besprochenen
Abschlußformel den Büchern Genesis, Richter und Samuel
entnommen worden sind, die Formel eignet eben den älteren, primitiven

Erzählungen. Doch kommt die Erscheinung, daß sich nach
einer Abschlußformel Erweiterungen aus anderer Quelle noch
abheben lassen, naturgemäß auch auf der andersartigen Ebene der

späteren Historiographie vor. So finden wir nach der stereotypen
annalistischen Abschlußformel: «Dann legte sich der König... zu
seinen Vätern und wurde begraben... und sein Sohn... wurde
König an seiner Statt» noch prophetische Nachträge (l.Kön. 16, 7)
oder allgemeine politische Betrachtungen (2. Kön. 24, 7). - Die
annalistische Abschlußformel hat übrigens eine nicht uninteressante
Wirkungs- bzw. Nach-geschichte darin, daß sie in Prophetenlegenden

«literarisch» verwendet wird. In der Elia-Erzählung ist in
2. Kön. 1, 17-18 der annalistische Bericht über das Ende Ahasjas
verwebt worden in die Prophetenlegende. In der Elisa- und
Jesaja-Erzählung ist sie zu reiner Imitation geworden in Fällen,
wo von dem Ende nicht-israelitischer Könige die Rede ist ; so vom
Ende Ben Hadads 2. Kön. 8,15, Hasaels 2. Kön. 13, 24 und Sanheribs
2. Kön. 19, 37b.

2.

a) Die einfachste Kompositionstechnik der frühen Historiographie

besteht darin, daß verschiedene, ursprünglich selbständige
Erzählungen vom Geschichtsschreiber ohne weiteres nebeneinander -

gestellt werden. Eine scheinbare Verbindung zwischen den
aneinandergereihten Einheiten wird durch eine redaktionelle Klammer
erzielt, z.B.: «Es geschah nachher»...; «Nach diesen Begebenheiten»

(geschah es)... ; «Um dieselbe Zeit... » u. dgl.11. Diese Komin

Schweiz. Arch. f. Volksk. 41 (1944), S. 22 Das Alte Testament und
seine Umwelt, 1959, S. 168). Parallelen zu solcher Unterscheidung: in der
klassischen Altertumswissenschaft bei R. Hampe, L. Radermacher; in der
allgemeinen Märchenforschung bei M. Lüthi ; in der alttestamentlichen
Wissenschaft bei C. W. Brekelmans u. a. Ich habe über den Fragenkomplex
ausführlich gehandelt in einer hebräischen Abhandlung: Aetiological Elements
in biblical Historiography, Zion 26 (1961), S. 141-169.

11 Die Prophetenbücher weisen eine parallele, vielleicht spätere
Erscheinungsform dieser Parataxe auf. Mir scheint B. Duhm weitgehend recht
zu haben, wenn er in der Einleitung zu seinem Jesajakommentar die Formel



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 311

positionstechnik ist alt, doch begleitet sie die biblische Historiographie

während ihrer ganzen Dauer. Die wenigen bemerkenswerten
Beispiele, die hier von der so häufigen Erscheinung gegeben werden,
gehören denn auch verschiedenen Epochen der Historiographie an.
In Ri. 1, 1-2, 5 sind Nachträge zu den in das Buch Josua

aufgenommenen Überlieferungen über die Landnahme gesammelt (wir
werden sie noch einmal erwähnen müssen). Der Redaktor fügt als

Überleitung hinzu: «Es geschah nach dem Tode Josuas»; die
Redaktionsklammer dürfte später auf die Bucheinteilung von Einfluß
gewesen sein. - Die nach Herkunft und Art grundverschiedenen
Überlieferungen über Abimelech und die «kleinen Richter» werden

verknüpft durch: «Nach Abimelech trat auf...» (Ri. 10, 1). Ähnlich
ist der Fall bei verschiedenen Überlieferungen über die Taten
Davids (2. Sam. 8, 1; 10, 1); ein besonders deutliches Beispiel
bietet 2. Sam. 13, 1, wo die Novelle von Amnon und Thamar mit
dem Bericht über Joabs Krieg gegen Amnon verknüpft wird. Ein
Redaktor, der der Geschichte von der Brautwerbung um Rebekka

(Gen. 24) eine Genealogie von Abrahams Bruder Nahor, dem
Großvater Rebekkas, vorangehen lassen will, fügt sie nach der

Erzählung von der Opferung Isaks ein und eröffnet sie mit den
Worten : «Nach diesen Begebenheiten wurde Abraham berichtet» (Gen.
22, 20 a). In Num. 25,19 scheint dieMassorah durch einen « Einschnitt
in derMitte des Verses» (piDD S2ÖS3 XpO^s) noch einen Hinweis darauf
zu bewahren, wie lose die Verbindung ist, die durch das «Und es
geschah nach der Seuche»... zwischen dem Bericht über die Plage
in Baal Peor und dem über die zweite Volkszähhmg hergestellt wird.
Ein hübsches Beispiel bietet auch die pseudo-historiographische
Notiz: «Danach öffnete Hiob seinen Mund» (Hi. 3, 1). Vermutlich
dient sie dem Verfasser des gegenwärtigen Buches als Überleitung
von der Prosaerzählung über Hiob zu dem Dialog zwischen Hiob
und seinen Freunden, in dem Augenblick, wo er den ursprünglichen

Dialog durch einen andersartigen ersetzt12.

Sinn DV3 (nvn) als ein Zeichen redaktioneller Kompilation betrachtet.
Ähnlich P. A. Munch, The Expression Bajjôm hähü (1936); anders jetzt
A. Lefèvre, L'expression: En ce jour là, dans le livre d'Isaïe: Mélanges
bibliques André Robert (1955), S. 174—179.

12 Wesentlich für die Vorgeschichte des Buches Hiob scheint mir noch
immer F. Buhl, Zur Vorgeschichte des Buches Hiob: Vom Alten Testament,
Karl Marti... gewidmet (1925), S. 52-61. Freilich ist mir nicht ganz sicher,



312 I. L. Seeligmann

b) Bei der mechanischen Vereinigung von nebeneinander
gestellten Erzählungen konnten Widersprüche nicht ausbleiben.
Nun war der altorientalische Hörer von Erzählungen, auch der
hebräische, für solche Widersprüche weit weniger empfindlich als
der moderne Leser oder wohl auch als der antike griechische Hörer.
Dennoch finden sich in den biblischen Erzählungen gelegentlich
primitive Versuche, die kläffen eisten Widersprüche zu beseitigen;
Konsequenz wurde dabei nicht erstrebt13.

Drei berühmte Beispiele solcher Harmonisierungsversuche seien
hier erwähnt. - 1. Von der Jugendgeschichte Davids sind zwei
Versionen überliefert, die sich gegenseitig vollkommen ausschließen.
Laut der ersten kommt David an den Hof Sauls, um mit seinem

Harfenspiel den kranken König zu besänftigen. Saul findet
Gefallen an ihm und macht ihn zu seinem Waffenträger. Laut der
zweiten (auch in sich nicht einheitlichen) Erzählung erschlägt David
den philistäischen Recken Goliath während einer zufälligen
Anwesenheit in der Armee, anläßlich eines Besuchs von Beth-Lehem
aus bei seinen Brüdern: nach dieser Heldentat ist er Saul total
unbekannt! Am Anfang der zweiten Erzählung wird uns David
stilgerecht vorgeführt als der Sohn eines Ephratiten Isai aus Beth-
Lehem. Die Hand, die die Erzählung zusammenbringt, fügt ein
schwerfälliges, grammatikalisch anstößiges ntn «dieses» Ephratiten
ein: er soll uns ja aus dem Vorhergehenden bekannt sein! Auch
läßt sie David den Dienst Sauls hin und wieder verlassen, um seine
Anwesenheit in Beth-Lehem annehmbar zu machen14. In diesem

ob p nnxa Tri in Hi. 3, 1 einer so späten Schicht in der Entstehungsgeschichte

des Buches Hiob angehört. Eine parallele Funktion im Aufbau
des Buches erfüllt nämlich 42, 7: «Nachdem der Herr diese Worte zu Hiob
gesprochen hatte» usw., und dieser Satz, der jetzt nicht auf eine Gottesrede
an Hiob folgt, gehört einem älteren Stadium in der Komposition des Buches an.

13 Für die verschiedenen Gebiete der alttestamentliehen Forschung ist es

von Wichtigkeit, daß Revisionsprozesse im Text des A. T. (und seiner
Übersetzungen!), wie auch sonst im Orient, immer inkonsequent sind. Ein
schlagendes Beispiel: In 1. Chr. 3,8 ist SJT'Vn eingesetzt, als Name von dem
gleichen Sohn Davids, der in derselben Liste 1. Chr. 14, 7 57T'l?573 heißt.
Weiteres Material bei I. L. Seeligmann, Researches into the History of the
Masoretic Version (hebräisch): Tarbiz 25 (1956), 118ff., Anm. 20.

14 Die Funktion von PITH im Zusammenhang mit der Mitteilung in V. 15

ist von dem mittelalterlichen Kommentator David Qimhi (sc. XIII) zu
1. Sam. 17, 12 schön erfaßt worden, wenn er auch naturgemäß keine
kritischen Folgerungen zieht.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 313

Fall hat, wie es scheint, den LXX noch eine kürzere ursprüngliche
Version der Erzählung vorgelegen15. - 2. Über die Erhebung Sauls

zum König haben wir drei Erzählungen16. In zwei derselben spielt
der Prophet Samuel eine entscheidende Rolle. Die dritte hebt an
mit der Belagerung von Jabes in Gilead durch die Ammoniter. Die
Boten der verzweifelten und gedemütigten Stadt gehen «durch

ganz Israel». Als sie nach Gibea kommen, kehrt Saul gerade heim
«von dem Acker». Er erfährt von dem Geschehenen, da springt auf
ihn der Geist Gottes, er zerstückelt ein Gespann Rinder, sendet die
Stücke «durch ganz Israel» mit dem Aufruf: «Wer nicht mit
auszieht hinter Saul... her, dessen Rindern soll es so ergehen! » (1. Sam.

11, 7). Klar ist, daß wir eine altertümliche und alte Heldenerzählung
lesen, die an die Erzählungen der großen Richter erinnert und noch
nicht in den sekundären Samuel-Saul-Komplex verwebt ist.
Demjenigen, der die Erzählung hier aufnahm, war das Fehlen von jeder
Verbindung zwischen Saul und Samuel anstößig, vielleicht gar
unvorstellbar17. So fügte er in den Aufruf Sauls zwei Worte ein und
schrieb: «Wer nicht mit auszieht hinter Saul (und hinter Samuel)
her»... - 3. Noah gilt in der Überlieferung durchwegs als der Vater
von Sem, Harn und Japheth (Gen. 5, 32; 6, 10; 7, 13; 9, 18; 10, 1).

Die Erzählung aber von Noah als Weinbauer, seiner Betrunkenheit,
15 Vgl. N. Peters, Beiträge zur Text- und Literarkritik der Bücher Samuel

(1899), speziell S. 97ff.
16 Allzulange haben Wellhausens «zwei Versionen», Composition des

Hexateuchs usw. 3(1899), S. 240, nachgewirkt, wenn er auch (S. 241) für
Kap. 11 eine Sonderherkunft vindiziert. Dagegen sieht W. Robertson Smith
in seiner sonst glänzenden Analyse The Old Testament in the Jewish Church
(1892), S. 135ff., Kap. 11 direkt als Fortsetzung von 10, 7. Zu dieser falschen
Sicht hat sehr beigetragen die auf Grund der LXX in 10, 27b rekonstruierte
Lesart 01H33 TW (vgl. Jos. Ant. Jud VI, 5, 1, 68). Wenn die Lesart richtig
ist, ist sie eine typische redaktionelle Klammer (s. o.). Doch ist sie mir
zweifelhaft : EHD heißt in der älteren Prosa «Neumond» ; der Fall Gen. 38, 24,

wo von Wiederholung eines Termins die Rede ist, liegt anders. Die literarische
Frage: zwei oder drei Versionen, ist von Wichtigkeit für die historische, ob
Samuel bei der Krönung Sauls überhaupt die Hand im Spiel hatte. Ich
möchte das, trotz H. Wildbergers schönen Studie Samuel und die Erstehung
des israelitischen Königtums: Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 442-469,
bezweifeln.

17 Die spätere Tradition vergrößert den Anteil Samuels an Sauls Salbung.
Die LXX lesen in 11, 15 Kai ëxPiaev Zapour]\ éK6Î xàv XaouX; der M. T.
In der Verlängerung dieser Linie liegt es, daß in Kap. 1 eine Geburtslegende
Sauls auf Samuel umgedeutet wird.



314 I. L. Seeligmann

seinem Segen und seinem Fluch setzt deutlich eine Tradition voraus,
in der der Name von Noahs drittem Sohn nicht Harn, sondern
Kanaan ist. Der Widerspruch in der Überlieferung hat zwei
Einschaltungen nach sich gezogen. In Gen. 9, 22 wurde statt des

ursprünglichen: «Als nun Kanaan die Blöße seines Vaters schaute»

gelesen: «Als nun Harn der Vater Kanaans» usw. Infolge dieser
Korrektur wurde dann in Vs. 18 - der wohl einer anderen Quelle
angehört - zu dem Satz: «Es waren die Söhne Noahs, die aus der
Arche gingen, Sem und Harn und Japhet» hinzugefügt: «Harn ist
der Vater Kanaans.»18 - In anderen Fällen muß vielleicht mit
Harmonisierungselementen an mehreren auseinanderliegenden Stellen

gerechnet werden; z. B. in bezug auf die - mir fragliche - Ehe
Davids mit Michal, bei Sauls Lebzeiten, die uns noch beschäftigen
wird19.

3.

Unsere Betrachtung hat uns von der Tätigkeit des Erzählers in
die des Redaktors hinübergeführt. Doch blieb unser Ausgangspunkt
nach wie vor das Stadium von der Nebeneinanderstellung bzw.

Aneinanderreihung von Erzählungen. Wir tun einen weiteren
Schritt, indem wir uns der Verschachtelung von Erzählungen
zuwenden. Wir wollen dieselbe besprechen an Hand einer Erscheinung,
die für die Quellenkritik noch kaum verwertet worden ist.

Vor zehn Jahren hat C. Kühl auf eine Erscheinung aufmerksam
gemacht, die er als Wiederaufnahme bezeichnete und in der er
hoffte, ein «literarkritisches Prinzip» entdeckt zu haben20. In seinem
betreffenden Aufsatz erwähnt er aber die erzählenden Teile desA.T.
nur am Rande. Doch dürfte m. E. die Wiederaufnahme geeignet
sein - und das ist Kühl nicht entgangen -, unsere Einsicht gerade
in den Prozeß der Verschachtelung von Erzählungen erheblich und
in reizvoller Weise zu vertiefen. Freilich ist die Erscheinung nicht
eindeutig und ihre Handhabung bisweilen mit Unsicherheit
belastet 21.

18 Wellhausen (A. 16), S. 13.
19 Vgl. unten Anm. 35.
20 C. Kühl, Die Wiederaufnahme - ein literarkritisches Prinzip : Zschr.

f. d. atl. Wiss. 64 (1952), S. 1-11.
21 Y. Kaufmann gibt in der Einleitung zu seinem hebräischen Josua-

Kommentar (1959), S. 76-77, eine Reihe von Fällen von ÎVTOpû min (Wie-



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 315

Das schlichte Beispiel, das diesmal die Reihe eröffnet, soll uns
erleichtern, die Erscheinung der Wiederaufnahme näher zu
definieren. Von der Josephsgeschichte, Gen. 37-50, hebt sich die
Juda-Thamar-Episode in Gen. 38 als Fremdkörper ab. Bevor sie

anfängt, heißt es (am Schluß von Kap. 37): «Die Midianiter aber
verkauften ihn nach Ägypten an Potiphar, den Hämling des Pharao,

den Obersten der Leibwächter.»22 Wenn also eine redigierende
Hand nach einer Einschaltung den Faden dort wieder aufnimmt,
wo sie ihn hatte fallen lassen, so kann sie das dadurch tun, daß sie

den letzten Satz vor der Unterbrechung, buchstäblich oder leicht
variiert, nochmals anführt («wieder aufnimmt»). Die Technik hat
etwas Primitives und Selbstverständliches, sie verleugnet kaum ihre
Herkunft aus mündlicher Überlieferung. Den Beweis ihrer Anwendung

im hier definierten Sinn soll eine Stelle liefern, wo uns Paralleltexte

zur Verfügung stehen, u. zw. 2. Chron. 12, 2-9 im Vergleich
mit 1. Kön. 14, 25-26. An letztgenannter Stelle heißt es: «Im
fünften Jahr des Königs Rehabeam zog Sisak, der König von
Ägypten, gegen Jerusalem herauf. Er nahm die Schätze des Tempels

des Herrn und die Schätze des Königspalastes.» Die Parallelversion

in 2. Chron. 12 schreibt die Vorlage wörtlich aus, doch fügt
sie aus anderer Quelle bzw. eigener Erfindung hinzu: «zog Sisak,
der König Ägyptens, nach Jerusalem herauf, weil sie Gott untreu
geworden waren.» Es folgt eine Einzelaufführung der ägyptischen
Streitkräfte und eine Einlage betreffs der Paränese des Propheten
Semaja und der Bekehrung des Volkes. Anschließend fährt der
Bericht dann fort: «Dann zog Sisak, der König von Ägypten, gegen
Jerusalem herauf» usw.23. Als dritter Fall von einer Wiederaufnahme,

die eindeutig und unumstritten eine Einlage fremder
Herkunft umrahmt, seien 2. Sam. 3, 1 und 6 a angeführt. In den Versen
2-5 unterbricht eine Liste der Kinder Davids die Geschichte vom
Krieg zwischen dem Haus Sauls und dem Haus Davids (ist die Liste
angezogen von dem Zeugnis in 1, daß David «immer mächtiger
derholung zur Fortführung); seine interessanten Beispiele gehören m. E.
verschiedenen Kategorien an.

22 Aus der Variation geht hervor, daß der Unterschied zwischen Ismaeli-
tern und Midjanitern, wenn schon ursprünglich wesentlich, jedenfalls für
den Redaktor keine Bedeutimg mehr hatte (vgl. übrigens Ri. 8, 24b).

23 Fälle von Wiederaufnahme sind in den Büchern der Chronik nicht
zahlreich; die Technik scheint in diesem späteren Stadium der Historiographie

außer Gebrauch gekommen zu sein.



316 I. L. Seeligmann

wurde»?24); 3,6a nimmt dann rekapitulierend mit einer Variation
3, 1 wieder auf.

Im Lichte dieser Beispiele besteht kein Zweifel daran, daß die
Wiederaufnahme in der erzählenden Literatur den Zweck haben
kann, einen fremden Stoff in eine gegebene Quelle zu verschachteln.
Die Erscheinung ist nicht selten, und ihre Wichtigkeit als literar-
kritisches Hilfsmittel ist - wie wir noch sehen werden - nicht gering.
Doch steht keineswegs fest, daß bei ihrem Auftreten nun auch
immer verschiedene Quellen vorliegen müssen25. Eben weil jemand
auch in gesprochener Rede nach einer Abschweifung natürlicherweise

durch das, was wir Wiederaufnahme nennen, zu seinem Hauptthema

zurücklenken wird, kann die Wiederaufnahme auch nach
Digressionen in einer und derselben Quelle vorkommen. Einfache
Beispiele liegen vor, wo ein Verbum der Wahrnehmung noch einmal

wiederholt wird, nachdem der Inhalt der Wahrnehmung
beschrieben ist, so das doppelte «da sah er» in Gen. 18, 2 oder das

doppelte «Als nun die Israeliten hörten...» in Jos. 22, 11-12. Aber
es besteht auch kein Anlaß, die (leise) Wiederaufnahme von Jos.
8, 3 in 8, 9, die von 18, 8 in 18, 9 (nach Josuas Ansprachen) oder die
deutliche Wiederaufnahme von 1. Sam. 14, 1 in 14, 6 (nach der
Situationsbeschreibung) als Indiz von verschiedenen Quellen zu
werten.

Hier muß, gewissermaßen als warnendes Beispiel, Gen. 43, 17 b-
24a erwähnt werden. V. 17b lautet: «Da brachte der Hausmeister
die Leute (die Brüder Josephs) in Josephs Haus.» Die nächsten
Verse beschreiben die Angst der Brüder: Sie glauben, man bringt
sie in das Haus Josephs als des Diebstahls verdächtig wegen des

Geldes, das sie auf ihrer vorigen Rückreise in ihren Säcken
gefunden haben. Sie erzählen dem Hausmeister von ihrem Erlebnis.
Er beruhigt sie mit warmen Worten, in denen er paränetisch auf den
Gott ihres Vaters anspielt! Und dann heißt es wiederum in 24a:
«Da brachte der Hausmeister die Leute in Josephs Haus.» Die

24 Die Vermutung über den Grund für die Einfügung der Liste stammt
von A. Klostermann, Kommentar z. St. (1887); auf die «Wiederaufnahme»
macht schon Wellhausen: Anmerkungen... Samuelis (1871), z. St. aufmerksam.

25 Kühl (A. 20), S. 11: «Es ist keineswegs so, daß der Nachweis der
Wiederaufnahme alle... Schwierigkeiten bequem aus dem Wege schafft», vgl.
schon P.Volz, Theol. Lit.ztg. 48 (1923), Sp. 391.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 317

Stelle weist die formalen Merkmale auf, die wir kennengelernt
haben und denen wir noch begegnen werden als typisch für Fälle
von Wiederaufnahme nach einer Einlage fremder Herkunft. Zudem
ist die Episode von dem in den Säcken versteckten Geld in der
Tat in zwei verschiedenen Versionen überliefert (42, 27-28 und 35,
auch dort ist die Zuweisung an die Quellen nicht ganz unproblematisch26);

in Einzelheiten weicht unsere Stelle auch von der Version
ab, der sie ähnelt. Gleichwohl verbieten die Figur des Hausmeisters
und speziell das hier fünfmal gebrauchte nnnfrN, von der herrschenden

Meinung abzugehen und die Stelle aus anderer Quelle herzuleiten

als derjenigen, der Kap. 43-44 als Ganzes entstammt.
Nicht leicht ist die Entscheidung an einer weiteren Stelle. Wir

erwähnten oben die Wahrscheinlichkeit, daß in der Geschichte von
Abimelechs Königtum (Ri. 9) die Erzählung von Jothams Ansprache
an die Leute von Sichern einen sekundären Bestandteil bildet. Nach
dem Abschluß der Fabel heißt es in Ri. 9, 16: «Nun denn, wenn
ihr ehrlich und redlich gehandelt habt an Jerubbaal und seiner
Familie, als ihr Ahimelech zum König gemacht»... Der Satz findet
sich nur leicht variiert wieder in V. 19, nach einer Abschweifung
über die Verdienste Jerubbaals (Gideons) und die Leute von Sichern

von der sich m. E. nicht sicher feststellen läßt, ob sie der
ursprünglichen Rede Jothams angehört hat27.

Im Lichte dieser methodologischen Erwägungen seien im folgenden

noch einige Stellen besprochen, an denen die Wiederaufnahme
in der Tat ein Anzeichen der Verschachtelung von Quellen zu sein
scheint. Es sind Fälle gewählt worden, die eine zusätzliche Problematik,

aber auch eine zusätzliche Perspektive darbieten.
Ein besonders hübsches und instruktives Beispiel findet sich in

2. Sam. 14, wo die Rückkehr Absaloms aus seinem Exil in Gesur
beschrieben ist. In 2. Sam. 14, 24b heißt es: «Absalom kehrte in
sein Haus ein, erschien aber nicht vor dem König. » Das wird wieder

26 In Gen. 42, 27-28, von der Kritik J. zugerechnet, findet sich QTlVx
und neben nnflöN auch einmal: Ipto PK. Dagegen stört der zweite Bericht
über das Wiederauffinden des Geldes (V. 35) zwischen der Erzählung der
Brüder (34) und Jakobs Antwort (36) ; siehe Gunkel z. St. Beide Kapitel
beweisen, wie weit wir von Sicherheit in der Zuweisung an die Quellen
entfernt sind.

27 Besonders energisch vertritt die Unechtheit : H. M. Wiener, The
Composition of Judges II. 11 to I Kings II. 46: Beigabe Or. Lit.ztg. (1929),
S. 24a.



318 I. L. Seeligmann

aufgenommen in V. 28: «So wohnte Absalom zwei volle Jahre in
Jerusalem, erschien aber nicht vor dem König.» Darauf wird dann
die Erzählung gradlinig fortgeführt und zum Abschluß gebracht,
indem berichtet wird von Absaloms Ärger, wie er sich eine Audienz
heim König erzwingt und sich mit ihm aussöhnt. Die Einlage
beschreibt Absaloms außergewöhnliche Schönheit und teilt mit, daß
ihm drei Söhne und eine besonders hübsche Tochter geboren wurden.

Daß diese Einlage aus einem anderen Zusammenhang stammt,
ist klar. Man ist aber versucht, hier noch einen Schritt weiter zu
gehen. Es ist oft aufgefallen, daß der Inhalt der Einlage nicht so gut
zu ihrem jetzigen Zusammenhang paßt als vielmehr zu der
Schilderung Absaloms als Volksführer in Kap. 15, «der das Herz der
Männer von Israel stahl», u. a. indem er «jedesmal, wenn jemand an
ihn herantrat, um sich vor ihm zu verneigen, seine Hand ausstreckte
und ihn küßte» (6, 5). Zudem präludiert die Schilderung von
Absaloms schwerem, im Winde wehendem Haar (14, 26) auf die
Beschreibung seines tragischen Endes - wie er in einer Steineiche
hängen* bleibt, schwebend zwischen Himmel und Erde - die wir
eben in der mit Kap. 15 anhebenden Erzählung, hart vor ihrem
Abschluß, lesen 18,9) Nun hat vor mehr als fünfzig Jahren W. Caspari
darauf hingewiesen, daß die Einlage in 2. Sam. 14, 25-27 die

persönlichen und genealogischen Daten bringt, die für den Eingang
einer Novelle typisch sind: Absalom wird uns eben in seiner
Erscheinung vorgeführt, genau so wie Saul in 1. Sam. 9, 2 oder Abigail
(vgl. Nabal) in 1. Sam. 25, 3, beide Male gleich nach dem Anfang
der Novelle28. Dieser Anfang ist in unserem Fall offenbar den

Wanderungen und Wandlungen, die die Erzählung durchgemacht
hat, zum Opfer gefallen. Er mag etwa gelautet haben: «Absalom
nun empörte sich gegen den König David, ihn hatte Maacha von
Gessur gebärt. (Wie Absalom aber war keiner so schön in ganz
Israel usw.)» Eine Schwierigkeit dieser Rekonstruktion bleibt freilich,

daß wir nicht erklären können, wie man dazu gekommen ist,
den Eingang der Empörungsnovelle zwischen 2. Sam. 14, 24 und
28 zu setzen. Das ist um so bedauerlicher, weil die Rekonstruktion
nicht unwesentlich zur literarischen Analyse der betreffenden Ka-

28 W. Caspari, Der Stil des Eingangs der israelitischen Novelle: Zschr.
wiss. Theol. 53 (1911), 218ff., S. 241-242. In der Rekonstruktion von dem
weggefallenen Anfang der Novelle weiche ich von Caspari ab.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 319

pitel beiträgt. Denn, wenn die Erzählung der Empörung ihre eigene

Einleitung hatte, so würden ja ursprünglich die Amnon-Thamar-
Erzählung und die Empörungserzählung selbständige voneinander
unabhängige Novellen gebildet haben, die erst sekundär miteinander

verbunden wurden. Zu einer derartigen Schlußfolgerung wären
wir indessen im Licht des oben Ausgeführten auch gekommen auf
Grund des p nnxa TPl, das Kap. 15 eröffnet. Die Geschichte des

älteren David (2. Sam. 7-1. Kön. 2) ist doch weniger einheitlich,
als es auf den ersten Blick den Anschein hat und auch vielfach
angenommen wird.

Auch der nächste Fall hat seine literarhistorischen Implikationen ;

ein zusätzlicher Reiz liegt darin, daß sich in ihm textkritische und
literarhistorische Erwägungen vereinigen. In der volkstümlichen
Überlieferung von Sauls Salbung durch Samuel kündigt Samuel
dem neuen König drei Zeichen an, durch die sich sein Königtum
auf der Heimreise von Ramah nach Gibea bewähren wird (1. Sam.

10, 2-8). Es heißt dann weiter: «Als er (Saul) nun den Rücken
wandte, um von Samuel weg zu gehen, da verwandelte Gott sein
Herz. Und alle genannten Zeichen trafen an jenem Tag ein» (V. 9).
Der Leser hat den Eindruck, daß damit die Erzählung ihrem Ende
zustrebt, und in der Tat heißt es gleich darauf in V. 10a: «Da
kamen sie dort nach Gibea.» Es folgt die Episode von Sauls
Verzückung mit den ekstatischen Propheten. Genau genommen ist der
Bericht überflüssig nach der Mitteilung, laut der «alle Zeichen an
jenem Tag eintrafen». Vor allem aber: Wenn die Erfüllung nochmals

in Einzelheiten erzählt worden wäre, so würden wir
stilgesetzlich eine solche Bestätigung von dem Eintreffen aller Zeichen
erwartet haben, nicht von dem dritten allein29. Nun wird die
Episode beschlossen durch V. 13b: «Da kam er an die Opferhöhe.»
Warum eine - dazu noch «die» - Opferhöhe hier erwähnt sein sollte,
ist nicht einzusehen. Die LXX lesen, genau wie in V. 10a: «Da
kam er nach Gibea.» (Die gerade in den Samuelbüchern wertvolle
Textbezeugung der LXX gewinnt in diesem Fall noch an Gewicht
durch das Mißverständnis des Übersetzers: es entgeht ihm beide

29 Die LXX haben am Anfang von Kap. 10 in einem Satz, der im M. T.
infolge von Homoioteleuton weggefallen ist, eine Ankündigung der Leichen
bewahrt. In diesem Satz hieß es ITINri -|b nn, doch läßt diese festgeprägte
Formel (Ex. 3, 12; 1. Sam. 2, 34; 2. Kön. 19, 29; 20, 9; cf. Jer. 44, 29) keine
kritischen Folgerungen zu; anders Wildberger (A. 16).



320 I. L. Seeligmann

Male, daß ni7S?3in Ortsname ist30.) Die vorzuziehende Lesart der
LXX31 setzt nun eine Wiederaufnahme voraus: Sauls Heimkehr
nach Gibea ist in V. 10a und 13b doppelt berichtet. Zu den eben

aufgezählten Anstößen, die die Erzählung von Sauls Begegnung
mit den ekstatischen Propheten bietet, tritt nun ihr anerkannt
ätiologischer Charakter - sie will eine Erklärung für die Herkunft
des Sprichwortes geben: «Gehört auch Saul zu den Propheten?»32
Wir erwähnten schon, daß ein hoher Prozentsatz solcher Einzel-
ätiologien im A. T. nachweislich Nachträge zu älteren Erzählungen
bildet. Wenn die hier versuchte literarische Analyse richtig ist, so

entstehen Zweifel an der Richtigkeit der von V. 6 überlieferten
Form, die sich überdies mit V. 9 stößt : es wird die zweimalige
Umwandlung Sauls «zu einem anderen Menschen» vorausgesetzt. Es
muß m. E. durchaus mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß
Samuel Saul ursprünglich die Anerkennung seines Königtums durch
die Schar der Propheten angesagt hat - oder auch ein Geschenk

(vgl. V. 4b).
Ein dem soeben besprochenen sehr ähnlichen Fall von einer von

den LXX bezeugten Wiederaufnahme findet sich in der Geschichte

von Davids Aufstieg und seinen Konflikten mit Sard. In 1. Sam.

19, 10-11 wird erzählt, wie Saul in einem Anfall von Melancholie
«David mit seinem Speer an die Wand spießen» will. Der M. T.
fährt nun fort, V. 10b: «David aber entfloh und entkam in jener
Nacht»; IIa: «Da sandte Saul Boten nach Davids Haus» usw. In
den LXX ist die Einteilung der Episoden eine andere; dort heißt
es in 10b : «David aber entfloh und entkam», in 11 : «In jener Nacht
sandte Saul Boten nach Davids Haus (um es33 im Auge zu behalten

30 In meinem Buch The Septuagint Version of Isaiah (1948), S. 60ff.,
habe ich versucht, Kategorien von Fällen aufzustellen, in denen die LXX
eine Lesart widerspiegeln, die wirklich existiert hat, darunter (61) die von
einem Mißverständnis des Übersetzers, der dann also nicht aus Tendenz o. ä.

änderte; vgl. A. Ehrlich, Die Psalmen (1905), S. 250 zu Ps. 104, 17.
31 In meiner oben (Anm. 13) erwähnten Abhandlung in Tarbiz (1956) habe

ich über Wortersetzung (durch Synonyma etc.) als Fehlerquelle im M. T.
gehandelt. An oben angeführter Stelle ist rH7S72in dem nrrsn Wellhausens
u. a. vorzuziehen.

32 Angesichts der Beschreibung in 1. Sam. 18, 10, woes ffan "pn3 lOirPI
heißt, drängt sich die Frage auf, ob der wirkliche Ursprung des Sprichwortes
vielleicht in Sauls zu Tobsucht neigender Veranlagung liegt.

33 Die älteste Erklärung zu 1. Sam. 19, 11 bietet die Überschrift von Ps. 59.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 321

und David morgens zu töten).» Es ist kaum anzunehmen, daß
Sauls Überfall gerade bei Nacht stattgefunden hätte; wenn er aber
David bei Tagesanbruch töten lassen will (so auch der M. T.), so

leuchtet es ein, daß er seine Helfershelfer unter der Deckung der
Nacht schickt. Die Lesart der LXX wird denn auch mit Recht
allgemein vorgezogen. Wenn sie richtig ist, so lesen wir in 18a: «Und
David entlief und entkam», eine Variante-Wiederaufnahme von
10b: «Und David floh und entkam.» Möglicherweise bildete Davids
Flucht zu Samuel ursprünglich die direkte Fortsetzung zu der
Szene von Sauls mißlungenem Speerwurf34 und gehört die
eingeschobene Michal-Episode von Haus aus einem anderen Zusammenhang

an. Bei der verworrenen Überlieferung über den Konflikt
zwischen Saul und David läßt sich freilich keine Sicherheit
erzielen, doch scheinen mir die Berichte über Davids Ehe mit einer
Tochter Sauls während dessen Leben einer sekundären Schicht der
Überlieferung anzugehören. Eine Analyse von 2. Sam. 3, 12-16
(vgl. namentlich V. 1335) scheint der Annahme günstig, daß David,
nachdem er König von Juda geworden ist und ihm Abner die
Aussicht öffnet auf das Königtum über ganz Israel, die Initiative
nimmt, sich mit Hilfe von Abner eine Tochter Sauls als Ehefrau
zu verschaffen und so sein Königtum zu legitimieren.

Die bisher besprochenen Beispiele von Wiederaufnahme bezogen
sich auf Fälle, in denen die Einlage, wenn fremder Herkunft, in
sich einheitlich ist und einer einzigen anderen Quelle entstammt.

Sie faßt als Objekt in das Haus, nicht David; vgl. Ehrlich (A. 30),
Randglossen zu unserer Stelle.

34 Die Figur Samuels scheint mir zu wenig greifbar, als daß ich die
Folgerung wagen würde, daß er David in dessen Ambitionen gegen Saul
unterstützte.

35 In 2. Sam. 3, 13 ist deutlieh, daß Davids Bedingung für eine
Bundesschließung mit Abner ist, derselbe möge ihm Michal als Frau verschaffen.
Im Anschluß daran soll es in V. 15 heißen: "133N nbt2H; die gegenwärtige
Lesart ntîDBTN ist unter Einfluß von 14 entstanden. Dieser Vers ist aber
hinzugefügt aus einer anderen Schicht, der auch 1. Sam. 25, 44 (oder wenigstens
der Ausdruck TIT DEW daselbst) angehört (in 2. Sam. 21, 8 soll es nach
LXX Le. heißen, cf. 1. Sam. 18, 19 und auch 2. Sam. 6, 23). Die parallelen

Einlagen 1. Sam. 18, 17-19. 20-27 unterbrechen den Zusammenhang
zwischen 14-16 und 28a-29 (21b ist unecht; das DVlEO bezeugt eine «innere
Kritik» an der Doppelung der Erzählung; genau so will m. E. D,?3S?Q am
Schluß der versprengten Verse 18, 10-11 auf die Parallele 19, 9-10 hinweisen;

von einer «inneren Kritik» in den Einlagen zeugt auch 19b).

21



322 I. L. Seeligmann

Als Überleitung zum Ausblick auf die Problematik der
Quellenscheidung in größeren Kompositionen seien ein paar Beispiele
angereiht, wo die Wiederaufnahme Material aus mehreren Quellen
zu umschließen scheint.

Einen ziemlich einfachen Fall dieser Art stellt Ex. 6, 10-30 dar.
Die Verse 28-30 wiederholen mit leichter Variation 10-12. Der
Zweck ist deutlich: «sie wollen» - wie es M. Noth formuliert36 -
«den Erzählungsfaden genau an der Stelle wieder aufnehmen, wo
er in 12, vor dem Einschub, fallengelassen worden ist.» Ein
klassisches Beispiel der Wiederaufnahme! Genau besehen besteht der
Einschub 13-27 aus zwei dem Umfang nach sehr ungleichen Teilen:
13 und 14-27, die verschiedener Herkunft sind. V. 13 will in einer
gewissen Korrektion des Vorhergehenden Aaron, den älteren Bruder
Moses', als von Anfang an gleichberechtigt tätig bei der
Herausführung Israels aus Ägypten einführen. Das Nebeneinander der
beiden Brüder zieht dann in 14-27 ein genealogisches Bruchstück
an, das Aaron und Moses vorstellen und in ihrer Aufgabe
legitimieren soll.

Deutlich ist die Wiederaufnahme von Jos. 24, 28-31 in Ri. 2, 6-9.
Das eingeschobene Material ist ganz uneinheitlich. Hierbei muß
natürlich davon abgesehen werden, daß es gleich nach den ersten
Versen von der Einteilung in Bibelbücher und dem Anfang des

Buches «Richter» unterbrochen wird. Der Bericht vom Tode Josuas
erfährt zwei Ergänzungen : der Tod des Priesters Eleasar darf nicht
unerwähnt bleiben37; auch nicht das Los der Gebeine Josephs (um
so weniger, als Josua im Gebirge Ephraim begraben wird). Der
Inhalt des Richterbuches wird recht verschieden beurteilt. Im
Lichte von Ri. 2, 6ff. (vgl. das oben zu der Funktion der Klammer
«Und es geschah nach dem Tode Josuas» Ausgeführte) fällt es

36 M. Noth, Das zweite Buch Mose (1959), S. 42.
37 Es handelt sich um eine priesterliche Notiz. In deren Verlängerung

liegt das Bestreben des Josephus (oder seiner priesterlichen Quelle?), in der
Paraphrase über die in Josua erzählten Ereignisse den Anteil Eleasars zu
erwähnen und zu betonen, obwohl er in der Quelle nicht vorkommt (Jos.
Ant. J.V, 1, 14,43; ib. 16,55 und 57; ib. 22, 80; ib. 26, 103 vgl. ib. 11, 5,

361-362). Auch eine Tradition im Babylonischen Talmud (Baba Bathra 122a,
Anfang) läßt Eleasar bei der Verlosimg des Landes zugezogen werden. In
einer talmudischen Debatte (b. Erubin 63 a, Ende) wird auch auf das in
Hinsicht auf Num. 27, 21 auffallende Fehlen von Eleasar im Buche Josua
aufmerksam gemacht.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 323

schwer, hier eine Fortsetzung des im Buch Josua Erzählten zu
finden38. Andererseits ist das hier Gebotene zu fragmentarisch, um
es als eine Parallele zu der Landnahme-Tradition des Buches Josua
zu bezeichnen. Man wird das Kapitel beurteilen müssen als eine

Sammlung von Nachträgen, mit der gewissermaßen Ri. 17-21, vor
allem aber 2. Sam. 20, 23-24, 25 zu vergleichen ist39. So wie dort
der Erzähler die Davidsgeschichte durch allerhand Material
ergänzen will, das ihm aus anderen Quellen zur Verfügung steht, so

will unser Sammler die im Buch Josua gegebene Darstellung durch
unabhängiges altes Quellenmaterial vervollständigen (Ri. 1, la-26),
das er neben dem Bucli Josua zur Hand hatte. In diesem Material
fanden sich Notizen über Gebiete, die Juda und Benjamin nicht
erobert hatten (V. 19-21). Das wurde Anlaß, eine (aus anderer Quelle
stammende) Liste von «Restbeständen» uneroberten Bodens
anzureihen, eine Liste, die sicher einen passenden Übergang zu den

pragmatischen Reflexionen des Richterbuchs 2, 11 ff. bildet, deren

eigentliches Problem ist, warum Gottes Hilfe Israel nicht
beigestanden hat. Noch ausgesprochener erfüllt solchen Zweck die

Sage von dem Warner (Gott, Engel, Prophet?) in Bochim, die das

Volk wegen seiner Lässigkeit bei der Eroberung des Landes tadelt.
Vielleicht war hier, wie Gressmann vermutet40, ursprünglich von
einer konkreten Unterlassung die Rede - z. B. dem Nicht-Zerstören
eines bestimmten kanaanäischen Altars und dem Darbringen von
Opfern auf denselben. Und vielleicht ist die Erzählung
verallgemeinert und dem Stil einer bestehenden Paränese angeglichen
worden (vgl. Ex. 34, 12-13, Nachwirkung in Deut. 7, 2 und 5)41,

als die alte Erzählung (Ortssage?) an den Schluß der Nachträge

38 Wie es Y. Kaufmann in seinem lehrreichen hebräischen Kommentar
zum Buch der Richter (1962) tut. Er läßt auch das eigentliche Richterbuch
mit dem Auftreten von dem Motiv der Sünde des Volkes in 2, 1 anfangen
und erkennt 2, 6-9 nicht als Wiederaufnahme von Jos. 24, 28-31 an.

39 Die drei Beispiele bilden einen interessanten Hinweis auf eine
redaktionelle Gepflogenheit, eine Haupterzählung durch Nachträge zu ergänzen.

40 H. Gressmann, Die Anfänge Israels: Die Sehr, des A. T., I, 2 2( 1922),
S. 144.

41 Die Stelle Deut. 9, 1-5 weist mit Ex. 34, 11-16 weitgehende textliche
Verwandtschaft auf (mit 1 vgl. Ex. 34, 11, mit 2 vgl. 12a und 15a, mit
3-4 a vgl. 16 und mit 5 vgl. 13). Offenbar geht die Paränese in Deut, auf
ältere Quellen zurück; derartige alte Paränese dürfte auf die Formulierung
von Ri. 2, 1-5, namentlich von V. 2, von Einfluß gewesen sein.



324 I. L. Seeligmann

zur Landnahme gestellt wurde. In ihrer gegenwärtigen Gestalt leitet
sie direkt zu der pragmatischen Umrahmung der « Richter »-

erzählungen über, mit der gleich nach der Wiederaufnahme von
Ri. 2, 6-10 das eigentliche Buch der Richter anhebt, V. 11: «Als

nun die Israeliten das Böse taten in Gottes Augen usw. » ; V. 14 : «da

entbrannte der Zorn des Herrn gegen Israel» usw.
Als Wiederaufnahme haben wir eine bestimmte Form bezeichnet,

in der der Verfasser eines Berichts nach einer Unterbrechung auf
denselben zurücklenkt. Die Unterbrechung kann doppelter Natur
sein: eine Abschweifung vom Hauptthema durch den Verfasser
selbst (sei es z. B. die Erörterung einer Situation, sei es die
Anführung der Worte einer der auftretenden Personen), oder auch die

Einlage fremden Stoffes aus einer anderen Quelle. Die
Wiederaufnahme besteht darin, daß der Verfasser in mündlicher oder
schriftlicher Rede den Satz oder Gedanken wiederholt, der der

Unterbrechung unmittelbar voranging. Wenn diese Definition
akzeptiert wird, scheiden von unserer Betrachtung von selbst die
Fälle aus, wo die Wiederholung bloß Stilmittel ist (bzw. geworden
ist: Gen. 22, 6. 9: «so gingen die beiden miteinander» dürfte ein
Beispiel des Übergangs darstellen), und auch die, wo die Wiederholung

aus dem Vorliegen von Parallelberichten resultiert. Solche
Fälle von scheinbarer Wiederaufnahme oder Pseudo-Wiederauf-
nahme sind vor allem dort zu erwarten, wo eine Geschichtsschreibung

aus Reihen von Parallelberichten aufgebaut ist, wie das im
synchronistisch angelegten Buch der Könige der Fall ist. Ein
abschließendes, aus der Reihe fallendes Beispiel mag erläutern, was
gemeint ist. In 2. Kön. 17, 6 werden im Rahmen einer Darstellung
von der Regierung des letzten Königs von Nord-Israel, Hosea ben

Ela, Belagerung und Einnahme von Samaria berichtet, sowie die

Deportation von einem Teil der Bevölkerung. Der Bericht erscheint
in ähnlicher Form im Rahmen der Regierung Hiskias von Juda,
18, 10-11, und stammt wohl beide Male aus gleicher judaistischer
Quelle. Doch ist der Zweck der zweiten Erwähnung keineswegs, die
früher unterbrochene Erzählung fortzuführen; von Wiederaufnahme
ist hier keine Rede.



Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung 325

4.

Die vorstehenden Erörterungen haben zu zeigen versucht, welche
Resultate eine kombinierte Anwendung der literarkritischen und der
traditionsgeschichtlichen Methoden zeitigen kann. Sie haben sich
dabei überwiegend der formkritischen Indizien bedient (eben weil
sie im Grunde mehr traditionsgeschichtlich als literarkritisch orientiert

sind), unter Verzicht auf die geläufigen Kriterien der
Quellenscheidung: Wechsel der Gottesnamen, des Vokabulars,
Widersprüche, sachliche Wiederholungen und Differenzen in religiöser
oder sonstiger Anschauungsweise. Immerhin sind unsere
Bemerkungen vielleicht geeignet, in bescheidenem Maße die
Voraussetzungen der Quellenkritik zu bestätigen. Die formkritischen
Indizien weisen darauf hin, daß die Geschichtsschreibung in Israel
sowohl die Aneinanderreihung von Quellen (Kompilation) wie ihre
Verschachtelung gekannt hat. Diese Stadien mögen in der
Entwicklung der Historiographie aufeinander gefolgt sein, sie haben
jedenfalls auch nebeneinander bestanden. So scheint für die Fälle

- und sie bilden die Mehrheit -, in denen formkritische Indizien
fehlen, das Verfahren der Quellenkritik berechtigt: sie kann,
namentlich dort, wo ihre soeben genannten Kriterien in Kombination
auftreten, die Verflechtung verschiedener Quellen nachweisen. Es
wird freilich - auch das dürfte klar geworden sein - nicht selten
vorkommen, daß die Unterscheidung von Quellen besonders in
bezug auf die einzelnen Bestandteile mit starker Unsicherheit
belastet bleibt. Unsere Untersuchung hat auch keinen Aufschluß
darüber gegeben, ob die verarbeiteten Quellen Bruchstücke sind von
umfangreicheren Schriftwerken, die schon vorher eine
Sonderexistenz geführt hatten42, auch nicht darüber, ob die Quellen ihren
Bearbeitern in schriftlicher oder mündlicher Form vorgelegen
haben.

Isac Leo Seeligmann, Jerusalem, Israel

42 Den Zweifel an der Sonderexistenz der «Urkunden» hat P. Volz in
seiner Besprechung von Eissfeldts Hexateuehsynopse, Theol. Lit.ztg. 48

(1923), 389-391, Sp. 391, in klassischer und überzeugender Weise zum
Ausdruck gebracht.


	Hebräische Erzählung und biblische Geschichtsschreibung : Prof. Dr. Walter Baumgartner zum 75. Geburtstag

