Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 18 (1962)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

A la rencontre de Dieu. Mémorial Albert Gelin. = Bibliotheque de la Faculté
catholique de théologie de Liyon, 8. Le Puy, Editions Xavier Mappus, 1961.
441 8.

Der 1960 im Alter von 58 Jahren verstorbene Professor der Heiligen
Schrift Albert Gelin war vor allem ein hervorragender Popularisator und
hatte als solcher groflen Anteil am Aufschwung der biblischen Studien unter
den Katholiken Frankreichs. Auf dem Gebiet der eigentlichen Exegese ist
er vor allem bekannt geworden durch seine These von der «relecture» oder
«réinterprétation» heiliger Texte durch die Bibel selber; es ist dies ein Ge-
danke, der sich z. B. mit gewissen Ausfithrungen von Rads im zweiten Band
seiner «Theologie des Alten Testaments» deckt. — Der vorliegende Gedenk-
band enthilt, neben dem Verzeichnis der Verdffentlichungen von Albert
Gelin, 28 Beitriage, vor allem von franzésischen Verfassern. Zehn Artikel
handeln vom Alten Testament: Jean Delorme, A propos du songe de Jacob,
zeigt, wie der Text von Gen. 28 ein theologisches Denken widerspiegelt, das
stets im FluB bleibt. — R. de Vaux pruft das gegenseitige Verhéaltnis der
Traditionen von der Lade und dem heiligen Zelt mit dem Schluf3, da3 ver-
mutlich beide Gegensténde in die Nomadenzeit zuriickreichen, daf3 die Lade
ihren Platz unter dem Zelt hatte, und daB3 das Zelt dank der als Ruhesitz
Jahwes verstandenen Lade das «Zelt der Begegnung» genannt wurde. — Joh.
Schildenberger, Moses als Idealgestalt eines Armen Jahwes, betont, daf3 die
Tradition von Mose vor allem bei den Propheten des 9. Jahrhunderts, Elia
und Elisa, lebendig war. — Joseph Coppens, Le roi idéal d’Isaie 9, 5-6 et
11, 1-5, legt eine Exegese dieser Texte vor mit dem Ergebnis, es handle sich
um jesajanische messianische Texte. — Giovanni Rinaldi, Gli ¢scampati» di
Is. 66, 18-22 priift den Sinn des Ausdrucks «die Entronnenen» in Jes. 66, 21;
dieser bezeichnet einerseits die dem Gericht Entronnenen, andererseits die
Heiden, die sich Israel anschlieBen. Im eschatologischen Drama wird vor
allem die zweite Bedeutung wichtig. — H. Cazelles, Une relecture du Ps. 297,
meint, daBl in Ps. 29 ein nach kanaandischem Vorbild in der Zeit Davids
gedichteter Psalem vorliege, der nach dem Exil im Lichte der Botschaft der
Propheten leicht {iberarbeitet und ergédnzt wurde. — Evode Beaucamp,
Justice divine et pardon, priift aufs neue, in eingehender Exegese, den syn-
taktisch seltsamen Vers Ps. 51, 6b. Er lehnt die gegen Ende des Mittelalters
aufkommende Erklirung, wonach die Sinde des Menschen den Straf-
beschlull Gottes rechtfertige, ab, betont aber, daB der Vers je nach dem
hebriischen und dem griechischen Text einen verschiedenen Sinn ergebe. —
P.-E. Bonnard, Le vocabulaire du Miserere, stellt in nutzlicher Weise das
Vokabular des Erbarmens, der Siinde, der Reinigung, Erneuerung und Wie-
derherstellung nach dem Psalm 51 zusammen. — Raymond Pautrel, Le style
de cour et le Psaume 72, erkldrt den Ps. 72 als ein Furbittegebet fiir den
Perser Darius, entsprechend dem Edikt von Esr. 6, 10. — Pierre Grelot,
L’eschatologie de la Sagesse et les apocalypses juives, betont, daf die Aus-
sagen der Apokalypsen einerseits und der « Weisheit Salomos» andererseits
iber das Ergehen des Menschen nach dem Tode weitgehend identisch sind,



Rezensionen 285

daB sie aber in der «Weisheit» in einer Form dargelegt werden, die dem
hellenistischen Milieu Alexandriens besser entspricht. — Es folgen vier Bei-
triage zur Umwelt des Alten Testaments. Der verstorbene Etienne Drioton,
Une colonie israélite en Moyenne Egypte a la fin du VIle siécle av. J.-C.,
erneuert seine These, dal die « Weisheit des Amenemope» auf ein hebriisches
Original zuriickgehe, und prézisiert sie dahin, daf dieses Original der In-
struktion einer israelitischen Gemeinde in Mittelagypten diente. — André
Barucq, Une veine de spiritualité sacerdotale et sapientielle dans I’'Egypte
ancienne, weist hin auf Weisheits-Elemente in den Inschriften des Grabes
von Petosiris (2. Hélfte 4. Jh. vor Christus). Diese Weisheit beschéftigt sich
vor allem mit der Frage, wie man Gott wohlgefillig sein kénne. — Francois
Daumas, Littérature prophétique et exégétique égyptienne et commentaires
esséniens, zeigt an Hand der sog. « Demotischen Chronik» und anderer Texte,
daB in Agypten exegetische Literatur von der Art der Kommentare aus
Qumran stark verbreitet war, und daf3 darum mit groBter Wahrscheinlich-
keit die qumranische Methode aus Agypten iibernommen ist. — Charles
Perrot, La lecture synagogale d’Exode 21, 1-22, 23 et son influence sur la
littérature néo-testamentaire, skizziert die Methode der Lesung des « Seders»,
mit zugehorigen Haftaroth und Petihthoth, im Gottesdienst der Synagoge
und behandelt anschlieffend einige neutestamentliche Texte, die durch die
synagogale Lesung von Ex. 21-22 mitbeeinflult sind. — Die neun Artikel
zum Neuen Testament und 5 weiteren zum Thema «Die Schrift in der
christlichen Tradition» bewegen sich auf é&hnlich hohem Niveau und gestalten
dies «Mémorial» zu einem eindriicklichen Zeugnis franzdsischer katholischer
Bibelforschung. Carl A. Keller, Lausanne

SoromoN GorpMAN, The Book of Human Destiny. From Slavery to Freedom.
London & New York, Abelard & Schuman, 1958, XIII + 751 S. § 8.50.

Dieses posthume Werk des 1953 verstorbenen Rabbi Solomon Goldman
von der Anshe Emet Synagoge in Chicago enthélt einen ausfithrlichen Kom-
mentar zu Ex. 1-20. Der Text ist in Perikopen aufgeteilt; jede Perikope
wird zuerst {ibersetzt und dann als Ganzes erldutert; hierauf folgt die de-
taillierte Erlauterung Wort fiir Wort. Der Verfasser ist auBlerordentlich be-
lesen: er zitiert die ganze einschligige européische Literatur und ist durchaus
offen fur literarkritische Fragen. Von ganz besonderem Wert sind indessen
die zahlreichen Hinweise auf die rabbinische Literatur; hier leistet der Ver-
fasser einen Beitrag, den er allein geben kann. AufschluBreich sind auch die
praktisch-theologischen Hinweise; man hat oft das Gefiihl, einem rabbini-
schen Prediger zuzuhoéren, der seiner Gemeinde das Alte Testament auslegt. —
Die groBartige Aufmachung des Bandes entspricht seinem inneren Gewicht.

Carl A. Keller, Lausanne
Louis Licier, Péché d’Adam et péché du monde. Bible, Kippur, Eucharistie.

Le Nouveau Testament. = Théologie, Et. publ. sous la dir. de la Fac. de

théol. S. J. de Lyon-Fourviére, 48. Paris & Aubier, Editions Montaigne,

1961, 487 p. NF. 42.—.

Ce gros volume représente la seconde moitié d’une thése de doctorat sou-
tenue en 1952 a I'Université Grégorienne. On y retrouve les qualités du pre-



286 Rezensionen

mier tome recensé ici en 1961: une manieére originale d’aborder 1’Ecriture a
I'aide des traditions liturgiques tant juives que chrétiennes, une information
vaste et silire, une pensée analytique et subtile, une bibliographie importante,
etc. On sera aussi heureux de lire dans le présent ouvrage des textes juifs
difficilement accessibles. L’auteur soutient I'idée que la liturgie juive éclaire
les déclarations apostoliques et notamment celles de Paul; sa démonstration
souléve de l'intérét si elle n’emporte pas I’adhésion. Elle repose sur une mé-
thode exégétique qui tient peut-étre davantage des exposés rabbiniques que
de la critique historique et littéraire ordinaire.

L. Ligier poursuit ici son enquéte sur la signification du péché dans I'Ecri-
ture et souligne la place qui y occupe le théme d’Eden. Il interroge successive-
ment les synoptiques et 'apotre. Il montre le réle décisif que joue le Fils de
I’homme, «objet axial de la récapitulation» dans les Evangiles, et conclut:
«Jusqu’a la fin des siécles, ’objet central autour duquel individus et collec-
tivités ont a opter dans la foi est le mystére de sa présence au monde et a
I'Eglise. S’opposer & lui est le péché des ‘antichrists’. Le comble du mal a
commencé dés que le péché a trouvé son théme central dans le mystere du
Fils de I’'hommen» (p. 1563 8.). On notera en passant les pages consacrées aux
tentations du Christ, & la signification messianique du Psaume 8, au blas-
phéme contre I’Esprit et au réle récapitulatif du Christ.

Paul de son cété déerit le péché du monde dans 1 Cor. 1 et dans Romains,
au chapitre 1 notamment. Cette derniere épitre et en particulier le chapitre 5
permet de saisir la portée eschatologique et 1'universalité du péché (p.256ss.);
pour la comprendre il faut, selon L. Ligier, la situer dans le contexte des
fétes juives de Rosh-hashanah et de Yom Kippur. «L’épitre aux Romains...
pose le méme probléme (que ces fétes), pour en indiquer aussi les moyens de
solution, les effets et les dimensions» (p. 244). L’auteur s’efforce de relier la
théologie paulinienne sur ce point & la liturgie du grand Pardon; si sa thése
ne convaint pas absolument, on retiendra du moins cette possibilité d’ex-
pliquer I'apétre par la tradition cultuelle de son peuple plutét que par tel
ou tel écrit juif.

Signalons que L. Ligier présente & cette occasion le texte du «Seder ‘Abo-
dah» du Kippur qu’il met en relation avec les Constitutions apostoliques
(VIII, 12, 6-27); selon le théologien romain, Rom. 5, 12 doit se rendre par
«tous meurent du moment que (vu que) tous ont péché» (p. 269s.) et ce péché
est moins un acte qu'un état, il correspond & «tous sont devenus coupables,
ont été saisis par le asham» (p. 275). D’autres remarques mériteraient d’étre
relevées qui font la richesse de cet ouvrage méme si sa thése principale de-
mande encore une confirmation. Robert Martin-Achard, Genéve

JuLrius Gross, Entstehungsgeschichte des Erbsiindendogmas, 1. Von der Bibel
bis Augustin. Miinchen/Basel, E. Reinhardt Verlag, 1960. 386 S.

Dieses Werk ist eine leidenschaftliche Kampfschrift gegen die augusti-
nische Erbsiinde, wie sie z. B. im Tridentinum auftritt. Im ersten Teil wird
die voraugustinische Zeit behandelt, von den biblischen Stellen (in denen
mit der traditionellen katholischen Exegese scharf abgerechnet wird) zu den
mit umfassendem Belegmaterial besprochenen griechischen und lateinischen



Rezensionen 287

Vitern. Im zweiten Teil folgt die Auseinandersetzung mit Augustin, eine
schonungslose Aufdeckung der im peccatum originale enthaltenen Wider-
spriiche. Die Haupttheorie ist klar: Dieser Begriff ist nicht biblisch und
findet sich weder in Gen. 3 (S. 261f.) noch in Rom. 5, 12 (8. 53ff.); die altere
Patristik kennt ihn nicht, obschon «Vorarbeiten» geleistet worden sind, zum
Beispiel von Origenes (S. 108) und Irendus (S. 95); der jingere Augustin
vertritt ihn ebenfalls nicht vor 396 (S. 259ff.); erst die pelagianische Kontro-
verse zwingt Augustin in die logisch-absurden Formulierungen einer fort-
gepflanzten Erbsiinde, die durch Adam in die Welt gekommen ist.

Die Arbeit von Grof3 hat wesentliche Verdienste. Nicht nur 146t sie uns
durch reiches Material einen Einblick in katholische Forschung gewinnen,
sondern sie zwingt uns durch ihre rational-subjektive Polemik zum Ernst-
nehmen der Probleme, zum Beispiel in der Auseinandersetzung mit den
biblischen Texten oder in der These, dal3 in einer pridzisen Analyse kein
einziger Beweis der von Augustin zitierten Viter der Kritik standhalten
kénne (S. 311). Vor allem zeigt sie die verhidngnisvolle Verkniipfung von
Siinde und Konkupiszenz (S. 291ff. 322ff.). Es besteht auf protestantischer
Seite eine hiibsche Versuchung, die augustinische Gnade ohne gerade diese
Verkniipfung darzustellen, und da ruft die Polemik von GroB3 kriftig zur
historischen Wahrheit zuriick.

Die Frage an dieses Buch ist die Frage nach dem Wesen der augustinischen
Sprache. Wie es keine augustinische Lehre von der Kirche gibt, sondern
nur Fragmente einer Sprache iiber die Kirche in konstanter Bewegung, so
ist auch bei Siinde und Gnade die Sprache Augustins in ihrer ganzen gren-
zenlosen Widersprichlichkeit eine Sprache in Bewegung, die nur von Au-
gustins Existenz und das heif3t: von den Konfessionen her zu erfassen ist.
Das bedeutet aber, da3 die Sunde von der Gnade her verstanden werden
mul} und nicht umgekehrt, sonst wird jedes historisch ehrliche Werk iiber
die Siinde zur Parodie oder zur logischen Narretei. Das Problem der Erbsiinde
ist niemals im religiosen Bewuf3tsein des durchschnittlichen Volkes verankert
(S. 293), denn dieses Volk hat gerade diese Gnade in der Geschichte nie
richtig verstanden. Noch schwicher ist es, an den punischen Gottesbegriff
mit seiner volligen Willkur zu appellieren (S. 372). Julian von Eclanum, mit
dem Grof3 so offensichtlich sympathisiert (S. 316), hat nie verstanden, da@3
bei «Gnade» alles auf dem Spiele steht; darum aber geht es Augustin. Alle
Sprache Augustins ist Antwort und Relation, nicht mehr. Weil Sprache
derart in dialektischer Bewegung ist, kann man tiberhaupt kaum von einer
«Lehre von der Siinde» bei Augustin sprechen. Auf jeden Fall ist das Urteil,
Augustins Gnade und Erbsiinde miilten zum sittlichen Nihilismus fiihren
(S. 374), eine Fehldeutung des augustinischen Denkens. Dazu hat beides
eben gerade nicht gefiihrt, wie ein Blick in die spétesten Predigten bereits
zur Genuige beweist. Von der Erkenntnis her, dal Augustins Siinde nicht
System, sondern Antwort, Versuch einer Antwort, bedeutet, liee sich ganz
anderes, Positiveres dariber schreiben; dall die Verkniipfung mit der
Konkupiszenz unbiblisch ist und daB die Darstellung unerhérte Wider-
spriiche enthilt, darin mufl man Grof3 allerdings zustimmen.

Samuel Liuchli, Evanston



288 Rezensionen

RoBERT P. GAaca, Kirche im Feuer. Das Leben der siidfranzisischen Hugenot-
tenkirche nach dem Todesurteil durch Lowis X1V . Zurich/Stuttgart, Zwingli
Verlag, 1961. 342 pages.

Le pasteur de Pféffikon, M. Gagg, est un érudit. Sa connaissance du pro-
phétisme huguenot est puisée aux meilleures sources; s’il ne les a pas épuisées,
du moins en a-t-il tiré 1’essentiel. Sa bibliographie compléte heureusement
celle de Charles Bost.

L’ouvrage comporte trois parties: I’exposé des faits, le portrait des prin-
cipaux inspirés et un jugement théologique porté sur la valeur de la prophétie.

M. Gagg corrige les vues de Bost sur 1’origine de ce mouvement mystique.
C’est Amos du Ferre, gentilhomme verrier du Dauphiné, qui donna ’impul-
sion premiére en recueillant chez lui une trentaine d’enfants que les dragon-
nades avaient rendus orphelins, dont trois au moins furent les premiers pro-
phétes; tandis que Bost voyait dans les extases d’Isabeau Vincent le «pro-
dige initial».1 Les données fournies par I’évéque Fléchier et par Bzueys
paraissent donner raison a M. Gagg.

En Dauphiné, I'inspiration est de courte durée, de 1685 & 1688; elle s’y
apaise rapidement apres l'arrestation d’Isabeau Vincent mais passe en Vi-
varais, ou elle produit une effervescence populaire. Des troupes de prophétes
passent de village en village, des enfants et des adolescents entrent en
transes. Les miracles ne manquent pas: auditions de voix célestes, visions
surnaturelles, divination, extases. Des assemblées cultuelles trés nombreuses
écoutent les inspirés et regoivent d’eux les sacrements. Mais les dragons se
mettent en branle. Les propheétes ne se taisent pas, ils précheront dans les
maisons pendant une dizaine d’années. Leur enthousiasme est entretenu par
des miracles tels que les larmes de sang versées par Marie la Boiteuse, miracle
dont 'authenticité est affirmée par M. Gagg contre ’opinion de Ch. Bost.

Le prophétisme passe vers 1701 dans les Cévennes, ou les protestants ne
se sont jamais soumis & la Révocation. Des laiques président leurs cultes
selon la liturgie traditionnelle et les églises restent constituées. Les grands
prédicants: Vidal, Vivent, Brousson sont morts martyrs lorsque Raoul,
Marion et d’autres propagent le prophétisme en Languedoc. Au début de
1702, les inspirés cévenols sont nombreux; c¢’est & eux que M. Gagg, comme
Ch. Bost, attribue la responsabilité du soulévement des Camisards. Et,
certes, le prophéte Sequier conduisait la troupe qui donna le signal de l'in-
surrection en assassinant l’archiprétre du Chayla; mais ce meurtre n’était pas
le premier, les prédicants Vivent et Brousson lui-méme avaient formé des
plans de libération militaire qui avaient suscité un écho profond dans le
peuple opprimé. La prophétie n’est pas seule responsable de la guerre des
Cévennes mais il est vrai qu’elle y prit une part trés active. Au reste, elle
survécut a I’écrasement des Camisards.

M. Gagg ne se borne pas & narrer les faits; avec sagesse, il cherche & en
comprendre le sens et la valeur. Il remarque qu’aucun prophéte ne l’est vo-
lontairement; ces gens absolument honnétes sont unanimes & voir dans le

1 Ch. Bost, Les «prophétes de Cévennes» aux XVIIIe siécle: Rev. d’hist.
phil. rel. 5 (1925), 401-430, p. 403.



Rezensionen 289

«don» qui leur est fait une ceuvre du Saint-Esprit. Se trompent-ils? Pouvons-
nous attribuer au Saint-Esprit les convulsions pathologiques, les pertes de
conscience qui accompagnent le «don»? Est-ce lui qui fait condamner & mort
les prisonniers de guerre par la bouche des enfants, lui qui appelle aux armes,
lui qui annonce la proche fin du monde, la conversion de Louis XIV, lui
encore qui dirige les opérations militaires, et souvent fort mal, ou qui inspire
des prophétiés contradictoires? — «Nous avons affaire, dit M. Gagg, & un mé-
lange exceptionnel d’influences externes; certaines prophéties ont certaine-
ment 'autorité d’'un ordre de Dieu mais d’autres ont un caractére dé-
moniaque» (p. 170). L’inspiration passe, chez les prophétes mémes, pour une
maladie, mais une ¢sainte maladie» dont Dieu se sert pour manifester sa
volonté. Et cela seul importe aux huguenots opprimés: savoir que Dieu est
proche, qu'’il intervient, qu’il parle. Les propheétes restent humbles, ils s’ac-
cusent eux-mémes, ils préchent la repentance et 1’obéissance jusqu’a la mort;
la sérénité de leur propre mort donne autorité a leur message. Ilsne prétendent
rien ajouter & la révélation biblique mais seulement ’actualiser : montrer aux
protestants leur devoir de maintenir I'Eglise, la vraie Eglise, et son té-
moignage public: le culte. Ils sont des pierres qui crient quand tous se
taisent. Incultes, angoissés jusqu’a la crise nerveuse, pécheurs, parfois vio-
lents, tels quels ils ont réveillé I’Eglise, prié et obéi. A n’en pas douter, ils
furent des agents de Dieu pour le salut de I'Eglise réformée.

M. Gagg nous dit tout cela de maniére & nous convainere. Peut-étre notre
conviction serait-elle encore plus ferme g’il avait toujours évité le ton apo-
logétique, s’il avait décrit 'aspect démoniaque de la prophétie avec autant
de force que son c6té édifiant, s’il avait, par exemple, signalé le miracle de
Clary sortant indemne d'un bhcher flambant ot il est demeuré un quart
d’heure, en ajoutant que, selon Court, il dut ensuite soigner ses brihlures.
Ce sont la des nuances qui n’enlévent guére a notre admiration et & notre
reconnaissance. Jean-Daniel Burger, Neuchétel

WarTter TapporEr, Das Marienlob der Reformatoren. Hrsg., unter Mit-
arbeit von Dr. Albert Ebneter. Tiibingen, Katzmann-Verlag, 1962. 365 S.
DM 26.80.

Unter den Pius-Pépsten des 19. und 20.Jahrhunderts ist die Mariologie in
den Mittelpunkt der dogmatischen Arbeit des romischen Katholizismus ge-
rickt. Marksteine der Entwicklung innerhalb von hundert Jahren sind die
Dogmatisierungen der Unbefleckten Empféingnis 1854 und der leiblichen
Himmelfahrt Mariens im Jahre 1950, Beide Lehren sind zwar seit Jahrhun-
derten in der kirchlichen Uberlieferung verankert, sind aber doch durch den
reinen Machtspruch pépstlicher Lehrunfehlbarkeit in den Rang eines Dogmas
erhoben worden. Um das Verstdndnis dieser Vorgénge hat sich sogar die all-
gemeine geistesgeschichtliche Forschung bis hin zur Tiefenpsychologie be-
miuht (C. G. Jung), doch ist vor allem die protestantische Theologie zu neuer
Stellungnahme und innigerem Durchdenken der Marienfrage aufgerufen. In
vielen Publikationen um das Mariendogma von 1950 herum ist die katholi-
sche Mariologie als das eigentliche Hindernis fur eine ékumenische Denk-

19



290 Rezensionen

weise oder gar fir einen engern Zusammenschlufl der Christenheit heraus-
gestellt worden.

Wie aber stellte sich die evangelische Theologie in ihren grundlegenden
reformatorischen Anféngen zur Marienfrage ? Das vorliegende Buch will hie-
zu nicht eine Einzelabhandlung bieten, sondern schlicht die Quellenlage auf-
zeigen. Daher sammelt es die mariologischen Aussagen Luthers, Calvins,
Zwinglis und Bullingers. Neben den bekannten Werken wie der grofen
Marienpredigt Zwinglis von 1522 tauchen unbekannte und weitentlegene
Texte, besonders aus Bullinger, auf, die eine eindringende Quellenforschung
des Verfassers, der kein theologisch-wissenschaftlicher Fachmann ist, voraus-
setzen. Der Ertrag dieser sorgféltigen Nachforschungen ist, wie Tappolet
sagt, tiberraschend : das Marienlob liegt in der Reformationszeit in ungeahnt
breitem Ausmalfe vor. Freilich hélt es sich immer im biblischen Rahmen,
denn durchweg wird bei aller Hochschitzung der Mutter des Herrn die An-
rufung abgelehnt. Dennoch ist der Unterschied zum spéteren Protestantis-
mus und seiner Haltung gegeniiber Maria sehr deutlich. Der Verfasser fragt
sich mit Recht, «ob nicht an der problematischen Situation der Kirchen der
Reformation im Gesamtbereich des heutigen Lebens und an der Not der
Verkiindigung und des Gottesdienstes auch diese MiBachtung der Mutter des
Herrn, der Mutter der Kirche, und ihrer Haltung dem Wort Gottes gegen-
tiber zum mindesten mitschuldig sei». Er glaubt an die Notwendigkeit der
Riickgewinnung eines biblisch gegrindeten Aufschauens zu Maria und ver-
spricht sich von daher ein organisches Element fiir eine dauerhafte Okumene.
Wer mit der modernen katholischen Mariologie enger vertraut ist, wird dazu
ein Fragezeichen machen. Aber zur Korrektur der landléufigen Anschau-
ungen tiber die Stellung der Reformatoren zu Maria ist das Buch wertvoll und
notwendig. FErnst Gerhard Riisch, Schaffhausen

Hans DomBois, Das Recht der Gnade. Okumenisches Kirchenrecht, 1. Witten,
Luther-Verlag, 1961. 1064 S. DM 60.—.

Wenigstens drei Griinde lieBen sich anfiihren, die das Unternehmen einer
Buchbesprechung dieses Werkes als ein fragwiirdiges erscheinen lassen. Wir
haben es ndmlich mit dem 1. Teil eines groflen Entwurfes zu tun, der sich
einfach durch seinen Reichtum von vornherein einer auch nur annihernd er-
schopfenden Darstellung entzieht und nicht mehr als einige Hinweise und
Fragen gestattet. Es ist zudem aus der tberlegenen Sachkenntnis eines
Juristen geschrieben, dessen Leidenschaft fiir das «sanfte Joch dieses Rech-
tes» (S. 14) den Theologen zunichst einmal zu schlichtem Schweigen und
Horen verurteilt, obgleich es ihn auch wieder in einer Weise herausfordert,
der die sich nahelegende blof stumme Bewunderung verbietet. Endlich aber
ist es ein Dokument unserer Zeit, eines in unserer Zeit aufgebrochenen Wil-
lens, Kirche neu zu denken und zu leben, das an sich schon einer fliichtigen
Beleuchtungsprobe entzogen erscheint. Inwieweit dieses Buch tatsdchlich
noch die gegenwiirtige Zeit dokumentiert oder schon wieder historisch wirkt,
dariiber kann natiirlich heute noch nichts ausgesagt werden. Immerhin darf
man die Problematik der Situation heute nicht uibersehen: wihrend nun
nach einer Periode intensiven kirchenrechtlichen Engagements im Umbau



Rezensionen 291

von Verfassungen und Gottesdienstordnungen die grof3en theoretischen Ent.-
wiirfe erscheinen, treffen diese bereits wieder auf ein betrachtlich gewandeltes
theologisch-kirchliches BewuBtsein. An der Frage, ob das «Recht der Gnade»
sich als Wahrheit fir die nachwachsende Generation der Juristen und Theo-
logen erweisen wird, kann jedenfalls nicht beildufig vorbeigegangen werden.

Aufler Frage steht, dall Dombois sein Werk als zukunftstrachtig betrach-
tet. Er will nicht nur aufarbeiten, abkliren und neu formulieren, sondern
ein reformerisches, ja fast ein reformatorisches Pathos in Sprache und Dar-
stellung ist unverkennbar. Dies dullert sich keineswegs blofl im souverdnen
Verteilen von Lob und Tadel an allem Bisherigen — Zimperlichkeit im Urteil
wird man ihm nicht vorwerfen diirfen —, sondern in der Spannweite der Auf-
gabe, vor die er sich gestellt sieht. Seine treffende Definition der Kirchen-
rechtslehre als einer « Oberrechenkammer der Kirche», in welcher mit «ana-
tomischer Genauigkeit sichtbar» wird, «was von der Gedankenbewegung der
Dogmengeschichte in die verbindliche Lebensgestalt der Kirche {iber-
gegangen ist» (S. 14), zeigt das ebenso an wie das vorweggreifende Programm
eines Okumenischen Kirchenrechtes. Schon der Aufril des Ganzen deutet
etwas Neues an: in den 1058 Seiten dieses ersten Bandes werden Kirchen-
verfassungsfragen kaum beriihrt — die Grundlagenprobleme beherrschen ihn
zur Génze. Daflr setzt der Verfasser entscheidend bei den eigentlichen Le-
benséuBerungen der Kirche ein: nachdem in einem ersten Teil das Methoden-
problem und der Rechtsbegriff behandelt wird, umfa@3t der zweite Teil mit
nahezu 600 Seiten das Kirchenrecht als «liturgisches und bekennendes
Recht». Dann folgt Teil drei: Grundbegriffe, Gebrauch und Grenzen des
Kirchenrechtes. Wir sehen bereits: Dombois will bewul3t Karl Barths
«Ordnung der Gemeinde» darin folgen, daB er das Kirchenrecht «vom
Gottesdienst her ordnet» (S. 41). Er beruft sich ausdriicklich auf ihn, macht
allerdings zugleich die Theologen der Berneuchener Bewegung zu Paten
dieses Gedankens (S. 40). Die sich hier anschliefende kritische Auseinander-
setzung mit Barth ist zweifellos eine der interessantesten Partien des Buches.

Dombois trifft sich mit Barth in dem, was er knapp so formuliert: «er
hat keine Angst vor dem Gesetz» (S. 44). In der Tat ist es durchgehendes
Kennzeichen beider Entwiirfe, dall in ihnen von Ordnung, Gesetz, Recht,
Pflicht, ohne jene Sorge zu reden moglich ist (S. 183), die sonst im reforma-
torischen Bereich auftritt. Dombois stoért daher auch nicht Barths Gesetzes-
auffassung, dafiir aber wirft er ihm hinsichtlich des liturgischen Rechtes das
Fehlen einer «konkreten Geschichtlichkeit und geschichtlichen Konkret-
heit» vor (8. 49), wofiir er einen faktischen Ausfall des zweiten Artikels bei
Barth verantwortlich macht. Erklirlich wird dies, wenn man sieht, welches
Gewicht Dombois seinerseits dem «inkarnatorischen Moment in der Liturgie»
zumif3t, was wiederum mit seinem «seinshaften Personalismus» (S. 217) und
seiner Gnaden- und Rechtfertigungslehre (S. 187ff. 195ff.) zusammenhéngt.

«Kirchenrecht (ist) auf ihre Legitimitdt geprifte Liturgie» (S. 52). Darum
werden der Reihe nach das Priestertum (!), Missionsbefehl, Taufe, Kon-
firmation, Gottesdienst, Predigt, Abendmahl, Ordination, Ehe und Trauung,
Bekenntnis und BufBlsakrament (!) einer ausfihrlichen liturgie- und rechts-
geschichtlichen Untersuchung unterzogen und daran jene Erkenntnisse ge-



292 Rezensionen

wonnen, die das «Recht der Gnade» sowohl erweisen als auch von ihm
wiederum beglaubigt werden. Aus Raumgriinden miissen wir es uns ver-
sagen, hier auf Einzelheiten einzugehen, und uns damit begniigen, die hier
geleistete bedeutsame Arbeit zu verdanken. Allerdings erscheinen folgen-
reicher als das beigebrachte Material die an dieses herangebrachten Theo-
logumena. Diese verdichten sich in der Sakramentsauffassung. Es sei auf
zwei, m. E. recht wesentliche Details hingewiesen. Dombois identifiziert sich
weitgehend (S. 462 u. 6.) mit den Grundgedanken des Buches « Sakramentales
Denken» von Gerardus van der Leeuw, fiir das ein in aller Religion vorfind-
licher Pansakramentalismus und der Gleichnischarakter aller Natur wesent-
liche Fundamente darstellen (vgl. das Buch gleichen Titels, deutsche Uber-
setzung 1959, S. 113). Andererseits beniitzt unser Autor einige Ergebnisse
der bekannten Untersuchung H. von Sodens iiber den Sakramentsbegriff in
den ersten zwei Jahrhunderten der Kirche! dazu, um «sacramentum» als
«sakralrechtliche Pfandsetzung» zu verstehen. Durch «eine sinnvoll-paradoxe
Umkehrung dieses Rechtsgedankens» (S. 136/37) gewinnt er einen «juristisch-
prozessualen Sakramentsbegriff», in dem das reformatorisch verstandene
Heilshandeln Gottes «sub contrario» bereits in nuce enthalten sein soll. Dazu
bietet freilich die von Sodensche Untersuchung nicht die leiseste Handhabe,
noch kann mit historischer Redlichkeit wirklich angenommen werden, dafl
hinter der christlichen Aufnahme sakralrechtlicher Begriffe andere Griinde
stehen als die bekannte siegreiche Herrschaftsiibernahme eines Legalismus,
die sich damals Hand in Hand mit der Verwandlung des evangeliumsgemaéen
Glaubens in allgemeine, christlich «getaufte», Religion vollzog. Fiir einen
solchen sakralrechtlichen Legalismus ist aber gerade das Heilshandeln sub
contrario so ungefihr die fernste aller seiner eigenen Moglichkeiten.

Fir Dombois besteht hier offenkundig keine Schwierigkeit. Es gehort zu
seiner geradezu genialischen Gesamtleistung, auf dem Boden des «seinshaften
Personalismus» reformatorische Heilserkenntnis, ja pflichttreue Gebunden-
heit an die lutherischen Bekenntnisschriften (vgl. S. 677ff.) mit einer sakra-
mentalen Weltschau zu verbinden, die den Wurzelboden naturreligiGsen
Sakralismus bewullt aufbewahrt. Nach van der Leeuw ist die «Natur» ein
Gleichnis und dieses Gleichnis kann sowohl auf einer Tat Gottes, der schafft
oder neuschafft, beruhen oder auch auf einer urspriinglichen oder unendlichen
Identitat beider Welten. Anders ausgedriickt ist das Gleichnis sowohl durch
gottlichen Akt als auch durch Sein grundgelegt, und in diesem «sowohl-als
auch» dirfte auch fir Dombois der Schlissel fiir seine Zusammenschau
liegen. Er hat das, iiberraschend knapp, durch seine Aufnahme des Komple-
mentarititsgesetzes (S. 190) angedeutet. Seine Institutionslehre ist ja eben-
falls durch das Ineinander, oder man sagt in seinem Sinne besser: durch die
«Gegenlédufigkeit», von seinshaftem Stand und akthaftem Eintreten in diesen
Stand ausgezeichnet (S. 8941f.). Sakramentstheologie und Institutionsbegriff
stiitzen sich hier gegenseitig und zeitigen einen Rechtsbegriff, der nun tat-
séchlich dazu ausersehen ist, die Gnade selbst zu représentieren.

Denn Gnade ist fir Dombois immer ein «Rechtsvorgang», ndmlich die

1 H. von Soden, Zeitschr. neut. Wiss. 12 (1911), S. 188ff.



Rezensionen 293

Einsetzung in einen unverdienten Stand, aus dem dann ohne innere Schwie-
rigkeiten eine entsprechende Dankbarkeitsverpflichtung resultiert (S. 178/
179). Dieser Rechtsvorgang kann daher unter den Begriffen der Restitution
oder Institution (S. 178. 196) verstanden werden, wobei der sakramentale
Begriff der «repraesentatio» die nétige Hilfestellung leistet (S. 104). Ver-
lethung des Gnadenstandes ist sozusagen ureigenste Leistung des Rechtes,
das seinem Wesen nach dem Evangelium néher steht als dem Gesetz. Man
mulBl daher vom «Recht« als «einer Gestalt der Gnade» reden, denn «recht
verstanden ist der Rechtsbegriff der Gnade die Summe des Evangeliums».
Ja, «es ist vom Recht her das Evangelium der Gnade leichter zu begriinden
als Gebot und Gesetz» (S. 190. 191). Hier haben wir die Kernsitze einer
Rechtslehre, die keineswegs blol im Kirchenrecht, sondern allgemeine Giil-
tigkeit besitzt. Allerdings ist dies nicht alles, was vom Recht auszusagen ist.
Es gibt nédmlich neben diesem gnadenhaften oder «statusrechtlichen» For-
menkreis noch einen «normativen», der auch Forderungs- oder Gerechtig-
keitsrecht genannt werden kann, und dem zu Dombois’ Bedauern sowohl in
der burgerlich-akademischen Jurisprudenz wie auch weithin in der prote-
stantischen Theologie die Palme des Vorranges zugefallen ist, was ganz all-
gemein durch eine seit Jahrhunderten wiahrende Korrumpierung des Rechts-
begriffes verursacht wurde. Wihrend also die beiden Formenkreise des
Rechtes, der gnadenhaft statusrechtliche und der normativ gesetzesrecht-
liche, sich eigentlich komplementér zu ergidnzen und in entsprechender Ge-
genlaufigkeit sich im Gleichgewicht, das dennoch einen deutlichen Vorrang
des Gnadenrechtes in sich schldsse, zu erhalten hétten, hat es die geschicht-
liche Entwicklung unter besonderer Schuldteilhabe der Philosophie seit dem
Mittelalter dazu gebracht, daf3 das Statusrecht, zwar in seiner Faktizitdt und
Wirksamkeit niemals erléschend, ins Ungewisse und Unbekannte verdrangt
wurde. Dieser historische Prozel3 bedeutet praktisch eine heillose Vergesetz-
lichung des Rechtes und ist das Kennzeichen der allgemeinen Verbiirger-
lichung, die sich am schérfsten in einer verhéngnisvollen Ethisierung des
Rechtes dokumentiert. Diesem Verfallsprozel3 entgegenzuwirken ist offenbar
des Verfassers heiliges und leidenschaftliches Anliegen.

Der Leser dieser Zeilen wird sich vielleicht fragen, wo denn nun eigentlich
das Kirchenrecht selbst zu Worte kommt. Nun, man muf3 wohl urteilen:
nirgends — sofern man unter ihm ausgefiihrte Folgerungen und Konkreti-
sierungen der Grundbegrifflichkeit verstehen wollte. Dieser erste Band fiihrt
nicht tber Grundlagenprobleme hinaus. Die so breit angelegte und ausge-
fithrte Diskussion iber die liturgierechtliche Bedeutung des Gottesdienstes
und der einzelnen Amtshandlungen stellen zwar kenntnisreiche Einzel-
abhandlungen dar, aus denen man u. U. mehr lernen kann als aus manchen
Monographien im Rahmen der Praktischen Theologie; aber zu konkreten
Schliissen fiir das, was heute hier zu gelten hétte, kommt es so gut wie nicht.
Der erwihnte Schlufiteil fithrt im Grunde nur die Diskussion iiber die
Grundprobleme weiter; die beiden letzten Kapitel «Uber den dreifachen
Gebrauch des Kirchenrechts» und «Das Recht der Kirche und das Recht der
Welt» (S. 995-1058) sind nicht nur tberraschend knapp gehalten, sondern
bleiben in allgemeinen Erwégungen stecken, so dal3 z. B. der Eindruck un-



294 Rezenstonen

vermeidlich wird, Barths «Ordnung der Gemeinde» biete wesentlich mehr an
«konkreter Geschichtlichkeit und geschichtlicher Konkretheit». Es ist auch
kaum einzusehen, warum nicht auch eine ethisch fundierte Verantwortlich-
keit etwa zu dhnlichen Ausfithrungen tiber das Verhiltnis von Glaube und
Liebe oder zur Warnung vor der absoluten Ordnung fiithren kénnte (5. 1003.
1015). Daf3 nach des Verfassers Meinung ein wohl temperiertes Ma3 von
Freiheit in allen Fragen der Ordnung gelten mége, wird man zwar gerne
zur Kenntnis nehmen, besonders, wenn man kurz zuvor (S. 999/1000) relativ
hohe Worte tiber die «Kontingenz der Gestalt» oder einen Satz wie diesen
lesen kann: «Durch die unverkiirzte Ordnung kann sich kein Christ be-
schwert fiithlen.» Oder hiangt dieser vage Wechsel von konservativem Pathos
und freierer Auslegung mit dem System des « Rechtes der Gnade» zusammen ?

Vielleicht liegt das am Besonderen des Kirchenrechts gegeniiber allge-
meinem Recht ? So kénnte man annehmen, denn Dombois spricht davon, dal
das Kirchenrecht «eine andere Blickrichtung als das weltliche Recht» habe
(S. 211). Er fahrt dort fort: «Hier geht es nicht um die Rechtfertigung
menschlicher Anspriiche gegeniiber Menschen: hier geht es um den An-
spruch Gottes ganz allein und mit voller AusschlieBlichkeit — und erst auf
der Grundlage dessen um Rechtsbeziehungen zwischen Menschen.» Abge-
sehen nun von der sehr ernsthaften Frage, ob es nicht auch im allgemeinen
Recht um den Anspruch Gottes gehen mdchte — man mul3 iiberdies fragen:
was bedeutet dieses zweifache «Hier»? Schafft das Kirchenrecht als solches
dem Anspruch Gottes Geltung? Tut das eine Pfarrerwahlordnung oder ein
Kirchenbeitragsgesetz? — Aber auch anders herum mul} gefragt werden:
Dombois kommt knapp vor dieser AuBlerung auf den Vollzug des Kirchen-
rechtes zu sprechen und formuliert dort: « Vermége dieses Gnadencharakters
des Kirchenrechts, des Ansprechens auf verheilene Gnade, wandelt sich
auch die Form seines Vollzuges, aus dem Bewirken in das intentionale
Bitten. Ja, es ist geradezu die Umkehrung jeder kausalen Vorstellung» (5.
207). Da nun fir den Verfasser die kausale Rechtsvorstellung wesens-
eigentiimlich fiir den normativen Formenkreis in seiner gerechtigkeits-
gesetzlichen Artung ist (S. 179), so kann dies nichts anderes heillen als dies,
daB im Kirchenrecht eine besonders eindeutige Vorherrschaft des Be-
gabungsrechtes vorliege und sich darum solche Wandlung des Vollzuges,
aus dem Bewirken in das intentionale Bitten ergeben miisse. Das aber miillte
bedeuten: im Kirchenrecht haben rechtliche Regelungen im landldufigen
Sinne keinen Platz! Aber welche Kirchengemeinde kann ihren Pfarrer oder
Kister auf dem Wege intentionalen Bittens berufen und auch bezahlen ? Oder
wie steht es mit der intentionalen Bitte als regierender Faktor fiir Gemeinde-
rats- oder Synodalbeschliisse? Gibt es dann noch so etwas wie ein Kirchen-
regiment, oder auch nur eine bruderschaftliche Vereinbarung im Sinne eines
gultigen Rechtsvertrages? — Die in Aussicht gestellten weiteren Bénde wer-
den gewil3 die nétige Aufklarung bringen. Aber von der bislang vorliegenden
Grundlagenproblematik her muf3 fuglich bezweifelt werden, dal3 die prak-
tischen und faktischen Rechtsfragen, die sich fir die Kirche als mensch-
licher Gemeinschaft nun einmal stellen, in ein wirklich erhellendes Licht
treten. Sie bleiben namlich, weil sie nun einmal im Wirkbereich des kausalen



Rezensionen 295

Gerechtigkeitsgesetzes liegen, in einem Schatten, den das «Recht der Gnade»
wohl wirft, aber nicht durchdringt. Miissen sich Pfarrer, Gemeindeilteste,
Kirchenleitungen und Gemeindeglieder dann doch wieder am nur weltlichen
Recht orientieren, wenn es gilt, Gesetze zu erlassen oder Abkommen und
Vertrdage zu schliefen?

Es scheint, als ob dieses Buch zwar in dankenswerter Weise Bedeutung,
Gewicht und Rolle des Rechts fiir die theologische Gesamtbesinnung zur
Erwidgung stellt, der dornigen Arbeit von Juristen und Theologen am posi-
tiven Kirchenrecht aber erst vorlaufige Versprechungen macht, von denen
es ungewil} ist, ob sie je eingelést werden kénnen. Sollte diese Ungewil3heit
am Ende von jener Mischung herrithren, die in der Titulatur bereits sich an-
kiindigt ? Wilhelm Dantine, Wien

Der Spannungsbogen. Festgabe filr Paul Tillich zum 75. Geburtstag. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1961, 186 S.  DM. 19.80.

Diese Festschrift priasentiert dem Leser orientierende und kritische Auf-
siitze tiber Tillichs Philosophie und Theologie; aber auch Themata, die mit
Tillichs Leben und Werk in loserem Zusammenhang stehen, haben ihre Be-
arbeitung gefunden. In die erste Gruppe reihen sich die Beitrdge von Helmut
Thielicke, Hans Lilje und Karl Hennig. Eine ausgezeichnete Ubersicht iiber
Werk und Biographie des Jubilaren bietet auf knappem Raum Karl Hennig,
der Herausgeber der Festgabe. Von den Landschaftseindriicken der Kind-
heit bis zu den philosophischen und theologischen Lehrern Fritz Medicus,
Fichte, Schelling, Martin Kédhler und Rudolf Otto, wird der background
Tillichs priagnant nachgezeichnet. Hennig wiirdigt den Geehrten als den
Mann, durch den «der Pioniergeist und das Sendungsbewufltsein Amerikas»
eine fruchtbare Synthese mit dem «kontinentalen lutherischen Pessimismus»
eingehen konnte (S. 180). Hans Lilje zieht einen sinnvollen Vergleich zwi-
schen dem Lebensweg P. Tillichs und dem N. Beridajews (S. 154) und er-
kennt seine Theologie als wahrhaft dialektische, d.h. dialogische (S. 162).
Wissenschaftsgeschichtlich wird Tillichs Verdienst hervorgehoben, dem Exi-
stentialismus den Weg in den nordamerikanischen Kulturkreis geéffnet zu
haben. Tillichs schopferisches und kritisches Geschichtsverstdndnis (Kairos-
gedanke) uberwindet sowohl den lutherischen individuellen Transzenden-
talismus wie den katholisch-klerikalen Absolutismus; ja, Lilje sieht in der
Tillichschen Theologie selbst einen Kairos (8. 169). Warum nicht, wenn nur
festgehalten bleibt, dall «Kairos» hier nicht den paulinisch-johanneischen
Vollgehalt besitzen kann? Helmut Tihelickes Aufsatz ist der Gruf3 an einen
Liebenden, weist uns doch der Gratulant darauf hin, daf8 Tillich nicht nur
ein «Wanderer zwischen zweir Welten» ist, sondern im Denken aus Eros und
Agape in sich fassender Liebe dorthin fihrt, wo Wahrheit und Liebe, Erken-
nen und Glauben eins sind (S. 15. 14). Schade, es bleibt nur angedeutet, dal3
Tillich im «Routinebetrieb der kirchlichen Verkiindigung eine groBle Gefahr
sieht» (S. 18). An Stelle einer bloflen Andeutung wére man Thielicke oder
einem andern Gratulanten dankbar gewesen fiir eine klare Erwihnung und
Stellungsnahme zu Tillichs Kritik an der Verkiindigung tiberhaupt (etwa in
Religiose Reden 1, Stuttgart [1952], S. 160: Erschiene Christus heute, «so



296 Rezenstonen

wirde er vielleicht den christlichen Pfarrern fiir lange Zeit verbieten, von
ihm zu reden»). Kritisches Geprége tragen die Aufsitze von Wilhelm Weisch-
edel und Theodor Siegfried. Der erstere macht auf die Doppelung des Tillich-
schen Seinsverstédndnis in ein Sein ontologischen und soteriologischen Ur-
sprungs aufmerksam (S. 36f). Weischedel meint dem Jubilaren gegeniiber
kritisch bemerken zu miissen, dal3 eine wahrhaft philosophische Theologie
Verzweiflung und Sinnlosigkeit aushalten solle und nicht zum Sprung in
einen «noch so sublimen Glauben» ansetzen durfe (S. 44). Vielleicht ist diese
kritische Abgrenzung eines Religionsphilosophen ein Zeichen der Problematik
einer christlichen Ontologie diesseits des Eschaton (und auch der Problema-
tik der von Tillich und seinen Anhéngern vielfach zum Kriterium, Ursprung
und Ziel der Uberlegungen gemachten «einen Wirklichkeit»). Ahnliche Ge-
danken tauchen bei der Lektiire von Th. Siegfrieds Beitrag auf; leider aber
sind seine Ausfithrungen uber «Was heil3t ,natiirliche Offenbarung’?» etwas
vage. Siegfried nimmt eine Offenbarung durch das Medium der Natur,
Wissenschaft, Ethik und Geschichte gleichermaflen umfassenden Wirklich-
keit an. Die Spannung, die fiir Tillich zwischen Vernunft (wenigstens zwi-
schen der Vernunft in der existentiellen Entfremdung) und Offenbarung
herrscht, hat sich beim Autor zu den beiden Momenten der einen Heils-
offenbarung, «der Schépfungs- und Erlosungsoffenbarung» (vgl. S. 89) ver-
fliichtigt. Vielleicht scharft uns Siegfried das Auge fiir die Achillesferse der
Tillichschen Dogmatik, fur die Gefahr ndamlich, daf3 die Spannung (ja Ent-
gegensetzung!) zwischen Vernunft und Offenbarung, die diesseits des Escha-
ton immer auch noch die Herkunft des Menschen ausmacht, verloren geht.

Ulrich Neuenschwander lobt es — die Kritik Emil Brunners an der Neu-
priagung von Glaubensbegriffen zuriickweisend —, dafl ein Hauptgeriist der
Theologie Tillichs die legitime «Strukturentsprechung» der modernen mit
den biblischen Glaubensaussagen sei; diese beruhe weder auf ungeschicht-
licher und damit unwahrhaftiger Identitdt noch auf substanzauflésender
Andersheit (S. 77f. 71. 69). Neuenschwander méchte den biblischen «Sym-
bolen» der Auferstehung und Wiederkunft Christi nicht mehr die «direkte
Realitat» zukommen lassen, «die in der urspriinglichen Meinung mit dem
Symbolgehalt doch zum mindesten als etwas Wesentliches mitgemeint war»
(S. 73). Dabei entfernt er sich jedoch von gewissen Intentionen Tillichs, der
im Zusammenhang mit der Beleuchtung der Sakramente eine «realistische
Interpretation» des Wortes eingeschéarft hat (The Protestant Era, Chicago
[1948], S. 99). Die iibrigen Beitrdge stehen mit dem Lebenswerk des Jubi-
laren nur im losen Zusammenhang. Interessante Parallelen zwischen der
Assimilationsfahigkeit des Deutschen und des Juden, zwischen idealistischer
Philosophie und jiudischem Glauben, zwischen jidischem und national-
sozialistischem Erwédhlungsbewuf3tsein zieht Max Horkheimer (S. 140. 142).
Adolf Lowe beleuchtet sein Thema « Uber eine dritte Kraft» sowohl in sozio-
logischer wie in politischer Hinsicht; in letzterer duBert er die Hoffnung auf
die jungen, pragmatisch und unideologisch eingestellten Generationen beid-
seits des Eisernen Vorhanges (S. 127). Eduard Heimann sieht im Bewuf3t-
werden der «gemeinsamen christlichen Tradition der westlichen Welt» den
besten Weg zur Integration akademischen Fachwissens (S. 107, 102). Die



Rezensionen 297

liturgische Untersuchung W. Stidhlins iiber «Gloria patri et filio et spiritui
sancto» endlich erinnert an Tillichs Mitwirkung an der fritheren Berneuchener-
bewegung. Sie kann wohl dariiber hinaus den Anhéngern Tillichs zum
fruchtbaren Anlafl werden, uber der «einen Wirklichkeit» vermehrt des
dreieinigen Gottes zu gedenken; Tillichs Gegnern aber mag sie heilsam ein-
schirfen, dal3 auch in einer ontologischen Theologie das Lob des dreieinigen
Gottes erklingen kann. Ulrich Hedinger, Féllanden, Kt. Ziirich

WaLTER BERNET, Verkiindigung und Wirklichkeit. Eine Problemskizze. Tu-
bingen, I.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1961. 129 S. DM 13.80.

Die Habilitationsschrift von W. Bernet ist bei all thren kompositorischen
und stilistischen Méngeln gut und interessant zu lesen. Sie bietet in loser
Folge verschiedene Aspekte dessen, was in «ontologischer Eintretensdebatte»
als die Wirklichkeit des Menschen zu erkennen ist, dem die Verkiindigung
gilt. Sie beginnt mit einem einleitenden Kapitel iiber das «Problem der
Wirklichkeit», Es folgt ein Kapitel tiber «Wirklichkeit und Existenz in der
Psychosomatik» und ein weiteres iiber das «Phénomen der Entfremdung».
Das Schlu3- und Hauptstiick handelt von der «existentialen Interpretation
der Wirklichkeit in der Theologie».

So lose die verschiedenen Teile zusammenhédngen, sie geben doch von
immer neuen Seiten her ein deutliches Bild von der Wirklichkeit, die der Ver-
fasser in «ontologischer Eintretensdebatte» umkreist. Es geht darin um den
Menschen in jener seiner Konkretheit, Ganzheit und Offenheit, in der er
weder objektivierend festzustellen, noch transzendental zu erschlielen ist,
sondern nur streng phédnomenologisch und d. h. hier in personaler Begegnung,
in freier Selbstaussprache und freiem Verstehen solcher Aussprache entdeckt
werden kann: «Nie wird in der Wirklichkeit etwas zur Sprache gebracht,
worin nicht schon immer wir selber zur Sprache gekommen sind» (S. 5).
«Die Sprache ist also gewissermaflen das ,Prae’ aller Wirklichkeit» (S. 6).

So grenzt sich Bernet nacheinander ab gegeniiber dem technisch-objek-
tivierenden Wirklichkeitsverstdndnis der Psychanalyse, gegeniiber dem
mythologisierenden Wirklichkeitsverstéandnis, in dem ein gewisser Existen-
tialismus endet, gegeniiber dem idealistischen, das wie an Fritz Buris
«Theologie der Existenz» aufgezeigt wird, die konkrete Existenz gegeniiber
dem «Wesen», der «Idee» des Menschen vergleichgiiltigt, endlich auch gegen-
iiber dem ihm im {ibrigen sehr nahestehenden Rudolf Bultmann und seiner
Konstruktion einer existentiell neutralen Ontologie. Dabei treten eine ganze
Reihe wesentlicher Erkenntnisse hervor, wenn auch mehr rasch aufblitzend
als kontinuierlich sich entfaltend. Der Mensch im Akt seines Personsseins
und Sprechens im Gegensatz zum Menschen als Objekt ; der Mensch als Ganz-
heit im Gegensatz zum Menschen als Funktion seiner verschiedenen Vermé-
gen; der Mensch in seinem konkreten Dasein und Sosein im Gegensatz zum
«Wesen», zur «Idee» des Menschen; der Mensch im existentiellen Einsatz,
in seinem «Ernst» als «Gewissen» im Gegensatz zu irgendeiner Neutralitét.

Es ist ganz klar, daB3 damit fir das Problem «Verkiindigung und Wirklich-
keit» Wesentliches gesagt ist. So ist der Mensch im Zeichen der Verkiindi-
gung in der Tat angesprochen. Die Schwiche des Buches liegt nicht in dem,



298 Rezensionen

was es sagt, sondern in dem, was es verschweigt. Die formalen Bestimmungen,
die es gibt, bleiben eben, all ihrer zweifellosen Wirklichkeitsnédhe zum Trotz,
solange eine Abstraktion, als sie nicht im Zusammenhang jenes Concretissi-
mum stehen, um die es im Menschsein entscheidend geht: im Zusammenhang
der Geschichte Gottes mit dem Menschen, von der die Bibel zeugt. Diese Ge-
schichte, diese Zwiesprache Gottes mit dem Menschen — sie ist das wahre
«Prae» der Wirklichkeit.

Von ihr her wiirde iiber die genannten Bestimmungen hinaus folgendes
deutlich werden: Der Mensch ist, was er ist, im Zusammenhang eines Groflern
als er ist: im Zusammenhang der Schopfung als einer in Gottes Wort, in
Christus begriindeten Ganzheit; im Zusammenhang der menschlichen Ce-
meinschaft in Gesellschaft, Familie und Kirche als der von Gott in Christus
gestifteten Ordnungen; beides in sich beschlieBend und tberbietend; im
Zusammenhang der in Christus sich erfiillenden Geschichte Gottes mit dem
Menschen. Er ist, gerade auch wo er sich diesem GroBern gegeniiber isoliert,
nicht anders als in seinem Licht und Kontext zu erkennen. Noch der durch-
siakularisierte, individualisierte und vermalite Mensch von heute ist nicht
anders als so zu verstehen: seine Isolierung selber ist zu verstehen aus dem
umfangenden Ganzen, dem gegeniiber er sich isoliert. Von hier allein her
erhalten die formalen Strukturen, um die es Bernet geht, ihren wahren Ort
und Sinn. M. a. W.: die «ontologische Eintretensdebatte» kann nur gelingen,
wenn sie sich hineingibt in die gréBere Erkenntnis der Menschenliebe Gottes
in Jesus Christus. Die Wirklichkeitsfremdheit, die Bernets Denken bei aller
Wirklichkeitsoffenheit kennzeichnet, 148t sich u. a. darin erkennen, daf3 die
tiefe Bedeutung der «Liebe» als Kraft der Geborgenheit und Gebundenheit
in der Gemeinschaft kaum in Sicht kommt.

Fduard Buef, Benken, Kt. Baselland

H. J. Scuvrrz (Hrsg.), Juden, Christen, Deutsche. Stuttgart, Kreuz Verlag;
& Olten und Freiburg i. Br., Walter Verlag, 441 S. Sfr. 10.20.

Es war gewif3 ein Wagnis, eine Vortragsreithe mit dem oben angegebenen
Titel durch den siddeutschen Rundfunk zu veranstalten; ein noch groBeres
Wagnis ist es aber gewesen, die Vortrige aus der Lebendigkeit des ge-
sprochenen Wortes herausgelost als Buch herauszugeben. Denn ein Blick auf
den Titel zeigt sofort, daB hier weit mehr als die Beziehungen zwischen Juden
und Deutschen gemeint ist: es handelt sich, wenn auch hauptséchlich auf
den deutschen Kulturkreis beschriankt, um die grundlegenden Fragen: die
Bedeutung Christi fir das Judentum und der Sinn des Judentums fur die
Kirche heute. Gegeniiber solchen Fragen ist es nicht verwunderlich, daB
einige der Zeugnisse 6fters zum Glaubenszeugnis werden. Ein Buch, das nur
die Beziehungen zwischen Juden und Deutschen behandeln wollte, hitte den
tiblichen Inhalt gehabt: in ihm wire der Wille zur Verbesserung der gegen-
seitigen Beziehungen, auf Grund der zugegebenen Schuld dem Judentum
gegeniiber, kundgeworden. Unser Buch aber scheut sich nicht, an die Wur-
zeln des Problems heranzutreten statt nur bei seinen Folgen stehenzublei-
ben. Denn leider ist der Antisemitismus ein Phidnomen, das es nicht nur in
Deutschland gegeben hat und gibt, und Judenverfolgungen sind auch an-



Rezensionen 299

derswo vorgekommen, wenn auch bisher nicht in diesem Ausmaf. Wiederum
kann die Kirche in ihrer jahrtausendalten Geschichte sich kaum von dieser
Schuld reinwaschen (die Beitrdge von H.J. Kraus, R. Pfister und die
letzte, erschiitternde Zusammenstellung von E. Lange). Aber eine solche
Anndherung an die Wurzeln des Problems, wobei sich die Abgriinde des
Bosen, der Stinde auftun (z. B. die Aussagen E. Rosenstock-Huessy’s, K.
Thiemes und F. X. Arnolds), ist auch nur im Glauben mdéglich (vgl. den Bei-
trag von E. L. Ehrlich): denn nur im Glauben gibt es Vergebung und da-
durch wirkliche Vers6hnung, nur im Glauben gibt es Verstindnis und da-
durch einen wirklichen Dialog.

Zu diesem Zwecke wurden vom Herausgeber 46 hervorragende judische,
katholische und evangelische Personlichkeiten herangezogen. Es sind zum
grofBten Teil Theologen oder sonst mit dem Glauben eng verbundene Men-
schen. Aufler den schon erwidhnten seien unter den judischen Mitarbeitern
noch folgende genannt: M. Brod, M. Buber, Sh. ben Chorin, H. Bergmann,
E. Simon, H. Levin-Goldsechmidt; unter den Katholischen H. U. von Bal-
thazar und E. Przywara; unter den Evangelischen H. Gollwitzer, H. van
Oyen und P. Tillich. Diese ist nur eine geringe Auswahl unter den Beitriagen.
Daf3 ihre Studien im groflen ganzen auf jedem Gebiet hervorragend sind,
verwundert also kaum.

Was man sich fragen darf (und es ist gefragt worden, besonders in Israel,
vgl. die Rezension von Shaul Esh, Goodwill and misunderstanding: The
Jerusalem Post vom 20. Oktober 1961 und den Beitrag von D. Goldschmidt),
geht in eine ganz andere Richtung: ob und inwiefern die herbeigezogenen
judischen Gelehrten wirklich fiir das heutige Judentum reprisentativ sind;
denn es fehlen z. B. Vertreter des nicht-religiésen und des orthodoxen Juden-
tums. Und diese Frage kann leider nicht im Sinne der Absichten dieses
Buches beantwortet werden. Die judischen Mitarbeiter gehéren bestimmt
zu den besten, héchsten Denkern und Glaubenden des heutigen Judentums
deutschen Ursprungs, aber ihre Tragik scheint gerade darin zu bestehen, daf
ihre Botschaft viel grofleren Anklang unter Christen als unter ihren eigenen
Glaubensgenossen gefunden hat. Da es sich aber, wie schon gesagt, um eine
Begegnung im Glauben und nicht auf einer allgemeinen Basis des mensch-
lichen Anstandes handelt, hidtte man andere als aufgeschlossene Glaubige
wiahlen kénnen ?

Ein weiterer Einwand wire, dall es fir die Kirche nur einen Glauben
gibt, den an Jesum Christum (vgl. den Beitrag von E. Kéisemann), ein giil-
tiger Einwand, gewill. Doch die Lektiire der jiidischen Beitriige zeigt klar,
daB ihre Verfasser nicht an Jesus vorbeigegangen sind, ihn nicht ignoriert
haben, wenn sie (und dies gilt auch fiir die Fragen Sh. ben Chorins um Jesus
Christus sowohl als fiir die Vertreter Israels, von denen E. Przywara Zeugnis
ablegt) ihn auch nicht nach der Verkiindigung der Kirche bekennen. Ist
damit nicht doch ein gemeinsamer Gesprachsgrund im Glauben gefunden ?

J. Alberto Soggin, Rom.



	Rezensionen

