
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

A la rencontre de Dieu. Mémorial Albert Oelin. Bibliothèque de la Faculté
catholique de théologie de Lyon, 8. Le Puy, Editions Xavier Mappus, 1961.
441 S.

Der 1960 im Alter von 58 Jahren verstorbene Professor der Heiligen
Schrift Albert Gehn war vor allem ein hervorragender Popularisator und
hatte als solcher großen Anteil am Aufschwung der biblischen Studien unter
den Katholiken Frankreichs. Auf dem Gebiet der eigentlichen Exegese ist
er vor allem bekannt geworden durch seine These von der «relecture» oder
«réinterprétation» heiliger Texte durch die Bibel selber; es ist dies ein
Gedanke, der sich z. B. mit gewissen Ausführungen von Rads im zweiten Band
seiner «Theologie des Alten Testaments» deckt. - Der vorliegende Gedenkband

enthält, neben dem Verzeichnis der Veröffentlichungen von Albert
Gehn, 28 Beiträge, vor allem von französischen Verfassern. Zehn Artikel
handeln vom Alten Testament: Jean Delorme, A propos du songe de Jacob,
zeigt, wie der Text von Gen. 28 ein theologisches Denken widerspiegelt, das
stets im Fluß bleibt. - R. de Vaux prüft das gegenseitige Verhältnis der
Traditionen von der Lade und dem heiligen Zelt mit dem Schluß, daß
vermutlich beide Gegenstände in die Nomadenzeit zurückreichen, daß die Lade
ihren Platz unter dem Zelt hatte, und daß das Zelt dank der als Ruhesitz
Jahwes verstandenen Lade das «Zelt der Begegnung» genannt wurde. — Joh.
Schildenberger, Moses als Idealgestalt eines Armen Jahwes, betont, daß die
Tradition von Mose vor allem bei den Propheten des 9. Jahrhunderts, Elia
und Elisa, lebendig war. - Joseph Coppens, Le roi idéal d'Isaïe 9, 5-6 et
11, 1-5, legt eine Exegese dieser Texte vor mit dem Ergebnis, es handle sich
um jesajanische messianische Texte. - Giovanni Rinaldi, Gli «scampati» di
Is. 66, 18-22 prüft den Sinn des Ausdrucks «die Entronnenen» in Jes. 66, 21 ;

dieser bezeichnet einerseits die dem Gericht Entronnenen, andererseits die
Heiden, die sich Israel anschließen. Im eschatologischen Drama wird vor
allem die zweite Bedeutung wichtig. — H. Cazelles, Une relecture du Ps. 29?,
meint, daß in Ps. 29 ein nach kanaanäischem Vorbild in der Zeit Davids
gedichteter Psalem vorliege, der nach dem Exil im Lichte der Botschaft der
Propheten leicht überarbeitet und ergänzt wurde. — Evode Beaucamp,
Justice divine et pardon, prüft aufs neue, in eingehender Exegese, den
syntaktisch seltsamen Vers Ps. 51, 6b. Er lehnt die gegen Ende des Mittelalters
aufkommende Erklärung, wonach die Sünde des Menschen den
Strafbeschluß Gottes rechtfertige, ab, betont aber, daß der Vers je nach dem
hebräischen und dem griechischen Text einen verschiedenen Sinn ergebe. —

P.-E. Bonnard, Le vocabulaire du Miserere, stellt in nützlicher Weise das
Vokabular des Erbarmens, der Sünde, der Reinigung, Erneuerung und
Wiederherstellung nach dem Psalm 51 zusammen. - Raymond Pautrel, Le style
de cour et le Psaume 72, erklärt den Ps. 72 als ein Fürbittegebet für den
Perser Darius, entsprechend dem Edikt von Esr. 6, 10. - Pierre Grelot,
L'eschatologie de la Sagesse et les apocalypses juives, betont, daß die
Aussagen der Apokalypsen einerseits und der «Weisheit Salomos» andererseits
über das Ergehen des Menschen nach dem Tode weitgehend identisch sind,



Rezensionen 285

daß sie aber in der «Weisheit» in einer Form dargelegt werden, die dem
hellenistischen Milieu Alexandriens besser entspricht. - Es folgen vier
Beiträge zur Umwelt des Alten Testaments. Der verstorbene Etienne Drioton,
Une colonie israélite en Moyenne Egypte à la fin du Vile siècle av. J.-C.,
erneuert seine These, daß die «Weisheit des Amenemope» auf ein hebräisches
Original zurückgehe, und präzisiert sie dahin, daß dieses Original der
Instruktion einer israelitischen Gemeinde in Mittelägypten diente. - André
Barucq, Une veine de spiritualité sacerdotale et sapientielle dans l'Egypte
ancienne, weist hin auf Weisheits-Elemente in den Inschriften des Grabes
von Petosiris (2. Hälfte 4. Jh. vor Christus). Diese Weisheit beschäftigt sich
vor allem mit der Frage, wie man Gott wohlgefällig sein könne. - François
Daumas, Littérature prophétique et exégétique égyptienne et commentaires
esséniens, zeigt an Hand der sog. «Demotischen Chronik» und anderer Texte,
daß in Ägypten exegetische Literatur von der Art der Kommentare aus
Qumran stark verbreitet war, und daß darum mit größter Wahrscheinlichkeit

die qumranische Methode aus Ägypten übernommen ist. - Charles
Perrot, La lecture synagogale d'Exode 21, 1-22, 23 et son influence sur la
littérature néo-testamentaire, skizziert die Methode der Lesung des « Seders»,
mit zugehörigen Haftaroth und Petihthoth, im Gottesdienst der Synagoge
und behandelt anschließend einige neutestamentliche Texte, die durch die
synagogale Lesung von Ex. 21-22 mitbeeinflußt sind. - Die neun Artikel
zum Neuen Testament und 5 weiteren zum Thema «Die Schrift in der
christlichen Tradition» bewegen sich auf ähnlich hohem Niveau und gestalten
dies «Mémorial» zu einem eindrücklichen Zeugnis französischer katholischer
Bibelforschung. Carl A. Keller, Lausanne

Solomon Goldman, The Book of Human Destiny. From Slavery to Freedom.
London & New York, Abelard & Schuman, 1958. XIII + 751 S. $ 8.50.

Dieses posthume Werk des 1953 verstorbenen Rabbi Solomon Goldman
von der Anshe Emet Synagoge in Chicago enthält einen ausführlichen
Kommentar zu Ex. 1-20. Der Text ist in Perikopen aufgeteilt; jede Perikope
wird zuerst übersetzt und dann als Ganzes erläutert; hierauf folgt die
detaillierte Erläuterung Wort für Wort. Der Verfasser ist außerordentlich
belesen : er zitiert die ganze einschlägige europäische Literatur und ist durchaus
offen für literarkritische Fragen. Von ganz besonderem Wert sind indessen
die zahlreichen Hinweise auf die rabbinische Literatur; hier leistet der
Verfasser einen Beitrag, den er allein geben kann. Aufschlußreich sind auch die
praktisch-theologischen Hinweise; man hat oft das Gefühl, einem rabbini-
sehen Prediger zuzuhören, der seiner Gemeinde das Alte Testament auslegt. —

Die großartige Aufmachung des Bandes entspricht seinem inneren Gewicht.
Carl A. Keller, Lausanne

Louis Ligier, Péché d'Adam et péché du monde. Bible, Kippur, Eucharistie.
Le Nouveau Testament. Théologie, Et. publ. sous la dir. de la Fac. de
théol. S. J. de Lyon-Fourvière, 48. Paris & Aubier, Editions Montaigne,
1961, 487 p. NF. 42.-.
Ce gros volume représente la seconde moitié d'une thèse de doctorat

soutenue en 1952 à l'Université Grégorienne. On y retrouve les qualités du pre-



286 Rezensionen

mier tome recensé ici en 1961: une manière originale d'aborder l'Ecriture à
l'aide des traditions liturgiques tant juives que chrétiennes, une information
vaste et sûre, une pensée analytique et subtile, une bibliographie importante,
etc. On sera aussi heureux de lire dans le présent ouvrage des textes juifs
difficilement accessibles. L'auteur soutient l'idée que la liturgie juive éclaire
les déclarations apostoliques et notamment celles de Paul ; sa démonstration
soulève de l'intérêt si elle n'emporte pas l'adhésion. Elle repose sur une
méthode exégétique qui tient peut-être davantage des exposés rabbiniques que
de la critique historique et littéraire ordinaire.

L. Ligier poursuit ici son enquête sur la signification du péché dans l'Ecriture

et souligne la place qui y occupe le thème d'Eden. Il interroge successivement

les synoptiques et l'apôtre. Il montre le rôle décisif que joue le Fils de

l'homme, «objet axial de la récapitulation» dans les Evangiles, et conclut:
«Jusqu'à la fin des siècles, l'objet central autour duquel individus et
collectivités ont à opter dans la foi est le mystère de sa présence au monde et à

l'Eglise. S'opposer à lui est le péché des 'antichrists'. Le comble du mal a
commencé dès que le péché a trouvé son thème central dans le mystère du
Fils de l'homme» (p. 153 s.). On notera en passant les pages consacrées aux
tentations du Christ, à la signification messianique du Psaume 8, au
blasphème contre l'Esprit et au rôle récapitulatif du Christ.

Paul de son côté décrit le péché du monde dans 1 Cor. 1 et dans Romains,
au chapitre 1 notamment. Cette dernière épître et en particulier le chapitre 5

permet de saisir la portée eschatologique et l'universalité du péché (p. 256 ss.) ;

pour la comprendre il faut, selon L. Ligier, la situer dans le contexte des
fêtes juives de Rosh-hashanah et de Yom Kippur. «L'épître aux Romains...
pose le même problème (que ces fêtes), pour en indiquer aussi les moyens de
solution, les effets et les dimensions» (p. 244). L'auteur s'efforce de relier la
théologie paulinienne sur ce point à la liturgie du grand Pardon; si sa thèse
ne convaint pas absolument, on retiendra du moins cette possibilité
d'expliquer l'apôtre par la tradition cultuelle de son peuple plutôt que par tel
ou tel écrit juif.

Signalons que L. Ligier présente à cette occasion le texte du «Seder 'Abo-
dah» du Kippur qu'il met en relation avec les Constitutions apostoliques
(VIII, 12, 6-27); selon le théologien romain, Rom. 5, 12 doit se rendre par
«tous meurent du moment que (vu que) tous ont péché» (p. 269s.) et ce péché
est moins un acte qu'un état, il correspond à «tous sont devenus coupables,
ont été saisis par le asham» (p. 275). D'autres remarques mériteraient d'être
relevées qui font la richesse de cet ouvrage même si sa thèse principale
demande encore une confirmation. Robert Martin-Achard, Genève

Julius Gross, Entstehungsgeschichte des Erbsündendogmas, 1. Von der Bibel
bis Augustin. München/Basel, E. Reinhardt Verlag, 1960. 386 S.

Dieses Werk ist eine leidenschaftliche Kampfschrift gegen die augusti-
nische Erbsünde, wie sie z. B. im Tridentinum auftritt. Im ersten Teil wird
die voraugustinische Zeit behandelt, von den biblischen Stellen (in denen
mit der traditionellen katholischen Exegese scharf abgerechnet wird) zu den
mit umfassendem Belegmaterial besprochenen griechischen und lateinischen



Rezensionen 287

Vätern. Im zweiten Teil folgt die Auseinandersetzung mit Augustin, eine
schonungslose Aufdeckung der im peccatum originale enthaltenen
Widersprüche. Die Haupttheorie ist klar: Dieser Begriff ist nicht biblisch und
findet sich weder in Gen. 3 (S. 26ff.) noch in Rom. 5, 12 (S. 53ff.); die ältere
Patristik kennt ihn nicht, obschon «Vorarbeiten» geleistet worden sind, zum
Beispiel von Origenes (S. 108) und Irenäus (S. 95); der jüngere Augustin
vertritt ihn ebenfalls nicht vor 396 (S. 259ff.); erst die pelagianische Kontroverse

zwingt Augustin in die logisch-absurden Formulierungen einer
fortgepflanzten Erbsünde, die durch Adam in die Welt gekommen ist.

Die Arbeit von Groß hat wesentliche Verdienste. Nicht nur läßt sie uns
durch reiches Material einen Einblick in katholische Forschung gewinnen,
sondern sie zwingt uns durch ihre rational-subjektive Polemik zum
Ernstnehmen der Probleme, zum Beispiel in der Auseinandersetzung mit den
biblischen Texten oder in der These, daß in einer präzisen Analyse kein
einziger Beweis der von Augustin zitierten Väter der Kritik standhalten
könne (S. 311). Vor allem zeigt sie die verhängnisvolle Verknüpfung von
Sünde und Konkupiszenz (S. 291ff. 322ff.). Es besteht auf protestantischer
Seite eine hübsche Versuchung, die augustinische Gnade ohne gerade diese

Verknüpfung darzustellen, und da ruft die Polemik von Groß kräftig zur
historischen Wahrheit zurück.

Die Frage an dieses Buch ist die Frage nach dem Wesen der augustinischen
Sprache. Wie es keine augustinische Lehre von der Kirche gibt, sondern
nur Fragmente einer Sprache über die Kirche in konstanter Bewegung, so
ist auch bei Sünde und Gnade die Sprache Augustins in ihrer ganzen
grenzenlosen Widersprüchlichkeit eine Sprache in Bewegimg, die nur von
Augustins Existenz und das heißt: von den Konfessionen her zu erfassen ist.
Das bedeutet aber, daß die Sünde von der Gnade her verstanden werden
muß und nicht umgekehrt, sonst wird jedes historisch ehrliche Werk über
die Sünde zur Parodie oder zur logischen Narretei. Das Problem der Erbsünde
ist niemals im religiösen Bewußtsein des durchschnittlichen Volkes verankert
(S. 293), denn dieses Volk hat gerade diese Gnade in der Geschichte nie
richtig verstanden. Noch schwächer ist es, an den punischen Gottesbegriff
mit seiner völligen Willkür zu appellieren (S. 372). Julian von Eclanum, mit
dem Groß so offensichtlich sympathisiert (S. 316), hat nie verstanden, daß
bei «Gnade» alles auf dem Spiele steht; darum aber geht es Augustin. Alle
Sprache Augustins ist Antwort und Relation, nicht mehr. Weil Sprache
derart in dialektischer Bewegung ist, kann man überhaupt kaum von einer
«Lehre von der Sünde» bei Augustin sprechen. Auf jeden Fall ist das Urteil,
Augustins Gnade und Erbsünde müßten zum sittlichen Nihilismus führen
(S. 374), eine Fehldeutung des augustinischen Denkens. Dazu hat beides
eben gerade nicht geführt, wie ein Blick in die spätesten Predigten bereits
zur Genüge beweist. Von der Erkenntnis her, daß Augustins Sünde nicht
System, sondern Antwort, Versuch einer Antwort, bedeutet, ließe sich ganz
anderes, Positiveres darüber schreiben; daß die Verknüpfung mit der
Konkupiszenz unbiblisch ist und daß die Darstellung unerhörte
Widersprüche enthält, darin muß man Groß allerdings zustimmen.

Samuel Läuchli, Evanston



288 Rezensionen

Robert P. Gagg, Kirche im Feuer. Das Leben der südfranzösischen Hugenottenkirche

nach dem Todesurteil durch Louis XIV. Zürich/Stuttgart, Zwingli
Verlag, 1961. 342 pages.
Le pasteur de Pfäffikon, M. Gagg, est un érudit. Sa connaissance du pro-

phétisme huguenot est puisée aux meilleures sources ; s'il ne les a pas épuisées,
du moins en a-t-il tiré l'essentiel. Sa bibliographie complète heureusement
celle de Charles Bost.

L'ouvrage comporte trois parties: l'exposé des faits, le portrait des
principaux inspirés et un jugement théologique porté sur la valeur de la prophétie.

M. Gagg corrige les vues de Bost sur l'origine de ce mouvement mystique.
C'est Arnos du Ferre, gentilhomme verrier du Dauphiné, qui donna l'impulsion

première en recueillant chez lui une trentaine d'enfants que les dragonnades

avaient rendus orphelins, dont trois au moins furent les premiers
prophètes; tandis que Bost voyait dans les extases d'Isabeau Vincent le «prodige

initial».1 Les données fournies par l'évêque Fléchier et par Bzueys
paraissent donner raison à M. Gagg.

En Dauphiné, l'inspiration est de courte durée, de 1685 à 1688; elle s'y
apaise rapidement après l'arrestation d'Isabeau Vincent mais passe en
Vivarais, où elle produit une effervescence populaire. Des troupes de prophètes
passent de village en village, des enfants et des adolescents entrent en
transes. Les miracles ne manquent pas: auditions de voix célestes, visions
surnaturelles, divination, extases. Des assemblées cultuelles très nombreuses
écoutent les inspirés et reçoivent d'eux les sacrements. Mais les dragons se

mettent en branle. Les prophètes ne se taisent pas, ils prêcheront dans les
maisons pendant une dizaine d'années. Leur enthousiasme est entretenu par
des miracles tels que les larmes de sang versées par Marie la Boiteuse, miracle
dont l'authenticité est affirmée par M. Gagg contre l'opinion de Ch. Bost.

Le prophétisme passe vers 1701 dans les Cévennes, où les protestants ne
se sont jamais soumis à la Révocation. Des laïques président leurs cultes
selon la liturgie traditionnelle et les églises restent constituées. Les grands
prédicants: Vidal, Vivent, Brousson sont morts martyrs lorsque Raoul,
Marion et d'autres propagent le prophétisme en Languedoc. Au début de
1702, les inspirés cévenols sont nombreux; c'est à eux que M. Gagg, comme
Ch. Bost, attribue la responsabilité du soulèvement des Camisards. Et,
certes, le prophète Sequier conduisait la troupe qui donna le signal de
l'insurrection en assassinant l'archiprêtre du Chayla ; mais ce meurtre n'était pas
le premier, les prédicants Vivent et Brousson lui-même avaient formé des

plans de libération militaire qui avaient suscité un écho profond dans le
peuple opprimé. La prophétie n'est pas seule responsable de la guerre des
Cévennes mais il est vrai qu'elle y prit une part très active. Au reste, elle
survécut à l'écrasement des Camisards.

M. Gagg ne se borne pas à narrer les faits; avec sagesse, il cherche à en
comprendre le sens et la valeur. Il remarque qu'aucun prophète ne l'est
volontairement; ces gens absolument honnêtes sont unanimes à voir dans le

1 Ch. Bost, Les «prophètes de Cévennes» aux XVIIIe siècle: Rev. d'hist.
phil. rel. 5 (1925), 401-430, p. 403.



Rezensionen 289

«don» qui leur est fait une œuvre du Saint-Esprit. Se trompent-ils? Pouvons-
nous attribuer au Saint-Esprit les convulsions pathologiques, les pertes de
conscience qui accompagnent le «don»? Est-ce lui qui fait condamner à mort
les prisonniers de guerre par la bouche des enfants, lui qui appelle aux armes,
lui qui annonce la proche fin du monde, la conversion de Louis XIV, lui
encore qui dirige les opérations militaires, et souvent fort mal, ou qui inspire
des prophéties contradictoires? - «Nous avons affaire, dit M. Gagg, à un
mélange exceptionnel d'influences externes; certaines prophéties ont certainement

l'autorité d'un ordre de Dieu mais d'autres ont un caractère
démoniaque» (p. 170). L'inspiration passe, chez les prophètes mêmes, pour une
maladie, mais une «sainte maladie» dont Dieu se sert pour manifester sa
volonté. Et cela seul importe aux huguenots opprimés: savoir que Dieu est
proche, qu'il intervient, qu'il parle. Les prophètes restent humbles, ils
s'accusent eux-mêmes, ils prêchent la repentance et l'obéissance jusqu'à la mort ;

la sérénité de leur propre mort donne autorité à leur message. Ilsne prétendent
rien ajouter à la révélation biblique mais seulement l'actualiser: montrer aux
protestants leur devoir de maintenir l'Eglise, la vraie Eglise, et son
témoignage public: le culte. Ils sont des pierres qui crient quand tous se
taisent. Incultes, angoissés jusqu'à la crise nerveuse, pécheurs, parfois
violents, tels quels ils ont réveillé l'Eglise, prié et obéi. A n'en pas douter, ils
furent des agents de Dieu pour le salut de l'Eglise réformée.

M. Gagg nous dit tout cela de manière à nous convaincre. Peut-être notre
conviction serait-elle encore plus ferme s'il avait toujours évité le ton
apologétique, s'il avait décrit l'aspect démoniaque de la prophétie avec autant
de force que son côté édifiant, s'il avait, par exemple, signalé le miracle de
Clary sortant indemne d'un bûcher flambant où il est demeuré un quart
d'heure, en ajoutant que, selon Court, il dut ensuite soigner ses brûlures.
Ce sont là des nuances qui n'enlèvent guère à notre admiration et à notre
reconnaissance. Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Walter Tappolet, Das Marienlob der Reformatoren. Hrsg. unter
Mitarbeit von Dr. Albert Ebneter. Tübingen, Katzmann-Verlag, 1962. 365 S.

DM 26.80.

Unter den Pius-Päpsten des 19. und 20. Jahrhunderts ist die Mariologie in
den Mittelpunkt der dogmatischen Arbeit des römischen Katholizismus
gerückt. Marksteine der Entwicklung innerhalb von hundert Jahren sind die
Dogmatisierungen der Unbefleckten Empfängnis 1854 und der leiblichen
Himmelfahrt Mariens im Jahre 1950. Beide Lehren sind zwar seit Jahrhunderten

in der kirchliehen Überlieferung verankert, sind aber doch durch den
reinen Machtspruch päpstlicher Lehrunfehlbarkeit in den Rang eines Dogmas
erhoben worden. Um das Verständnis dieser Vorgänge hat sich sogar die
allgemeine geistesgeschichtliche Forschung bis hin zur Tiefenpsychologie
bemüht (C. G. Jung), doch ist vor allem die protestantische Theologie zu neuer
Stellungnahme und innigerem Durchdenken der Marienfrage aufgerufen. In
vielen Publikationen um das Mariendogma von 1950 herum ist die katholische

Mariologie als das eigentliche Hindernis für eine ökumenische Denk-

19



290 Rezensionen

weise oder gar für einen engern Zusammenschluß der Christenheit herausgestellt

worden.
Wie aber stellte sich die evangelische Theologie in ihren grundlegenden

reformatorischen Anfängen zur Marienfrage? Das vorliegende Buch will hie-
zu nicht eine Einzelabhandlung bieten, sondern schlicht die Quellenlage
aufzeigen. Daher sammelt es die mariologischen Aussagen Luthers, Calvins,
Zwingiis und Bullingers. Neben den bekannten Werken wie der großen
Marienpredigt Zwingiis von 1522 tauchen unbekannte und weitentlegene
Texte, besonders aus Bullinger, auf, die eine eindringende Quellenforschung
des Verfassers, der kein theologisch-wissenschaftlicher Fachmann ist, voraussetzen.

Der Ertrag dieser sorgfältigen Nachforschungen ist, wie Tappolet
sagt, überraschend: das Marienlob liegt in der Reformationszeit in ungeahnt
breitem Ausmaße vor. Freilich hält es sich immer im biblischen Rahmen,
denn durchweg wird bei aller Hochschätzung der Mutter des Herrn die
Anrufung abgelehnt. Dennoch ist der Unterschied zum späteren Protestantismus

und seiner Haltung gegenüber Maria sehr deutlich. Der Verfasser fragt
sich mit Recht, «ob nicht an der problematischen Situation der Kirchen der
Reformation im Gesamtbereich des heutigen Lebens und an der Not der
Verkündigung und des Gottesdienstes auch diese Mißachtung der Mutter des

Herrn, der Mutter der Kirche, und ihrer Haltung dem Wort Gottes gegenüber

zum mindesten mitschuldig sei». Er glaubt an die Notwendigkeit der
Rückgewinnung eines biblisch gegründeten Aufschauens zu Maria und
verspricht sich von daher ein organisches Element für eine dauerhafte Ökumene.
Wer mit der modernen katholischen Mariologie enger vertraut ist, wird dazu
ein Fragezeichen machen. Aber zur Korrektur der landläufigen Anschauungen

über die Stellung der Reformatoren zu Maria ist das Buch wertvoll und
notwendig. Ernst Gerhard Rüsch, Schaffhausen

Hans Dombois, Das Recht der Gnade. Ökumenisches Kirchenrecht, 1. Witten,
Luther-Verlag, 1961. 1064 S. DM 60.—.

Wenigstens drei Gründe ließen sich anführen, die das Unternehmen einer
Buchbesprechung dieses Werkes als ein fragwürdiges erscheinen lassen. Wir
haben es nämlich mit dem 1. Teil eines großen Entwurfes zu tun, der sich
einfach durch seinen Reichtum von vornherein einer auch nur annähernd
erschöpfenden Darstellung entzieht und nicht mehr als einige Hinweise und
Fragen gestattet. Es ist zudem aus der überlegenen Sachkenntnis eines
Juristen geschrieben, dessen Leidenschaft für das «sanfte Joch dieses Rechtes»

(S. 14) den Theologen zunächst einmal zu schlichtem Schweigen und
Hören verurteilt, obgleich es ihn auch wieder in einer Weise herausfordert,
der die sich nahelegende bloß stumme Bewunderung verbietet.' Endlich aber
ist es ein Dokument unserer Zeit, eines in unserer Zeit aufgebrochenen
Willens, Kirche neu zu denken und zu leben, das an sich schon einer flüchtigen
Beleuchtungsprobe entzogen erscheint. Inwieweit dieses Buch tatsächlich
noch die gegenwärtige Zeit dokumentiert oder schon wieder historisch wirkt,
darüber kann natürlich heute noch nichts ausgesagt werden. Immerhin darf
man die Problematik der Situation heute nicht übersehen: während nun
nach einer Periode intensiven kirchenrechtlichen Engagements im Umbau



Rezensionen 291

von Verfassungen und Gottesdienstordnungen die großen theoretischen
Entwürfe erscheinen, treffen diese bereits wieder auf ein beträchtlich gewandeltes
theologisch-kirchliches Bewußtsein. An der Frage, ob das «Recht der Gnade»
sich als Wahrheit für die nachwachsende Generation der Juristen und Theologen

erweisen wird, kann jedenfalls nicht beiläufig vorbeigegangen werden.
Außer Frage steht, daß Dombois sein Werk als zukunftsträchtig betrachtet.

Er will nicht nur aufarbeiten, abklären und neu formulieren, sondern
ein reformerisches, ja fast ein reformatorisches Pathos in Sprache und
Darstellung ist unverkennbar. Dies äußert sich keineswegs bloß im souveränen
Verteilen von Lob und Tadel an allem Bisherigen - Zimperlichkeit im Urteil
wird man ihm nicht vorwerfen dürfen -, sondern in der Spannweite der
Aufgabe, vor die er sich gestellt sieht. Seine treffende Definition der
Kirchenrechtslehre als einer «Oberrechenkammer der Kirche», in welcher mit
«anatomischer Genauigkeit sichtbar» wird, «was von der Gedankenbewegung der
Dogmengeschichte in die verbindliche Lebensgestalt der Kirche
übergegangen ist» (S. 14), zeigt das ebenso an wie das vorweggreifende Programm
eines ökumenischen Kirchenrechtes. Schon der Aufriß des Ganzen deutet
etwas Neues an: in den 1058 Seiten dieses ersten Bandes werden
Kirchenverfassungsfragen kaum berührt - die Grundlagenprobleme beherrschen ihn
zur Gänze. Dafür setzt der Verfasser entscheidend bei den eigentlichen
Lebensäußerungen der Kirche ein : nachdem in einem ersten Teil das Methodenproblem

und der Rechtsbegriff behandelt wird, umfaßt der zweite Teil mit
nahezu 600 Seiten das Kirchenrecht als «liturgisches und bekennendes
Recht». Dann folgt Teil drei: Grundbegriffe, Gebrauch und Grenzen des
Kirchenrechtes. Wir sehen bereits: Dombois will bewußt Karl Barths
«Ordnung der Gemeinde» darin folgen, daß er das Kirchenrecht «vom
Gottesdienst her ordnet» (S. 41). Er beruft sich ausdrücklich auf ihn, macht
allerdings zugleich die Theologen der Berneuchener Bewegung zu Paten
dieses Gedankens (S. 40). Die sich hier anschließende kritische Auseinandersetzung

mit Barth ist zweifellos eine der interessantesten Partien des Buches.
Dombois trifft sich mit Barth in dem, was er knapp so formuliert: «er

hat keine Angst vor dem Gesetz» (S. 44). In der Tat ist es durchgehendes
Kennzeichen beider Entwürfe, daß in ihnen von Ordnung, Gesetz, Recht,
Pflicht, ohne jene Sorge zu reden möglich ist (S. 183), die sonst im
reformatorischen Bereich auftritt. Dombois stört daher auch nicht Barths
Gesetzesauffassung, dafür aber wirft er ihm hinsichtlich des liturgischen Rechtes das
Fehlen einer «konkreten Geschichtlichkeit und geschichtlichen Konkretheit»

vor (S. 49), wofür er einen faktischen Ausfall des zweiten Artikels bei
Barth verantwortlich macht. Erklärlich wird dies, wenn man sieht, welches
Gewicht Dombois seinerseits dem «inkarnatorischen Moment in der Liturgie»
zumißt, was wiederum mit seinem «seinshaften Personalismus» (S. 217) und
seiner Gnaden- und Rechtfertigungslehre (S. 187ff. 195ff.) zusammenhängt.

«Kirchenrecht (ist) auf ihre Legitimität geprüfte Liturgie» (S. 52). Darum
werden der Reihe nach das Priestertum Missionsbefehl, Taufe,
Konfirmation, Gottesdienst, Predigt, Abendmahl, Ordination, Ehe und Trauung,
Bekenntnis und Bußsakrament einer ausführlichen liturgie- und
rechtsgeschichtlichen Untersuchung unterzogen und daran jene Erkenntnisse ge-



292 Rezensionen

wonnen, die das «Recht der Gnade» sowohl erweisen als auch von ihm
wiederum beglaubigt werden. Aus Raumgründen müssen wir es uns
versagen, hier auf Einzelheiten einzugehen, und uns damit begnügen, die hier
geleistete bedeutsame Arbeit zu verdanken. Allerdings erscheinen
folgenreicher als das beigebrachte Material die an dieses herangebrachten Theo-
logumena. Diese verdichten sich in der Sakramentsauffassung. Es sei auf
zwei, m. E. recht wesentliche Details hingewiesen. Dombois identifiziert sich
weitgehend (S. 462 u. ö.) mit den Grundgedanken des Buches « Sakramentales
Denken» von Gerardus van der Leeuw, für das ein in aller Religion vorfind-
licher Pansakramentalismus und der Gleichnischarakter aller Natur wesentliche

Fundamente darstellen (vgl. das Buch gleichen Titels, deutsche
Übersetzung 1959, S. 113). Andererseits benützt unser Autor einige Ergebnisse
der bekannten Untersuchung H. von Sodens über den Sakramentsbegriff in
den ersten zwei Jahrhunderten der Kirche1 dazu, um «sacramentum» als
«sakralrechtliche Pfandsetzimg» zu verstehen. Durch «eine sinnvoll-paradoxe
Umkehrung dieses Rechtsgedankens» (S. 136/37) gewinnt er einen « juristisch-
prozessualen Sakramentsbegriff», in dem das reformatorisch verstandene
Heilshandeln Gottes «sub contrario» bereits in nuce enthalten sein soll. Dazu
bietet freilich die von Sodensche Untersuchung nicht die leiseste Handhabe,
noch kann mit historischer Redlichkeit wirklich angenommen werden, daß
hinter der christlichen Aufnahme sakralrechtlicher Begriffe andere Gründe
stehen als die bekannte siegreiche Herrschaftsübernahme eines Legalismus,
die sich damals Hand in Hand mit der Verwandlung des evangeliumsgemäßen
Glaubens in allgemeine, christlich «getaufte», Religion vollzog. Für einen
solchen sakralrechtlichen Legalismus ist aber gerade das Heilshandeln sub
contrario so ungefähr die fernste aller seiner eigenen Möglichkeiten.

Für Dombois besteht hier offenkundig keine Schwierigkeit. Es gehört zu
seiner geradezu genialischen Gesamtleistung, auf dem Boden des «seinshaften
Personalismus» reformatorische Heilserkenntnis, ja pflichttreue Gebundenheit

an die lutherischen Bekenntnisschriften (vgl. S. 677ff.) mit einer
sakramentalen Weltschau zu verbinden, die den Wurzelboden naturreligiösen
Sakralismus bewußt aufbewahrt. Nach van der Leeuw ist die «Natur» ein
Gleichnis und dieses Gleichnis kann sowohl auf einer Tat Gottes, der schafft
oder neuschafft, beruhen oder auch auf einer ursprünglichen oder unendlichen
Identität beider Welten. Anders ausgedrückt ist das Gleichnis sowohl durch
göttlichen Akt als auch durch Sein grundgelegt, und in diesem «sowohl-als
auch» dürfte auch für Dombois der Schlüssel für seine Zusammenschau
liegen. Er hat das, überraschend knapp, durch seine Aufnahme des Komple-
mentaritätsgesetzes (S. 190) angedeutet. Seine Institutionslehre ist ja ebenfalls

durch das Ineinander, oder man sagt in seinem Sinne besser : durch die
«Gegenläufigkeit», von seinshaftem Stand und akthaftem Eintreten in diesen
Stand ausgezeichnet (S. 894ff.). Sakramentstheologie und Institutionsbegriff
stützen sich hier gegenseitig und zeitigen einen Rechtsbegriff, der nun
tatsächlich dazu ausersehen ist, die Gnade selbst zu repräsentieren.

Denn Gnade ist für Dombois immer ein «Rechtsvorgang», nämlich die

1 H. von Soden, Zeitschr. neut. Wiss. 12 (1911), S. 188ff.



Rezensionen 293

Einsetzung in einen unverdienten Stand, aus dem dann ohne innere
Schwierigkeiten eine entsprechende Dankbarkeitsverpflichtung resultiert (S. 178/
179). Dieser Rechtsvorgang kann daher unter den Begriffen der Restitution
oder Institution (S. 178. 196) verstanden werden, wobei der sakramentale
Begriff der «repraesentatio» die nötige Hilfestellung leistet (S. 104).
Verleihung des Gnadenstandes ist sozusagen ureigenste Leistung des Rechtes,
das seinem Wesen nach dem Evangelium näher steht als dem Gesetz. Man
muß daher vom «Recht« als «einer Gestalt der Gnade» reden, denn «recht
verstanden ist der Rechtsbegriff der Gnade die Summe des Evangeliums».
Ja, «es ist vom Recht her das Evangelium der Gnade leichter zu begründen
als Gebot und Gesetz» (S. 190. 191). Hier haben wir die Kernsätze einer
Rechtslehre, die keineswegs bloß im Kirchenrecht, sondern allgemeine
Gültigkeit besitzt. Allerdings ist dies nicht alles, was vom Recht auszusagen ist.
Es gibt nämlich neben diesem gnadenhaften oder «statusrechtlichen»
Formenkreis noch einen «normativen», der auch Forderungs- oder Gerechtigkeitsrecht

genannt werden kann, und dem zu Dombois' Bedauern sowohl in
der bürgerlich-akademischen Jurisprudenz wie auch weithin in der
protestantischen Theologie die Palme des Vorranges zugefallen ist, was ganz
allgemein durch eine seit Jahrhunderten währende Korrumpierung des
Rechtsbegriffes verursacht wurde. Während also die beiden Formenkreise des

Rechtes, der gnadenhaft statusrechtliche und der normativ gesetzesrechtliche,

sich eigentlich komplementär zu ergänzen und in entsprechender
Gegenläufigkeit sich im Gleichgewicht, das dennoch einen deutlichen Vorrang
des Gnadenrechtes in sich schlösse, zu erhalten hätten, hat es die geschichtliche

Entwicklung unter besonderer Schuldteilhabe der Philosophie seit dem
Mittelalter dazu gebracht, daß das Statusrecht, zwar in seiner Faktizität und
Wirksamkeit niemals erlöschend, ins Ungewisse und Unbekannte verdrängt
wurde. Dieser historische Prozeß bedeutet praktisch eine heillose Vergesetzlichung

des Rechtes und ist das Keimzeichen der allgemeinen Verbürgerlichung,

die sich am schärfsten in einer verhängnisvollen Ethisierung des
Rechtes dokumentiert. Diesem Verfallsprozeß entgegenzuwirken ist offenbar
des Verfassers heiliges und leidenschaftliches Anliegen.

Der Leser dieser Zeilen wird sich vielleicht fragen, wo denn nun eigentlich
das Kirchenrecht selbst zu Worte kommt. Nun, man muß wohl urteilen:
nirgends - sofern man unter ihm ausgeführte Folgerungen und Konkretisierungen

der Grundbegrifflichkeit verstehen wollte. Dieser erste Band führt
nicht über Grundlagenprobleme hinaus. Die so breit angelegte und
ausgeführte Diskussion über die liturgierechtliche Bedeutung des Gottesdienstes
und der einzelnen Amtshandlungen stellen zwar kenntnisreiche Einzel-
abhandlungen dar, aus denen man u. U. mehr lernen kann als aus manchen
Monographien im Rahmen der Praktischen Theologie; aber zu konkreten
Schlüssen für das, was heute hier zu gelten hätte, kommt es so gut wie nicht.
Der erwähnte Schlußteil führt im Grunde nur die Diskussion über die
Grundprobleme weiter; die beiden letzten Kapitel «Über den dreifachen
Gebrauch des Kirchenrechts» und «Das Recht der Kirche und das Recht der
Welt» (S. 995-1058) sind nicht nur überraschend knapp gehalten, sondern
bleiben in allgemeinen Erwägungen stecken, so daß z. B. der Eindruck un-



294 Rezensionen

vermeidlich wird, Barths «Ordnung der Gemeinde» biete wesentlich mehr an
«konkreter Geschichtlichkeit und geschichtlicher Konkretheit». Es ist auch
kaum einzusehen, warum nicht auch eine ethisch fundierte Verantwortlichkeit

etwa zu ähnlichen Ausführungen über das Verhältnis von Glaube und
Liebe oder zur Warnung vor der absoluten Ordnung führen könnte (S. 1003.

1015). Daß nach des Verfassers Meinung ein wohl temperiertes Maß von
Freiheit in allen Fragen der Ordnung gelten möge, wird man zwar gerne
zur Kenntnis nehmen, besonders, wenn man kurz zuvor (S. 999/1000) relativ
hohe Worte über die «Kontingenz der Gestalt» oder einen Satz wie diesen
lesen kann: «Durch die unverkürzte Ordnung kann sich kein Christ
beschwert fühlen.» Oder hängt dieser vage Wechsel von konservativem Pathos
und freierer Auslegung mit dem System des «Rechtes der Gnade» zusammen?

Vielleicht liegt das am Besonderen des Kirchenrechts gegenüber
allgemeinem Recht So könnte man annehmen, denn Dombois spricht davon, daß
das Kirchenrecht «eine andere Blickrichtung als das weltliche Recht» habe
(S. 211). Er fährt dort fort: «Hier geht es nicht um die Rechtfertigung
menschlicher Ansprüche gegenüber Menschen: hier geht es um den
Anspruch Gottes ganz allein und mit voller Ausschließlichkeit - und erst auf
der Grundlage dessen um Rechtsbeziehungen zwischen Menschen.» Abgesehen

nun von der sehr ernsthaften Frage, ob es nicht auch im allgemeinen
Recht um den Anspruch Gottes gehen möchte - man muß überdies fragen :

was bedeutet dieses zweifache «Hier»? Schafft das Kirchenrecht als solches
dem Anspruch Gottes Geltung? Tut das eine Pfarrerwahlordnung oder ein
Kirchenbeitragsgesetz? - Aber auch anders herum muß gefragt werden:
Dombois kommt knapp vor dieser Äußerung auf den Vollzug des Kirchen-
rechtes zu sprechen und formuliert dort: «Vermöge dieses Gnadencharakters
des Kirchenrechts, des Ansprechens auf verheißene Gnade, wandelt sich
auch die Form seines Vollzuges, aus dem Bewirken in das intentional©
Bitten. Ja, es ist geradezu die Umkehrung jeder kausalen Vorstellung» (S.
207). Da nun für den Verfasser die kausale Rechtsvorstellung wesens -

eigentümlich für den normativen Formenkreis in seiner gerechtigkeits-
gesetzlichen Artung ist (S. 179), so kann dies nichts anderes heißen als dies,
daß im Kirchenrecht eine besonders eindeutige Vorherrschaft des

Begabungsrechtes vorliege und sich darum solche Wandlung des Vollzuges,
aus dem Bewirken in das intentionale Bitten ergeben müsse. Das aber müßte
bedeuten: im Kirchenrecht haben rechtliche Regelungen im landläufigen
Sinne keinen Platz! Aber welche Kirchengemeinde kann ihren Pfarrer oder
Küster auf dem Wege intentionalen Bittens berufen und auch bezahlen Oder
wie steht es mit der intentionalen Bitte als regierender Faktor für Gemeinderats-

oder Synodalbeschlüsse? Gibt es dann noch so etwas wie ein
Kirchenregiment, oder auch nur eine bruderschaftliche Vereinbarung im Sinne eines

gültigen Rechtsvertrages? - Die in Aussicht gestellten weiteren Bände werden

gewiß die nötige Aufklärung bringen. Aber von der bislang vorliegenden
Grundlagenproblematik her muß füglich bezweifelt werden, daß die
praktischen und faktischen Rechtsfragen, die sich für die Kirche als menschlicher

Gemeinschaft nun einmal stellen, in ein wirklich erhellendes Licht
treten. Sie bleiben nämlich, weil sie nun einmal im Wirkbereich des kausalen



Rezensionen 295

Gerechtigkeitsgesetzes liegen, in einem Schatten, den das «Recht der Gnade»
wohl wirft, aber nicht durchdringt. Müssen sich Pfarrer, Gemeindeälteste,
Kirchenleitungen und Gemeindeglieder dann doch wieder am nur weltlichen
Recht orientieren, wenn es gilt, Gesetze zu erlassen oder Abkommen und
Verträge zu schließen?

Es scheint, als ob dieses Buch zwar in dankenswerter Weise Bedeutung,
Gewicht und Rolle des Rechts für die theologische Gesamtbesinnung zur
Erwägung stellt, der dornigen Arbeit von Juristen und Theologen am
positiven Kirchenrecht aber erst vorläufige Versprechungen macht, von denen
es ungewiß ist, ob sie je eingelöst werden können. Sollte diese Ungewißheit
am Ende von jener Mischung herrühren, die in der Titulatur bereits sich
ankündigt? Wilhelm Dantine, Wien

Der Spannungsbogen. Festgabe für Paul Tillich zum 75. Geburtstag. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1961. 186 S. DM. 19.80.

Diese Festschrift präsentiert dem Leser orientierende und kritische
Aufsätze über Tillichs Philosophie und Theologie ; aber auch Themata, die mit
Tillichs Leben und Werk in loserem Zusammenhang stehen, haben ihre
Bearbeitung gefunden. In die erste Gruppe reihen sich die Beiträge von Helmut
Thielicke, Hans Lilje und Karl Hennig. Eine ausgezeichnete Übersicht über
Werk und Biographie des Jubilaren bietet auf knappem Raum Karl Hennig,
der Herausgeber der Festgabe. Von den Landschaftseindrücken der Kindheit

bis zu den philosophischen und theologischen Lehrern Fritz Medicus,
Fichte, Schelling, Martin Kahler und Rudolf Otto, wird der background
Tillichs prägnant nachgezeichnet. Hennig würdigt den Geehrten als den
Mann, durch den «der Pioniergeist und das Sendungsbewußtsein Amerikas»
eine fruchtbare Synthese mit dem «kontinentalen lutherischen Pessimismus»
eingehen konnte (S. 180). Hans Lilje zieht einen sinnvollen Vergleich
zwischen dem Lebensweg P. Tillichs und dem N. Beridajews (S. 154) und
erkennt seine Theologie als wahrhaft dialektische, d. h. dialogische (S. 162).
Wissenschaftsgeschichtlich wird Tillichs Verdienst hervorgehoben, dem
Existentialismus den Weg in den nordamerikanischen Kulturkreis geöffnet zu
haben. Tillichs schöpferisches und kritisches Geschichtsverständnis
(Kairosgedanke) überwindet sowohl den lutherischen individuellen Transzendentalismus

wie den katholisch-klerikalen Absolutismus; ja, Lilje sieht in der
Tillichschen Theologie selbst einen Kairos (S. 169). Warum nicht, wenn nur
festgehalten bleibt, daß «Kairos» hier nicht den paulinisch-johanneischen
Vollgehalt besitzen kann? Helmut Tihelickes Aufsatz ist der Gruß an einen
Liebenden, weist uns doch der Gratulant darauf hin, daß Tillich nicht nur
ein «Wanderer zwischen zwei Welten» ist, sondern im Denken aus Eros und
Agape in sich fassender Liebe dorthin führt, wo Wahrheit und Liebe, Erkennen

und Glauben eins sind (S. 15. 14). Schade, es bleibt nur angedeutet, daß
Tillich im «Routinebetrieb der kirchlichen Verkündigung eine große Gefahr
sieht» (S. 18). An Stelle einer bloßen Andeutung wäre man Thielicke oder
einem andern Gratulanten dankbar gewesen für eine klare Erwähnung und
Stellungsnahme zu Tillichs Kritik an der Verkündigung überhaupt (etwa in
Religiöse Reden I, Stuttgart [1952], S. 160: Erschiene Christus heute, «so



296 Rezensionen

würde er vielleicht den christlichen Pfarrern für lange Zeit verbieten, von
ihm zu reden»). Kritisches Gepräge tragen die Aufsätze von Wilhelm Weisch-
edel imd Theodor Siegfried. Der erstere macht auf die Doppelung des Tillich-
schen Seinsverständnis in ein Sein ontologischen und soteriologischen
Ursprungs aufmerksam (S. 36f). Weischedel meint dem Jubilaren gegenüber
kritisch bemerken zu müssen, daß eine wahrhaft philosophische Theologie
Verzweiflung und Sinnlosigkeit aushalten solle und nicht zum Sprung in
einen «noch so sublimen Glauben» ansetzen dürfe (S. 44). Vielleicht ist diese
kritische Abgrenzung eines Religionsphilosophen ein Zeichen der Problematik
einer christlichen Ontologie diesseits des Eschaton (und auch der Problematik

der von Tillich und seinen Anhängern vielfach zum Kriterium, Ursprung
und Ziel der Überlegungen gemachten «einen Wirklichkeit»). Ähnliche
Gedanken tauchen bei der Lektüre von Th. Siegfrieds Beitrag auf; leider aber
sind seine Ausführungen über «Was heißt .natürliche Offenbarung'?» etwas

vage. Siegfried nimmt eine Offenbarung durch das Medium der Natur,
Wissenschaft, Ethik und Geschichte gleichermaßen umfassenden Wirklichkeit

an. Die Spannung, die für Tillich zwischen Vernunft (wenigstens
zwischen der Vernunft in der existentiellen Entfremdung) und Offenbarung
herrscht, hat sich beim Autor zu den beiden Momenten der einen
Heilsoffenbarung, «der Schöpfungs- und Erlösungsoffenbarung» (vgl. S. 89)
verflüchtigt. Vielleicht schärft uns Siegfried das Auge für die Achillesferse der
Tillichschen Dogmatik, für die Gefahr nämlich, daß die Spannung (ja
Entgegensetzung!) zwischen Vernunft und Offenbarung, die diesseits des Eschaton

immer auch noch die Herkunft des Menschen ausmacht, verloren geht.
Ulrich Neuenschwander lobt es - die Kritik Emil Brunners an der

Neuprägung von Glaubensbegriffen zurückweisend -, daß ein Hauptgerüst der
Theologie Tillichs die legitime «Strukturentsprechimg» der modernen mit
den biblischen Glaubensaussagen sei; diese beruhe weder auf ungeschichtlicher

und damit unwahrhaftiger Identität noch auf substanzauflösender
Andersheit (S. 77f. 71. 69). Neuenschwander möchte den biblischen
«Symbolen» der Auferstehung und Wiederkunft Christi nicht mehr die «direkte
Realität» zukommen lassen, «die in der ursprünglichen Meinung mit dem
Symbolgehalt doch zum mindesten als etwas Wesentliches mitgemeint war»
(S. 73). Dabei entfernt er sich jedoch von gewissen Intentionen Tillichs, der
im Zusammenhang mit der Beleuchtung der Sakramente eine «realistische
Interpretation» des Wortes eingeschärft hat (The Protestant Era, Chicago
[1948], S. 99). Die übrigen Beiträge stehen mit dem Lebenswerk des Jubilaren

nur im losen Zusammenhang. Interessante Parallelen zwischen der
Assimilationsfähigkeit des Deutschen und des Juden, zwischen idealistischer
Philosophie und jüdischem Glauben, zwischen jüdischem und
nationalsozialistischem Erwählungsbewußtsein zieht Max Horkheimer (S. 140. 142).
Adolf Löwe beleuchtet sein Thema «Über eine dritte Kraft» sowohl in
soziologischer wie in politischer Hinsicht; in letzterer äußert er die Hoffnung auf
die jungen, pragmatisch und unideologisch eingestellten Generationen beidseits

des Eisernen Vorhanges (S. 127). Eduard Heimann sieht im Bewußtwerden

der «gemeinsamen christlichen Tradition der westlichen Welt» den
besten Weg zur Integration akademischen Fachwissens (S. 107, 102). Die



Rezensionen 297

liturgische Untersuchung W. Stählins über «Gloria patri et filio et spiritui
sancto» endlich erinnert an Tillichs Mitwirkung an der früheren Berneuchener-
bewegung. Sie kann wohl darüber hinaus den Anhängern Tillichs zum
fruchtbaren Anlaß werden, über der «einen Wirklichkeit» vermehrt des

dreieinigen Gottes zu gedenken; Tillichs Gegnern aber mag sie heilsam
einschärfen, daß auch in einer ontologischen Theologie das Lob des dreieinigen
Gottes erklingen kann. Ulrich Hedinger, Fällanden, Kt. Zürich

Walter Bernet, Verkündigung und Wirklichkeit. Eine Problemskizze.
Tübingen, I.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1961. 129 S. DM 13.80.

Die Habilitationsschrift von W. Bernet ist bei all ihren kompositorischen
und stilistischen Mängeln gut und interessant zu lesen. Sie bietet in loser
Folge verschiedene Aspekte dessen, was in «ontologischer Eintretensdebatte»
als die Wirklichkeit des Menschen zu erkennen ist, dem die Verkündigung
gilt. Sie beginnt mit einem einleitenden Kapitel über das «Problem der
Wirklichkeit». Es folgt ein Kapitel über «Wirklichkeit und Existenz in der
Psychosomatik» und ein weiteres über das «Phänomen der Entfremdung».
Das Schluß- und Hauptstück handelt von der «existentialen Interpretation
der Wirklichkeit in der Theologie».

So lose die verschiedenen Teile zusammenhängen, sie geben doch von
immer neuen Seiten her ein deutliches Bild von der Wirklichkeit, die der
Verfasser in «ontologischer Eintretensdebatte» umkreist. Es geht darin um den
Menschen in jener seiner Konkretheit, Ganzheit und Offenheit, in der er
weder objektivierend festzustellen, noch transzendental zu erschließen ist,
sondern nur streng phänomenologisch und d. h. hier in personaler Begegnung,
in freier Selbstaussprache und freiem Verstehen solcher Aussprache entdeckt
werden kann: «Nie wird in der Wirklichkeit etwas zur Sprache gebracht,
worin nicht schon immer wir selber zur Sprache gekommen sind» (S. 5).
«Die Sprache ist also gewissermaßen das ,Prae' aller Wirklichkeit» (S. 6).

So grenzt sich Bernet nacheinander ab gegenüber dem technisch-objek-
tivierenden Wirklichkeitsverständnis der Psychanalyse, gegenüber dem
mythologisierenden Wirklichkeitsverständnis, in dem ein gewisser
Existentialismus endet, gegenüber dem idealistischen, das wie an Fritz Buris
«Theologie der Existenz» aufgezeigt wird, die konkrete Existenz gegenüber
dem «Wesen», der «Idee» des Menschen vergleichgültigt, endlich auch gegenüber

dem ihm im übrigen sehr nahestehenden Rudolf Bultmann und seiner
Konstruktion einer existentiell neutralen Ontologie. Dabei treten eine ganze
Reihe wesentlicher Erkenntnisse hervor, wenn auch mehr rasch aufblitzend
als kontinuierlich sich entfaltend. Der Mensch im Akt seines Personsseins
und Sprechens im Gegensatz zum Menschen als Objekt ; der Mensch als Ganzheit

im Gegensatz zum Menschen als Funktion seiner verschiedenen Vermögen

; der Mensch in seinem konkreten Dasein und Sosein im Gegensatz zum
«Wesen», zur «Idee» des Menschen; der Mensch im existentiellen Einsatz,
in seinem «Ernst» als «Gewissen» im Gegensatz zu irgendeiner Neutralität.

Es ist ganz klar, daß damit für das Problem «Verkündigung und Wirklichkeit»

Wesentliches gesagt ist. So ist der Mensch im Zeichen der Verkündigung

in der Tat angesprochen. Die Schwäche des Buches liegt nicht in dem,



298 Rezensionen

was es sagt, sondern in dem, was es verschweigt. Die formalen Bestimmungen,
die es gibt, bleiben eben, all ihrer zweifellosen Wirklichkeitsnähe zum Trotz,
solange eine Abstraktion, als sie nicht im Zusammenhang jenes Concretissi-
mum stehen, um die es im Menschsein entscheidend geht : im Zusammenhang
der Geschichte Gottes mit dem Menschen, von der die Bibel zeugt. Diese
Geschichte, diese Zwiesprache Gottes mit dem Menschen - sie ist das wahre
«Prae» der Wirklichkeit.

Von ihr her würde über die genannten Bestimmungen hinaus folgendes
deutlich werden : Der Mensch ist, was er ist, im Zusammenhang eines Größern
als er ist: im Zusammenhang der Schöpfung als einer in Gottes Wort, in
Christus begründeten Ganzheit; im Zusammenhang der menschlichen
Gemeinschaft in Gesellschaft, Familie und Kirche als der von Gott in Christus
gestifteten Ordnungen; beides in sich beschließend und überbietend; im
Zusammenhang der in Christus sich erfüllenden Geschichte Gottes mit dem
Menschen. Er ist, gerade auch wo er sich diesem Größern gegenüber isoliert,
nicht anders als in seinem Licht und Kontext zu erkennen. Noch der
durchsäkularisierte, individualisierte und vermaßte Mensch von heute ist nicht
anders als so zu verstehen: seine Isolierung selber ist zu verstehen aus dem
umfangenden Ganzen, dem gegenüber er sich isoliert. Von hier allein her
erhalten die formalen Strukturen, um die es Bernet geht, ihren wahren Ort
und Sinn. M. a. W.: die «ontologische Eintretensdebatte» kann nur gelingen,
wenn sie sich hineingibt in die größere Erkenntnis der Menschenliebe Gottes
in Jesus Christus. Die Wirklichkeitsfremdheit, die Bernets Denken bei aller
Wirklichkeitsoffenheit kennzeichnet, läßt sich u. a. darin erkennen, daß die
tiefe Bedeutung der «Liebe» als Kraft der Geborgenheit und Gebundenheit
in der Gemeinschaft kaum in Sicht kommt.

Eduard Bueß, Benken, Kt. Baselland

H. J. Schultz (Hrsg.), Juden, Christen, Deutsche. Stuttgart, Kreuz Verlag;
& Ölten und Freiburg i. Br., Walter Verlag, 441 S. Sfr. 10.20.

Es war gewiß ein Wagnis, eine Vortragsreihe mit dem oben angegebenen
Titel durch den süddeutschen Rundfunk zu veranstalten; ein noch größeres
Wagnis ist es aber gewesen, die Vorträge aus der Lebendigkeit des

gesprochenen Wortes herausgelöst als Buch herauszugeben. Denn ein Blick auf
den Titel zeigt sofort, daß hier weit mehr als die Beziehungen zwischen Juden
und Deutschen gemeint ist: es handelt sich, wenn auch hauptsächlich auf
den deutschen Kulturkreis beschränkt, um die grundlegenden Fragen: die

Bedeutung Christi für das Judentum und der Sinn des Judentums für die
Kirche heute. Gegenüber solchen Fragen ist es nicht verwunderlich, daß
einige der Zeugnisse öfters zum Glaubenszeugnis werden. Ein Buch, das nur
die Beziehungen zwischen Juden und Deutschen behandeln wollte, hätte den
üblichen Inhalt gehabt: in ihm wäre der Wille zur Verbesserung der
gegenseitigen Beziehungen, auf Grund der zugegebenen Schuld dem Judentum
gegenüber, kundgeworden. Unser Buch aber scheut sich nicht, an die Wurzeln

des Problems heranzutreten statt nur bei seinen Folgen stehenzubleiben.

Denn leider ist der Antisemitismus ein Phänomen, das es nicht nur in
Deutschland gegeben hat und gibt, und Judenverfolgungen sind auch an-



Rezensionen 299

derswo vorgekommen, wenn auch bisher nicht in diesem Ausmaß. Wiederum
kann die Kirche in ihrer jahrtausendalten Geschichte sich kaum von dieser
Schuld reinwaschen (die Beiträge von H. J. Kraus, R. Pfister und die
letzte, erschütternde Zusammenstellung von E. Lange). Aber eine solche
Annäherung an die Wurzeln des Problems, wobei sich die Abgründe des

Bösen, der Sünde auftun (z. B. die Aussagen E. Rosenstock-Huessy's, K.
Thiemes und F. X. Arnolds), ist auch nur im Glauben möglich (vgl. den
Beitrag von E. L. Ehrlich) : denn nur im Glauben gibt es Vergebung und
dadurch wirkliche Versöhnung, nur im Glauben gibt es Verständnis und
dadurch einen wirklichen Dialog.

Zu diesem Zwecke wurden vom Herausgeber 46 hervorragende jüdische,
katholische und evangelische Persönlichkeiten herangezogen. Es sind zum
größten Teil Theologen oder sonst mit dem Glauben eng verbundene
Menschen. Außer den schon erwähnten seien unter den jüdischen Mitarbeitern
noch folgende genannt: M. Brod, M. Buber, Sh. ben Chorin, H. Bergmann,
E. Simon, H. Levin-Goldschmidt; unter den Katholischen H. U. von
Balthazar und E. Przywara; unter den Evangelischen H. Gollwitzer, H. van
Oyen und P. Tillich. Diese ist nur eine geringe Auswahl unter den Beiträgen.
Daß ihre Studien im großen ganzen auf jedem Gebiet hervorragend sind,
verwundert also kaum.

Was man sich fragen darf (und es ist gefragt worden, besonders in Israel,
vgl. die Rezension von Shaul Esh, Goodwill and misunderstanding: The
Jerusalem Post vom 20. Oktober 1961 und den Beitrag von D. Goldschmidt),
geht in eine ganz andere Richtung: ob und inwiefern die herbeigezogenen
jüdischen Gelehrten wirklich für das heutige Judentum repräsentativ sind;
denn es fehlen z. B. Vertreter des nicht-religiösen und des orthodoxen Judentums.

Und diese Frage kann leider nicht im Sinne der Absichten dieses
Buches beantwortet werden. Die jüdischen Mitarbeiter gehören bestimmt
zu den besten, höchsten Denkern und Glaubenden des heutigen Judentums
deutschen Ursprungs, aber ihre Tragik scheint gerade darin zu bestehen, daß
ihre Botschaft viel größeren Anklang unter Christen als unter ihren eigenen
Glaubensgenossen gefunden hat. Da es sich aber, wie schon gesagt, um eine
Begegnung im Glauben und nicht auf einer allgemeinen Basis des menschlichen

Anstandes handelt, hätte man andere als aufgeschlossene Gläubige
wählen können?

Ein weiterer Einwand wäre, daß es für die Kirche nur einen Glauben
gibt, den an Jesum Christum (vgl. den Beitrag von E. Käsemann), ein
gültiger Einwand, gewiß. Doch die Lektüre der jüdischen Beiträge zeigt klar,
daß ihre Verfasser nicht an Jesus vorbeigegangen sind, ihn nicht ignoriert
haben, wenn sie (und dies gilt auch für die Fragen Sh. ben Chorins um Jesus
Christus sowohl als für die Vertreter Israels, von denen E. Przywara Zeugnis
ablegt) ihn auch nicht nach der Verkündigung der Kirche bekennen. Ist
damit nicht doch ein gemeinsamer Gesprächsgrund im Glauben gefunden

J. Alberto Soggin, Rom.


	Rezensionen

