Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 4

Artikel: Jesus, Glaube, Christologie : Prof. Dr. J.B. Souek zum 60. Geburtstag
Autor: Hejdanek, Ladislav / Pokorny, Petr

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jesus, Glaube, Christologie

Prof. Dr. J. B. Soudek zum 60. Geburtstag

Die seit Jahrzehnten lebendige Diskussion iiber die sog. Ent-
mythologisierung des christlichen Kerygmas! hat in der letzten Zeit
in ein Gesprich iiber das Verhiltnis zwischen dem Christus des
Glaubens und dem historischen Jesus eingemiindet. Die im Grunde
berechtigten Entmythologisierungsversuche erwiesen sich in ihrer
urspriinglichen, ausschlief3lich «kerygmatischen» Form in der Aus-
einandersetzung mit dem Mythus in gewisser Hinsicht als unwirk-
sam. In dieser Lage entdeckte man erneut die Bedeutung der sozu-
sagen historischen Dimension des geschichtlich orientierten Christus-
glaubens. Diese, schon in den klassischen Dogmen verankerte Her-
vorhebung der Historizitdt des Erlosers Jesus, die im Grunde die
Gestalt Jesu vor Mythologisierung hiiten sollte, blieb nur auf ein
dogmatisches Prinzip beschrinkt. In der neueren Zeit sind (seit
Reimarus) Versuche um Entdeckung der historischen Realitdt von
Jesus erschienen, die jedoch infolge des unadidquaten Geschichts-
bewultseins und der damit zusammenhéngenden unausreichenden
theoretischen Ausstattung gescheitert sind%.. Wenn die Frage nach
dem historischen Jesus jetzt wieder in ihrer ganzen Dringlichkeit
auftaucht, ist dadurch ihre Wichtigkeit iiberzeugend bewiesen. Es
wurde bereits gesagt, dall sich die Moglichkeit, diese Frage erneut
zu stellen, durch das neue Geschichtsverstindnis aufgetan hat, das
unser Denken von der Zeit der gescheiterten Leben-Jesu-Forschung
unterscheidet?.

Wir werden hier nicht wiederholen, worin jenes radikal neue Ge-
schichts- und Existenzverstidndnis besteht. Es polemisiert vor allem
mit dem positivistischen Historismus und verfolgt mit Verstandnis
die inneren Motive der in der Geschichte handelnden und sich ent-
scheidenden Menschen, ihre Ankniipfung an die Vergangenheit und
ihre schopferische Bildung einer neuen Zukunft.

1 H. W. Bartsch (Hrsg.), Kerygma und Mythos (1948-1955).

2 Literatur in H. Conzelmann, Jesus Christus: Die Rel. in Gesch. u. Geg.
3 (1959), Sp. 619-653; J. M. Robinson, Kerygma und historischer Jesus
(1960); H. Ristow und K. Matthiae (Hrsg.), Der historische Jesus und der
kerygmatische Christus (19612).

3 Robinson (A. 2), S. 83f.



Hejddanek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 269

Es bleibt jedoch unbestritten, dall die Berechtigung der Frage
nach dem historichen Jesus tiefer begriindet ist.

1. Der Charakter des Glaubens

Die Frage nach dem historischen Jesus betrifft vor allem den
Unterschied zwischen dem wirklichen Jesus und dem kerygmati-
schen Christus. Sie soll uns auf die Bedeutsamkeit des historischen
Jesus als der Norm der kirchlichen Verkiindigung aufmerksam ma-
chen. Der Verkiindigte hitte mit dem wirklichen Jesus identisch
sein sollen. Es ist jedoch nicht einfach, festzustellen, wo diese Iden-
titdt unterbrochen ist und wird. Ein direkter Vergleich durch eine
Rekonstruktion der historischen Existenz Jesu ist undurchfiihrbar
wegen Mangels an positiven Daten aus seinem Leben und wegen
ihrer Unfihigkeit, die zentrale Bedeutung des Lebens Jesu zu er-
kliaren. Diese zentrale Bedeutung wird dagegen durch das Bekennt-
nis der Jiinger und der entstehenden Kirche — das Kerygma — zum
Ausdruck gebracht, sodall es ausschlieflich das Kerygma ist, das
uns den Weg zum wirklichen Jesus vermittelt. Da taucht jedoch eine
dringende Frage auf: Ist der kerygmatische Christus nicht nur ein
Produkt des Kerygmas, ein religidses Symbol, blof3 eine Frucht der
religiosen Schopfungskraft? Das Kerygma verkniipft wohl den ur-
spriinglichen christlichen Glauben mit unserer systematisch-theolo-
gischen Reflexion des 20.Jahrhunderts?. Wie kniipft jedoch das
Kerygma an die historische Wirklichkeit des irdischen Jesus an?
Worin besteht die Kontinuitit zwischen dem historischen Jesus und
dem kerygmatischen Christus?

G. Ebeling faBt diese Kontinuitit als einen Ubergang auf, in wel-
chem der Zeuge des Glaubens zum Grund des Glaubens wird?.
Selbstverstdndlich handelt es sich hier um keine direkte Kontinui-
tédt. Es herrscht hier sogar in gewissem Sinne eine schroffe Dis-
kontinuitidt. Und wenn wir iiberhaupt von einer Fortsetzung spre-
chen sollen, muB sie als eine Tat Gottes begriffen werden®. Diese Tat
ist ein Geschenk, nimlich das Geschenk des Glaubens, so dal} es der
Glaube ist, der die Kontinuitat verbiirgt. Wir meinen nicht mit
0. A. Dilschneider, dafl der Glaube einen abgeleiteten Charakter

4 Robinson (A. 2), S. 54.
5 G. Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens (1961), S. 72.
¢ Ebd., S. 66.



270 Hejddnek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

habe und dafl wir die Kontinuitéit im Heiligen Geiste sehen mii3ten?.
Es handelt sich iibrigens wahrscheinlich nur um eine terminologi-
sche Frage, und wir sind der Ansicht, dafl der Begriff Glaube fir
unsere Behandlung giinstiger ist, auch wenn wir uns darin teilweise
von Ebelings (und Ernst Fuchs’) Auffassung abneigen werden. Wir
fragen vor allem: was bedeutet der Glaube als Phinomen und sogar
als Grund des menschlichen Lebens? Diese Frage ist nicht durch die
historische Methode 16sbar. Die bedauernswerte Glaubensspaltung
in der Christenheit zwingt uns zur kritischen Riickfrage hinter die
traditionellen Antworten®. Die regelrecht gestellte Frage nach dem
Wesen des Glaubens ist immer zugleich eine Frage nach dem Ur-
sprung des Glaubens, denn der Glaube ist eine Bewegung, die alles
Beharrliche iiberschreitet, die in die Zukunft gerichtet ist und eine
neue Wirklichkeit vorbereitet. Woher denn kommt dieser Glaube?

Die traditionelle Antwort lautet: Der Glaube ist ein Geschenk.
Wie soll man das jedoch verstehen? Vor allem: Er ist kein Geschenk
im geldufigen Sinne dieses Wortes, es handelt sich um keine er-
worbene Ausriistung, die man besitzt, solange sie nicht verloren oder
abgenommen wird. Seine Voraussetzung bildet etwas Unverfiig-
bares, was keineswegs in die uns umgebende Wirklichkeit einbe-
zogen werden kann, in welche der Mensch samt seiner Subjektivitét
gehort. Diese Voraussetzung ist die ungegenstindliche Tatsache der
Anrede Gottes, seiner Ankunft zu dem Menschen, seines Aufrufs
und seiner VerheiBung. Der Glaube ist die Antwort an diese primé-
ren Tatsachen, er ist ein Akt des Verlassens, zugleich aber auch ein
Programm, eine Kraft und eine Hoffnung, eine innere Verankerung
und zugleich eine Bewegung nach vorwirts, eine Hinneigung zur
Tat®. Die Verankerung wird dem Glauben zum Auftrag und zur
Sendung, und der Glaube selbst ist bestrebt, durch die Tétigkeit
seine Sendung zu erfiillen'®. In dieser Hinsicht ist der Glaube eine

7 0. Dilschneider, Die Geistvergessenheit der Theologie: Theol. Lit.-Zeit.
86 (1961), S. 258.

8 Solcher Meinung ist Ebeling (A. 5), S. 32.

% ¢Der Glaube ist gar kein theoretisches Erkennen der Dinge, sondern eine
eigentiimliche Spannung der sich fiir eine Tat entscheidenden Seele»:
E. Radl, Nédbozenstvi a politika [Religion und Politik] (1921), S. 47; «Der
Glaube ist gar kein Wissen weder von natirlichen, noch von iibernatiirlichen
Tatsachen, sondern ist ein Vertrauen des sich zur Tat entschlieBenden Men-
schen»: Ders., Déjiny filosofie [Geschichte der Philosophie], 1 (1932), S. 435.

10 Hijer kann man auf den Aufri3 der Struktur des Glaubens verweisen,



Hejddnek-Pokorny, Jesus, Qlaube, Christologie 271

Bewegung im Sinne einer Verwirklichung. Man konnte einen Ver-
gleich mit Aristoteles einfithren. Es handelt sich nicht um die Ver-
wirklichung einer Moglichkeit, sondern um die Realisierung dessen,
was werden soll. Die Kategorie der Moglichkeit betrifft nur das
Gegenstindliche, wihrend der wahre Impuls des Glaubens ungegen-
stindlichen Charakter tragt. Zugleich unterscheidet sich die Ver-
wirklichung durch den Glauben von dem Akt der Schopfung, denn
in der Schopfung erscheint neue Wirklichkeit dort, wo friiher nichts
vorhanden war. Durch den Glauben wird Neues verwirklicht, je-
doch nur in der Ankniipfung daran, was schon vorhanden ist. So ist
der Glaube nicht nur «eine gewisse Zuversicht, dal man hoffty,
sondern auch eine Hoffnung fiir die ganze Wirklichkeit. Er lebt aus
einer ungegenstindlichen Macht und zugleich ist er an dieser gegen-
stdndlichen Welt interessiert. Das ist die Struktur der Inkarnation
im allgemeinen Sinn dieses Wortes. Der Glaube existiert nur in einer
konkreten bzw. praktischen Beziehung zur Wurklichkeit, zum Men-
schen und zur Welt (Gal. 5, 6; 1. Kor. 16, 13f.) oder, wenn man mit
dem Jakobusbrief den Glaubensbegriff breiter versteht, er ist ohne
Werke tot (Jak. 2, 17. 20. 26). Auf Grund der Beziehung zu der uns
umgebenden Realitit kann man auch erst den Glauben der anderen
verstehen und beurteilen.

Es leuchtet schon gewil} ein, dafl wir den Glaubensbegriff fiir eine
urspriinglichere Wirklichkeit verwenden als fiir das historische
Phénomen der Gliubigkeit.

2. Glaube und Geschichie

Die Geschichtlichkeit des Glaubens beruht darauf, dal das Stre-
ben des Glaubens um das Neue immer in Ankniipfung an die vor-
handene Wirklichkeit geschieht. Die in steter geschichtlicher Um-
wandlung stehende Wirklichkeit ist auch durch die Aktivitdt des
Glaubens beeinflult, so dal wir in der Weltgeschichte auch die Ge-
schichte des Glaubens unterscheiden kénnen. Der Glaube in seiner
Geschichtlichkeit begniigt sich also micht mit bloffer Anpassung an die

den E. Fuchs vorlegt, Das Neue Testament und das hermeneutische Pro-
blem: Zeitschr. Theol. Ki. 58 (1961), S. 217. Der Glaube bewegt sich danach
zwischen der Gewillheit, dal die Zukunft der objektiven Welt dem guten
Willen Gottes unterliegt (im N.T. die Vorstellung des Reiches Gottes), und
der aktiven Tatigkeit.



272 Hejddanek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

sich wandelnde Welt, sondern hat ihre eigenen inneren Motive zu
neuwem Vorwdrtsschreiten. Die Quelle dieser inneren Entwicklung des
Glaubens ist der den Glauben schenkende und sich zum Menschen
neigende gnidige Gott. Nur deshalb kann der Glaube den Menschen
aus der In-die-Welt-Geschlossenheit befreien, aber zugleich ihm
einen neuen Zu- und Eintritt in die Geschichte 6ffnenl. Wie be-
grilen, wenn Ebeling in gewisser begrenzter Hinsicht sogar von
einer Entwicklung der Offenbarung spricht'2. Schon selbst die Ver-
schiedenheit der AuBerungen des Glaubens in den einzelnen Schich-
ten des neutestamentlichen Kanons beweist ihre Geschichtlichkeit.

Die Wirklichkeit des Glaubens in der Geschichte ist wohl ver-
wickelt. Um die Beziehungen zu klaren, mufl man zwischen dem
Glauben selbst und zwischen der Reflexion des Glaubens unter-
scheiden. Der Glaube existiert ndmlich immer nur «in einem be-
stimmten Verstdndnis seiner selbst und darum verbunden mit be-
stimmten Vorstellungen»'3. Dieses Verstdndnis des Glaubens ist
einerseits immer durch das zeitgenossische Weltbild, andererseits
auch durch die Glaubensvorstellungen der Viter und Urviiter be-
dingt. Es ist jedoch eine Téduschung, wenn diese Kontinvitit der
Glaubensvorstellungen als das einzige Verbindungsglied zwischen
dem Glauben der Viter und der Sohne dargestellt wird. Das wich-
tigste Medium ist das personliche Beispiel. Wo das praktische Bei-
spiel eines im Glauben begriindeten praktisch wirkenden Verhalt-
nigses zum Menschen und zu den Dingen fehlt, dort verliert man
alles, auch wenn der Glaube nominell bewahrt wird. Und im Gegen-
teil, wo die praktische Beziehung zur Welt recht ist und wo man

11 «,..daB wir erkennen, wie der Glaube, statt Abkehr von der Geschichte
zu sein, die wahre Freiheit zur Geschichte erdffnet»: Ebeling (A. 5), S. 30.

12 «Wire dann nicht aber zumindest auch der andere Gesichtspunkt ge-
schichtlicher Verinderung, der der Evolution, mit heranzuziehen? Der
Schrecken, den der Gedanke einer Entwicklung der Offenbarung tiber das
Neue Testament hinaus erweckt — in der enthusiastischen Erscheinung der
Schwirmer oder in der aufgeklirten Form modernen Evolutionsdenkens,
aber auch in bestimmten Tendenzen katholischen Traditionsverstédndnisses
—, soll uns nicht abhalten, sogar in diesem Gesichtspunkt ein Korn Wahrheit
zu finden»: Ebeling (A. 5), S. 27.

13 «Die Frage ist aber, ob von einer geschichtlichen Verianderung in bezug
auf den Glauben selbst geredet werden mufl. Darauf ist zunichst zu ant-
worten : Zweifellos, sofern der Glaube stets nur existiert in einem bestimmten
Verstédndnis seiner selbst und darum verbunden mit bestimmten Glaubens-
vorstellungen»: Ebeling (A. 5), S. 28.



Hejddnek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 273

einer falschen Reflexion des Glaubens begegnet, kommen zwar
schwere Storungen vor, jedoch die ganze Lage kann man nicht fiir
verloren halten. Der in der Praxis bezeugte Glaube ist also das
Erste, die Reflexion ist sekundir. Unter Reflexion des Glaubens
verstehen wir wohl die eigentiimliche Féahigkeit des Glaubens, sich
zu sich selbst zuzuwenden und durch ein Verstehen seiner selbst im
Rahmen eines allgemeinen Weltverstandnisses, jedoch zugleich in
einer jeweiligen Abneigung von der unmittelbaren praktischen Ta-
tigkeit, sich seiner selbst zu beméchtigen. Diese mit dem Glauben
unteilbar verbundene Reflexion, deren spezifische Form z. B. die
Theologie darstellt, hat jedoch auch ihre Schattenseiten. Es sind
vor allem die immer nicht vollig geméafen Vergegenstindlichungen
der «Glaubensobjekte», d. h. dessen, woran man glaubt. Der leben-
dige Glaube muf} von Zeit zu Zeit diese durch die Reflexion gebil-
dete Schale sprengen.

Um uns vor einem Miflverstdndnis zu hiiten, bemerken wir aus-
driicklich, daf3 man die Reflexion des Glaubens unter keinen Um-
stianden mit dem Wort des Glaubens verwechseln kann, obwohl sich
auch die Reflexion der Worte bedient. Im Akt des Glaubens kann
aber das Wort aus einem Diener der Reflexion zur Praxis des Glau-
bens werden. Das ist die Verkiindigung, das personliche Bekenntnis.
«Wiére das Wort des Glaubens — das Neue Testament nennt es
Evangelium — nicht in dieser Weise der miindlichen, der personli-
chen Weitergabe zu uns gelangt, so wiillten wir nichts vom Glau-
ben»4. Das Wort des Glaubens kann gleichzeitig Praxis und Re-
flexion sein — eine Tat des Glaubens und zugleich ihre Erklarung.
Diesen Vorteil behilt es nidmlich nur solange es in eine konkrete
Lage gestellt ist, solange es eine Tat und kein bloBes Wort ist.

Wir diirfen uns jedoch nicht bloB auf die Betrachtung der histo-
rischen Bedingtheit des Glaubens begrenzen. Um seiner Bedeutung
gerecht zu werden, miissen wir die wesentliche nicht nur existen-
zielle, sondern gerade die historische Orientierung des Glaubens in
die Zukunft hin hervorheben. Nicht nur ein Ethos des Entscheidens,
sondern ein geschichtliches Programm, und kein bloBes Programm,
sondern eine tatsédchliche geschichtliche Wirkung. Deshalb gentigt
es nicht, die Aufmerksamkeit nur auf die ethische Lebenspraxis der

14 Ebeling (A. 5), S.25. Vgl. Petr Pokorny, Svaté tradice [Die heilige
Uberlieferung]: Th. P¥. K. R. [Theologische Beilage der Christlichen Revue]
(1959), S. 139.

18



274 Hejddnelk- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

einzelnen Gldubigen zu beschrinken, sondern es ist notig, die Aus-
wirkungen ihres Glaubens bis in die duflersten Folgen zu priifen.
Der Glaube macht sich nicht nur im privaten Leben und in der in-
dividuellen offentlichen Tétigkeit geltend, sondern fithrt auch zu
einer aktiven Teilnahme an grofen gesellschaftlichen Stromungen,
die in ihrer Breite die individuell kontrollbare Wirkung iiberschrei-
ten. Zumal bereitet der Glaube auch Bedingungen fiir neue Bewe-
gungen, die erst in der Zukunft entstehen werden und die man fast
nimmer voraussehen kann. Auch hier wird der Glaube, der diese
Verantwortlichkeit in guter Hoffnung tibernimmt, zum Mittel des
Regimentes Gottes iiber diese Welt (Dei providentia et hominum
confusione). Deshalb ist die Geschichte der eigentlichste Schauplatz,
wo sich der Glaube als Glaube bewdhrt oder als Unglaube (oder
Aberglaube) iiberfiihrt wird. Der Glaube ist keineswegs ein sub-
jektiver Zustand, er ist ein Sich-zu-Verfiigung-Stellen fiir das Pro-
gramm Gottes, das man als Zeichen der Zeit unterscheiden und mit
grofiter Gewissensanstrengung verwirklichen soll*®.

Wie wir gesehen haben, geschieht das Fortschreiten des Glaubens
nicht nur in den isolierten (existenzialen) Entscheidungen, sondern
ihre Transzendenz hat einen breiten inneren Zusammenhang in-
mitten der Geschichte. Die konkrete Gestalt des Glaubens ist immer
in grofem Mal historisch bedingt'®, weil man im Glauben immer,
wenn auch kritisch, an den Glauben der Viter und Mitglaubigen
ankniipfen mufl und soll. Der historische und sozial¢ Charakter des
Glaubens ist also nur eine héhere AuBlerung seines positiven Ver-
héltnisses zur Wirklichkeit. Der Glaube hilt sich von den konkreten
sozialen, politischen, wissenschaftlichen, historischen, kiinstleri-
schen usw. Programmen nicht fern, er 1it sich jedoch auch durch
sie nicht verschlingen. Er ist aktiv, mit Invention, mit immer neuen
«moralischen Erfindungen» verbunden, die die Wegweiser zur Ver-
wirklichung der Pline Gottes bedeuten. Durch das Gehorchen dieser

15 Die neue Geschichtsauffassung (siehe Anm. 3) unterscheidet sich von
der Bultmannschen durch Betonung des aktiven Verhéltnisses der person-
lichen Geschichtlichkeit zur objektiven Realitdt. In diesem Zusammenhang
kann man einige kritische Bemerkungen von H. Ott erwéhnen, die die Ge-
schichtsauffassung von R. Bultmann betreffen: Geschichte und Heils-
geschichte in der Theologie Rudolf Bultmanns (1955), S. 8ff. und besonders
54 ff,

16 H.-W. Bartsch, Das historische Problem des Lebens Jesu (1960), S. 3.
Darin stimmen wir mit ihm uberein.



Hejddanek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 275

Wegweiser wird jede Tat des Glaubens historisch qualifiziert und
wird zur Stiitze fiir kiinftige AuBerungen des tétigen Glaubens. Die
Tatsache, dal der Glaube alle konkreten Programme iibertrifft, be-
deutet keineswegs eine Ablehnung dieser Versuche!”. Dem wirk-
lichen Glauben wohnt sogar eine Tendenz zur Bildung bewul3t un-
absoluter konkreter Programme inne.

3. Der Glaube und der historische Jesus

Die oben vorgelegte Glaubensauffassung werden wir jetzt bei der
Losung der Hauptirage dieses Beitrages benutzen. Den Glauben
halten wir ndmlich fiir das Verbindungsglied zwischen dem histo-
rischen Jesus und dem kerygmatischen Christus. Wir werden die
Umstédnde dieser Ankniipfung untersuchen und im Rahmen dieses
Programms die bereits skizzierte Glaubensauffassung applizieren.

Es bleibt unbestritten, dal der kerygmatische Christus mit dem
wirklichen Jesus in erster Reihe nicht historisch-kausal verbunden
ist, daf er keine Fortsetzung im Sinne eines historischen Einflusses
oder eines Nachhalls auf der historischen Ebene vorstellt. Es gibt
zwar auch eine solche Wirkung Jesu, und man kann sie mit Doku-
menten belegen; seine entscheidende Bedeutung kann man jedoch
auf diese Weise kaum entdecken. Trotzdem sollen wir die Doku-
mente solcher Art nicht vernachlissigen. Sie sind auch in die Ver-
kiindigung einbezogen worden, so dafl auch die dltesten Glaubens-
zeugnisse einzelne Lebensgeschichten Jesu erwihnen. Das kann
man nicht durch eine Erkliarung abschaffen, daBl es sich um gleich-
gultige und zufillige Fakten handelt, die nur ganz allgemein auf die
Inkarnation hinweisen sollen. Nichts ist weniger selbstverstindlich
als eine solche Erkldrung, obwohl wir auf der anderen Seite mit
J. M. Robinson iibereinstimmen, dall auch das Gegenteil ndher be-
wiesen sein miilte!'s. Das Interesse fiir «bruta facta» der Existenz
Jesu ist schon deshalb legitim, daBl auch die kerygmatische Inter-

17 In diesem Zusammenhang erwiahnt Robinson (A. 3) mit Recht, S. 152,
dafl, wenn wir methodisch unumgénglich die Bedeutung von Jesus fiir den
Glauben in den Kategorien der Anthropologie erkldren, wir nicht vergessen
diirfen, daf8 der Mensch keine isolierte Person ist und da zu jedem Existenz.-
verstéindnis auch ein bestimmtes Geschichts-, Welt- und Gottesverstindnis
gehort.

18 Robinson (A. 3), S. 64.



276 Hejddnek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

pretation der Bedeutung Jesu kritisch gepriift sein muf3°. Und
diese Fakten 6ffnen uns die Moglichkeit, einen methodischen Ab-
stand zu gewinnen, der fir jede kritische Untersuchung unentbehr-
lich ist.

Wir haben gesagt, dafl der kerygmatische Christus keine direkte
Fortsetzung des historischen Jesus im geldufigen Sinne ist. In der
Uberlieferung des Kerygmas gibt es zwischen dem historischen
Jesus und dem kerygmatischen Christus eine radikale Grenze: der
Tod und die Auferstehung. Und dieser Sprung aus dem Tod ins
Leben ist tatsédchlich der beste Ausdruck fiir die Umwandlung des
historischen Jesus in den Christus des Bekenntnisses?0. Die An-
kniipfung geschieht nicht auf der objektiven, historischen Ebene,
sondern ist ein Akt des Glaubens, d. h. eine Gabe, eine Tat Gottes.
Wie kann man sich jedoch unter diesen Umstidnden beglaubigen,
dafl der Glaube wirklich an den historischen Jesus und nicht an
eigenes Produkt gerichtet ist? Wie soll man sich gegen die Annahme
wehren, daf3 Christus blo3 ein Messiastypus ist?

Die Orientierung auf Christus als einen Messiastypus wire nicht
ausreichend. Wir haben keine andere Moglichkeit, zur Wirklichkeit
des «Messiasy (Christus) vorzustoflen, als durch den historischen
Jesus, oder besser: auf dem Wege zu ihm. Das Messias- oder
Christusbild, in das durch die Tradition die konkrete Gestalt Jesu
hineinprojiziert wurde, mul} aus den tiefsten Griinden des Glaubens
immer erneut durch eine endgiiltige Orientation auf den histori-
schen Jesus gepriift werden. Dieser historische Jesus ist ja kein iso-
liertes Phianomen, er ist eine wirkliche, in konkreten historischen,
d. h. kultischen, mythischen, nationalen, sozialen, geistigen und
anderen Zusammenhingen stehende Person. Daraus kann man fol-
gern, dafl nicht nur das Kerygma der ersten Zeugen, sondern auch
selbst das SelbstbewuBtsein Jesu auf ganz konkrete damalige mes-
sianische und andere Traditionen angekniipft hat. Die Abhéngigkeit
der altkirchlichen Uberlieferung von diesen Traditionen, die ge-
legentlich festgestellt wird und vermutlich immer die Authentizitéit
beeintrachtigt, kann in gewissem Mal} optische Tauschung sein,
denn die Ankniipfung konnte in gewissen Fillen durch Jesus selbst

1% Ebd., S. 53.
20 ¢« So wenig selbstverstdndlich wie der Sprung vom Tod zum Leben ist

die Wende vom ,historischen Jesus’ zum Christus des Glaubens»: Ebeling
(A. 5), S. 66.



Hejddanek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 277

durchgefiihrt werden?!, der seine Sendung mit der eschatologischen
Erfiillung der VerheiBungen verkniipfte. Das Problem des Selbst-
bewuBtseins Jesu ist keine Kernfrage, aber man kann es nicht als
psychologisierend beiseite legen, wenn auch seine Losung metho-
disch kompliziert ist. Das Selbstbewufitsein Jesu gehort unteilbar
zu seiner historischen Existenz und auch blof historisch untersucht
deutet es die unermefliche Bedeutsamkeit des Neuen an, was Jesus
auf die Welt gebracht hat.

Fiir uns ist jedoch ein anderes Problem von entscheidender Be-
deutung. Es wire eine Beschrinkung, wenn wir die Ankniipfung
des Glaubens der Jiinger an Jesus blofl als Ankniipfung an seine
Reflexion des Glaubens, an sein Selbstverstindnis erklidren wiirden.
Die rechte Sukzession des Glaubens, die mit dem historischen Jesus
beginnt, geschieht vor allem in Ankniipfung an seinen Glauben?2,
Unsere vorldufige These lautet: Die einzige kritisch mégliche und
sachlich berechtigte Orientierung an den historischen, d. h. wirklichen
Jesus ist die Orientierung unseres Glaubens an seinen Glauben. Aus
der Tatsache, dal der Glaube im Grunde eine Tat Gottes ist, die
unsere Aktivitit als eine sekundire AuBerung bedingt, leuchtet je-
doch hervor, daf3 das Orientieren unseres Glaubens an den Glauben
Jesu erst im Verlauf der Verwirklichung des Glaubens in der Le-
benstitigkeit, im Verhdltnis zu den Menschen und Dingen durch-
fithrbar ist. Ahnlich sieht es auch von der anderen Seite aus: auch
an den Glauben Jesu kann man erst in seiner Verwirklichung an-
kniipfen. Was anderes bedeutet diese Ankniipfung als die Nach-
folge? Es handelt sich wohl nicht um eine Nachahmung, denn im
Glauben geraten wir in seine Lage, wir passen nicht mehr von aullen
an, sondern lernen selbsténdig das zu applizieren, wozu wir berufen
sind. Wir werden sozusagen jiingere Geschwister dessen, der uns
«Vater unser» beten lehrt. Wenn man Jesus als Quelle unseres Glau-
bens bezeichnet, ist es nicht véllig korrekt, und eine solche statische
Auffassung des christologischen Dogmas konnte sogar zur Beein-
trachtigung der faktischen Bedeutung von Jesus fithren. Seine Be-

21 Vgl. Robinson (A. 3), S. 120.

22 ¢Jesus beschenkt seinen Zuhorer mit seinem Wort. Er formuliert es so,
daB der Zuhoérer auch in Zukunft etwas hat, woran er sich halten kann, als
wire ihm ein Modell des Glaubens mitgegeben. Gewi3, spiter trat Jesus
selbst mit seiner Person an diese Stelle und wurde als der Gekreuzigte das
Modell des Glaubens»: Fuchs (A. 10), S. 208.



278 Hejddnek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

deutung beruht ndmlich darin, dafl er zu uns gekommen ist, uns zu
lehren und zu fithren. Das Evangelivm ist eine frohe Botschaft von
der Ankunft Gottes zu den Menschen?:. Diese Ankunft realisierte
sich, indem Gott in einem Menschen, d. h. dafl ein Mensch gekom-
men ist. Jeder Relativisierung dieser Tatsache wohnt die Gefahr
inne, dafl wir die Inkarnation in Jesus fiir ein iibergeschichtliches
Ereignis halten und daher die einzelnen Entscheidungsgelegenheiten
als ahistorische Stereotypen betrachten werden.

Es zeigt sich, daBl die Wendung zum historischen Jesus nur fol-
genden Sinn haben kann: in Jesus den Triger einer einzigartigen
inneren Kraft und Macht Gottes zu entdecken, mit welcher er sein
Werk getan hat. Sein Interesse betraf nicht seine Person, sondern
vor allem sein Werk?*. Deshalb ist auch der zu seiner Sendung und
zu seinem Werk bezogene Teil seines Bewulltseins unermeBlich
wichtiger als der, welcher sich auf seine eigene Existenz bezieht. Auf
dieser Stelle mufl man darauf aufmerksam machen, dafl die oben
beschriebene Auffassung des Glaubens zwar der Einstellung Jesu
sachlich und faktisch entspricht, denn Jesu war in diesem tieferen
Sinne der ganz einmalige «Tater des Glaubens», aber dal} diese Auf-
fassung terminologisch, d. h. in der Reflexion des Glaubens, wahr-
scheinlich nicht direkt oder hauptsdchlich bei Jesus selbst ver-
ankert ist?5. Die These Ebelings: «In Jesus ist der Glaube zur Spra-
che gekommen»?$, méchten wir durch Unterstreichung der positiven
Beziehung des Glaubens zu allen Dimensionen der Wirklichkeit
korrigieren: In Jesus ist der Glaube zu seiner Verwirklichung ge-
kommen. Von jenem Moment an arbeitet er in der Welt. Jesus hat
einen neuen Weg erdffnet. Daraus darf man eine weitere, breitere
Folgerung ziehen: Die christologische Bedeutung des kerygmatischen
Christus st in der geschichtlichen Tragweite der historischen Hxzistenz
Jesu begriindet. Damit meinen wir die lebendige, personliche, gegen-

28 In seinem Menschsein, in seinem Leben und Werk ist «Jesus von Anfang
bis zum Ende die Offenbarung des lebendigen Gottes»: J. L. Hroméadka,
Das Evangelium auf dem Wege zum Menschen] (1961), S. 127.

2¢ R. Bultmann, Jesus (1929), S. 12.

2 Das ist auch im groflen und ganzen das sachliche Ergebnis der Diskus-
sion, die zwischen E. Ké&semann und G. Ebeling gefithrt war; Robinson
(A. 3), S. 150f.

26 G. Ebeling, Die Frage nach dem historischen Jesus und das Problem
der Christologie: Zeitschr. Theol. Ki. Beih. 1 (1959), S. 21; auch in Wort und
Glaube (1960), S. 308.



Hejddnek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 279

wartige Tragweite, nicht die, welche sich nur als ein geschichtlicher
Erfolg dulert. Die Frage nach dem historischen Jesus ist durch ein
zweifaches personliches Anliegen getragen: In welcher Hinsicht ist
sein Werk von seiner Person getragen? Und: In welcher Hinsicht
ist unsere konkrete historische und persénliche Existenz ohne sein
Werk nicht denkbar? Durch Verbindung dieser zwei Aspekte ge-
schieht gerade die Ankniipfung unseres Glaubens an den Glauben
Jesu. Die konkrete Gestalt der geschichtlichen Tragweite der Exi-
stenz Jesu konnen wir nur ganz fliichtig und im engen Ausschnitt
entwerfen. Noch vorher méchten wir das Verhéltnis unserer Losung
der Frage nach dem historischen Jesus zur traditionellen kirchlichen
Verkiindigung von Christus erwidhnen.

Schon am Anfang haben wir bemerkt, daf3 der wirkliche Jesus das
Kriterium des Kerygmas ist. Daraus folgern wir, dafl die kiinftige
Interpretation der Bedeutung des historischen Jesus in gewisser
Hinsicht mehr zum Wort bringen soll, als das traditionelle Dogma
gebracht hat. Den kerygmatischen Christus der kirchlichen Uber-
lieferung mufl man als ein bedeutsames Prisma betrachten, durch
welches der historische Jesus in die folgenden Zeitalter eingreift.
Die Entdeckung dieses Tatbestandes beeintrichtigt zwar die Wir-
kungskraft dieser Verkiindigung. Diese Entdeckung geschah jedoch
gliicklicherweise in dem Moment, als das bisher in dieser Hinsicht
wenig geschitzte historische Material aus dem Zeitabschnitt, der
uns vom historischen Jesus trennt, die tiefe geschichtliche Bedeu-
tung und damit die wahre Gestalt Jesu neu zu erkennen ermoglicht.
Mit Recht orientiert Ebeling seine Behandlung iiber die Gestalt des
Glaubens an dem, was faktisch geschieht, auch wenn es mehrdeutig
ist??. Er beschrinkt sich aber allzuviel, wenn er aus der ganzen
Breite der heutigen Geschichte nur die o6ffentliche Predigt er-
wihnt?. Es gibt unvergleichbar mehrere Friichte des an Jesus und
seinem Glauben orientierten Glaubens, auch wenn man zugeben
mulB}, dal heute vielleicht gerade die bedeutsamsten von ihnen eine
sekuldre Gestalt angenommen haben. Desto vieldeutiger und proble-
matischer sind sie, aber durch die neue Geschichtsauffassung wird
fir uns die Moglichkeit enthiillt, uns nicht nur vom «Offenbarungs-
positivismus», sondern auch vom historischen Positivismus zu be-
freien und in Offenheit des Glaubens das tiefe Anliegen verschiedener

27 Ebeling (A. 5), S. 23.
28 Ebd., S. 22.



280 Hejddnek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

geschichtlicher Tatsachen auch in ihrer Weltlichkeit zu begreifen
und so fiir deren oft verborgene Aufforderung gedffnete Augen zu
halten, in der die Spannung zwischen dem Gegebenen und zwischen
der hoffnungsvollen Zukunft — der Perspektive Gottes — verankert
ist. Diese eschatologische Perspektive zum Ausdruck zu bringen -
das ist der eigene Sinn der kerygmatischen Uberlieferung.

4. Die geschichtliche Tragweite der Existenz Jesu

Einen wichtigen Impuls, den Jesus in die Geschichte eintrug, hat
z. B. H. Braun vermerkt. Mit Vorbehalt fiir Brauns Ausdrucksweise,
ist seine These von den zwei Polen des Glaubensverstandnisses
Jesu?? iiberzeugend : « Die Christologie als Lehre ist also ein zweites.
Das erste ist vielmehr eine grundstiirzende Erfahrung des Menschen
mit Jesus von Nazareth — eine Erfahrung, in welcher die radikale
Forderung Gottes unbegreiflicherweise Hand in Hand geht mit dem
voraussetzungslosen Ja Gottes zu dem radikal als Ubertreter ver-
standenen Menschen»®°. Der radikale Aufruf zum Fiir-den-Ndchsten-
Dasein auf etner und das Erkenntnis der vollen Angewiesenheit auf die
Gnade Gottes auf der anderen Seite — das sind die Grundpfeiler der
einzigartigen Verkiindigung Jesu.

Die Formulierungen von H. Braun, dhnlich wie die von G. Ebe-
ling, sind jedoch nicht vollig gegen das Subjektivisieren gesichert.
Sie wehren sich wohl gegen den individualistischen Subjektivismus,
aber wir meinen hier die Gefahr, da3 der Glaube nur auf das wahre
Existenzverstindnis einzelner Subjekte beschrankt wird, in welchen
er entsteht. Wir heben eher die Tatsache hervor, daB3 die mit der
Entscheidung fiir den Gehorsam des uns in Anspruch nehmenden
Gottes auch ein Versichertwerden iiber die iiberpersénliche Giiltig-
keit der Wahrheit verbunden ist, auf welche wir angewiesen sind
und die uns zu einer neuen Lebenseinstellung fiihrt. Diese Sicherheit
ist keine gegenstindliche Stiitze unserer Hoffnung und unseres
Strebens. Man gewinnt sie nur, indem man sich jener Wahrheit
Gottes zur Verfiigung stellt. Dann aber gewinnt man eine Hoffnung,

2% H. Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie: Zeitschr.
Theol. Ki. 54 (1957), S. 3761f.

3 Braun, Spétjudisch-héretischer und friithchristlicher Radikalismus 2
(1957), S. 134,



Hejddnek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 281

die nicht nur den Menschen persénlich, sondern das Universum be-
trifft, das dadurch einen neuen guten Sinn gewinnt. In den Gleich-
nissen Jesu ist dieses objektive Element mit dem in die Zukunft
zielenden Bestandteil zum Ausdruck gebracht. Wir meinen mit
J. M. Robinson, dal man diesen futuralen Aspekt nicht nur exi-
stenziell interpretieren kann3!, J. B. Soudek hat vor Jahren eine auf
das Werk von A. Schweitzer kritisch ankniipfende These aufgestellt,
die auch den Zusammenhang beider Aspekte der Predigt und Wir-
kung Jesu betrifft. Er spricht von einer «auf zwei Polen gespaltener
Eschatologie Jesu»®2. Jesus war iiberzeugt, dal das Neue, was in
seiner Tétigkeit und in seiner Person an die Welt kommt, auch seine
objektive, soziale und kosmische Zukunft hat. Diese Tatsache diir-
fen wir nicht durch eine einseitige Entmythologisierung verdecken,
auch wenn wir ihr ihre apokalyptische Larve abnehmen miissen.

Jesus zeigt also den Sinn der ganzen Geschichte und eine neue Per-
spektive fiir das All. Das Inkarnationsdogma, das den Verkiindiger
zum Verkiindigten erklirt, wird innerlich durch die Tatsache be-
rechtigt, dall Jesus durch seine ganze Lebenseinstellung ein ganz
einmaliger Tréger und Zeuge des Inkarnationscharakters der Wahr-
heit Gottes war. Der Glaube an den auferstandenen Jesus als
Kosmokrator spiegelt ganz tiberzeugend die Sicherheit ab, mit wel-
cher die Christen beschenkt sind, daB3 das, was er getan hat, auch
ontologische Bedeutung hat?3, ja, da} es auch gerade fiir diese Welt
von Bedeutung ist. Wenn J. M. Robinson mit Recht sagt, dafl es
nebensichlich war, welche Heilstatsachen in den ersten christologi-
schen Formeln (1. Kor. 15, 3-5; Gal. 4, 4-5; Rom. 1, 3-4; 1. Petr.
3, 18b; Luk. 24, 26; 1. Petr. 1, 11) genannt wurden3* und dal} des-
halb diese Tatsachen keine Beweise fiir den Glauben sind, mull man

81 Robinson (A. 3), S. 153, 156ff. Deshalb kann man z. B. nicht véllig mit
der Exegese des Gleichnisses vom Senfkorn (Matth. 13, 31f.; Mark. 4, 30-32)
tibereinstimmen, in welcher E. Fuchs den urspriinglich deutlichen eschatologi-
schen Kontext des Bildes vom Baum (Dan. 4, 9.18) verdeckt: Was wird in
der Exegese des Neuen Testaments interpretiert?: Zeitschr. Theol. Ki. Beih.
1 (1959), S. 361f.

32 J. B. Soudek, Der Abri3 der Theologie des Neuen Testaments [Tsche-
chisch], 1 (1941), S. 49; Meine theologische Entwicklung und mein Pro-
gramm [Tschechisch]. Fakultdtsvorlesung gehalten am 13. Mai 1952 (als
Manuskript vervielfaltigt), S. 13.

33 Robinson (A. 3), S. 167.

3 Ebd., S. 175.



282 Hejdanek- Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

betonen, daf} es auf der anderen Seite aullerordentlich wichtig ist,
daBl immer doch ein gewisser Hinweis auf das konkrete Leben Jesu
vorhanden ist. Diesen Tatbestand finden wir spiter auch dort (wie
z. B. Joh. 1, 14; 1. Joh. 1, 1{. u. a.), wo bei dem Verfasser sowie bei
den vorausgesetzten Lesern Voraussetzungen fiir abstrakte Be-
grifflichkeit vorhanden sind. Man muf} also zwischen der primitiven
mythischen Objektivierung und der Tendenz der Wahrheit Gottes,
selbst diese gegenstindliche Welt umzuformen, unterscheiden?s.
Diese Tendenz ist vor allem in der Inkarnation in Jesus zum Vor-
schein gekommen.

Die oben entworfene Struktur des Glaubens entspricht also im
Grunde der Wirklichkeit Jesu, seiner Lebenseinstellung und seinem
Lebenswerk. Die Entdeckung der geschichtlichen Tragweite der
Existenz Jesu befreit uns von der Bindung an die traditionellen
Dogmen, aber zeigt uns zugleich ihren guten Sinn und erdffnet uns
breitere und tiefere Perspektiven des Glaubens.

Ladislav Hejddanek und Petr Pokorny, Prag

3 Zur Frage der Wahrheitsinterpretation L. Hejddnek, Wahrheit und
Wirklichkeit : Um die Souverédnitat des Glaubens. Prof. J. L. Hromadka zum
70. Geburtstag gewidmet (1959), S. 73f. (Tschechisch).



	Jesus, Glaube, Christologie : Prof. Dr. J.B. Souček zum 60. Geburtstag

