
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 4

Artikel: Jesus, Glaube, Christologie : Prof. Dr. J.B. Souek zum 60. Geburtstag

Autor: Hejdánek, Ladislav / Pokorný, Petr

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus, Glaube, Christologie
Prof. Dr. J. B. Soucek zum 60. Geburtstag

Die seit Jahrzehnten lebendige Diskussion über die sog. Ent-
mythologisierung des christlichen Kerygmas1 hat in der letzten Zeit
in ein Gespräch über das Verhältnis zwischen dem Christus des

Glaubens und dem historischen Jesus eingemündet. Die im Grunde
berechtigten Entmythologisierungsversuche erwiesen sich in ihrer
ursprünglichen, ausschließlich «kerygmatischen» Form in der
Auseinandersetzung mit dem Mythus in gewisser Hinsicht als unwirksam.

In dieser Lage entdeckte man erneut die Bedeutung der
sozusagen historischen Dimension des geschichtlich orientierten
Christusglaubens. Diese, schon in den klassischen Dogmen verankerte
Hervorhebung der Historizität des Erlösers Jesus, die im Grunde die
Gestalt Jesu vor Mythologisierung hüten sollte, blieb nur auf ein
dogmatisches Prinzip beschränkt. In der neueren Zeit sind (seit
Reimarus) Versuche um Entdeckung der historischen Realität von
Jesus erschienen, die jedoch infolge des unadäquaten
Geschichtsbewußtseins und der damit zusammenhängenden unausreichenden
theoretischen Ausstattung gescheitert sind2. Wenn die Frage nach
dem historischen Jesus jetzt wieder in ihrer ganzen Dringlichkeit
auftaucht, ist dadurch ihre Wichtigkeit überzeugend bewiesen. Es
wurde bereits gesagt, daß sich die Möglichkeit, diese Frage erneut
zu stellen, durch das neue Geschichtsverständnis aufgetan hat, das

unser Denken von der Zeit der gescheiterten Leben-Jesu-Forschung
unterscheidet3.

Wir werden hier nicht wiederholen, worin jenes radikal neue Ge-
schichts- und Existenzverständnis besteht. Es polemisiert vor allem
mit dem positivistischen Historismus und verfolgt mit Verständnis
die inneren Motive der in der Geschichte handelnden und sich
entscheidenden Menschen, ihre Anknüpfung an die Vergangenheit und
ihre schöpferische Bildung einer neuen Zukunft.

1 H. W. Bartsch (Hrsg.), Kerygma und Mythos (1948-1955).
2 Literatur in H. Conzelmann, Jesus Christus: Die Rel. in Gesch. u. Geg.

3 (1959), Sp. 619-653; J. M. Robinson, Kerygma und historischer Jesus
(1960); H. Ristow und K. Matthiae (Hrsg.), Der historische Jesus und der
kerygmatische Christus (19612).

3 Robinson (A. 2), S. 83f.



Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 269

Es bleibt jedoch unbestritten, daß die Berechtigung der Frage
nach dem historichen Jesus tiefer begründet ist.

1. Der Charakter des Glaubens

Die Frage nach dem historischen Jesus betrifft vor allem den
Unterschied zwischen dem wirklichen Jesus und dem kerygmati-
schen Christus. Sie soll uns auf die Bedeutsamkeit des historischen
Jesus als der Norm der kirchlichen Verkündigung aufmerksam
machen. Der Verkündigte hätte mit dem wirklichen Jesus identisch
sein sollen. Es ist jedoch nicht einfach, festzustellen, wo diese Identität

unterbrochen ist und wird. Ein direkter Vergleich durch eine

Rekonstruktion der historischen Existenz Jesu ist undurchführbar
wegen Mangels an positiven Daten aus seinem Leben und wegen
ihrer Unfähigkeit, die zentrale Bedeutung des Lebens Jesu zu
erklären. Diese zentrale Bedeutung wird dagegen durch das Bekenntnis

der Jünger und der entstehenden Kirche - das Kerygma - zum
Ausdruck gebracht, sodaß es ausschließlich das Kerygma ist, das

uns den Weg zum wirklichen Jesus vermittelt. Da taucht jedoch eine

dringende Frage auf : Ist der kerygmatische Christus nicht nur ein
Produkt des Kerygmas, ein religiöses Symbol, bloß eine Frucht der
religiösen Schöpfungskraft? Das Kerygma verknüpft wohl den
ursprünglichen christlichen Glauben mit unserer systematisch-theologischen

Reflexion des 20. Jahrhunderts4. Wie knüpft jedoch das

Kerygma an die historische Wirklichkeit des irdischen Jesus an?

Worin besteht die Kontinuität zwischen dem historischen Jesus und
dem kerygmatischen Christus?

G. Ebeling faßt diese Kontinuität als einen Übergang auf, in
welchem der Zeuge des Glaubens zum Grund des Glaubens wird5.
Selbstverständlich handelt es sich hier um keine direkte Kontinuität.

Es herrscht hier sogar in gewissem Sinne eine schroffe
Diskontinuität. Und wenn wir überhaupt von einer Fortsetzung
sprechen sollen, muß sie als eine Tat Gottes begriffen werden6. Diese Tat
ist ein Geschenk, nämlich das Geschenk des Glaubens, so daß es der
Glaube ist, der die Kontinuität verbürgt. Wir meinen nicht mit
O. A. Dilschneider, daß der Glaube einen abgeleiteten Charakter

4 Robinson (A. 2), S. 54.
5 G. Ebeling, Das Wesen des christliehen Glaubens (1961), S. 72.
* Ebd., S. 66.



270 Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

habe und daß wir die Kontinuität im Heiligen Geiste sehen müßten7.
Es handelt sich übrigens wahrscheinlich nur um eine terminologische

Frage, und wir sind der Ansicht, daß der Begriff Glaube für
unsere Behandlung günstiger ist, auch wenn wir uns darin teilweise
von Ebelings (und Ernst Fuchs5) Auffassung ahneigen werden. Wir
fragen vor allem : was bedeutet der Glaube als Phänomen und sogar
als Grund des menschlichen Lehens Diese Frage ist nicht durch die
historische Methode lösbar. Die bedauernswerte Glaubensspaltung
in der Christenheit zwingt uns zur kritischen Rückfrage hinter die
traditionellen Antworten8. Die regelrecht gestellte Frage nach dem
Wesen des Glaubens ist immer zugleich eine Frage nach dem

Ursprung des Glaubens, denn der Glaube ist eine Bewegung, die alles
Beharrliche überschreitet, die in die Zukunft gerichtet ist und eine

neue Wirklichkeit vorbereitet. Woher denn kommt dieser Glaube?
Die traditionelle Antwort lautet: Der Glaube ist ein Geschenk.

Wie soll man das jedoch verstehen? Vor allem: Er ist kein Geschenk
im geläufigen Sinne dieses Wortes, es handelt sich um keine
erworbene Ausrüstung, die man besitzt, solange sie nicht verloren oder
abgenommen wird. Seine Voraussetzung bildet etwas Unverfügbares,

was keineswegs in die uns umgebende Wirklichkeit einbezogen

werden kann, in welche der Mensch samt seiner Subjektivität
gehört. Diese Voraussetzung ist die ungegenständliche Tatsache der
Anrede Gottes, seiner Ankunft zu dem Menschen, seines Aufrufs
und seiner Verheißung. Der Glaube ist die Antwort an diese primären

Tatsachen, er ist ein Akt des Verlassens, zugleich aber auch ein
Programm, eine Kraft und eine Hoffnung, eine innere Verankerung
und zugleich eine Bewegung nach vorwärts, eine Hinneigung zur
Tat9. Die Verankerung wird dem Glauben zum Auftrag und zur
Sendung, und der Glaube selbst ist bestrebt, durch die Tätigkeit
seine Sendung zu erfüllen10. In dieser Hinsicht ist der Glaube eine

7 O. Dilschneider, Die Geistvergessenheit der Theologie: Theol. Lit.-Zeit.
86 (1961), S. 258.

8 Solcher Meinung ist Ebeling (A. 5), S. 32.
9 «Der Glaube ist gar kein theoretisches Erkennen der Dinge, sondern eine

eigentümliche Spannung der sieh für eine Tat entscheidenden Seele»:
E. Râdl, Nâbozenstvi a politika [Religion und Politik] (1921), S. 47; «Der
Glaube ist gar kein Wissen weder von natürlichen, noch von übernatürlichen
Tatsachen, sondern ist ein Vertrauen des sich zur Tat entschließenden
Menschen»: Ders., Dëjiny filosofie [Geschichte der Philosophie], 1 (1932), S. 435.

10 Hier kann man auf den Aufriß der Struktur des Glaubens verweisen,



Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 271

Bewegung im Sinne einer Verwirklichung. Man könnte einen
Vergleich mit Aristoteles einführen. Es handelt sich nicht um die
Verwirklichung einer Möglichkeit, sondern um die Realisierung dessen,

was werden soll. Die Kategorie der Möglichkeit betrifft nur das

Gegenständliche, während der wahre Impuls des Glaubens
ungegenständlichen Charakter trägt. Zugleich unterscheidet sich die
Verwirklichung durch den Glauben von dem Akt der Schöpfung, denn
in der Schöpfung erscheint neue Wirklichkeit dort, wo früher nichts
vorhanden war. Durch den Glauben wird Neues verwirklicht,
jedoch nur in der Anknüpfung daran, was schon vorhanden ist. So ist
der Glaube nicht nur «eine gewisse Zuversicht, daß man hofft»,
sondern auch eine Hoffnung für die ganze Wirklichkeit. Er lebt aus
einer ungegenständlichen Macht und zugleich ist er an dieser
gegenständlichen Welt interessiert. Das ist die Struktur der Inkarnation
im allgemeinen Sinn dieses Wortes. Der Glaube existiert nur in einer
konkreten bzw. praktischen Beziehung zur Wirklichkeit, zum
Menschen und zur Welt (Gal. 5, 6; 1. Kor. 16, 13f.) oder, wenn man mit
dem Jakobusbrief den Glaubensbegriff breiter versteht, er ist ohne
Werke tot (Jak. 2, 17. 20. 26). Auf Grund der Beziehung zu der uns
umgebenden Realität kann man auch erst den Glauben der anderen
verstehen und beurteilen.

Es leuchtet schon gewiß ein, daß wir den Glaubensbegriff für eine

ursprünglichere Wirklichkeit verwenden als für das historische
Phänomen der Gläubigkeit.

2. Glaube und Geschichte

Die Geschichtlichkeit des Glaubens beruht darauf, daß das Streben

des Glaubens um das Neue immer in Anknüpfung an die
vorhandene Wirklichkeit geschieht. Die in steter geschichtlicher
Umwandlung stehende Wirklichkeit ist auch durch die Aktivität des

Glaubens beeinflußt, so daß wir in der Weltgeschichte auch die
Geschichte des Glaubens unterscheiden können. Der Glaube in seiner
Geschichtlichkeit begnügt sich also nicht mit bloßer Anpassung an die

den E. Fuchs vorlegt, Das Neue Testament und das hermeneutische
Problem: Zeitschr. Theol. Ki. 58 (1961), S. 217. Der Glaube bewegt sich danach
zwischen der Gewißheit, daß die Zukunft der objektiven Welt dem guten
Willen Gottes unterliegt (im N.T. die Vorstellung des Reiches Gottes), und
der aktiven Tätigkeit.



272 Hejddnek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

sich wandelnde Welt, sondern hat ihre eigenen inneren Motive zu
neuem Vorwärtsschreiten. Die Quelle dieser inneren Entwicklung des

Glaubens ist der den Glauben schenkende und sich zum Menschen

neigende gnädige Gott. Nur deshalb kann der Glaube den Menschen

aus der In-die-Welt-Geschlossenheit befreien, aber zugleich ihm
einen neuen Zu- und Eintritt in die Geschichte öffnen11. Wie
begrüßen, wenn Ebeling in gewisser begrenzter Hinsicht sogar von
einer Entwicklung der Offenbarung spricht12. Schon selbst die
Verschiedenheit der Äußerungen des Glaubens in den einzelnen Schichten

des neutestamentlichen Kanons beweist ihre Geschichtlichkeit.
Die Wirklichkeit des Glaubens in der Geschichte ist wohl

verwickelt. Um die Beziehungen zu klären, muß man zwischen dem
Glauben selbst und zwischen der Reflexion des Glaubens
unterscheiden. Der Glaube existiert nämlich immer nur «in einem
bestimmten Verständnis seiner selbst und darum verbunden mit
bestimmten Vorstellungen»13. Dieses Verständnis des Glaubens ist
einerseits immer durch das zeitgenössische Weltbild, andererseits
auch durch die Glaubensvorstellungen der Väter und Urväter
bedingt. Es ist jedoch eine Täuschung, wenn diese Kontinuität der
Glaubensvorstellungen als das einzige Verbindungsglied zwischen
dem Glauben der Väter und der Söhne dargestellt wird. Das
wichtigste Medium ist das persönliche Beispiel. Wo das praktische
Beispiel eines im Glauben begründeten praktisch wirkenden Verhältnisses

zum Menschen und zu den Dingen fehlt, dort verliert man
alles, auch wenn der Glaube nominell bewahrt wird. Und im Gegenteil,

wo die praktische Beziehung zur Welt recht ist und wo man
11 «... daß wir erkennen, wie der Glaube, statt Abkehr von der Geschichte

zu sein, die wahre Freiheit zur Geschichte eröffnet»: Ebeling (A. 5), S. 30.
12 «Wäre dann nicht aber zumindest auch der andere Gesichtspunkt

geschichtlicher Veränderung, der der Evolution, mit heranzuziehen? Der
Schrecken, den der Gedanke einer Entwicklung der Offenbarung über das
Neue Testament hinaus erweckt - in der enthusiastischen Erscheinung der
Schwärmer oder in der aufgeklärten Form modernen Evolutionsdenkens,
aber auch in bestimmten Tendenzen katholischen Traditionsverständnisses

-, soll uns nicht abhalten, sogar in diesem Gesichtspunkt ein Korn Wahrheit
zu finden»: Ebeling (A. 5), S. 27.

13 «Die Frage ist aber, ob von einer geschichtlichen Veränderung in bezug
auf den Glauben selbst geredet werden muß. Darauf ist zunächst zu
antworten : Zweifellos, sofern der Glaube stets nur existiert in einem bestimmten
Verständnis seiner selbst und darum verbunden mit bestimmten Glaubens -

vorstellungen» : Ebeling (A. 5), S. 28.



Hejdànek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 273

einer falschen Reflexion des Glaubens begegnet, kommen zwar
schwere Störungen vor, jedoch die ganze Lage kann man nicht für
verloren halten. Der in der Praxis bezeugte Glaube ist also das

Erste, die Reflexion ist sekundär. Unter Reflexion des Glaubens
verstehen wir wohl die eigentümliche Fähigkeit des Glaubens, sich

zu sich selbst zuzuwenden und durch ein Verstehen seiner selbst im
Rahmen eines allgemeinen Weltverständnisses, jedoch zugleich in
einer jeweiligen Abneigung von der unmittelbaren praktischen
Tätigkeit, sich seiner selbst zu bemächtigen. Diese mit dem Glauben
unteilbar verbundene Reflexion, deren spezifische Form z. B. die

Theologie darstellt, hat jedoch auch ihre Schattenseiten. Es sind

vor allem die immer nicht völlig gemäßen Vergegenständlichungen
der «Glaubensobjekte», d. h. dessen, woran man glaubt. Der lebendige

Glaube muß von Zeit zu Zeit diese durch die Reflexion gebildete

Schale sprengen.
Um uns vor einem Mißverständnis zu hüten, bemerken wir

ausdrücklich, daß man die Reflexion des Glaubens unter keinen
Umständen mit dem Wort des Glaubens verwechseln kann, obwohl sich
auch die Reflexion der Worte bedient. Im Akt des Glaubens kann
aber das Wort aus einem Diener der Reflexion zur Praxis des Glaubens

werden. Das ist die Verkündigung, das persönliche Bekenntnis.
«Wäre das Wort des Glaubens - das Neue Testament nennt es

Evangelium - nicht in dieser Weise der mündlichen, der persönlichen

Weitergabe zu uns gelangt, so wüßten wir nichts vom
Glauben»14. Das Wort des Glaubens kann gleichzeitig Praxis und
Reflexion sein - eine Tat des Glaubens und zugleich ihre Erklärung.
Diesen Vorteil behält es nämlich nur solange es in eine konkrete
Lage gestellt ist, solange es eine Tat und kein bloßes Wort ist.

Wir dürfen uns jedoch nicht bloß auf die Betrachtung der
historischen Bedingtheit des Glaubens begrenzen. Um seiner Bedeutung
gerecht zu werden, müssen wir die wesentliche nicht nur existen-
zielle, sondern gerade die historische Orientierung des Glaubens in
die Zukunft hin hervorheben. Nicht nur ein Ethos des Entscheidens,
sondern ein geschichtliches Programm, und kein bloßes Programm,
sondern eine tatsächliche geschichtliche Wirkung. Deshalb genügt
es nicht, die Aufmerksamkeit nur auf die ethische Lebenspraxis der

14 Ebeling (A. 5), S. 25. Vgl. Petr Pokorny, Svatâ tradice [Die heilige
Überlieferung] : Th. Pr. K. R. [Theologische Beilage der Christlichen Revue]
(1959), S. 139.

18



274 Hejdânek-PoJcorny, Jesus, Glaube, Christologie

einzelnen Gläubigen zu beschränken, sondern es ist nötig, die
Auswirkungen ihres Glaubens bis in die äußersten Folgen zu prüfen.
Der Glaube macht sich nicht nur im privaten Leben und in der
individuellen öffentlichen Tätigkeit geltend, sondern führt auch zu
einer aktiven Teilnahme an großen gesellschaftlichen Strömungen,
die in ihrer Breite die individuell kontrollbare Wirkung überschreiten.

Zumal bereitet der Glaube auch Bedingungen für neue
Bewegungen, die erst in der Zukunft entstehen werden und die man fast
nimmer voraussehen kann. Auch hier wird der Glaube, der diese

Verantwortlichkeit in guter Hoffnung übernimmt, zum Mittel des

Regimentes Gottes über diese Welt (Dei Providentia et hominum
confusione). Deshalb ist die Geschichte der eigentlichste Schauplatz,
wo sich der Glaube als Glaube bewährt oder als Unglaube (oder
Aberglaube) überführt wird. Der Glauhe ist keineswegs ein
subjektiver Zustand, er ist ein Sich-zu-Verfügung-Stellen für das

Programm Gottes, das man als Zeichen der Zeit unterscheiden und mit
größter Gewissensanstrengung verwirklichen soll15.

Wie wir gesehen haben, geschieht das Fortschreiten des Glaubens
nicht nur in den isolierten (existenzialen) Entscheidungen, sondern
ihre Transzendenz hat einen breiten inneren Zusammenhang
inmitten der Geschichte. Die konkrete Gestalt des Glaubens ist immer
in großem Maß historisch bedingt16, weil man im Glauben immer,
wenn auch kritisch, an den Glauben der Väter und Mitgläubigen
anknüpfen muß und soll. Der historische und soziale Charakter des

Glaubens ist also nur eine höhere Äußerung seines positiven
Verhältnisses zur Wirklichkeit. Der Glaube hält sich von den konkreten
sozialen, politischen, wissenschaftlichen, historischen, künstlerischen

usw. Programmen nicht fern, er läßt sich jedoch auch durch
sie nicht verschlingen. Er ist aktiv, mit Invention, mit immer neuen
«moralischen Erfindungen» verbunden, die die Wegweiser zur
Verwirklichung der Pläne Gottes bedeuten. Durch das Gehorchen dieser

16 Die neue Geschichtsauffassung (siehe Anm. 3) unterscheidet sich von
der Bultmannschen durch Betonimg des aktiven Verhältnisses der persönlichen

Geschichtlichkeit zur objektiven Realität. In diesem Zusammenhang
kann man einige kritische Bemerkungen von H. Ott erwähnen, die die
Geschichtsauffassung von R. Bultmann betreffen : Geschichte und
Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf Bultmanns (1955), S. 8ff. und besonders
54 ff.

16 H.-W. Bartsch, Das historische Problem des Lebens Jesu (1960), S. 3.

Darin stimmen wir mit ihm überein.



Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 275

Wegweiser wird jede Tat des Glaubens historisch qualifiziert und
wird zur Stütze für künftige Äußerungen des tätigen Glaubens. Die
Tatsache, daß der Glaube alle konkreten Programme übertrifft,
bedeutet keineswegs eine Ablehnung dieser Versuche17. Dem
wirklichen Glauben wohnt sogar eine Tendenz zur Bildung bewußt
unabsoluter konkreter Programme inne.

3. Der Glaube und der historische Jesus

Die oben vorgelegte Glaubensauffassung werden wir jetzt bei der
Lösung der Hauptfrage dieses Beitrages benutzen. Den Glauben
halten wir nämlich für das Verbindungsglied zwischen dem
historischen Jesus und dem kerygmatischen Christus. Wir werden die
Umstände dieser Anknüpfung untersuchen und im Rahmen dieses

Programms die bereits skizzierte Glaubensauffassung applizieren.
Es bleibt unbestritten, daß der kerygmatische Christus mit dem

wirklichen Jesus in erster Reihe nicht historisch-kausal verbunden
ist, daß er keine Fortsetzung im Sinne eines historischen Einflusses
oder eines Nachhalls auf der historischen Ebene vorstellt. Es gibt
zwar auch eine solche Wirkung Jesu, und man kann sie mit
Dokumenten belegen; seine entscheidende Bedeutung kann man jedoch
auf diese Weise kaum entdecken. Trotzdem sollen wir die Dokumente

solcher Art nicht vernachlässigen. Sie sind auch in die
Verkündigung einbezogen worden, so daß auch die ältesten Glaubenszeugnisse

einzelne Lebensgeschichten Jesu erwähnen. Das kann
man nicht durch eine Erklärung abschaffen, daß es sich um
gleichgültige und zufällige Fakten handelt, die nur ganz allgemein auf die
Inkarnation hinweisen sollen. Nichts ist weniger selbstverständlich
als eine solche Erklärung, obwohl wir auf der anderen Seite mit
J. M. Robinson übereinstimmen, daß auch das Gegenteil näher
bewiesen sein müßte18. Das Interesse für «bruta facta» der Existenz
Jesu ist schon deshalb legitim, daß auch die kerygmatische Inter -

17 In diesem Zusammenhang erwähnt Robinson (A. 3) mit Recht, 8. 152,
daß, wenn wir methodisch unumgänglich die Bedeutung von Jesus für den
Glauben in den Kategorien der Anthropologie erklären, wir nicht vergessen
dürfen, daß der Mensch keine isolierte Person ist und daß zu jedem Existenz.
Verständnis auch ein bestimmtes Geschichts-, Welt- und Gottesverständnis
gehört.

18 Robinson (A. 3), S. 64.



276 Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

pretation der Bedeutung Jesu kritisch geprüft sein muß19. Und
diese Fakten öffnen uns die Möglichkeit, einen methodischen
Abstand zu gewinnen, der für jede kritische Untersuchung unentbehrlich

ist.
Wir haben gesagt, daß der kerygmatische Christus keine direkte

Fortsetzung des historischen Jesus im geläufigen Sinne ist. In der
Überlieferung des Kerygmas gibt es zwischen dem historischen
Jesus und dem kerygmatischen Christus eine radikale Grenze: der
Tod und die Auferstehung. Und dieser Sprung aus dem Tod ins
Leben ist tatsächlich der beste Ausdruck für die Umwandlung des

historischen Jesus in den Christus des Bekenntnisses20. Die
Anknüpfung geschieht nicht auf der objektiven, historischen Ebene,
sondern ist ein Akt des Glaubens, d. h. eine Gabe, eine Tat Gottes.
Wie kann man sich jedoch unter diesen Umständen beglaubigen,
daß der Glaube wirklich an den historischen Jesus und nicht an
eigenes Produkt gerichtet ist Wie soll man sich gegen die Annahme
wehren, daß Christus bloß ein Messiastypus ist?

Die Orientierung auf Christus als einen Messiastypus wäre nicht
ausreichend. Wir haben keine andere Möglichkeit, zur Wirklichkeit
des «Messias» (Christus) vorzustoßen, als durch den historischen
Jesus, oder besser: auf dem Wege zu ihm. Das Messias- oder
Christusbild, in das durch die Tradition die konkrete Gestalt Jesu

hineinprojiziert wurde, muß aus den tiefsten Gründen des Glaubens
immer erneut durch eine endgültige Orientation auf den historischen

Jesus geprüft werden. Dieser historische Jesus ist ja kein
isoliertes Phänomen, er ist eine wirkliche, in konkreten historischen,
d. h. kultischen, mythischen, nationalen, sozialen, geistigen und
anderen Zusammenhängen stehende Person. Daraus kann man
folgern, daß nicht nur das Kerygma der ersten Zeugen, sondern auch
selbst das Selbstbewußtsein Jesu auf ganz konkrete damalige mes-
sianische und andere Traditionen angeknüpft hat. Die Abhängigkeit
der altkirchlichen Überlieferung von diesen Traditionen, die
gelegentlich festgestellt wird und vermutlich immer die Authentizität
beeinträchtigt, kann in gewissem Maß optische Täuschung sein,
denn die Anknüpfung konnte in gewissen Fällen durch Jesus selbst

19 Ebd., S. 53.
20 «So wenig selbstverständlich wie der Sprung vom Tod zum Leben ist

die Wende vom ,historischen Jesus' zum Christus des Glaubens»: Ebeling
(A. 5), S. 66.



Hejddnek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 277

durchgeführt werden21, der seine Sendung mit der eschatologischen
Erfüllung der Verheißungen verknüpfte. Das Problem des
Selbstbewußtseins Jesu ist keine Kernfrage, aber man kann es nicht als

psychologisierend beiseite legen, wenn auch seine Lösung methodisch

kompliziert ist. Das Selbstbewußtsein Jesu gehört unteilbar
zu seiner historischen Existenz und auch bloß historisch untersucht
deutet es die unermeßliche Bedeutsamkeit des Neuen an, was Jesus
auf die Welt gebracht hat.

Für uns ist jedoch ein anderes Problem von entscheidender
Bedeutung. Es wäre eine Beschränkung, wenn wir die Anknüpfung
des Glaubens der Jünger an Jesus bloß als Anknüpfung an seine
Reflexion des Glaubens, an sein Selbstverständnis erklären würden.
Die rechte Sukzession des Glaubens, die mit dem historischen Jesus

beginnt, geschieht vor allem in Anknüpfung an seinen Glauben22.
Unsere vorläufige These lautet: Die einzige kritisch mögliche und
sachlich berechtigte Orientierung an den historischen, d. h. wirklichen
Jesus ist die Orientierung unseres Glaubens an seinen Glauben. Aus
der Tatsache, daß der Glaube im Grunde eine Tat Gottes ist, die

unsere Aktivität als eine sekundäre Äußerung bedingt, leuchtet
jedoch hervor, daß das Orientieren unseres Glaubens an den Glauben
Jesu erst im Verlauf der Verwirklichung des Glaubens in der
Lebenstätigkeit, im Verhältnis zu den Menschen und Dingen
durchführbar ist. Ähnlich sieht es auch von der anderen Seite aus : auch
an den Glauben Jesu kann man erst in seiner Verwirklichung
anknüpfen. Was anderes bedeutet diese Anknüpfung als die Nachfolge?

Es handelt sich wohl nicht um eine Nachahmung, denn im
Glauben geraten wir in seine Lage, wir passen nicht mehr von außen

an, sondern lernen selbständig das zu applizieren, wozu wir berufen
sind. Wir werden sozusagen jüngere Geschwister dessen, der uns
«Vater unser» beten lehrt. Wenn man Jesus als Quelle unseres Glaubens

bezeichnet, ist es nicht völlig korrekt, und eine solche statische
Auffassung des christologischen Dogmas könnte sogar zur
Beeinträchtigung der faktischen Bedeutung von Jesus führen. Seine Be-

21 Vgl. Robinson (A. 3), S. 120.
22 «Jesus beschenkt seinen Zuhörer mit seinem Wort. Er formuliert es so,

daß der Zuhörer auch in Zukunft etwas hat, woran er sich halten kann, als
wäre ihm ein Modell des Glaubens mitgegeben. Gewiß, später trat Jesus
selbst mit seiner Person an diese Stelle und wurde als der Gekreuzigte das
Modell des Glaubens»: Fuchs (A. 10), S. 208.



278 Hejddnek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

deutung beruht nämlich darin, daß er zu uns gekommen ist, uns zu
lehren und zu führen. Das Evangelium ist eine frohe Botschaft von
der Ankunft Gottes zu den Menschen23. Diese Ankunft realisierte
sich, indem Gott in einem Menschen, d. h. daß ein Mensch gekommen

ist. Jeder Relativisierung dieser Tatsache wohnt die Gefahr
inne, daß wir die Inkarnation in Jesus für ein übergeschichtliches
Ereignis halten und daher die einzelnen Entscheidungsgelegenheiten
als ahistorische Stereotypen betrachten werden.

Es zeigt sich, daß die Wendung zum historischen Jesus nur
folgenden Sinn haben kann: in Jesus den Träger einer einzigartigen
inneren Kraft und Macht Gottes zu entdecken, mit welcher er sein
Werk getan hat. Sein Interesse betraf nicht seine Person, sondern

vor allem sein Werk24. Deshalb ist auch der zu seiner Sendung und
zu seinem Werk bezogene Teil seines Bewußtseins unermeßlich
wichtiger als der, welcher sich auf seine eigene Existenz bezieht. Auf
dieser Stelle muß man darauf aufmerksam machen, daß die oben
beschriebene Auffassung des Glaubens zwar der Einstellung Jesu
sachlich und faktisch entspricht, denn Jesu war in diesem tieferen
Sinne der ganz einmalige «Täter des Glaubens», aber daß diese

Auffassung terminologisch, d. h. in der Reflexion des Glaubens,
wahrscheinlich nicht direkt oder hauptsächlich bei Jesus selbst
verankert ist25. Die These Ebelings : « In Jesus ist der Glaube zur Sprache

gekommen»26, möchten wir durch Unterstreichung der positiven
Beziehung des Glaubens zu allen Dimensionen der Wirklichkeit
korrigieren: In Jesus ist der Glaube zu seiner Verwirklichung
gekommen. Von jenem Moment an arbeitet er in der Welt. Jesus hat
einen neuen Weg eröffnet. Daraus darf man eine weitere, breitere
Folgerung ziehen: Die christologische Bedeutung des kerygmatischen
Christus ist in der geschichtlichen Tragweite der historischen Existenz
Jesu begründet. Damit meinen wir die lebendige, persönliche, gegen-

23 In seinem Menschsein, in seinem Leben und Werk ist «Jesus von Anfang
bis zum Ende die Offenbarung des lebendigen Gottes»: J. L. Hromâdka,
Das Evangelium auf dem Wege zum Menschen] (1961), -S. 127.

24 R. Bultmann, Jesus (1929), S. 12.
25 Das ist auch im großen und ganzen das sachliche Ergebnis der Diskussion,

die zwischen E. Käsemann und G. Ebeling geführt war; Robinson
(A. 3), S. 150f.

26 G. Ebeling, Die Frage nach dem historischen Jesus und das Problem
der Christologie : Zeitschr. Theol. Ki. Beih. 1 (1959), S. 21 ; auch in Wort und
Glaube (1960), S. 308.



Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 279

wärtige Tragweite, nicht die, welche sich nur als ein geschichtlicher
Erfolg äußert. Die Frage nach dem historischen Jesus ist durch ein
zweifaches persönliches Anliegen getragen : In welcher Hinsicht ist
sein Werk von seiner Person getragen? Und: In welcher Hinsicht
ist unsere konkrete historische und persönliche Existenz ohne sein
Werk nicht denkbar? Durch Verbindung dieser zwei Aspekte
geschieht gerade die Anknüpfung unseres Glaubens an den Glauben
Jesu. Die konkrete Gestalt der geschichtlichen Tragweite der
Existenz Jesu können wir nur ganz flüchtig und im engen Ausschnitt
entwerfen. Noch vorher möchten wir das Verhältnis unserer Lösung
der Frage nach dem historischen Jesus zur traditionellen kirchlichen
Verkündigung von Christus erwähnen.

Schon am Anfang haben wir bemerkt, daß der wirkliche Jesus das

Kriterium des Kerygmas ist. Daraus folgern wir, daß die künftige
Interpretation der Bedeutung des historischen Jesus in gewisser
Hinsicht mehr zum Wort bringen soll, als das traditionelle Dogma
gebracht hat. Den kerygmatischen Christus der kirchlichen
Überlieferung muß man als ein bedeutsames Prisma betrachten, durch
welches der historische Jesus in die folgenden Zeitalter eingreift.
Die Entdeckung dieses Tatbestandes beeinträchtigt zwar die
Wirkungskraft dieser Verkündigung. Diese Entdeckung geschah jedoch
glücklicherweise in dem Moment, als das bisher in dieser Hinsicht
wenig geschätzte historische Material aus dem Zeitabschnitt, der
uns vom historischen Jesus trennt, die tiefe geschichtliche Bedeutung

und damit die wahre Gestalt Jesu neu zu erkennen ermöglicht.
Mit Recht orientiert Ebeling seine Behandlung über die Gestalt des

Glaubens an dem, was faktisch geschieht, auch wenn es mehrdeutig
ist27. Er beschränkt sich aber allzuviel, wenn er aus der ganzen
Breite der heutigen Geschichte nur die öffentliche Predigt
erwähnt28. Es gibt unvergleichbar mehrere Früchte des an Jesus und
seinem Glauben orientierten Glaubens, auch wenn man zugeben
muß, daß heute vielleicht gerade die bedeutsamsten von ihnen eine
sekuläre Gestalt angenommen haben. Desto vieldeutiger und
problematischer sind sie, aber durch die neue Geschichtsauffassung wird
für uns die Möglichkeit enthüllt, uns nicht nur vom «Offenbarungspositivismus»,

sondern auch vom historischen Positivismus zu
befreien und in Offenheit des Glaubens das tiefe Anliegen verschiedener

27 Ebeling (A. 5), S. 23.
28 Ebd., S. 22.



280 Hejdànek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

geschichtlicher Tatsachen auch in ihrer Weltlichkeit zu begreifen
und so für deren oft verborgene Aufforderung geöffnete Augen zu
halten, in der die Spannung zwischen dem Gegebenen und zwischen
der hoffnungsvollen Zukunft - der Perspektive Gottes - verankert
ist. Diese eschatologische Perspektive zum Ausdruck zu bringen -
das ist der eigene Sinn der kerygmatischen Überlieferung.

4. Die geschichtliche Tragweite der Existenz Jesu

Einen wichtigen Impuls, den Jesus in die Geschichte eintrug, hat
z. B. H. Braun vermerkt. Mit Vorbehalt für Brauns Ausdrucksweise,
ist seine These von den zwei Polen des Glaubensverständnisses
Jesu29 überzeugend: «Die Christologie als Lehre ist also ein zweites.
Das erste ist vielmehr eine grundstürzende Erfahrung des Menschen
mit Jesus von Nazareth - eine Erfahrung, in welcher die radikale
Forderung Gottes unbegreiflicherweise Hand in Hand geht mit dem

voraussetzungslosen Ja Gottes zu dem radikal als Übertreter
verstandenen Menschen»30. Der radikale Aufruf zum Für-den-Nächsten-
Dasein auf einer und das Erkenntnis der vollen Angewiesenheit auf die
Gnade Gottes auf der anderen Seite - das sind die Grundpfeiler der

einzigartigen Verkündigung Jesu.
Die Formulierungen von H. Braun, ähnlich wie die von G. Ebe-

ling, sind jedoch nicht völlig gegen das Subjektivisieren gesichert.
Sie wehren sich wohl gegen den individualistischen Subjektivismus,
aber wir meinen hier die Gefahr, daß der Glaube nur auf das wahre
Existenzverständnis einzelner Subjekte beschränkt wird, in welchen

er entsteht. Wir heben eher die Tatsache hervor, daß die mit der

Entscheidung für den Gehorsam des uns in Anspruch nehmenden
Gottes auch ein Versichertwerden über die überpersönliche Gültigkeit

der Wahrheit verbunden ist, auf welche wir angewiesen sind
und die uns zu einer neuen Lebenseinstellung führt. Diese Sicherheit
ist keine gegenständliche Stütze unserer Hoffnung und unseres
Strebens. Man gewinnt sie nur, indem man sich jener Wahrheit
Gottes zur Verfügung stellt. Dann aber gewinnt man eine Hoffnung,

29 H. Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie : Zeitschr.
Theol. Ki. 54 (1957), S. 376ff.

30 Braun, Spätjüdisch-häretischer und frühchristlicher Radikalismus 2

(1957), S. 134.



Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie 281

die nicht nur den Menschen persönlich, sondern das Universum
betrifft, das dadurch einen neuen guten Sinn gewinnt. In den Gleichnissen

Jesu ist dieses objektive Element mit dem in die Zukunft
zielenden Bestandteil zum Ausdruck gebracht. Wir meinen mit
J. M. Robinson, daß man diesen futuralen Aspekt nicht nur exi-
stenziell interpretieren kann31. J. B. Soucek hat vor Jahren eine auf
das Werk von A. Schweitzer kritisch anknüpfende These aufgestellt,
die auch den Zusammenhang heider Aspekte der Predigt und
Wirkung Jesu betrifft. Er spricht von einer «auf zwei Polen gespaltener
Eschatologie Jesu>>82. Jesus war überzeugt, daß das Neue, was in
seiner Tätigkeit und in seiner Person an die Welt kommt, auch seine

objektive, soziale und kosmische Zukunft hat. Diese Tatsache dürfen

wir nicht durch eine einseitige Entmythologisierung verdecken,
auch wenn wir ihr ihre apokalyptische Larve abnehmen müssen.

Jesus zeigt also den Sinn der ganzen Geschichte und eine neue
Perspektive für das All. Das Inkarnationsdogma, das den Verkündiger
zum Verkündigten erklärt, wird innerlich durch die Tatsache
berechtigt, daß Jesus durch seine ganze Lebenseinstellung ein ganz
einmaliger Träger und Zeuge des Inkarnationscharakters der Wahrheit

Gottes war. Der Glaube an den auferstandenen Jesus als
Kosmokrator spiegelt ganz überzeugend die Sicherheit ab, mit
welcher die Christen beschenkt sind, daß das, was er getan hat, auch
ontologische Bedeutung hat33, ja, daß es auch gerade für diese Welt
von Bedeutung ist. Wenn J. M. Robinson mit Recht sagt, daß es

nebensächlich war, welche Heilstatsachen in den ersten christologi-
schen Formeln (1. Kor. 15, 3-5; Gal. 4, 4-5; Rom. 1, 3-4; 1. Petr.
3, 18b; Luk. 24, 26; 1. Petr. 1, 11) genannt wurden34 und daß
deshalb diese Tatsachen keine Beweise für den Glauben sind, muß man

31 Robinson (A. 3), S. 153, 156ff. Deshalb kann man z. B. nicht völlig mit
der Exegese des Gleichnisses vom Senfkorn (Matth. 13, 31 f.; Mark. 4, 30-32)
übereinstimmen, in welcher E. Fuchs den ursprünglich deutlichen eschatologi-
schen Kontext des Bildes vom Baum (Dan. 4, 9.18) verdeckt: Was wird in
der Exegese des Neuen Testaments interpretiert?: Zeitschr. Theol. Ki. Beih.
1 (1959), S. 36ff.

32 J. B. Soucek, Der Abriß der Theologie des Neuen Testaments
[Tschechisch], 1 (1941), S. 49; Meine theologische Entwicklung und mein
Programm [Tschechisch]. Fakultätsvorlesung gehalten am 13. Mai 1952 (als
Manuskript vervielfältigt), S. 13.

33 Robinson (A. 3), S. 167.
34 Ebd., S. 175.



282 Hejdânek-Pokorny, Jesus, Glaube, Christologie

betonen, daß es auf der anderen Seite außerordentlich wichtig ist,
daß immer doch ein gewisser Hinweis auf das konkrete Leben Jesu
vorhanden ist. Diesen Tatbestand ßnden wir später auch dort (wie
z. B. Joh. 1, 14; 1. Joh. 1, If. u. a.), wo bei dem Verfasser sowie bei
den vorausgesetzten Lesern Voraussetzungen für abstrakte Be-

grifflichkeit vorhanden sind. Man muß also zwischen der primitiven
mythischen Objektivierung und der Tendenz der Wahrheit Gottes,
selbst diese gegenständliche Welt umzuformen, unterscheiden35.
Diese Tendenz ist vor allem in der Inkarnation in Jesus zum
Vorschein gekommen.

Die oben entworfene Struktur des Glaubens entspricht also im
Grunde der Wirklichkeit Jesu, seiner Lebenseinstellung und seinem
Lebenswerk. Die Entdeckung der geschichtlichen Tragweite der
Existenz Jesu befreit uns von der Bindung an die traditionellen
Dogmen, aber zeigt uns zugleich ihren guten Sinn und eröffnet uns
breitere und tiefere Perspektiven des Glaubens.

Ladislav Hejdânek und Petr Pokorny, Prag

35 Zur Frage der Wahrheitsinterpretation L. Hejdânek, Wahrheit und
Wirklichkeit: Um die Souveränität des Glaubens. Prof. J. L. Hromâdka zum
70. Geburtstag gewidmet (1959), S. 73f. (Tschechisch).


	Jesus, Glaube, Christologie : Prof. Dr. J.B. Souček zum 60. Geburtstag

