
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 4

Artikel: Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

Autor: Simke, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cant. l,7f. in altchristlicher Auslegung
Wenn irgendwo im Alten Testament, so hat die Allegorese von

jeher ihren festen Platz bei der Auslegung des Hohenliedes gehabt.
Es ist daher nicht verwunderlich, daß die Interpretation dieses

Buches, das sich erst mühsam seinen Platz im Kanon hat erobern
müssen, außerordentlich bunt gewesen ist1. Die jüdischen Ausleger
deuteten die Lieder auf das Verhältnis Jahves zu Israel ; die christliche

Auslegung bis hin zur neuesten katholischen Exegese2 fand in
ihnen das Verhältnis Gottes bzw. Christi zur Kirche bzw. zur frommen

Seele abgebildet. Erst die neuere protestantische Forschung
hat, nach dem Vorbilde Herders, den weltlichen Charakter dieser
Hochzeitslieder erkannt. Indessen hat sich nun dagegen eine
gesonderte Auslegung abgegrenzt, die diesen Liederzyklus ursprünglich

im Hieros gamos des Tamuz und der Istar beheimatet sieht3.

1.

Eine besonders interessante Auslegung haben die beiden Verse
Cant. 1, 7 f. in der alten Kirche gefunden. Diese lauten in der
Übersetzung des hebräischen Textes von Haller4 :

(7) Sag mir, meiner Seele Liebster,
wo treibst du mittags zur Weide?
Denn was soll «schmachtend» ich weilen
bei den Herden deiner Gefährten?

(8) «Wenn du's nicht weißt,
Schönste unter den Weibern,
so geh auf der Schafe Spur
und weide deine Zicklein!»

Der masoretische Text läßt zunächst nicht erkennen, inwiefern
hier dafür Ansatzpunkte vorhanden sind. Es handelt sich bei den
Versen um die geschlossene Einheit eines Hirtenliedes, das in Frage
und Antwort die Suche der Hirtin nach dem Geliebten schildert.
Um die Mittagszeit, wenn die Herde sich lagert, will sie ihn treffen.
Aber sie findet ihn nicht unter den Herden seiner Gefährten und

1 D. Lerch, Zur Geschichte der Auslegung des Hohenliedes: Zeitschr.
Theol. Ki. 54 (1957), S. 257-277; F. Ohly, Hohelied-Studien (1958).

2 J. Fischer, Das Hohelied: Die Heilige Schrift in deutscher Übersetzung
[Echter-Bibel] (1950), S. 6ff.

3 M. Haller und K. Galling, Die fünf Megillot (1940), S. 24, 36.
4 Haller (A. 3), S. 26.



H. Simke, Cant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung 257

gerät in die Gefahr, sich einem schlechten Rufe auszusetzen5. Darum

bittet sie ihn, ihr seinen Aufenthaltsort zu nennen. Die Antwort
des Geliebten, V. 8, ist dunkel und ausweichend. Er verweist sie auf
den Instinkt ihrer Tiere, der sie zum rechten Ziel führen wird6.
Abgesehen von einigen fraglichen Streichungen7, ist der Sinn dieser
beiden Verse also klar. Ob man mit Haller dahinter Gestalten und
Motive des Mythos zu vermuten hat, ist fraglich.

Die Geschichte der Auslegung dieser Verse beginnt eigentlich
schon mit der Übersetzung der Septuaginta. Ihre Übersetzung hält
sich eng an den masoretischen Text. Nur an einer Stelle verfällt sie

einem - man möchte sagen - typisch griechischen Mißverständnis.
"'Sin ist zu übersetzen: wenn du es nicht weißt, wobei
als dat. eth. aufzufassen ist8. LXX aber interpretiert 7]b als

relativum reflexivum und übersetzt: éùv pf| fvwç oeaurriv wenn
du dich selbst nicht erkennst. Das Motiv der mangelnden
Selbsterkenntnis ist hier aber durchaus fehl am Platze und ergibt gar
keinen rechten Sinn. Die altchristlichen Ausleger mußten denn
auch gewagte Spekulationen aufnehmen, um dem Text, der ihnen
nun einmal in dieser Gestalt vorlag, gerecht zu werden. Die Septuaginta

stellte damit nicht gerade die Weichen für die künftige
Auslegung, aber sie übermittelte dem Exegeten doch schon ein
Vorverständnis, das seinen Einfluß in den Ausführungen der altchristlichen

Schriftsteller spürbar geltend machte.

5 Der Ausdruck IVOS? bietet die einzige Schwierigkeit in den beiden Versen.
HD5? I heißt «verhüllen», rPDS7: «die sich verhüllende», die Dirne, vgl. Gen.

38, 14. Aber HÖH I wird niemals sonst in dieser Weise verwendet. Möglicherweise

liegt auch eine Transposition für 71273, einer Nebenform von 712711 vor,
das mit «umherirren» zu übersetzen wäre; Haller (A. 3), S. 26 (mit Berufung
auf die syrische Übersetzung und die Vulgata). Die Bedeutung bleibt letztlich

die gleiche. Gemeint ist die Frau, die entweder als Dirne oder als schmachtend

Umherirrende den ihr gegebenen Lebenskreis überschreitet und sich
damit der Schande aussetzt.

6 Haller (A. 3), S. 27. W. Staerk, Schriften des A.T., 3, 1 (2 1920), z. St.
meint, unter Hinweis auf den Schluß des Verses 8 - Haller streicht ihn -, der
Geliebte fordere sie auf, sich an seine Gefährten zu halten, wenn es ihr Herz
ihr nicht sagt, wo er ist. Die feurige Anrede der Hirtin in V. 8 scheint doch
aber dieser Auffassung nicht recht zu geben.

7 In V. 7 : 713*111 als Dittographie, in V. 8 : DÜJün 711232?» *727 als
überstehende Vershälfte.

8 G. Beer und R. Meyer, Hebräische Grammatik, 2 (1955), § 107, 5.

17



258 H. Simke, Cant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung

2.

Die früheste Auslegung unserer Stelle findet sich bei Hippolyt in
seinem Kommentar zum Hohenlied, der leider nur fragmentarisch
in armenischer und syrischer Übersetzung erhalten ist. Wenn wir
von unserem heutigen Überlieferungsstand ausgehen, so wäre er
derjenige gewesen, der die jüdische Auslegung des Hohenliedes ins
Christliche übertragen hat. Daher ist es denn auch nicht verwunderlich,

daß er in unserem V. 7 die Synagoge sprechen hört. Sie ist die
Braut, die Christus nach seinem Aufenthaltsort fragt ; denn da er sie

verlassen habe und unter die Heiden gegangen sei, sei sie als Waise
zurückgeblieben (GCS 1, S. 345f.). In der Antwort Christi, V. 8,

aber geht es darum, ob sie sich selbst erkennt als die Schöne, die
ihre Schönheit von ihrem Herrn empfangen hat. Anderenfalls wird
ihr angedroht, daß sie die Herde verlassen müsse, um ihre Böcke
(die Seelen der Sünder) zu weiden unter den Heiden und «unter
den Zerstreuten des Geschlechts», die zerstreut sind in der ganzen
Welt unter den Reichen der Könige. Sie werden nämlich unter
dem Bilde der Hirten hier bezeichnet.

Schon in dieser frühesten Erörterung über unsere Stelle sind
Elemente vorhanden, die auch bei den anderen Exegeten wiederkehren.
So denkt Hippolyt bei den Böcken sofort an die Rede vom
Weltgericht in Matth. 25, daher die negative Beurteilung. Von hier auch
entlehnt er den drohenden Charakter des «exi» ausV. 8. Auch seine

Identifizierung der Hirten mit den Königen der Welt hat den einen
oder anderen Nachahmer gefunden.

Ungefähr um die gleiche Zeit schrieb im Osten Origenes seinen
Kommentar zum Hohenlied9. In breiter Ausführlichkeit trägt er
seine Exegese vor. Bei ihm zum ersten Male und in einzigartiger
Weise trägt dann auch das Mißverständnis der Septuaginta in V. 8

seine Frucht.
Nach einer kurzen Erörterung des ordo historicus (GCS 33, S. 134)

wendet er sich dann der intelligentia mystica zu. Er beleuchtet dabei

jeden Ausdruck, jede Passage der beiden Verse so intensiv, daß
hier nur einzelne Proben seiner Auslegung gegeben werden können.
Die Personen dieses drama sponsale ordnen sich folgendermaßen an :

9 Erhalten in der lateinischen Übersetzung des Rufinus, hrsg. von W. A.
Baehrens, GCS 33. - Die von Hieronymus übersetzten zwei Homilien über das
Hohelied sind hier nicht berücksichtigt.



H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung 259

Christus ist natürlich der Bräutigam (S. 136). Alle die weibliehen
Personen des Hohenliedes aber, die dem Hofstaat des Bräutigams
angehören (Königinnen, Nebenfrauen, Mädchen, vgl. Cant. 6, 8),
versinnbilden die an Christus glaubenden Seelen, die, je nach ihrer
Liebe zum himmlischen Herrn, entweder die Stellung von Königinnen

oder von Nebenfrauen oder von Mädchen bei ihm einnehmen
(S. 135). Die Letzten in dieser Stufenreihe aber sind die «Herden
der Gefährten», die vielen Heiden. Wie aber deutet er dann die
sodales des Bräutigams? Die Braut fürchtet, unter den Herden dieser

sodales wie eine «Verhüllte» (adoperta) zu erscheinen. In der
Betrachtung darüber, was denn unter diesem Ausdruck zu verstehen
sei, stößt er auf 1. Kor. 11, 10, also auf des Apostels Gebot, daß die
Prau ein velamen auf dem Haupte haben soll, «um der Engel
willen». Von da aus wird es verständlich, daß Origenes schließlich nach

langer Erörterung die sodales seihst als die Völkerengel deutet, die
einem jeden Volke «der Kinder Adams» zugeteilt sind (vgl. Deut.
32, 8; Orig. S. 136).

Die Braut erfragt den Ort, wo der Bräutigam weidet. Origenes
weist darauf hin, daß schon der Prophet diesen selben Ort
beschreibt, nämlich in Ps. 23 (S. 138). Was heißt aber dann meridies
in diesem Zusammenhang? Was meint die Braut, wenn sie den
Aufenthaltsort des Bräutigams zur Mittagszeit erfragt? Origenes
meint, unter dem Mittag seien zu verstehen ilia cordis secreta,
quibus clariorem scientiae lucem a Verbo Dei anima consequitur
(S. 139). So ist der tiefe Sinn dessen, was die Braut erbittet: die
Bitte um die plenitudo scientiae, damit sie nicht erscheine wie una
ex philosophorum scholis, quae «adoperta» nominatur, «deswegen
nämlich, weil die Fülle der Wahrheit bei ihnen bedeckt und
verhüllt ist» (S. 141).

Noch aber ist von der Braut selbst sehr wenig gesagt. Darüber
berichtet nun in der gleichen Ausführlichkeit die Auslegung zu
V. 810. Die Antwort des Bräutigams Christus richtet sich an die

Kirche, oder genauer gesagt, an die Seelen der Gläubigen (S. 142).
Nicht also die Kirche als eine einzige, geschlossene Größe ist
angeredet, sondern als die Summe der vielen einzelnen gläubigen Seelen,
und das so sehr, daß schließlich die einzelne Seele selbst als Ge-

10 Vgl. S. 143: Quomodo igitur anima cognoscat semet ipsam, nec facile
puto nec breviter explicari posse.



260 H. Simke, Cant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung

sprächspartner, als Braut erscheint. Worin besteht ihre pulchritudo
Darin, daß sie nach dem Bilde Gottes geschaffen wurde. Diese ihre
Schönheit gehört nun auch zu dem, was sie an sich und in sich
erkennen muß. Denn in der Antwort Christi geht es ja um
Selbsterkenntnis als um die summa salutis et heatitudinis (S. 142).
Selbsterkenntnis aber entfaltet sich nun in einer doppelten Weise,
nämlich in der Betrachtung dessen, quidve sit ipsa (seil, anima) et
qualiter moveatur, id est quid in substantia et quid in affectibus
habeat (S. 143).

Es geht Origenes hei der ersten species der Selbsterkenntnis darum,

daß die Seele ihrer Bestimmung, also ihrer Gottebenbildlichkeit
gemäß leben soll. Das kann sie nur, wenn sie sich ihrem Wesen nach
erkennt und ein Auge dafür und darauf hat, «was im einzelnen
festgehalten, was betrieben werden muß, wovor sich zu hüten ist, was
dir fehlt und was reichlich vorhanden ist, was auszustoßen und was
zu bewahren ist» (S. 144). Mangelt es an dieser Selbsterkenntnis, ist
die Seele indifferent und geht lieber mit der großen Menge, so wird
die Drohung des Bräutigams in Erfüllung gehen und sie
ausgestoßen werden, hin auf den allerletzten Platz, «in die Eußtapfen
der Herden», wo sie von einem Irrtum in den anderen fällt, wo sie

die Böcke (laseivos scilicet et inquietos sensus atque ad peccatum
deputatos) weiden muß (S. 145).

Die zweite Art der Selbsterkenntnis aber bezeichnet Origenes
selbst als bedeutend tiefer und schwieriger. Die Seele müsse sich
nämlich bemühen, ein Wissen von sich selbst zu haben. Origenes
erlegt es ihr auf, sich in dem Irrgarten philosophischer Theorien über
Wesen und Entstehung der Seele, die er dem Leser aufzählt,
durchzuarbeiten zu einem Wissen und Erkennen, ob sie körperlich oder

unkörperlich, geschaffen oder ungeschaffen sei, auf welche Weise
sie sich mit dem Leibe vereinige, wie es sich mit der Seelenwanderung

verhalte, ob es noch andere rationabiles spiritus gebe usw.
(S. 146ff.). Das movens, das hinter dieser geforderten
Selbsterkenntnis und damit hinter dem Streben nach der noch nicht
besessenen Vollkommenheit steht, ist wieder die Drohung, daß bei der
Vernachlässigung der Erkenntnispflicht das «exi» des Bräutigams
ertönen wird. Die Gefahr also ist gewaltig, daß die Seele dann den
Lehren anderer folgen muß, «die auch selbst Sünder bleiben und
kein Heilmittel gegen die Sünde vorweisen können» (S. 148), daß sie

die Böcke, die das Kennzeichen der Sünde an sich tragen, weiden



H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung 261

muß und um die Zelte der Hirten, d. h. um die verschiedenen Sekten
der Philosophen, herumgehen muß.

Die Frage, die sich bei dieser Auslegung beim Leser ergibt, stellt
Origenes selbst, nämlich die : Besteht denn die Drohung des Bräutigams

gegen alle in der Selbsterkenntnis nachlässigen Seelen zu
Recht? Bezüglich der ersteren, ethischen Ausrichtung der
Selbsterkenntnis müsse man das bejahen, meint unser Schriftsteller.
Bezüglich der zweiten aber suche man einen Ausweg und bedenke, daß
das vorliegende Wort ja nicht zu allen Seelen gesprochen wird (also
weder zu Mädchen noch zu Nebenfrauen noch zu Königinnen),
sondern allein zu der schönsten unter den Frauen, also zu denen, die

fähig zur Erkenntnis und zum Wissen sind, aber dies wegen Leichtsinns

vernachlässigen und damit viele, denen sie Wegweiser sein

sollten, ins Verderben ziehen (S. 149).
Je nachdem, auf wen also die Stelle bezogen wird, ändert sich

auch die Deutung der pastores in V. 8. Wird also Cant. 1, 7f. auf
die ganze Kirche bezogen, so sind die pastores die principes huius
mundi oder die Völkerengel. Wird es auf die einzelne Seele bezogen,
so sind es die Weisen dieser Welt, die die Weisheit dieser Welt
lehren, zu denen die nachlässige Seele hingezogen wird, um bei ihnen
vom Geiste der Furcht umgetrieben zu werden (S. 150).

So stellt sich die Exegese des Origenes als die umfassendste und
tiefsinnigste dar, die wir aus der Frühzeit der Kirche haben. Schon
dieser kleine Ausschnitt seines Werkes zeigt uns seine Eigenart, in
allem die biblische Erkenntnis mit der griechischen Philosophie zu
kombinieren oder zu konfrontieren. Daß es in seiner Exegese dazu
kommen konnte, bewirkte die Übersetzung der Septuaginta an
unserer Stelle. Das pvujth creauxôv der Griechen, das er in seiner Bibel
vorfand, beflügelte seine ganze Auslegung dieser salomonischen
Liedstrophe, dieses selbe «Erkenne dich selbst», das er auf Salomo

zurückführt, der sowohl in der Zeit als in der Weisheit als in der
Wissenschaft den sieben griechischen Weisen vorangegangen sei,

von denen einer diesen außergewöhnlichen Satz geprägt haben soll
(S. 141).

3.

Wir wenden uns den großen Lateinern des 4. und 5.Jahrhunderts
zu und betrachten zunächst, was Ambrosius über unsere Stelle zu
sagen hat. Bei der Lektüre seiner Schriften kann man es immer wie-



262 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

der erfahren, daß seine Exegese zu einzelnen Bibelstellen nicht
einheitlich ist, sondern außerordentlich variiert. Auch im vorliegenden
Ealle bestätigt sich das. Ein langer Abschnitt über Cant. 1, 7f. in
der Erklärung zu Ps. 119 faßt die beiden Verse als ein Zwiegespräch
zwischen Christus und der Synagoge auf (Exp. Ps. CXVIII, 2, llff.)
Diese deutet ihre Lage an, wenn sie jenen als den bezeichnet,
welchen sie einst liebte (Perf. Nun sei er zu den Heiden gegangen,
weil sie seinem Kreuz nicht geglaubt hat. Dort aber, wo dieses

Kreuz aufgenommen würde als Ursache des Heils, da erstrahlte er
den Seinen im hellen Mittag (CSEL 62, S. 26f.).

Auch Ambrosius erinnert sich bei der Antwort Christi natürlich
sofort der heidnisch-griechischen Parallele dieses Wortes, geht aber

nun doch etwas radikaler als Origenes vor und bezichtigt die Griechen

des Diebstahls mit dem Hinweis auf das größere Alter des

Mose. Selbsterkenntnis ist nun für ihn zunächst das Wissen des

Menschen um seine Gottebenbildlichkeit11 und damit zusammenhängend

die Pflicht, «den niedrigen Teil seiner selbst der
Herrschaft des Geistes zu unterwerfen» (S. 27). Auf das Hohelied Salo-

mos angewendet, verbietet Christus der Synagoge damit, sich auf
die Abstammung von Abraham und auf die Verheißungen an ihn zu
berufen. Stattdessen wird es auch ihr auferlegt, sich selbst zu
erkennen als eine, die der Sünde verfallen und der Bekehrung schuldig

ist. Andernfalls drohe ihr das Gericht. Ihr Heil liegt darin, ad
tabernacula pastorum zu gehen, d. h. ad gentes, ad dispersionem
der Herde Christi und sich ihr anzuschließen (S. 28f.).

An anderer Stelle bietet Ambrosius eine gänzlich andere
Auslegung, De Isaac vel anima 4, 14ff. Hier ist es die Seele und das

Wort Gottes, die miteinander reden (CSEL 32, 1, S. 652ff.). Der
Schwerpunkt der Auslegung liegt hier ganz woanders als in der
Erklärung zu Ps. 119. Die Forderung der Selbsterkenntnis wird auch
hier ausgelegt, aber sie wird im Grunde nur gestreift in dem Aufruf
des Wortes Gottes an die Seele, ihre bessere Abkunft zu erkennen.
Alles konzentriert sich hier vielmehr auf das Wörtchen «exi» und die
folgende Satzhälfte, die Ambrosius ganz und gar ihres drohenden
Charakters, den andere Ausleger darin fanden, entkleidet. Exi tu
in calcaneis gregum, d. h. nach Ambrosius auf die Seele angewendet :

11 Vgl. dazu auch Exp. Ps. CXVIII, 10, 10, CSEL 62, 208: cognosce te,
anima, quia non de terra, non de luto es... opus es magnificum, dei generation©

inspiratum.



H. Simlce, Cant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung 263

Löse dich von den Fesseln des Fleisches, laß die Spuren des Geistes

nicht von den leiblichen Fesseln verhüllt sein! Wenn von «Herden»
die Rede ist, so zeige das ja schon, daß, da ja eine Herde nie ohne
Hirten ist, hier auf eine Form der Herrschaft angespielt ist. Diese
Herrschaft aber habe jeder in sich selbst an seinem Fleische auszuüben.

Denn da es heiße: «Weide deine Böcke», so gelte es, daraus zu
folgern: rege ea quae in sinistra tua sunt, nam si non regantur,
facile lahuntur (S. 654).

So ist nach Ambrosius Cant. 1, 8 eigentlich ein einziger Aufruf zur
sittlichen Aktivität, zum Kampfe des Geistes wider das Fleisch. Der
logische Zusammenhang innerhalb unserer beiden Verse ist damit
allerdings völlig zerrissen. Stattdessen übt Ambrosius eine punktuelle

Exegese, die ganz und gar in den Dienst seiner Paränese
gestellt ist.

In der Exhortatio virginitatis gewinnt seine Auslegung nun noch
eine dritte Nuance. Ambrosius wandelt hier ganz in den Bahnen der
zuerst skizzierten Form seiner Auslegung, findet nun aber darin
noch eine Abzweckung für seine Ermahnung an die Jungfrauen. Die
Synagoge sucht und erfragt den Bräutigam; auch die Jungfrau soll
es lernen, so zu fragen: ubi pascis, ubi manes in meridiano (Exh.
virg. 56/57).12 Aber wegen ihres Unglaubens wird die Synagoge von
der Herde Christi getrennt. Warum aber wird sie trotzdem decora
in mulieribus genannt? Beachte, daß sie nicht die schönste unter
den Jungfrauen, sondern unter den Frauen ist, quia Evam mulierem
sequebatur, per quam lapsus advenit, Ecclesia autem decora in
virginibus est, quia virgo sine ruga est (66/67)13.

Motive aus dieser letzten Auslegung finden sich nun bei dem
zweiten großen Lateiner, Hieronymus, in einem ganz ähnlichen
Zusammenhang. In einem Brief an Eustochium ermahnt er diese, ihre
Freundinnen nur unter denen zu suchen, «welche du vom Fasten

mager werden siehst, deren Gesicht blaß aussieht, die alle Tage
in ihrem Herzen singen : Wo weidest du? Wo lagerst du zur Mittagszeit?»

(Ep. 22, 17)14. Weiter unten weist er die Möglichkeit zurück,
die Jungfrau möchte sich etwa auf diese Worte berufen und sich

12 MSL 16, 368.
13 MSL 16, 371 f.
14 CSEL 54, 164. Ähnlich: Commentatorium in Isaiam prophetam lib. 16

zu Jes. 58, 10: Lasset uns sagen mit der Braut: Wo weidest du..., MSL 24,
570.



264 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

damit, daß sie sie zu Christus spricht, als Liebende Christi
ausweisen. Es gelten auch ihr die Zornesworte Christi: si non cogno-
veris temet ipsam... Hieronymus umschreibt sie : sis inquit pulchra
et inter omnes mulieres species tua diligatur ab sponso, nisi te
cognoveris et omni custodia servaveris cor tuum, nisi oculos
iuvenum fugeris, egredieris de thalamo meo et pasces haedos, qui
staturi sunt a sinistris. Denn: zelotypus est Iesus (Ep. 22, 25)15.

Damit ist Cant. 1, 7f. zu einem Zwiegespräch zwischen Christus und
der virgo Eustochium geworden. Es hat seinen Platz und seine

Verwendung in der persönlichen Seelsorge gefunden.
Aber Hieronymus zeigt uns noch eine weitere Verwendung unserer

Verse. Was heißt daemonium meridianum? fragt er in der Erklärung

zu Ps. 91, 6 (Tract, de Ps. XC)16. Mit dem Mittag habe es eine
besondere Bewandtnis, dahinter steckt eine mystischer Sinn, wie
Ambrosius in einem andern Zusammenhang sagt17. Abraham empfing

die drei Engel zur Mittagszeit, Joseph bewirtete seine Brüder
zum Mittag (vgl. Gen. 43, 16), die Braut fragt den Bräutigam: Wo
lagerst du zur Mittagszeit? Am Mittag heiße darum: «In vollkommener

Weisheit, in guten Werken, im hellen Licht.» Wie aber soll
das in Verbindung zum Teufel gebracht werden? Dieser selbst
verwandelt sich in einen Engel des Lichts, und seine Genossen, die
Häretiker, spiegeln vor, sie brächten in Heiligkeit, in Enthaltsamkeit

usw. den Mittag; aber dies sei nicht der Mittag Christi, sondern
daemonium meridianum. Daemonia meridiana sind die Häupter
der Häretiker, Arrius sive alteri qui de Alexandria processerunt
haeretici (Tract, de Ps. XC)18.

Ein Stichwort ist es, das hier vier gänzlich verschiedene Verse

aneinanderreiht, um einem von ihnen die rechte Auslegung zu
geben. Überall, wo es bei der Auslegungsgeschichte einzelner
Bibelstellen an Kommentaren zu dem betreffenden biblischen Buch fehlt,
wird man bei den altchristlichen Schriftstellern auf diese

Verwendungsmöglichkeit stoßen. Daher kann es vorkommen, daß einer
Schriftstelle die verschiedensten Nutzanwendungen oder dogmatischen

Beweisgänge entnommen werden können und so immer neue
Nuancen in die Auslegung hineinkommen. Es kann aber auch sein,

15 CSEL 54, 180.
16 Anecdota Maredsolana 3, 2, S. 116.
17 De Is. v. anima 4, 14, CSEL 32, 1, S. 652.
18 Anecd. Mareds. 3, 3, S. 69f.



H. Simke, Cant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung 265

daß bei einem Stichwort immer wieder dieselben Verse und
Gedankenverbindungen anklingen.

Das bestätigt sich bei dem letzten altchristlichen Zeugen, der hier
zu Worte kommen soll: bei Augustin. Seine Auslegung zu Cant. 1,

7f. muß aus der Fülle seiner Schriften hervorgeholt werden, da es

keinen Kommentar zum Hohenlied von ihm gibt. Obgleich nun aber

unsere Schriftstelle recht häufig von ihm zitiert wird, bleibt seine

Auslegung, wenn auch in Nuancen schwankend, einförmig. Das
erklärt sich daraus, daß Augustin bezüglich der Canticumstelle immer
in apologetische Defensive gezwungen wird. Wenn es um Cant. 1, 7f.
geht, hat er immer Gegner im Auge, nämlich die Donatisten. Unsere
Stelle gehört mit in das Arsenal von Schriftargumenten, mit denen

er seine donatistischen Gegner zur Strecke bringen will19. Die Donatisten

scheinen diese Stelle zuerst auf sich angewendet zu haben.
Denn in Sermo 138, 9, legt Augustin ausführlich ihre falsche Exegese

dar20. Sie fassen nämlich diese Stelle als ein testimonium für
sich selbst auf und legen so aus: Die Kirche fragt den Herrn: Wo
lagerst du? Und dieser antwortet: in meridie, d. h. in Afrika, denn
Afrika ist Mittagsland21. Augustin möchte dagegen erst in Frage
stellen, ob hier wirklich Afrika gemeint ist oder nicht vielmehr
Ägypten (Serm. 138, 10)22. Dann aber weist er darauf hin, daß von
einer Antwort Christi in V. 7 gar keine Rede sein kann. Vielmehr,
wenn man die Auslegung von meridies auf Afrika akzeptiert, müsse

man es doch so verstehen: Es fragen die Gläubigen jenseits des

Meeres, die nach Afrika kommen und dort den Glaubenszwiespalt
vorfinden, in ihrer Verwirrung den himmlischen Bräutigam, wo er

19 A. Kunzelmann, Die Chronologie der Sermones des hl. Augustinus :

Miscellanea Agostiniana, 2 (1931), S. 436.
20 MSL 38, 768. Es kann aber auch sein, daß Augustin selbst ihnen erst

mit der Verwendung von Cant. 1, 7 einen Schriftbeweis in die Hand gegeben
hat. Denn in Ep. 93, die nach Kunzelmann (A. 19), S. 436, zum ersten Mal
Cant. 1, 7f. im antidonatistischen Sinne verwendet, fehlt jeder Hinweis auf
einen donatistischen Gebrauch dieser Stelle.

21 Eine ähnliche Darlegung auch in Sermo XII der Sammlung Michael
Denis G. Morin, S.Aug. Sermones post Maurinos reperti: Miscellanea
Agostiniana, 1 (1930), S. 52. Vgl. auch Ep. ad cath. 40 CSEL 52, S. 284.

22 MSL 38, 768. In Ep. ad cath. 41, deren Echtheit umstritten ist, wird
dieser Gedanke weiter ausgeführt und so dargelegt, daß Christus ausgefragt
wird, wo er denn seine geheime Lagerstätte habe, wenn anders man einen
bestimmten Ort annehmen soll. Dieser antwortet : In Ägypten unter denen,
die dort in der Wüste in heiliger Gemeinschaft leben, CSEL 52, S. 286.



266 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

denn eigentlich nun in Afrika gefunden würde, in der Catholica oder
bei den Donatisten, damit sie sich dort nicht verirren23 (latens
ßam... super congregationes haereticorum, sodalium tuorum, Dona-
tistarum, Maximianistarum, Rogatistarum, Serm. 138, 10).24

Die Auslegung der Antwort Christi ist genau so antidonatistisch
ausgerichtet wie die der Frage der Braut. Angeredet wird die pul-
chra inter mulieres, d. h. die catholica pulchra inter haereses. Hier
einige Stellen, die nun den Inhalt der geforderten Selbsterkenntnis
aufdecken. Nisi cognoveris temet ipsam : quia utique foedam te in-
venit quia de foeda pulchram fecit, quia de nigra dealbavit (Serm.
285, 6)25, quia una es, quia per omnes gentes es, quia casta es

(Serm. 138, 8)26, cuius sis, quid credas, ad quem pertineas, ...cuius
sanguine redemta sis27. Nisi cognoveris te in speculo scripturae di-
vinae, die dir unzählige Zeugnisse zuspricht, wie die aus Ps. 57,
12b Ps. 2, 8 (Serm. 146, 2)28, Gen. 22, 18, Ps. 50, 1, Ps. 19, 5

(Serm. 295, 5)29. So vielfältig soll die Selbsterkenntnis der ecclesia

sponsa sein! Der Generalnenner, auf den alle diese seine Aussagen
gebracht werden können, ist doch die Forderung: Erkenne dich
selbst als die Schöne, als die vom Herrn Ausgezeichnete.

Lange verweilt Augustin immer bei der Frage, was denn hinter
dem Wörtchen «exi» stecke. Er empfindet einerseits dabei den
drohenden Charakter der Ausweisung (Serm. Denis XII, 5)30,
andererseits aber wird er nicht müde, darauf hinzuweisen, daß hier ein
«hinausgehen» vorliege, kein «hinausstoßen» (Serm. 285, 6)31,

dasselbe «hinausgehen», das in 1. Joh. 2, 19 von den Irrlehrern gesagt
wird (ebd.) und das sich zwangsläufig bei denen vollzieht, die sich
selbst nicht als Glied der catholica pulchra verstehen. Weil sie einstmals

drinnen gewesen sind, weil sie die gleichen Sakramente haben,
darum können sie auch jetzt noch als sodales des Bräutigams
bezeichnet werden (Serm. 295, 5)32.

23 Morin (A. 21), S. 52f.
24 MSL 38, 769.
25 MSL 38, 1296.
28 MSL 38, 767.
27 Sancti Aurelii Augustini tractatus sive sermones inediti ex cod. Guel-

ferbytano 4096, ed. G. Morin (1917), S. 66, Serm. XVII.
28 MSL 38, 797.
29 MSL 38, 1351. 30 Morin (A. 21), S. 54.
31 MSL 38, 1296; auch Serm. 295, 5, ebd. 1351; Ep. 93, CSEL 34, 475.
32 MSL 38, 1351; auch Ep. 93, 28, CSEL 34, 473.



H. Simke, Gant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung 267

Der Hinweis auf die Böcke in V. 8 ruft nun bei Augustin an allen
bisher zitierten Stellen die Erinnerung an Petrus hervor, dem
aufgetragen wird, die Schafe zu weiden (vgl. Joh. 21, 15ff.). Hic oves,
ibi haedos; hic meas, ibi tuos. Die einen zur Rechten, die andern
zur Linken (vgl. Matth. 25, 31 ff.) (Serm. 146, 2)33.

4.

Fragen wir nach diesem Gang durch die Auslegungsgeschichte
von Cant. 1, 7f., ob sich irgendwelche Linien entdecken lassen, die
sich durch diese Geschichte ziehen, so wird sich dazu schwer etwas

sagen lassen. Wohl bilden sich bei der Auslegung des Hohenliedes
gewisse Traditionen heraus. So deutet Hippolyt noch die Braut als

Synagoge, und Ambrosius folgt ihm darin in seiner hier zuerst
dargestellten Auslegung. Aber immer stärker schwindet doch daran das

Interesse. Die einzelne Seele oder die Kirche sind es, die hier
wiedergefunden werden. Kann man also bei der Auffassung des Hohenliedes

als Gesamtheit und damit unsere Stelle als Teil dieses Ganzen
noch gewisse Linien feststellen, die sich durch die Geschichte der

Auslegung ziehen, so wird das bei der Einzelexegese erschwert,
wenn nicht ganz unmöglich gemacht. Jeder Schriftsteller drückt
seiner Exegese so sehr die Eigenart auf, daß sich in ihr irgendwie
- und sei es noch so schwach - ein Abglanz seiner Persönlichkeit
und seiner Zeit findet. Die Exegese des Origenes läßt sich einfach
nicht vertauschen mit der Augustins. Dabei wiegen dann
Übereinstimmungen oder Diskrepanzen in einzelnen Zügen relativ gering.
Darauf allerdings mag abschließend noch einmal hingewiesen werden

- als auf das Band, das alle Auslegungen in ihrer Eigenart
umschließt -, daß die Auslegungsgeschichte von Cant. 1, 7 f. manches,

wenn nicht vieles von ihrem Reiz verloren hätte, wenn - die

Septuaginta richtig übersetzt hätte.

Heinz Simlee, Großeutersdorf (über Jena)

33 MSL 38, 797.


	Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

