Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 4

Artikel: Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung
Autor: Simke, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Cant. 1,7f. in altchristlicher Auslegung

Wenn irgendwo im Alten Testament, so hat die Allegorese von
jeher ihren festen Platz bei der Auslegung des Hohenliedes gehabt.
Es ist daher nicht verwunderlich, dall die Interpretation dieses
Buches, das sich erst mithsam seinen Platz im Kanon hat erobern
miissen, aullerordentlich bunt gewesen ist!l. Die jiidischen Ausleger
deuteten die Lieder auf das Verhiltnis Jahves zu Israel; die christ-
liche Auslegung bis hin zur neuesten katholischen Exegese? fand in
ihnen das Verhéltnis Gottes bzw. Christi zur Kirche bzw. zur from-
men Seele abgebildet. Erst die neuere protestantische Forschung
hat, nach dem Vorbilde Herders, den weltlichen Charakter dieser
Hochzeitslieder erkannt. Indessen hat sich nun dagegen eine ge-
sonderte Auslegung abgegrenzt, die diesen Liederzyklus urspriing-
lich im Hieros gamos des Tamuz und der IStar beheimatet sieht?.

1.

Eine besonders interessante Auslegung haben die beiden Verse
Cant. 1, 7f. in der alten Kirche gefunden. Diese lauten in der Uber-
setzung des hebriischen Textes von Hallert:

(7) Sag mir, meiner Seele Liebster,
wo treibst du mittags zur Weide?
Denn was soll «schmachtend» ich weilen
bei den Herden deiner Gefihrten?
(8) «Wenn du’s nicht weil3t,
Schonste unter den Weibern,
so geh auf der Schafe Spur
und weide deine Zicklein!»

Der masoretische Text 1aBt zunidchst nicht erkennen, inwiefern
hier dafiir Ansatzpunkte vorhanden sind. Es handelt sich bei den
Versen um die geschlossene Einheit eines Hirtenliedes, das in Frage
und Antwort die Suche der Hirtin nach dem Geliebten schildert.
Um die Mittagszeit, wenn die Herde sich lagert, will sie ihn treffen.
Aber sie findet ihn nicht unter den Herden seiner Gefihrten und

1 D. Lerch, Zur Geschichte der Auslegung des Hohenliedes: Zeitschr.
Theol. Ki. 54 (1957), S. 257-277; F. Ohly, Hohelied-Studien (1958).

2 J. Fischer, Das Hohelied: Die Heilige Schrift in deutscher Ubersetzung
[Echter-Bibel] (1950), S. 6ff.

3 M. Haller und K. Galling, Die funf Megillot (1940), 8. 24, 36.

4 Haller (A. 3), S. 26.



H. Stmke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung 257

gerit in die Gefahr, sich einem schlechten Rufe auszusetzen’. Dar-
um bittet sie ihn, ihr seinen Aufenthaltsort zu nennen. Die Antwort
des Geliebten, V. 8, ist dunkel und ausweichend. Er verweist sie auf
den Instinkt ihrer Tiere, der sie zum rechten Ziel fithren wird®. Ab-
gesehen von einigen fraglichen Streichungen?, ist der Sinn dieser
beiden Verse also klar. Ob man mit Haller dahinter Gestalten und
Motive des Mythos zu vermuten hat, ist fraglich.

Die Geschichte der Auslegung dieser Verse beginnt eigentlich
schon mit der Ubersetzung der Septuaginta. Ihre Ubersetzung hiilt
sich eng an den masoretischen Text. Nur an einer Stelle verfillt sie
einem — man mochte sagen — typisch griechischen Miverstdndnis.
T2 "wTD ®9-0R ist zu iibersetzen: wenn du es nicht weillt, wobei
77 als dat. eth. aufzufassen ist®. LXX aber interpretiert 77 als
relativum reflexivum und iibersetzt: édav un yvlg geautnv = wenn
du dich selbst nicht erkennst. Das Motiv der mangelnden Selbst-
erkenntnis ist hier aber durchaus fehl am Platze und ergibt gar
keinen rechten Sinn. Die altchristlichen Ausleger mufiten denn
auch gewagte Spekulationen aufnehmen, um dem Text, der ihnen
nun einmal in dieser Gestalt vorlag, gerecht zu werden. Die Septua-
ginta stellte damit nicht gerade die Weichen fiir die kiinftige Aus-
legung, aber sie iibermittelte dem Exegeten doch schon ein Vor-
verstindnis, das seinen EinfluB} in den Ausfithrungen der altchrist-
lichen Schriftsteller spiirbar geltend machte.

8 Der Ausdruck n:tg'sv bietet die einzige Schwierigkeit in den beiden Versen,
Y I heil3t «verhiillen », Tl:L?i?: «die sich verhiillende», die Dirne, vgl. Gen.
38, 14. Aber 1Y I wird niemals sonst in dieser Weise verwendet. Méglicher-
weise liegt auch eine Transposition fir 7YV, einer Nebenform von 71¥n vor,
das mit «umherirren» zu tibersetzen wire; Haller (A. 3), S. 26 (mit Berufung
auf die syrische Ubersetzung und die Vulgata). Die Bedeutung bleibt letzt-
lich die gleiche. Gemeint ist die Frau, die entweder als Dirne oder als schmach-
tend Umbherirrende den ihr gegebenen Lebenskreis iiberschreitet und sich
damit der Schande aussetzt.

6 Haller (A. 3), S. 27. W. Staerk, Schriften des A.T., 3, 1 (2 1920), z. St.
meint, unter Hinweis auf den Schlull des Verses 8 — Haller streicht ihn —, der
Geliebte fordere sie auf, sich an seine Gefdhrten zu halten, wenn es ihr Herz
ihr nicht sagt, wo er ist. Die feurige Anrede der Hirtin in V. 8 scheint doch
aber dieser Auffassung nicht recht zu geben.

7 In V.7: YN AR als Dittographie, in V. 8: oy niipthn by als
uberstehende Vershilfte.

8 (. Beer und R. Meyer, Hebriische Grammatik, 2 (1955), § 107, 5.

17



258 H. Simke, Cant. 1, 7 f. in altchristlicher Auslegung

2.

Die fritheste Auslegung unserer Stelle findet sich bei Hippolyt in
seinem Kommentar zum Hohenlied, der leider nur fragmentarisch
in armenischer und syrischer Ubersetzung erhalten ist. Wenn wir
von unserem heutigen Uberlieferungsstand ausgehen, so wire er
derjenige gewesen, der die jiidische Auslegung des Hohenliedes ins
Christliche iibertragen hat. Daher ist es denn auch nicht verwunder-
lich, daB er in unserem V. 7 die Synagoge sprechen hort. Sie ist die
Braut, die Christus nach seinem Aufenthaltsort fragt; denn da er sie
verlassen habe und unter die Heiden gegangen sei, sei sie als Waise
zuriickgeblieben (GCS 1, 8. 345f.). In der Antwort Christi, V. 8,
aber geht es darum, ob sie sich selbst erkennt als die Schone, die
ihre Schonheit von ihrem Herrn empfangen hat. Anderenfalls wird
ihr angedroht, daf} sie die Herde verlassen miisse, um ihre Bocke
(die Seelen der Siinder) zu weiden unter den Heiden und «unter
den Zerstreuten des Geschlechts», die zerstreut sind in der ganzen
Welt unter den Reichen der Konige. Sie werden nédmlich unter
dem Bilde der Hirten hier bezeichnet.

Schon in dieser frithesten Erorterung iiber unsere Stelle sind Ele-
mente vorhanden, die auch bei den anderen Exegeten wiederkehren.
So denkt Hippolyt bei den Bicken sofort an die Rede vom Welt-
gericht in Matth. 25, daher die negative Beurteilung. Von hier auch
entlehnt er den drohenden Charakter des «exi» aus V. 8. Auch seine
Identifizierung der Hirten mit den Konigen der Welt hat den einen
oder anderen Nachahmer gefunden.

Ungefdhr um die gleiche Zeit schrieb im Osten Origenes seinen
Kommentar zum Hohenlied®. In breiter Ausfiihrlichkeit tragt er
seine Exegese vor. Bei ihm zum ersten Male und in einzigartiger
Weise tragt dann auch das Miflverstédndnis der Septuaginta in V. 8
seine Frucht.

Nach einer kurzen Erorterung des ordo historicus (GCS 33, S. 134)
wendet er sich dann der intelligentia mystica zu. Er beleuchtet da-
bei jeden Ausdruck, jede Passage der beiden Verse so intensiv, daf3
hier nur einzelne Proben seiner Auslegung gegeben werden kénnen.
Die Personen dieses drama sponsale ordnen sich folgendermaflen an:

® Erhalten in der lateinischen Ubersetzung des Rufinus, hrsg. von W. A.
Baehrens, GCS 33.— Die von Hieronymus iibersetzten zwei Homilien tiber das
Hohelied sind hier nicht beriicksichtigt.



H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung 259

Christus ist natiirlich der Briautigam (S. 136). Alle die weiblichen
Personen des Hohenliedes aber, die dem Hofstaat des Brautigams
angehoren (Koniginnen, Nebenfrauen, Médchen, vgl. Cant. 6, 8),
versinnbilden die an Christus glaubenden Seelen, die, je nach ihrer
Liebe zum himmlischen Herrn, entweder die Stellung von Konigin-
nen oder von Nebenfrauen oder von Middchen bei ihm einnehmen
(S. 135). Die Letzten in dieser Stufenreihe aber sind die «Herden
der Gefihrten», die vielen Heiden. Wie aber deutet er dann die
sodales des Brautigams? Die Braut fiirchtet, unter den Herden die-
ser sodales wie eine «Verhiillte» (adoperta) zu erscheinen. In der
Betrachtung dariiber, was denn unter diesem Ausdruck zu verstehen
sei, stoBt er auf 1. Kor. 11, 10, also auf des Apostels Gebot, dal} die
Frau ein velamen auf dem Haupte haben soll, «<um der Engel wil-
leny. Von da aus wird es verstindlich, dafl Origenes schlieBlich nach
langer Erorterung die sodales selbst als die Volkerengel deutet, die
einem jeden Volke «der Kinder Adams» zugeteilt sind (vgl. Deut.
32, 8; Orig. S. 136).

Die Braut erfragt den Ort, wo der Brautigam weidet. Origenes
weist, darauf hin, dafl schon der Prophet diesen selben Ort be-
schreibt, ndmlich in Ps. 23 (S. 138). Was heillt aber dann meridies
in diesem Zusammenhang? Was meint die Braut, wenn sie den
Aufenthaltsort des Brautigams zur Mittagszeit erfragt? Origenes
meint, unter dem Mittag seien zu verstehen illa cordis secreta,
quibus clariorem scientiae lucem a Verbo Dei anima consequitur
(S. 139). So ist der tiefe Sinn dessen, was die Braut erbittet: die
Bitte um die plenitudo scientiae, damit sie nicht erscheine wie una
ex philosophorum scholis, quae «adoperta» nominatur, «deswegen
namlich, weil die Fiille der Wahrheit bei ihnen bedeckt und ver-
hiillt ist» (S. 141).

Noch aber ist von der Braut selbst sehr wenig gesagt. Dariiber
berichtet nun in der gleichen Ausfiihrlichkeit die Auslegung zu
V. 81, Die Antwort des Brautigams Christus richtet sich an die
Kirche, oder genauer gesagt, an die Seelen der Glaubigen (S. 142).
Nicht also die Kirche als eine einzige, geschlossene Grof3e ist ange-
redet, sondern als die Summe der vielen einzelnen gliubigen Seelen,
und das so sehr, dall schlieBlich die einzelne Seele selbst als Ge-

10 Vgl. 8. 143: Quomodo igitur anima cognoscat semet ipsam, nec facile
puto nec breviter explicari posse.



260 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslequng

sprachspartner, als Braut erscheint. Worin besteht ihre pulchritudo?
Darin, daB} sie nach dem Bilde Gottes geschaffen wurde. Diese ihre
Schonheit gehért nun auch zu dem, was sie an sich und in sich er-
kennen muB}. Denn in der Antwort Christi geht es ja um Selbst-
erkenntnis als um die summa salutis et beatitudinis (S. 142).
Selbsterkenntnis aber entfaltet sich nun in einer doppelten Weise,
nédmlich in der Betrachtung dessen, quidve sit ipsa (scil. anima) et
qualiter moveatur, id est quid in substantia et quid in affectibus
habeat (S. 143).

Es geht Origenes bei der ersten species der Selbsterkenntnis dar-
um, daB} die Seele ihrer Bestimmung, also ihrer Gottebenbildlichkeit
gemdl} leben soll. Das kann sie nur, wenn sie sich ihrem Wesen nach
erkennt und ein Auge dafiir und darauf hat, «<was im einzelnen fest-
gehalten, was betrieben werden mul}, wovor sich zu hiiten ist, was
dir fehlt und was reichlich vorhanden ist, was auszustoBBen und was
zu bewahren ist» (S.144). Mangelt es an dieser Selbsterkenntnis, ist
die Seele indifferent und geht lieber mit der groen Menge, so wird
die Drohung des Bréautigams in Erfiillung gehen und sie ausge-
stoBen werden, hin auf den allerletzten Platz, «in die Fulltapfen
der Herden», wo sie von einem Irrtum in den anderen féllt, wo sie
die Bocke (lascivos scilicet et inquietos sensus atque ad peccatum
deputatos) weiden mull (S. 145).

Die zweite Art der Selbsterkenntnis aber bezeichnet Origenes
selbst als bedeutend tiefer und schwieriger. Die Seele miisse sich
nimlich bemiihen, ein Wissen von sich selbst zu haben. Origenes
erlegt es ihr auf, sich in dem Irrgarten philosophischer Theorien iiber
Wesen und Entstehung der Seele, die er dem Leser aufzihlt, durch-
zuarbeiten zu einem Wissen und Erkennen, ob sie korperlich oder
unkorperlich, geschaffen oder ungeschaffen sei, auf welche Weise
sie sich mit dem Leibe vereinige, wie es sich mit der Seelenwande-
rung verhalte, ob es noch andere rationabiles spiritus gebe usw.
(S. 146ff.). Das movens, das hinter dieser geforderten Selbster-
kenntnis und damit hinter dem Streben nach der noch nicht be-
sessenen Vollkommenheit steht, ist wieder die Drohung, daf bei der
Vernachlédssigung der Erkenntnispflicht das «exi» des Briautigams
ertonen wird. Die Gefahr also ist gewaltig, dafl die Seele dann den
Lehren anderer folgen muf}, «die auch selbst Siinder bleiben und
kein Heilmittel gegen die Siinde vorweisen kénnen» (S.148), daBl sie
die Bocke, die das Kennzeichen der Siinde an sich tragen, weiden



H. Stmke, Cant. 1, 7f. in alichristlicher Auslegung 261

mulB} und um die Zelte der Hirten, d. h. um die verschiedenen Sekten
der Philosophen, herumgehen muf.

Die Frage, die sich bei dieser Auslegung beim Leser ergibt, stellt
Origenes selbst, ndmlich die: Besteht denn die Drohung des Brauti-
gams gegen alle in der Selbsterkenntnis nachlissigen Seelen zu
Recht? Beziiglich der ersteren, ethischen Ausrichtung der Selbst-
erkenntnis miisse man das bejahen, meint unser Schriftsteller. Be-
ziiglich der zweiten aber suche man einen Ausweg und bedenke, dal3
das vorliegende Wort ja nicht zu allen Seelen gesprochen wird (also
weder zu Médchen noch zu Nebenfrauen noch zu Kéniginnen), son-
dern allein zu der schonsten unter den Frauen, also zu denen, die
tahig zur Erkenntnis und zum Wissen sind, aber dies wegen Leicht-
sinns vernachldssigen und damit viele, denen sie Wegweiser sein
sollten, ins Verderben ziehen (S. 149).

Je nachdem, auf wen also die Stelle bezogen wird, dndert sich
auch die Deutung der pastores in V. 8. Wird also Cant. 1, 7{. auf
die ganze Kirche bezogen, so sind die pastores die principes huius
mundi oder die Vilkerengel. Wird es auf die einzelne Seele bezogen,
so sind es die Weisen dieser Welt, die die Weisheit dieser Welt leh-
ren, zu denen die nachlissige Seele hingezogen wird, um bei ihnen
vom Geiste der Furcht umgetrieben zu werden (S. 150).

So stellt sich die Exegese des Origenes als die umfassendste und
tiefsinnigste dar, die wir aus der Friihzeit der Kirche haben. Schon
dieser kleine Ausschnitt seines Werkes zeigt uns seine Eigenart, in
allem die biblische Erkenntnis mit der griechischen Philosophie zu
kombinieren oder zu konfrontieren. Daf} es in seiner Exegese dazu
kommen konnte, bewirkte die Ubersetzung der Septuaginta an un-
serer Stelle. Das yvwot cgeautév der Griechen, das er in seiner Bibel
vorfand, befliigelte seine ganze Auslegung dieser salomonischen
Liedstrophe, dieses selbe «Erkenne dich selbst», das er auf Salomo
zurickfiihrt, der sowohl in der Zeit als in der Weisheit als in der
Wissenschaft den sieben griechischen Weisen vorangegangen sei,
von denen einer diesen aullergewthnlichen Satz gepridgt haben soll
(S. 141).

3.

Wir wenden uns den groflen Lateinern des 4. und 5.Jahrhunderts
zu und betrachten zunichst, was Ambrosius iiber unsere Stelle zu
sagen hat. Bei der Lektiire seiner Schriften kann man es immer wie-



262 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

der erfahren, dal} seine Exegese zu einzelnen Bibelstellen nicht ein-
heitlich ist, sondern auBerordentlich variiert. Auch im vorliegenden
Falle bestitigt sich das. Ein langer Abschnitt iiber Cant. 1, 7f. in
der Erkldrung zu Ps. 119 fa3t die beiden Verse als ein Zwiegesprich
zwischen Christus und der Synagoge auf (Exp. Ps. CXVIII, 2, 11ff.)
Diese deutet ihre Lage an, wenn sie jenen als den bezeichnet, wel-
chen sie einst liebte (Perf.!). Nun sei er zu den Heiden gegangen,
weil sie seinem Kreuz nicht geglaubt hat. Dort aber, wo dieses
Kreuz aufgenommen wiirde als Ursache des Heils, da erstrahlte er
den Seinen im hellen Mittag (CSEL 62, S. 26t.).

Auch Ambrosius erinnert sich bei der Antwort Christi natiirlich
sofort der heidnisch-griechischen Parallele dieses Wortes, geht aber
nun doch etwas radikaler als Origenes vor und bezichtigt die Grie-
chen des Diebstahls mit dem Hinweis auf das grofere Alter des
Mose. Selbsterkenntnis ist nun fiir ihn zunédchst das Wissen des
Menschen um seine Gottebenbildlichkeit!! und damit zusammen-
hingend die Pflicht, «den niedrigen Teil seiner selbst der Herr-
schaft des Geistes zu unterwerfen» (S. 27). Auf das Hohelied Salo-
mos angewendet, verbietet Christus der Synagoge damit, sich auf
die Abstammung von Abraham und auf die Verheiungen an ihn zu
berufen. Stattdessen wird es auch ihr auferlegt, sich selbst zu er-
kennen als eine, die der Siinde verfallen und der Bekehrung schul-
dig ist. Andernfalls drohe ihr das Gericht. Thr Heil liegt darin, ad
tabernacula pastorum zu gehen, d. h. ad gentes, ad dispersionem
der Herde Christi und sich ihr anzuschlieBen (S. 28f.).

An anderer Stelle bietet Ambrosius eine génzlich andere Aus-
legung, De Isaac vel anima 4, 14ff. Hier ist es die Seele und das
Wort Gottes, die miteinander reden (CSEL 32, 1, S. 652ff.). Der
Schwerpunkt der Auslegung liegt hier ganz woanders als in der Er-
kldrung zu Ps. 119. Die Forderung der Selbsterkenntnis wird auch
hier ausgelegt, aber sie wird im Grunde nur gestreift in dem Aufruf
des Wortes Gottes an die Seele, ihre bessere Abkunft zu erkennen.
Alles konzentriert sich hier vielmehr auf das Wortchen «exi» und die
folgende Satzhilfte, die Ambrosius ganz und gar ihres drohenden
Charakters, den andere Ausleger darin fanden, entkleidet. Exi tu
in calcaneis gregum, d. h. nach Ambrosius auf die Seele angewendet:

11 Vgl. dazu auch Exp. Ps. CXVIII, 10, 10, CSEL 62, 208: cognosce te,
anima, quia non de terra, non de luto es... opus es magnificum, dei genera-
tione inspiratum.



H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung 263

Lose dich von den Fesseln des Fleisches, lal} die Spuren des Geistes
nicht von den leiblichen Fesseln verhiillt sein! Wenn von «Herden»
die Rede ist, so zeige das ja schon, daf}, da ja eine Herde nie ohne
Hirten ist, hier auf eine Form der Herrschaft angespielt ist. Diese
Herrschaft aber habe jeder in sich selbst an seinem Fleische auszu-
iiben. Denn da es heile: «<Weide deine Bocke», so gelte es, daraus zu
folgern: rege ea quae in sinistra tua sunt. nam si non regantur,
facile labuntur (S. 654).

So ist nach Ambrosius Cant. 1, 8 eigentlich ein einziger Aufruf zur
sittlichen Aktivitat, zum Kampfe des Geistes wider das Fleisch. Der
logische Zusammenhang innerhalb unserer beiden Verse ist damit
allerdings vollig zerrissen. Stattdessen iibt Ambrosius eine punk-
tuelle Exegese, die ganz und gar in den Dienst seiner Pardnese ge-
stellt ist.

In der Exhortatio virginitatis gewinnt seine Auslegung nun noch
eine dritte Nuance. Ambrosius wandelt hier ganz in den Bahnen der
zuerst skizzierten Form seiner Auslegung, findet nun aber darin
noch eine Abzweckung fiir seine Ermahnung an die Jungfrauen. Die
Synagoge sucht und erfragt den Brautigam; auch die Jungfrau soll
es lernen, so zu fragen: ubi pascis, ubi manes in meridiano (Exh.
virg. 56/57).12 Aber wegen ihres Unglaubens wird die Synagoge von
der Herde Christi getrennt. Warum aber wird sie trotzdem decora
in mulieribus genannt? Beachte, dall sie nicht die schonste unter
den Jungfrauen, sondern unter den Frauen ist, quia Evam mulierem
sequebatur, per quam lapsus advenit, Ecclesia autem decora in
virginibus est, quia virgo sine ruga est (66/67)2.

Motive aus dieser letzten Auslegung finden sich nun bei dem
zweiten grollen Lateiner, Hieronymus, in einem ganz dhnlichen Zu-
sammenhang. In einem Brief an Eustochium ermahnt er diese, ihre
Freundinnen nur unter denen zu suchen, «welche du vom Fasten
mager werden siehst, deren Gesicht blall aussieht, ... die alle Tage
in ihrem Herzen singen: Wo weidest du? Wo lagerst du zur Mittags-
zeit » (Ep. 22, 17)14. Weiter unten weist er die Moglichkeit zuriick,
die Jungfrau mochte sich etwa auf diese Worte berufen und sich

12 MSL 16, 368.

13 MSL 16, 371f.

14 CSEL 54, 164. Ahnlich: Commentatorium in Isaiam prophetam lib. 16
zu Jes. 58, 10: Lasset uns sagen mit der Braut: Wo weidest du..., MSL 24,
570.



264 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

damit, dafl sie sie zu Christus spricht, als Liebende Christi aus-
weisen. Es gelten auch ihr die Zornesworte Christi: si non cogno-
veris temet ipsam ... Hieronymus umschreibt sie: sis inquit pulchra
et inter omnes mulieres species tua diligatur ab sponso, nisi te
cognoveris et omni custodia servaveris cor tuum, nisi oculos
iuvenum fugeris, egredieris de thalamo meo et pasces haedos, qui
staturi sunt a sinistris. Denn: zelotypus est Iesus (Ep. 22, 25)15,
Damit ist Cant. 1, 7f. zu einem Zwiegesprach zwischen Christus und
der virgo Eustochium geworden. Es hat seinen Platz und seine Ver-
wendung in der personlichen Seelsorge gefunden.

Aber Hieronymus zeigt uns noch eine weitere Verwendung unserer
Verse. Was heillt daemonium meridianum? fragt er in der Erkla-
rung zu Ps. 91, 6 (Tract. de Ps. XC)!6. Mit dem Mittag habe es eine
besondere Bewandtnis, dahinter steckt eine mystischer Sinn, wie
Ambrosius in einem andern Zusammenhang sagt'’. Abraham emp-
fing die drei Engel zur Mittagszeit, Joseph bewirtete seine Briider
zum Mittag (vgl. Gen. 43, 16), die Braut fragt den Brautigam: Wo
lagerst du zur Mittagszeit? Am Mittag heile darum: «In vollkom-
mener Weisheit, in guten Werken, im hellen Licht.» Wie aber soll
das in Verbindung zum Teufel gebracht werden? Dieser selbst ver-
wandelt sich in einen Engel des Lichts, und seine Genossen, die
Hairetiker, spiegeln vor, sie briachten in Heiligkeit, in Enthaltsam-
keit usw. den Mittag; aber dies sei nicht der Mittag Christi, sondern
daemonium meridianum. Daemonia meridiana sind die Haupter
der Haretiker, Arrius sive alteri qui de Alexandria processerunt
haeretici (Tract. de Ps. XC)8.

Ein Stichwort ist es, das hier vier génzlich verschiedene Verse
aneinanderreiht, um einem von ihnen die rechte Auslegung zu
geben. Uberall, wo es bei der Auslegungsgeschichte einzelner Bibel-
stellen an Kommentaren zu dem betreffenden biblischen Buch fehlt,
wird man bei den altchristlichen Schriftstellern auf diese Verwen-
dungsmoglichkeit stofen. Daher kann es vorkommen, dafl einer
Schriftstelle die verschiedensten Nutzanwendungen oder dogmati-
schen Beweisgiinge entnommen werden kénnen und so immer neue
Nuancen in die Auslegung hineinkommen. Es kann aber auch sein,

15 CSEL 54, 180.

16 Anecdota Maredsolana 3, 2, S. 116.

17 De Is. v. anima 4, 14, CSEL 32, 1, S. 652.
18 Anecd. Mareds. 3, 3, S. 69f.



H. Simke, Cant. 1, 7. in altchristlicher Auslegung 265

daB bei einem Stichwort immer wieder dieselben Verse und Ge-
dankenverbindungen anklingen.

Das bestitigt sich bei dem letzten altchristlichen Zeugen, der hier
zu Worte kommen soll: bei Augustin. Seine Auslegung zu Cant. 1,
7f. mul} aus der Fiille seiner Schriften hervorgeholt werden, da es
keinen Kommentar zum Hohenlied von ihm gibt. Obgleich nun aber
unsere Schriftstelle recht hdufig von ihm zitiert wird, bleibt seine
Auslegung, wenn auch in Nuancen schwankend, einférmig. Das er-
klart sich daraus, dal3 Augustin beziiglich der Canticumstelle immer
in apologetische Defensive gezwungen wird. Wenn es um Cant. 1, 7f.
geht, hat er immer Gegner im Auge, ndmlich die Donatisten. Unsere
Stelle gehort mit in das Arsenal von Schriftargumenten, mit denen
er seine donatistischen Gegner zur Strecke bringen will'®. Die Dona-
tisten scheinen diese Stelle zuerst auf sich angewendet zu haben.
Denn in Sermo 138, 9, legt Augustin ausfiihrlich ihre falsche Exe-
gese dar?®, Sie fassen nimlich diese Stelle als ein testimonium fiir
sich selbst auf und legen so aus: Die Kirche fragt den Herrn: Wo
lagerst du? Und dieser antwortet: in meridie, d. h. in Afrika, denn
Afrika ist Mittagsland?!. Augustin mdchte dagegen erst in Frage
stellen, ob hier wirklich Afrika gemeint ist oder nicht vielmehr
Agypten (Serm. 138, 10)22. Dann aber weist er darauf hin, dal von
einer Antwort Christi in V. 7 gar keine Rede sein kann. Vielmehr,
wenn man die Auslegung von meridies auf Afrika akzeptiert, miisse
man es doch so verstehen: Es fragen die Gldubigen jenseits des
Meeres, die nach Afrika kommen und dort den Glaubenszwiespalt
vorfinden, in ihrer Verwirrung den himmlischen Briutigam, wo er

19 A, Kunzelmann, Die Chronologie der Sermones des hl. Augustinus:
Miscellanea Agostiniana, 2 (1931), S. 436.

20 MSL 38, 768. Es kann aber auch sein, dall Augustin selbst ihnen erst
mit der Verwendung von Cant. 1, 7 einen Schriftbeweis in die Hand gegeben
hat. Denn in Ep. 93, die nach Kunzelmann (A. 19), S. 436, zum ersten Mal
Cant. 1, 7f. im antidonatistischen Sinne verwendet, fehlt jeder Hinweis auf
einen donatistischen Gebrauch dieser Stelle.

21 Eine #hnliche Darlegung auch in Sermo XII der Sammlung Michael
Denis = G. Morin, S. Aug. Sermones post Maurinos reperti: Miscellanea
Agostiniana, 1 (1930), S. 52. Vgl. auch Ep. ad cath. 40 = CSEL 52, S. 284.

22 MSL 38, 768. In Ep. ad cath. 41, deren Echtheit umstritten ist, wird
dieser Gedanke weiter ausgefiihrt und so dargelegt, daf3 Christus ausgefragt
wird, wo er denn seine geheime Lagerstétte habe, wenn anders man einen
bestimmten Ort annehmen soll. Dieser antwortet: In Agypten unter denen,
die dort in der Wiiste in heiliger Gemeinschaft leben, CSEL 52, S. 286.



266 H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

denn eigentlich nun in Afrika gefunden wiirde, in der Catholica oder
bei den Donatisten, damit sie sich dort nicht verirren?® (latens
fiam... super congregationes haereticorum, sodalium tuorum, Dona-
tistarum, Maximianistarum, Rogatistarum, Serm. 138, 10).2¢

Die Auslegung der Antwort Christi ist genau so antidonatistisch
ausgerichtet wie die der Frage der Braut. Angeredet wird die pul-
chra inter mulieres, d. h. die catholica pulchra inter haereses. Hier
einige Stellen, die nun den Inhalt der geforderten Selbsterkenntnis
aufdecken. Nisi cognoveris temet ipsam: quia utique foedam te in-
venit quia de foeda pulchram fecit, quia de nigra dealbavit (Serm.
285, 6)%5, quia una es, quia per omnes gentes es, quia casta es
(Serm. 138, 8)26, cuius sis, quid credas, ad quem pertineas, ...cuius
sanguine redemta sis?’. Nisi cognoveris te in speculo scripturae di-
vinae, die dir unzihlige Zeugnisse zuspricht, wie die aus Ps. 57,
12b (!), Ps. 2, 8 (Serm. 146, 2)23, Gen. 22, 18, Ps. 50, 1, Ps. 19, 5
(Serm. 295, 5)?°. So vielféltig soll die Selbsterkenntnis der ecclesia
sponsa sein! Der Generalnenner, auf den alle diese seine Aussagen
gebracht werden konnen, ist doch die Forderung: Erkenne dich
selbst als die Schone, als die vom Herrn Ausgezeichnete.

Lange verweilt Augustin immer bei der Frage, was denn hinter
dem Wortchen «exiy stecke. Er empfindet einerseits dabei den
drohenden Charakter der Ausweisung (Serm. Denis XII, 5)3°, ande-
rerseits aber wird er nicht miide, darauf hinzuweisen, dal3 hier ein
«hinausgehen» vorliege, kein «hinausstoBen» (Serm. 285, 6)3!, das-
selbe «hinausgehen», das in 1. Joh. 2, 19 von den Irrlehrern gesagt
wird (ebd.) und das sich zwangsldufig bei denen vollzieht, die sich
selbst nicht als Glied der catholica pulchra verstehen. Weil sie einst-
mals drinnen gewesen sind, weil sie die gleichen Sakramente haben,
darum konnen sie auch jetzt noch als sodales des Brautigams be-
zeichnet werden (Serm. 295, 5)32.

23 Morin (A. 21), S. 52f.

24 MSL 38, 769.

25 MSL 38, 1296.

26 MSL 38, 767.

27 Sancti Aurelii Augustini tractatus sive sermones inediti ex cod. Guel-
ferbytano 4096, ed. G. Morin (1917), S. 66, Serm. XVII.

28 MSL 38, 797.

2 MSL 38, 1351. 30 Morin (A. 21), S. 54.

31 MSL 38, 1296; auch Serm. 295, 5, ebd. 1351; Ep. 93, CSEL 34, 475.

32 MSL 38, 1351; auch Ep. 93, 28, CSEL 34, 473.



H. Simke, Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung 267

Der Hinweis auf die Bocke in V. 8 ruft nun bei Augustin an allen
bisher zitierten Stellen die Erinnerung an Petrus hervor, dem auf-
getragen wird, die Schafe zu weiden (vgl. Joh. 21, 15ff.). Hic oves,
ibi haedos; hic meas, ibi tuos. Die einen zur Rechten, die andern
zur Linken (vgl. Matth. 25, 311f.) (Serm. 146, 2)33,

4.

Fragen wir nach diesem Gang durch die Auslegungsgeschichte
von Cant. 1, 7., ob sich irgendwelche Linien entdecken lassen, die
sich durch diese Geschichte ziehen, so wird sich dazu schwer etwas
sagen lassen. Wohl bilden sich bei der Auslegung des Hohenliedes
gewisse Traditionen heraus. So deutet Hippolyt noch die Braut als
Synagoge, und Ambrosius folgt ihm darin in seiner hier zuerst dar-
gestellten Auslegung. Aber immer stirker schwindet doch daran das
Interesse. Die einzelne Seele oder die Kirche sind es, die hier wieder-
gefunden werden. Kann man also bei der Auffassung des Hohen-
liedes als Gesamtheit und damit unsere Stelle als Teil dieses Ganzen
noch gewisse Linien feststellen, die sich durch die Geschichte der
Auslegung ziehen, so wird das bei der Einzelexegese erschwert,
wenn nicht ganz unmoglich gemacht. Jeder Schriftsteller driickt
seiner Exegese so sehr die Eigenart auf, dafl sich in ihr irgendwie
— und sei es noch so schwach — ein Abglanz seiner Personlichkeit
und seiner Zeit findet. Die Exegese des Origenes lif3t sich einfach
nicht vertauschen mit der Augustins. Dabei wiegen dann Uberein-
stimmungen oder Diskrepanzen in einzelnen Ziigen relativ gering.
Darauf allerdings mag abschlieBend noch einmal hingewiesen wer-
den — als auf das Band, das alle Auslegungen in ihrer Eigenart
umschlieBt —, dafl die Auslegungsgeschichte von Cant. 1, 7f. man-
ches, wenn nicht vieles von ihrem Reiz verloren hitte, wenn — die
Septuaginta richtig ibersetzt hitte.

Heinz Simke, Grofleutersdorf (iiber Jena)

33 MSL 38, 797.



	Cant. 1, 7f. in altchristlicher Auslegung

