
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 4

Artikel: Synonyme Engelnamen im Alten Testament

Autor: Grill, Severin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 18

Theologische Zeitschrift
Heft 4 Juli-August 1962

Synonyme Engelnamen im Alten Testament

Nicht selten lesen wir über die Namen, die das Wesen und Wirken
der Engel ausdrücken wollen, hinweg, ohne ihre jeweilige begriffliche

und kontextliche Bedeutung zu erfassen, oder nehmen
vielleicht dort eine archäologische Deutung vor, wo der biblische
Schriftsteller eine theologische Idee vorlegen will. Die folgende Liste
versucht, auf die Synonymität solcher Engelbezeichnungen
hinzuweisen.

1. Da es in 2. Chr. 20, 22 heißt, daß Jahve Auflauerer (me' arebim)
gegen die Söhne Ammons aufstellte, so ist hier kaum an einen
militärischen Hinterhalt zu denken (wie in Jos. 8, 4.12) oder an menschliche

Verführer (wie in Jer. 5, 26), sondern an die Herbeiführung
von Strafengeln, die durch ein Unwetter die Ammoniter in die
Flucht trieben. Diese Auflauerer sind identisch mit den Verderberengeln

(maschchitim, Gen. 19, 13), den bösen Engeln (Job 16, 11;
Ps. 78, 49). Ob diese Strafengel in jedem Fall ihrer Natur nach böse

Engel sein müssen, ist bezweifelt worden. «Engel, welche unheilvolle

Aufgaben haben, sind deshalb selbst nicht böse.»1 Als einen
bösen Verführerengel möchte H. Duhm den Auflauerer (robes) in
Gen. 4, 7 ansehen. Gott warnt den Kain vor diesem Dämon, der ihn
zu Neid und Mordabsichten aufstachelt2.

2. Die Engel sind die Boten Gottes (mal'akhim, sirim): dieser

Begriff wirft Licht auf die Stelle Ps. 68, 12, wo die mebassroth
erwähnt werden. Die Femininform hindert nicht, daß ein Maskulinum
gemeint sei. Die mebassroth (Part. Pi'el von bisser: eine Botschaft,
meist Frohbotschaft überbringen, 1. Sam. 31, 9; Is. 52, 7) sind
nicht, wie meistens gedeutet (Duhm, Bonkamp, Nötscher, La
Sainte Bible), die Frauen und Mädchen, die den bereits errungenen
Sieg melden oder besingen, sondern die Engel, die ihn durch das

Unwetter erst herbeiführen. Denn die Engel sind in diesem Psalm

1 H. Kaupel, Die Dämonen im Alten Testament (1930), S. 62.
2 H. Duhm, Die bösen Geister im Alten Testament (1904), S. 9; J. Bon-

sirven, Textes Rabbiniques des deux premiers siècles chrétiens (1955), s. v.
anges destructeurs, cruels.

16



242 S. Grill, Synonyme Engelnamen im Alten Testament

die Boten Gottes, die den Fruchtbarkeitsregen herbeiführen und
die sich im Hagel auf die Feinde stürzen und diese vernichten oder
vertreiben. Sie sind Gottes Kriegsheer mit unzähligen Streitwagen
(V. 18), und in ihnen stürzt sich Gott in «Silberstücken», d. h. in
den Hagelschlossen auf die Feinde; sie sind seine Kriegsrüstung
(syrischer Text: tujoho), die er gegen die Feinde aufstellt (Ps. 21,

14).
3. Die Engel sind die Diener Gottes, die sich in seiner Umgebung

aufhalten, seiner Befehle gewärtig ('abadim, meschartim), die ihm
den Thron bilden, wenn er im Himmel weilt (Is. 6, 1), und den

Thronwagen, wenn er in der Theophanie erscheint (Ps. 18. 99. 144),
sie sind seine «Dienstengel». Diese Vorstellung beleuchtet die
«Umstehenden» bei Zach. 3, 4, die beauftragt werden, den
Hohenpriester Josue neu zu kleiden (die 'omdim, cf. Deut. 1, 38; 1. Kön.
17, 1 ; 18, 15; 2. Kön. 3, 14). Sie sind in seiner Umgebung, wenn er
erscheint (Ps. 50, 3; 97, 2; Vulg. in circuitu ejus).

4. Die Engel sind ihrer physischen Natur nach als Ebenbilder
Gottes ein leuchtendes und verzehrendes Feuer ('esch lohet, Ps. 4,

4; Hebr. 1, 7). Isaias fragt (Jo. 33, 14f.): «Wer darf wohnen bei dem
verzehrenden Feuer und wer verweilen bei den ewigen Gluten?»,
und die Antwort lautet: «Nur die, die in Gerechtigkeit wandeln
und reden, was recht ist.» Der Sinn ist: In die Engelweit kann nur
aufgenommen werden, wer selbst ein engelreines Leben führt. Von
dieser Vorstellung aus empfängt zunächst Licht der Passus bei Ez.
28, 14: «Mit einem schirmenden Cherub versetzte ich dich auf den

heiligen Berg Gottes, du warst inmitten von glühenden Steinen.»
Der König von Tyrus hatte ursprünglich einen guten Genius

(Schutzgeist) in seiner Regierung. Doch jetzt ist dieser
herabgesunken und zu einem stolzen Geist geworden, weshalb er vom
Heiligtum verstoßen werden muß. An die Stelle des guten Engels
ist ein Kakodämon getreten, der den König zum Stolz verführt und
dadurch seinen Sturz verursacht (cf. Ps. 82, 7). Ob dieselbe
pejorative Bedeutung auch bei den bne rescheph in Job 5, 7 vorliegt,
läßt sich nicht ohne weiteres sagen. Es können dort gute und böse

Engel gemeint sein3. Im letzteren Falle ergäbe sich als Sinn: die

3 In einem äthiopischen Marienhymnus erscheinen die mit dem Blitz
Geschmückten, die Maria bei ihrer Aufnahme in den Himmel empfangen und
sie wie ein Schild umgeben; sie sind also gute Engel. A. Grohmann, Äthiopische

Marienhymnen (1919), S. 109. H. Greßmann erinnert an die ägypti-



S. Grill, Synonyme, Engelnamen im Alten Testament 243

Dämonen, die sich im Luftraum aufhalten (Eph. 6, 12), verführen
die Menschen zu stolzen Unternehmungen, um sie ins Unglück zu
stürzen.

5. Bei der Engelerscheinung, die dem Josue vor der Eroberung
Jerichos zuteil wurde, nennt sich der Erschienene in Jos. 5, 14

Fürst des Heeres des Herrn (sar seba Jahve). Dan. 10, 13 erzählt,
daß der Fürst (sar) von Persien der Rückkehr der Juden nach
Palästina widerstand, aber Michael, einer der ersten Fürsten sc. der
Engel ('achad hassarim harischonim) kam ihm, dem Berichterstatter,

zu Hilfe. Die Bezeichnung Fürsten für die Engel steht fest
(syrisch schalitone, Sir. 17, 15; Kol. 2, 15; 1. Petr. 3, 22). Es fragt
sich nun, ob es für diesen Begriff nicht noch andere Ausdrücke gibt.

Der Midrasch bemerkt, daß in Ps. 68, 13 malke seba'oth, nicht
maPakhe seba'oth zu lesen sei und daß damit die Fürsten der
Engelscharen, Michael und Gabriel, gemeint seien4. Von möglichen
Synonymen kommt am ehesten hebräisches nadib, Plural nedibim
(nediboth) in Betracht. Das Wort hat eine Doppelbedeutung: a)

freiwillig, b) vornehm. Es scheint bis jetzt zu wenig beachtet worden
zu sein, daß beide Begriffe im schillernden Stil auch für die Engel
verwendet werden. Denn die guten Engel sind willige und gehorsame

Diener Gottes, und dadurch besitzen sie sozusagen automatisch

fürstlichen Rang (quia Deo servire regnare est). Die
Untersuchung ergibt, daß beide Begriffe als Engelbezeichnungen verwendet

werden. Gott erhebt den Armen aus dem Kot, um ihn mit den
Fürsten seines Volkes sitzen zu lassen. Der Arme ist nicht nur der
sozial Niedrige, sondern auch der Schlichtgläubige, ja jeder fromme
und aufrichtige Israelit5. Einen solchen erhebt Gott (durch seine

Frömmigkeit) in die Engelsphäre hinauf und läßt ihn sitzen bei den
Fürsten seines Volkes ('im nedibe 'ammo), d. h. mit Michael,
Gabriel und Raphael (Ps. 113, 8). Es ist besser, auf den Herrn zu
vertrauen, als auf die «Fürsten» (binedibim, Ps. 118, 9). Da die
Menschen schon vorher genannt sind, ist es sehr wahrscheinlich, daß

mit den nedibim die Engel gemeint sind. Es hindert nichts, daß die

sehen Rescheph-Götter, die den hebräischen Sternenengeln entsprechen;
Der Messias (1929), S. 47. B. Duhm referiert im Kurzen Handkommentar,
Das Buch Hiob (1897), S. 32, über verschiedene Deutungen, ohne zu einem
sicheren Ergebnis zu kommen.

4 W. Bacher, Die Agada der Palästinensischen Amoräer, 3 (1899), S. 73.
5 A. Gelin, Die Armen sein Volk (1953).



244 S. Orill, Synonyme Engelnamen im Alten Testament

Bezeichnung auch im Femininum erscheint: nedaboth. Wir haben
dann in dem Ausdruck ein Äquivalent für die oben genannten
mebassroth vor uns (Ps. 68, 10): Den durch die Engel herbeigeführten

Regen (geschem nedaboth) sprengtest du über dein Volk. Fassen

wir nedaboth als Engelnamen, so gewinnt auch Ps. 110, 3 seinen

befriedigenden Sinn: «Mit dir sind die Freiwilligen (nedaboth) am
Tage des Heerbanns, in heiligem Schmucke erzeugen sie dir Tau aus
der Urflut (syrischer Text: camokh meschabche bejaumo dechailo,
behedrai quudscho men marbo' men quedim jiledw lokh tallo)6.
Tau steht hier wie das Schneien in Ps. 68, 15 (tascbleg) euphemistisch

für Hagel. Im ganzen Ps. 110 ist nur von der Besiegung der
Feinde die Rede, die durch die Mithilfe der Engel ermöglicht wird.

Die zweite Bedeutung der nedibim enthäli das Moment des

Gehorsams und der freiwilligen und freudigen Dienstleistung. Diese

Bedeutung treffen wir in Hl. 6, 12: Ich wußte nicht (wie mir
geschah) : meine Seele versetzte mich auf den Wagen des bereitwilligen
Volkes (syrisch bemarkabto de'amo damtajab), d. h. die Seele der
Braut wurde auf den Engelwagen emporgehoben und in die Schauung

versetzt. Aminadab ist also kein Eigenname, sondern der 'am
nadib, das bereitwillige Volk, nämlich die Engel.

Eine besondere Gruppe unter den Engeln bilden die Völkerengel,
d. h. die Engel, denen die Verwaltung der einzelnen Nationen und
Staaten anvertraut ist. Nach Deut. 32, 8 LXX, Sir. 17, 15 und
Test. Napht. 8, 4-6 stehen die Heidenvölker unter der Leitung von
Engeln, das auserwählte Volk aber unmittelbar unter der Leitung
Gottes (es ist bne' Elohim zu lesen, statt bne Israel). Diese Völkerengel

können, wenn sie dem Willen Gottes nicht entsprechen, auch

abgesetzt werden (Ps. 58. 81).
6. Die sicheren Engelnamen Götter (Ps. 82, 6; 96, 4), Gottessöhne

(Job 1, 6; 2, 1), Wächter (Is. 62, 6; Dan. 4, 10, 14; die Wache vor
dem Munde, Ps. 141, 3)7, Himmel (Ps. 19, 1; Job 15, 15), Heilige

6 So zu lesen : 'amokh mit dir ; meschabcho in den Plural zu setzen.
Marbo abyssus, profunditas aquarum, spelunca aquarum latentium.
G. H. Bernstein, Lexicon syriacum (1836), S. 465. Statt taljo zu lesen tallo,
der Tau. Über die Hagelengel Jub. 36, 2; Test. Adam 4; Midrasch Bacher,
S. 775. B. Duhm meint zur Stelle: «Ich finde keinen Weg, diesen Worten
einen glaubwürdigen Sinn abzugewinnen». Die Psalmen (1899), S. 255; La
Sainte Bible (1956): Sens incertain. Diese Skepsis ist nicht am Platze.

7 Daß mit dieser Wache ein Engel gemeint sein wird, der den Menschen

vor dem unüberlegten Reden bewahrt, legt Jakob v. Sarug in den Versen



S. Grill, Synonyme Engelnamen im AUen Testament 245

(Job 15, 15; Dan. 4, 10, 14) dürften vielleicht manchem seltsam
vorkommen, sind aber, wie der Kontext beweist, wirkliche
Engelbezeichnungen. Besondere Beachtung verdienen einige metaphorische

Benennungen, die dem Kriegswesen entnommen sind. Die
Engel sind nach Gen. 32, 9 und Joel 2, 11 das große Heerlager
Gottes (machaneh Elohim), das große Heer (saba rab, Ps. 68, 12),
die Starken (gibbore koach, Ps. 103, 20; Elim, Ex. 15, 11), die
Scharen (gdude escli, Eeuerscharen, Sir. 48, 9), die Kräfte und
Mächte (buvàpeiç koù icfxéffeLç). Letzterer Ausdruck steht nach der
LXX auch dreimal im Hl. (2, 7; 3, 5; 8, 4). Da 'im an diesen Stellen
nicht Negation, sondern Wunschpartikel ist (wie Job 14, 13; Ps. 68,

14; 80, 9; 94, 7; 138, 19) und 'ahabah nicht konkret die «Geliebte»,
sondern abstrakt «die Liebe» heißt, so lautet die Beschwörung:
«Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems, bei den Kräften und
Mächten des Feldes (Glosse?), daß ihr doch die Liebe erwecket und
immer mehr erreget (Iterativ te'oreru nach te'iru), bis es ihr selbst

gefällt.» Die Braut, nach der allegorischen Auslegung das ideale
Israel, vertreten durch den Prophetenstand, fordert alle Frommen
auf, Gottes- und Nächstenliebe zu erwecken, wie es Gesetz und
Propheten vorschreiben. Die Engel sind das starke Volk Gottes,
das den Ägyptern beim Durchzug durch das Rote Meer den Untergang

bereitet hat. So der syrische Text zu Ps. 74, 14: Du hast
zertrümmert die Häupter des Levjathan, hast sie ausgeliefert zum
Fräße dem starken Volke (le'amo 'aschino). Es ist weder von
Meeres- noch von Wüstentieren die Rede, sondern von den
Strafengeln, die im Sturme das Meer für die Israeliten spalteten, für die
Ägypter aber wieder schlössen. Zum Fräße hingeben heißt: zur
Vernichtung ausliefern (vgl. 2. Sam. 18, 8; Is. 1, 20; Job 18, 13).
Diesen kriegerischen Engeln obliegt es, den Befehl Gottes durch ihr
Wirken in den Naturkräften auszuführen, wenn es gilt, dem Volke
Gottes auf Erden zu helfen und dessen Feinde zu vernichten. Dann
steigen sie zu den «Pforten» herab, d. h. zum Firmament, wo sie die
Wolken und Blitze bilden und den wohltätigen Fruchtbarkeitsregen

oder das vernichtende Hagelwetter entladen (Ri. 5, 11; Gen.
7, 11 hat «Fenster»), In der Regenlosigkeit schließt Gott diese Pfor-

seines Mimro über den Turmbau zu Babel, Homiliae selectae Mar Jacobi
Sarugensis, ed. P. Bedjan, 1 (1905), S. 12, nahe: Schwache Menschen wagten
einen Überfall im Wahnsinn, willens, die furchtbare Wache der Engel in eine
Zelle zu sperren.



246 S. Grill, Synonyme Engelnamen im. Alten Testament

ten wie mit eisernen Riegeln zu (Deut. 28, 23). Er öffnet sie aber
wieder in seiner Barmherzigkeit, wenn die Menschen Buße tun (Ps.

107, 16). Das Firmament ist für die Engelwelt gleichsam das, was
für die Menschen der Erdboden ist. Daher die häufige Redensart
die «Oberen», d. h. die Engel, und die «Unteren», d. h. die Menschen,
im Midrasch und bei den christlichen syrischen Schriftstellern.
Wenn nun die Engel herabsteigen zu den Unteren, so erregen sie ein

großes Geräusch und Getöse: das Brausen des Sturmes und das

Donnerrollen. Sie steigen herab als Hamon. Das geschah bei der
Belagerung von Samaria zur Zeit des Propheten Elisäus, der dieses

Wunder im Gebete erfleht hatte (2. Kön. 7, 6). Darum betete Is. 33,
3: «Laß fliehen die Völker vor dem Hamon.» Bei Ez. 39, 16 ist
Hamona die Totenstadt, in welche die geschlagenen Feinde bereits
versetzt sind.

7. Hab. 3, 16 drückt die Zuversicht aus, daß Gott am Tage der
Trübsal (Feindbedrängung und Dürre) durch die Engel Hilfe
gewähren werde. Der Sänger ist beim Eintritt der furchtbaren
Naturerscheinungen zwar erschrocken: es beben seine Lippen, Schwäche

dringt in sein Gebein, die Füße versagen den Dienst. Aber er bleibt
innerlich ruhig, «weil er emporsteigt zum Volk, das uns umdrängt»
(Ja'aloth lecam jegudennu; LXX eiç \aöv Trapondaç poû; Vulg. ad

populum nostrum accinctum), d. h. weil er den Blick zur Engelwelt
erhebt, die von Gott den Auftrag erhält, dem bedrängten Israel zu
helfen. Die Engel sind die «Oberen», die Menschen die «Unteren»
(syrisch die 'eloje und die tachtoje, auch ruchonoje und gusch-
monoje). Diese Ausdrucksweise begegnet in einheitlicher
Auffassung und Verwendung im Midrasch und bei den christlichen
Exegeten8.

Severin Grill, Heiligenkreuz, Niederösterreich

8 Bacher (A. 4), S. 205, 327, 353, 425, 524; Bonsirven (A. 1), Nr. 229,
324; Mimren des Jakob von Sarug (A. 7), 1, S. 29; 3, S. 29, 39; 4, S. 145.
Über die Engel ist schon viel geschrieben worden. Das reiche patristische
Material bieten die Indicesbände von Migne, PL 219, und PG, Th. Hopfner,
Index locupletissimus (1945), S. 874. Apokryphen und Religionsgeschichte
werden behandelt im Reallexikon für Antike und Christentum, Lief. 33-35
(1960).


	Synonyme Engelnamen im Alten Testament

