Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)
Heft: 3
Rubrik: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

JamEs BARR, The Semantics of Biblical Language. Oxford, Oxford University

Press, 1961. X + 313 S., Ganzleinen, £ 1.17.6.—.

Die vorliegende Untersuchung beabsichtigt, die biblische Sprache, be-
sonders das Hebraische, semantisch, im rein sprachwissenschaftlichen Sinne,
zu untersuchen. Wegen der Grofle des Gegenstandes will sie sich aber darauf
beschrdnken, nur gewisse Methoden zu kritisieren, die von der heutigen
Theologie im Gebrauch linguistischen Materials der Bibel angewandt worden
sind, da sie nach Barr gewisse methodische Schwichen aufweisen (S. 6ff.).
Dazu erortert der Verfasser zwei grundséitzliche Fragen: 1. «Ob es eine Be-
ziehung zwischen der religiosen Struktur innerhalb einer gewissen Sprach-
gruppe und der sprachlichen Struktur derselben gebe»; und 2. «Ob und wie
der Ubergang religioser Strukturen und Gedanken zu einer anderen Sprach-
gruppe durch die vom Gebrauch einer neuen Sprache einbezogene Anderung
des sprachlichen Aufbaus in Mitleidenschaft gezogen wird» (S. 1ff.). Sie
richten sich also besonders an diejenigen Forscher, die heute den Gegensatz
zwischen der griechischen und der hebriischen Sprache aus grammatikali-
schen und syntaktischen Grinden hervorgehoben haben. Barr wirft ihnen
vor, die bestehenden Verschiedenheiten in den Grammatiken ungebiihrend,
also ohne jegliche Methode, oder aber mit sprachwissenschaftlich unzu-
linglichen oder sogar untauglichen Methoden hervorgehoben zu haben, auf
Grund der immer wieder aufgestellten Gleichung, dass zu jeder grammati-
kalischen eine entsprechende seelische Struktur gehore. Eine solche Gleichung
148t sich aber wissenschaftlich kaum beweisen (vgl. z. B. S. 2071f.).

Auch wo nur ein gattungsgeschichtlicher Vergleich vonnéten war, sind
nicht dhnliche Gattungen, wie z. B. griechische und hebriische Geschichts-
schreibung, sondern letztere mit der griechischen Mythologie verglichen wor-
den. Ebenso werden gewisse syntaktische Tatbestdnde, wonach das Griechi-
sche Substantive und Adjektive, das Hebréische hingegen Verben als charak-
teristische Ausdrucksart bevorzugen, was sich gattungsgeschichtlich gut er-
klaren laBt, auf die wissenschaftlich nicht nachweisbare Entsprechung von
Grammatik und Denkart zuriickgefiihrt. Endlich hat man nur selten gefragt,
ob jener Gegensatz sich nur auf Israel oder auch auf die ibrigen Voélker der
semitischen Sprachgruppe bezieht (8. 17), oder anderseits nur auf die Grie-
chen oder auch auf die weiteren Indogermanen.

DaB die ganze Problemstellung nicht gut gewéhlt ist, zeigt der Verfasser
auch am Beispiel des jahrhundertlangen Zusammenstof3es zwischen Israel
und Kanaan: dabei weisen die Sprachen nur geringe Variationen auf.

Ofters wehrt sich Barr gegen das nie bewiesene und heute von den meisten
Sprachforschern nicht angenommene Humboldtsche Axiom, nach dem der
grammatikalischen und syntaktischen Struktur einer Sprache eine dhnliche
Denkart des betreffenden Volkes entspreche (S. 21ff. 25ff. 39ff. 43f. 47ff.
61. 90ff. 134ff. 143. 201. 204f. 206ff. usw.). Es handelt sich dabei um eine
unerlaubte Einfihrung voélkerpsychologischer Kategorien in einen rein lin-
guistischen Tatbestand. Wir werden endlich vor die Frage gestellt, ob es



212 Rezensionen

iitberhaupt einen Sinn hat, das klassische Hebriische mit dem klassischen
Griechischen zu vergleichen. Diese rein willkiirliche Absonderung zweier
Sprachen lduft natirlich darauf hinaus, das Gegensétzliche zu unterstreichen.
Man kommt schlieBlich zu Vereinfachungen, z. B. dall das Hebréische «kon-
kret», das Griechische aber «abstrakt» denke, wobei man den verhiltnis-
méfig hohen Prozentsatz an abstrakten Wortern und Bildungen beim
Hebriischen iibersieht und vergilit, dafl man abstrakt oder konkret denken
kann, ohne die entsprechenden Woérter oder Begriffe zu verwenden und vice
versa (z. B. S. 288ff.).

Durch diese linguistisch grundlegend falsche Methodik ist auch die heutige
theologische Auslegung schwer in Mitleidenschaft gezogen worden, und grund-
sétzlich falsche, manchmal sogar etwas komische Folgerungen sind daraus
gezogen worden. Dabei will Barr nicht prinzipiell die durch eine falsche
Methode errungenen theologischen Ergebnisse fiir nichtig erkldren (S. 5ff.
147. 157. 164ff. 190 usw.), sondern nur die unrichtige Prozedur blofistellen.

Gegenstand seiner Kritik sind besonders das Buch von Th. Boman, Das
hebréaische Denken im Vergleich mit dem Griechischen (21954), dann aber
auch J. Pedersen, Israel, its Life and Culture (1926-40); G. A. F. Knight,
A Biblical Approach to the Trinity (1953); E. Jacob, Théologie de I’Ancien
Testament (1955); teilweise auch N. H. Snaith, The Distinctive Ideas of the
0Ol1d Testament (1944); die sprachwissenschaftlichen Aufsidtze und Hinweise
von H. Cremer, T. F. Torrance, C. Tresmontant und E. Pfeiffer; das Worter-
buch von W. Bauer und endlich auch die ganze Methodik des Theologischen
Worterbuches zum Neuen Testament (auller einigen Beitrigen wie denen
von K. L. Schmidt, B. Reicke, W. Zimmerli und J. Jeremias). Dessen Her-
ausgebern und Mitarbeitern wird o6fters eine grofe Verwirrung in der Be-
handlung philologischen Materials vorgeworfen: z. B., dafl die meisten Wor-
ter aus ithrem Zusammenhang herausgerissen behandelt werden, dal immer
wieder der Glaube an die besondere « Sprachgestaltung» durch die Urkirche
hervortritt (ein Ausdruck, der auf Schleiermacher zurtickgeht und uns also
in eine Zeit zurickversetzt, als die moderne Sprachwissenschaft noch nicht
existierte), in dem abermals groBe Fehler der idealistischen Weltanschauung
offenbar werden, nur daB sie diesmal auf die Beziehung zwischen Philologie
und Theologie angewandt worden sind usw. Dabei werden die Grammatiken
von Bauer-Leander, Bergstrdaller und Brockelmann (von Boman und teil-
weise von Pedersen kritisch beurteilt) vom Verfasser «rehabilitiert».

Die behandelten Themen umfassen: eine Einfithrung in das Problem;
Probleme der Methodik; das Verb: Aktion und Zeit; andere grammatikali-
sche und syntaktische Erscheinungen, wie der Status constructus; die Be-
ziehung zwischen Wurzeln und Gedanken usw.; die Etymologien und ihren
Wert. In letzterer Hinsicht verurteilt der Verfasser (8. 107ff. 144ff. 163.
177. 209ff. usw.) besonders die unbeschrinkte, manchmal ins Phantastische
gehende Anwendung ausschweifender und nicht dem aktuellen Wert eines
Wortes gerecht werdender Etymologien und verwandter Methoden und be-
sonders die daran gekniipften theologischen Folgerungen. Durch einen
ebenso unwissenschaftlichen als elastischen Gebrauch derartiger Argumente
kann man die Bibel das sagen lassen, was man will. Ferner geht es ihm um



Rezensionen 213

Behandlung spezieller linguistischer Fragen (an den fermins «Glaube» und
«Wahrheit» und deren verschiedenen semantischen Behandlungen, Uber-
setzungen und darauf konstruierten, aber wissenschaftlich nicht haltbaren
theologischen Folgerungen illustriert); einige Prinzipien von Kittel-Fried-
richs Theologischem Warterbuch; Sprache und biblische Theologie; Sprache
und theologisches Studium.

Es ist hier nicht der Ort (und der Rezensent fiihlt sich auch nicht ohne
langere, personliche Untersuchungen dazu befugt), zu den einzelnen Aus-
sagen und Urteilen des Verfassers Stellung zu nehmen. Die einzige Kritik,
die er an dieser Arbeit tiben zu missen glaubt, ist die Unterlassung einer fort-
wiahrenden Heranziehung altorientalischer, besonders «westsemitischer» lin-
guistischer Parallelen. Dies geschieht s. E. zu selten. Dieser Mangel beein-
trachtigt die Schlagkraft der Argumente zwar nicht, hemmt aber ihre An-
wendung auf weitere Gebiete. Abgesehen davon mull man sagen, daf} es sich
um ein dullerst wohldurchdachtes, mit einer Menge von Belegen versehenes
und darum sehr stimulierendes Buch handelt, das schon jetzt zu den uner-
setzlichen Hilfsmitteln im fortgeschrittenen Studium der hebridischen Gram-
matik und Syntax zéhlen durfte. Und es wird bestimmt nicht gewagt sein,
ihm, auch im Falle der Unzuléinglichkeit einiger Argumente, eine revolutio-
nidre Wirkung auf die philologische und theologische Arbeit zu prophezeien.

J. Alberto Soggin, Rom

J. CorreEns, A. Descames, E. Massaux, Sacra pagina. Miscellanea biblica
congressus tnternationalis catholict de re biblica. Bibliotheca ephemeridum
theologicarum lovaniensium, 12-13. Paris und Gembloux, Librairie Le-
coffre & Ed. J. Duculot, 1959. 579 und 486 S.

Die beiden stattlichen Bénde geben Auskunft tiber die groBe Arbeit, die
am katholischen internationalen biblischen Kongre3 1958 in Bruxelles-
Louvain geleistet wurde. Es ist unmoglich, auch nur die Mehrzahl der in die-
sen Banden gesammelten Aufsiitze zu erwéhnen, denn es wurden 78 Vortrige
in sieben Sprachen gehalten. Ein erfreuliches Zeichen fiir das neu erwachte
Interesse an der Heiligen Schrift und die groBen Fortschritte der Bibel-
wissenschaft im Raum der romischen Kirche! Es sei im folgenden nur auf
einige anregende Arbeiten hingewiesen.

Ein erster Teil enthidlt Besinnungen iiber die Probleme der Hermeneutik,
uber das Verhiltnis zwischen kirchlichem Dienst und wissenschaftlicher Ex-
egese. Leider fehlt eine Auseinandersetzung mit den momentan die deutsche
evangelische Theologie beherrschenden hermeneutischen Bemiihungen. Die
Methodenfragen der biblischen Theologie bearbeitet A. Descamps, der die
Notwendigkeit der Freigabe der biblischen Zeugnisse an die historisch-philo-
logische Forschung verlangt. J. B. Bauer untersucht einige von der patristi-
schen Exegese geschaffene Symbole (z. B. Hase, Hahn usw.). Die Probleme
der Koranexegese entfaltet J.Jomier, und E. Massaux signalisiert einige
interessante Lesarten aus P 66.

Im zweiten Teil werden in einigen Aufsédtzen Fragen des alten Orients
bearbeitet. R. Largement und H. Lemaitre decken Zusammenhénge auf zwi-
schen den Anschauungen vom «TagJahves»im A.T. und orientalischen Vorstel-



214 Rezensionen

lungen von Géttertagen als speziellen Kulttagen (besonders das Neujahrsfest),
an denen die Geschicke bestimmt werden. Auf Grund der Ausgrabungen von
Hatra berichtet Jacqueline Pirenne iiber die Religion von Hierapolis, die
das Werden der synkretischen hellenistischen Religionen verstehen hilft.

Ein groBer dritter Teil beschiftigt sich mit Exegese und Theologie des
A.T. H. Gro3 macht aufmerksam auf Motivtranspositionen innerhalb der
atlichen Offenbarungsgeschichte, anhand von drei Beispielen: Wandern,
Sion und Frieden. H. Haag zeigt in seinen Erwigungen iiber Beer-Seba, daf
dieser Name wohl zu erkliren ist als «Brunnen der Sieben», d.h. (nach
Hehn) «Brunnen der Fulle», und skizziert zwei Phasen der Geschichte von
Beer-Seba: den Beginn der Besiedlung durch SeBhafte im 4.Jahrtausend
v. Chr. und die Zeit der geteilten Monarchie. J. Coppens steuert eine neue
Untersuchung tber den «Gottesknecht» bei, besonders iiber das vierte Lied
(Jes. 53, 1-12). Coppens deutet den Knecht auf «le groupe des justes per-
sonnifié dans un exemplaire typique» und weist auf seine Bedeutung fiir die
Christologie. A. Deilller untersucht den «anthologischen» Charakter von Ps 48
und zeigt, wie stark der Psalm von prophetischen Motiven (bes. aus Jes und
Ez) geprigt ist. « Segen» als heilsgeschichtliches zentrales Motivwort fiir Kult,
Bund, Gesetzgebung und Eschatologie des A. T. erklart H. Junker.

Im zweiten Bande wird die Umwelt des N. T. (fast alle Beitrdge behandeln
Probleme der Qumranliteratur) und das N. T. selbst besprochen. J. van der
Ploeg resumiert und begriindet kurz seine These, dall die Kriegsregel von
Qumran in zwei Phasen entstanden sei: ein dlteres apokalyptisches Stuck,
das, inspiriert von den Gog-Weissagungen Ezechiels, den Sieg Gottes an
einem Tag erwartet, hat ein spéterer Autor mit seinen Anschauungen (z. B.
vom 40jahrigen Krieg) verarbeitet und zur Kriegsrolle gestaltet. M. K. Bois-
mard zeigt einleuchtend, da3 die Verse Joh. 12, 44-50, unméglich urspriing-
lich zwischen erstem und zweitem Teil des Evangeliums stehen konnten
(nach 12, 36!), was eine sprachliche Untersuchung bestétigt. Das von Cull-
mann angeregte Gesprich tuber die Sakramente im Johannes-Evangelium
nimmt R. Schnackenburg wieder auf, versucht ausgehend von Joh. 6 und 3
den gesammten Bereich sakramentaler Aussagen im Joh. abzustecken und
bestimmt das Wesen der Sakramente als Reprasentation und Applikation
des einmaligen Heilswerkes Jesu fiir den Glaubenden nach der Sendung des
Geistes. Das 4. Evangelium beschiftigt auch J. M. Braun, und zwar seine
Stellung und Durchsetzung in der Kirche des 2.Jahrhunderts in Syrien,
Agypten und Rom (Did. 9, 4 wird in Traditionszusammenhang gebracht mit
Joh. 6, 12; 11, 52). Einen auslegungsgeschichtlichen Aufsatz steuert K. H.
Schelkle bei: Biblische und patristische Eschatologie nach Rém. 13, 11-18.
Bereits bei Clemens Alex. und Ambrosius ist die Lésung von der Naherwar-
tung vorhanden, die die kommende Exegese bestimmt, ja z.T. zu einer Ent-
eschatologisierung und Individualisierung der biblischen Hoffnung fiihrt (der
Tod ist der eschatologische Tag) und zur Umwandlung der frohen Erwartung
des Christus und seines Reiches in Furcht vor den kommenden Gericht und
Weltuntergang. Die verschiedenen Bedeutungsnuancen und den ganzen Be-
ziehungsreichtum des neutestamentlichen Begriffs Agape entfaltet C. Spicgs
Aufsatz: Les composantes de la notion d’agapé dans le T. N.



Rezensionen 215

Allzu kithne und iiberraschende Entdeckungen sind in diesen Bénden
nicht zu machen, die dogmatische Gebundenheit auch des Historikers ist
immer wieder bemerkbar. Aber wenn auch manchmal die Tiefe echter
historisch-kritischer Forschung nicht erreicht wird, beeindruckt doch die
(in einzelnen Beitrigen ausgezeichnete) ernsthafte und von einer letzten Ehr-
furcht getragene Beschéftigung mit den biblischen Texten. Vorbildlich ist
auch der Ton in der kritischen Auseinandersetzung mit anderen (gerade auch
den evangelischen) Autoren! Mathrs Risst, Basel

MartarEW BLrack, The Scrolls and Chrisitan Origins, Studies tn the Jewish
Blackground of the New Testament. London-Edinburgh, Thomas Nelson
and Sons, 1961. X + 206 pp. + 16 plates.

Der bekannte britische Gelehrte Matthew Black hat in vorliegendem
Buche eine Reihe verschiedenenorts, hauptséchlich im Union Theological
Seminary, New York, gehaltener Vortriige sowie einige Aufsitze in teilweise
veranderter Form zusammengefaBt. Es geht ihm um «Vergleich und Beur-
teilung», nachdem «bereits eine Unmenge von urkundlichem Material zu-
meist in Hebridisch» und «wohlgegriindete Arbeitshypothesen (wie die der
Identitdt der Qumran-Sekte mit den antiken Essenern)» « verfugbar geworden
sind» und «den Neutestamentler mit reichem Material» versehen haben, ein
solches Unternehmen durchzufiihren (p. V). Den Versuch seiner Einordnung
unternimmt Black, indem er sein Gebiet zuerst (in Part I auf pp. 3—88) unter
«historischen» Gesichtspunkten angeht und dann (in Part IT auf pp. 91-172)
areligiése und theologische» Gedanken und deren AuBerungen bespricht.
SchlieBlich fiigt Black noch vier Anhdnge hinzu (Appendices auf pp. 173—
201), welche seine Thesen ergéinzen und stiitzen sollen.

Das Buch enthélt so viele Ideen, Konstruktionen und Verbindungen,
welche Black in den einzelnen Kapiteln (I The Qumran Essenes: pp. 3-24;
IT The Reports of the Greek Historians: pp. 25-47; IIT The Patristic Ac-
counts of Jewish Sects: pp. 48-74; IV Sectarian Judaism and the Primitive
Church: pp. 75-88; und in Teil II: Kap. V Qumran Baptismal Rites and
Sacred Meal: pp. 91-117; VI Legalism, Prophetism, and Apocalyptic: pp.
118-144; VII The Qumran Messiah and Related Beliefs: pp. 145-163;
VIII Summary and Conclusions: pp. 164-172) darbietet, da3 der Rezensent
wegen des ihm hier zur Verfiigung stehenden Rahmens nicht darauf eingehen
kann. Dies wird demnéchst in groferem Zusammenhang stattfinden. Bis
dahin sei Blacks aullerordentlich lehrreiches Buch angelegentlich zur Lektiire
empfohlen. Bruno W. Dombrowski, z. Zt. Basel

P. Bexorr, O. P., Exégése et Théologre. 1-2. Paris, Les éditions du Cerf, 1961.
XII + 416 + 453 pp. 39 NF.

Sous ce titre, les éditeurs ont réuni une cinquantaine d’articles ou de
comptes rendus détaillés, publiés pendant un vingtaine d’années par I'auteur
dans différentes revues. Les textes ayant un méme centre d’intérét sont
groupés sous onze rubriques et forment moins des chapitres qu'une série
d’apercus sur la question: Inspiration scripturaire, herméneutique. Histoire
des formes et démythisation. Le probléme de Jésus. La théologie des Evan-



216 Rezensionen

giles synoptiques, etc... Aucune mise & jour n’a été faite, aucun inédit ne
vient surprendre le lecteur, la seule ambition étant de rendre accessible un
certain nombre de textes jusqu’ici dispersés.

Pourtant la lecture de ces études laisse une impression d’ensemble, qui
tient & la méthode et & la personnalité méme de I'auteur. Qu’il s’agisse de
I’examen et de la mise & jour d’une question (par ex. Réflexions sur la Form-
geschichiliche Methode, I, p. 25—61), de I'étude exégétique d’un texte (par ex.
Le récit de la Céne dans Luc, XXII, 15-20, 1, p. 163-203), d’un article de
vulgarisation (par ex. Le procés de Jésus, I, p. 265-289) ou d’une recension
(par ex. St Pierre d’aprés O. Cullmann, 11, p. 285-308), nous retrouvons des
caractéres communs.

En premier lieu, I’auteur est toujours au niveau de la recherche scrupu-
leuse: son information est compléte et couvre les travaux de toutes langues
et de toutes confessions. Mais, au milieu des problémes les plus délicats, le
P. Benoit écrit avec le souci, si rare aujourd’hui, de se faire comprendre. Il
fuit ’obscurité du style comme celle des idées.

En second lieu, il faut constater que ses meilleures pages sont celles qui
ont pour point de départ la pensé d’autrui: ce lui est un tremplin. D’ot1, sans
doute, I’abondance, dans ces pages choisies, des comptes rendus et recensions
(plus de 509% des textes) qui ne sont pas de ces lignes hativement jetées
sur le papier pour se débarrasser d’un livre, mais exposent avec probité et
discutent avec courtoisie les théses de I’ouvrage étudié. C’est souvent un
véritable dialogue qui s’engage. Notons ici combien le P. Benoit aime a
entretenir les lecteurs de la Revue Biblique des travaux des exégoétes et
théologiens protestants. R. Bultmann, O. Cullmann, M. Dibelius, J. Jeremias,
F.J. Leenhardt, K. L. Schmidt sont, entre autres, I’objet de son attention.

Enfin, si 'auteur accorde tout ce qu’il peut accorder & la critique ou &
l'adversaire intelligents, entrant avec habileté, parfois, dans la démarche
de son interlocuteur, il n’en défend pas moins avec fermeté les positions
catholiques traditionnelles dés qu’il en sent les bases menacées: qu’on se
reporte a sa profession de foi sur la succession apostolique (I, 306-307) ou
& son exposé doctrinal sur le baptéme (II, 216 et ss.). Mais, dans ses études
plus purement exégétiques (cf. I, 163—203 ou II, 181-192), sa critique tex-
tuelle et littéraire offre un bel équilibre de méthode et de finesse, de har-
diesse et de respect du texte.

Ces beaux épis que les éditeurs ont glanés pour «engranger la splendide
récolte déja préter (I, x), réveélent des gerbes que tous désireront voir tres
vite nouées. Pierre Geoltrain, Strasbourg

B. M. F. VAN IErsEL S. M. M., ,Der Sohn‘ in den synoptischen Jesusworten.
Christusbezeichnung der Gemeinde oder Selbstbezeichnung Jesu? = Suppl.
to Novum Testamentum, 3. Leiden, E. J. Brill, 1961. XXIII + 194 S.
Gldn 17.50.

Die Arbeit Iersels untersucht die Frage, ob schon Jesus selbst sich Sohn
Gottes genannt oder erst die Urgemeinde Jesus den christologischen Titel
6 viog (Tod Oeod) beigelegt hat.

Im ersten Teil seiner Arbeit gibt er einen Uberblick iiber die Auffassungen



Rezensionen 217

der neuzeitlichen Forschung tiber diese Frage. Er behandelt dabei die tra-
ditionelle Auffassung (G. Dalman, J. Schmitt), die religionsgeschichtliche
Schule (W. Bousset), die formgeschichtliche Schule (M. Dibelius, R. Bult-
mann) und die Kritiker R. Bultmanns (J. Bieneck, V. Taylor, O. Cullmann,
W. Manson), die Auffassungen von J.Jeremias und C. Maurer und ihres
Kritikers (W. Grundmann). Diese Ubersicht schlieBt mit der Feststellung,
daB die traditionelle Schule wie auch ihre Gegner zu keinem allgemein tber-
zeugenden Ergebnis gekommen sind und auch eine neue Untersuchung auf
den bisherigen Wegen «kaum noch zu neuen Ergebnissen fithren kann» (26).
Insbesondere sind fir Iersel «die Auseinandersetzungen mit der form-
geschichtlichen Schule &uBerst unbefriedigend: Prinzipien und Hypothesen
spielten hier eine viel grofere Rolle als die unmittelbare Interpretation der
Quellen» (26). Aus diesem Grund greift Iersel zu einer anderen Methode.
Mit Hilfe der literarkritischen Methode erfaf3t er aus der synoptischen Tra-
dition diejenigen Logien Jesu, die mit groBer Wahrscheinlichkeit ipsissima
verba des irdischen Jesus sind. Diese untersucht er mit den verschiedensten
Kriterien (Textgestalt, Kompositionsschema, Kontext, Tradition, Sitz im
Leben, Jesu Sprachgebrauch u. a.) daraufhin, ob aus ihnen hervorgeht, daf3
Jesus sich selbst als Gottes Sohn betrachtete. Dabei scheidet er Taufbericht,
Versuchungsgeschichte, Jesu Verkldrung, Dédmonenausrufe, Glaubens-
bekenntnisse und Dialoge wie das Verhor vor dem Hohen Rat aus, da «die
Logien als solche aller Wahrscheinlichkeit nach in der Tradition eher wortlich
tiberliefert wurden als die Erzéhlungen tber Jesus oder die Worte anderer,
die den Herrn betrafen» (27). Insofern ist es keine Willkiir Iersels, wenn er
im 3. Teil seiner Arbeit von der synoptischen Tradition nur Mt. 11, 27 par.,
Mk. 13, 32 par. und das Gleichnis von den bésen Winzern auf die gestellte
Frage hin praft. Zuvor untersucht Iersel noch im 2. Teil seiner Arbeit an
Hand von Apg. 1-13, also unabhéngig von der synoptischen Tradition, ob
die Gottessohnschaft Jesu schon frih in der Urgemeinde Full gefal3t hat.
Mit seinen Untersuchungen will Iersel zugleich auf einem wesentlichen Teil-
gebiet einen Beitrag zum «new quest» von J. M. Robinson liefern, vgl. J. M.
Robinson, A new quest of the historical Jesus, London 1959.

Im 4. Teil seiner Arbeit zieht Iersel die SchluBfolgerungen aus seinen um-
fangreichen und grindlichen Untersuchungen. Neben einer Fiille von ex-
egetischen Einzelbefunden kommt er zu dem grundlegenden Ergebnis, daf
in den genannten synoptischen Stellen «wahrscheinlich» (166) Jesus von sich
selbst als dem «Sohn» spricht, so daf also bei diesen Logien keine Gemeinde-
bildung vorliegt. Dieses Ergebnis wird von Iersel noch dadurch erhirtet, daf3
er biblische Aussagen der Gemeindetheologie bzw. Katechese der Urgemeinde
den Logien Jesu gegeniiberstellt und so die ersteren als sekundér erweist.
Dabei erscheint es bedenklich, wenn Iersel einmal formuliert: « Somit darf
also festgestellt werden, dafl dieser Ausspruch Jesu (iiber seine Sohnschaft)
eine wenn auch nicht unmittelbar goéttliche, so doch iibermenschliche Exi-
stenz impliziert...» (123). Kann solche Formulierung nicht zu dem Mif3-
verstdndnis fihren, dafl Jesus sich als Halbgott verstand ? Der irdische Jesus
war nicht als Ubermensch, sondern gerade als Mensch Gottes Sohn. Beson-
ders wichtig ist Iersels Feststellung, daB sich Jesus «indirekt und &dulerst



218 Rezensionen

diskret» (144) selbst als Sohn bezeichnet, vgl. auch S. 181. Durch die In-
direktheit und Verhiilltheit von Jesu Aussagen, die zugleich verhiillen und
offenbaren, wird erst echte Glaubensentscheidung maglich.

Das Unbefriedigende an Iersels Arbeit liegt darin, daf3 er nur zu hypothe-
tischen SchluBfolgerungen kommt, wenngleich er sich bemiiht, «ihren hypo-
thetischen Charakter soweit wie moglich zu beseitigen» (Vorwort X). Auf
Hypothesen kann aber kein Glaube griinden. Jedoch konnte Iersel auch mit
grofter Mithe das Hypothetische des Ergebnisses nicht ganz ausschalten, weil,
wie er selbst sagt, dies notwendig mit seiner Methode zusammenhingt (X).
Das zeigt wieder einmal, dafl historische Forschung berechtigt ist, nicht aber
Glauben begriinden kann. In diesem Zusammenhang kommt Iersels Aussage
in seinem Vorwort besondere Bedeutung zu: « Denn alles, was die Urgemeinde
in bezug auf den Herrn glaubt, ist verbiirgt durch den Heiligen Geist, den
sie empfing» (X). Vielleicht hétte in einem Nachwort zur Arbeit noch einmal
betont werden sollen, da3 die Aussagen Jesu und die Bekenntnisse der Ur-
gemeinde uns heute dazu auffordern — ungeachtet ihres priméren oder
sekundédren Charakters —, wie die Gemeinde Jesu zu allen Zeiten Jesus
Christus als Gottes Sohn und unseren Herrn zu bekennen.

Helmut Wenz, Frankfurt a. M.

ErnsT LERLE, Proselytenwerbung und Urchristentum. Evang. Verlagsanstalt
(Auslieferung durch Joh. Herrmann, Zwickau 2, Postfach 844), Berlin
1960. 156 S. DM 9.—.

Neben seiner Inaugural-Dissertation iiber das Raumversténdnis im Neuen
Testament (Stuttgart 1955) und einer Untersuchung iiber die Predigt im
Neuen Testament verdanken wir dem Verfasser eine Habilitationsschrift
uber die Urspriinge der 6kumenischen Mission (Berlin 1959), in der er den
religionsgeschichtlichen Zusammenhéngen und der Vorgeschichte der pau-
linischen Aufnahmeprinzipien in das Gottesvolk nachgeht. Wenn wir noch
seinen Aufsatz in den New Testament Studies (7, 1960, S. 46-54) uber die
Predigt in Lystra, Apg. 14, 15-18, hinzunehmen, dann erwartet der Leser
des vorliegenden Buches einen sachkundigen Autor. Die historischen und
gystematischen Probleme iiber den Ausgang des Christentums aus dem Ju-
dentum sind zudem heute wieder neu zur Diskussion gestellt.

Die Darlegung des Gegenstandes gliedert sich in vier Abteilungen. Im
ersten Teil, «Die Proselytenwerbung» (S. 9-39), umschreibt der Verfasser
den Begriff des Proselyten. Der zweite Teil, « Aufnahme in das Gottesvolks
(S. 43-60), widmet sich dem medizinischen und theologischen Aspekt der
Beschneidung unter Beriicksichtigung méglicher Beziehungen der jiidischen
zur christlichen Taufe. Der dritte Teil, «Missionarische Motive in den Evan-
gelien» (8. 63-99), befaBt sich mit einigen klassischen Stellen der vier Evan-
gelien, besonders mit einzelnen Logien und Gleichnissen aus dem Matthius-
evangelium. Im vierten Teil, «Anfinge der Heidenmission» (S. 103-135),
wird auf das Apostelkonzil und die Stellung des Apostels Paulus zu Israel
eingegangen.

Eine kritische Wiirdigung wird beachten miissen, dafl beim relativ ge-
ringen Umfang der vorliegenden Arbeit zum vorneherein keine in die Ein-



Rezensionen 219

zelheiten sich vertiefende Analyse erwartet werden kann. Wahrscheinlich
handelt es sich um Vorlesungen resp. Vortriage zur Einfiihrung junger Stu-
denten oder zur Orientierung von Laienbruderschaften und Pfarrerfreizeiten.
Mit kompilatorischem Fleil werden die Quellenstellen aus &lterer, sekundéarer
Literatur zusammengetragen. Mit fliichtigen Schritten eilt der Referent von
einem Punkt zum andern und erlaubt sich zum Dargebotenen einige Ver-
mutungen und gelegentlich recht apodiktisch wirkende Zensuren. Eine be-
grindende kritische Prifung und ein in Sorgfalt abgeschrittener Beweisgang
fehlen durchgingig. Von den neutestamentlichen Texten wird nicht nur ein
sehr konservativer, sondern vor allem ein willkiirlicher, zufélliger Gebrauch
gemacht, soweit es die Auswahl der angezogenen Abschnitte betrifft, und
ein sehr unkritischer, was die Bearbeitung der Einzelstellen angeht. Worte
wie Matth. 10, 5; 23, 15 und 28, 19 gelten ohne weiteres als «echte» Logien.
Die Meinung des Paulus wird bei harmonisierendem Gebrauch der Brief-
literatur unkritisch auf die Angaben der Apostelgeschichte abgestiitzt. In
grofler Unbekiimmertheit setzt sich der Referent {iber die einfachsten und
grundlegenden Tatsachen und Einsichten der form- und traditionsgeschicht-
lichen Forschung hinweg. Ein Eintreten oder gar eine Diskussion mit der
Qumran-Literatur darf der Leser selbstredend nicht erwarten. Nicht ganz
ubersehen wird er aber ein noch nicht bewéiltigtes Ressentiment, das ihm
bisweilen aus Diktion und Vokabular entgegenklingt. Das christliche Selbst-
bewuBtsein wird es noch weitgehend lernen missen, den selbstsichern Ab-
solutsheitsanspruch zu jener Begegnung mit der Vergangenheit und Gegen-
wart des erwahlten Volkes aufzubrechen, in der allein fruchtbare Mitteilung
moglich werden diirfte. Vactor Hasler, Goldach, Kt. St. Gallen

KurT ALAND, Uber den Qlaubenswechsel in der Geschichie des Christentums. =
Theologische Bibliothek T6épelmann, herausgegeben von K. Aland, K. G.
Kuhn, C. H. Ratschow und E. Schlink, 5. Berlin, Verlag A. Tépelmann,
1961. 147 S.

Aland hat die Haskell-Lectures, die er 1959 an der Universitdt Chicago
zu halten gewiirdigt worden war, fiir ein deutschsprechendes Lesepublikum
neu gefafl3t. Ohne der Versuchung zu Exkursen und Anmerkungen nach-
zugeben hat sich Aland zum Ziel gesetzt, das bislang kaum erorterte Thema
des «Glaubenswechsels in der Geschichte des Christentums» in einer zusam-
menfassenden Betrachtung des Gesamtablaufs darzustellen. Der Verfasser
gruppiert den Stoff in sechs Abschnitte: Glaubenswechsel zur Zeit der Alten
Kirche (I), Glaubenswechsel aus politischen Griinden? (I1I), Glaubenswechsel
unter dem Einflul von Gewalt? (III), Glaubenswechsel im Zeitalter der Re-
formation (I'V), Nichttheologische Faktoren beim Glaubenswechsel im 16./17.
Jahrhundert (V), der Konfessionswechsel vom 17.Jahrhundert bis zur
Gegenwart (VI).

Es tiberrascht und enttiauscht gleichzeitig, daBl unter der Behandlung des
Stoffes der Begriff des «Glaubenswechsels» eine andere Bedeutung gewinnt:
wihrend in der Zeit bis zur Reformation von Glaubenswechsel insofern ge-
sprochen werden kann, als durch diese oder jene Motive veranlaBt Heiden
sich zum Christentum wenden, interessiert Aland in der Reformationszeit



220 Rezensionen

und nachher bis zur Gegenwart nur der Ubertritt von der einen christlichen
Konfession zur anderen. « Die Betrachtung dieser Bewegungen innerhalb des
Christentums ist fiir uns... wichtiger, ergiebiger und interessanter als eine
Fortsetzung der bisherigen Untersuchungen» (S. 75). Man kann mit Aland
in dieser Hinsicht nur dann einverstanden sein, wenn man die Interessen-
sphiren der kirchengeschichtlichen Arbeit im européischen, vor allem im
deutschen Raum liegen sieht. Aber gerade das ist die Frage, ob dieser Eu-
ropazentrismus berechtigt ist. K. S. Latourettes siebenbéndiges Geschichts-
werk! hat uns doch die Augen dafiir gedffnet, dal die Einengung auf den
européischen kirchengeschichtlichen Raum heute unmdglich geworden ist.
Dies hatte doch gerade dann beriicksichtigt werden sollen, wenn man vor
der Aufgabe stand, Vorlesungen in Amerika zu halten. Es ist m. E. gerade
umgekehrt: so interessant und aktuell hinsichtlich der praktischen Bul3-
haltung der evangelischen Kirche z. B. die Konversionen zum Katholizismus
in den letzten Jahrhunderten auch sein mégen, noch interessanter und noch
aktueller ist das, was Aland aus den ersten Jahrhunderten zum Thema bei-
zusteuern weill. Wir nennen hier einige Punkte:

1. Schon in der Apostelgeschichte, die Aland erfreulicherweise nicht so
skeptisch beurteilt, wie das heutzutage tiblich geworden ist, aber erst recht
in der Alten Kirche wird sehr deutlich, daB nicht nur Wunder und Predigt,
sondern die religiés sittliche Haltung der Christen die Heiden zur Umkehr
veranlaB3t hat: «Die an den Christen sichtbaren Friichte des Glaubens sind
es, die hier missionierend wirken» (S. 19). Wir unterstreichen diese Tatsache
nicht, um die Wichtigkeit des Kerygmas in der missionarischen Aktion der
Kirche in Frage zu stellen, sondern um auf die entscheidende Haltung auf-
merksam zu machen, aus der heraus die kerygmatische Aufgabe erst richtig
an die Hand genommen werden kann?2. «Das Christentum und die Christen
haben dieser Gruppe von Menschen seit langem tiefen Eindruck gemacht...,
jedoch hat man diesen Eindruck nicht zur Wirkung kommen lassen, bis er
dann schlieflich aus diesem oder jenem Anlaf3 sich doch Bahn bricht» (S. 30).
Es war von Anfang an so, dal3 die Christen, indem sie ihr Wortzeugnis ab-
legten, durch ihr Dasein missionierten. A. von Harnacks Buch iiber die
Mission und die Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhun-
derten zeigt das zur Genlige. In neuerer Zeit hat der prophetische Geist
Christoph Blumhardt der Jiingere in einer Briefzeile an seinen Schwiegersohn
Richard Wilhelm in China dieser Wahrheit Ausdruck gegeben: « Wir miissen
missionieren nur durch unser Dasein, welches mdéglichst einfach und klar sich
gestalten soll und ein Leben verborgen in Gott enthélt.»?

2. Auch wenn die Argumentation der Apologeten auf gewisse gebildete
Kreise ihren Eindruck nicht verfehlt haben wird, so wire es doch verkehrt,

L K. S. Latourette, A History of the Expansion of Christianity (1937{f.).

? Symptomatischerweise kommt Paulus bei der Schicksalsschilderung der
Diener Gottes erst in der Mitte der Aufzéhlung auf das «Wort der Wahrheit»
zu sprechen in 2. Kor. 6, 7.

3 Christoph Blumhardt, Christus in der Welt. Briefe an Richard Wilhelm,
herausgegeben von A. Rich (1958), S. 126 (Brief vom 21. 12, 1903).



Rezensionen 221

wenn man auf ihre Schriften allein schauen wollte, um die Diskussionslage
zwischen Christen und Nichtchristen in jeder Hinsicht kennenzulernen.
«Die philosophischen Ersatzreligionen und weithin auch die Mysterienkulte
blieben fiir den einfachen Menschen blal, nicht recht faBbar, und deshalb
ohne die Bedeutung, die wir ihnen oft zuschreiben, weil wir zu sehr auf die
Oberschicht und die Gebildeten sehen» (S. 32). Eine solche einseitige In-
teressenverlagerung zeigt sich wohl in allen Jahrhunderten. Hatte einst
Deiflmann mit seinem «Licht vom Osten» eine Lanze fiir die niederen literari-
schen Schichten gebrochen, so wird jetzt die Beobachtung Alands aus der
Alten Kirche zu einer lehrreichen Warnung aus der Geschichte, in der heu-
tigen Auseinandersetzung des Christentums mit den Gebildeten unter seinen
Verdchtern nicht zu vergessen, dall eine verborgene, andersartige, anders-
gelagerte und in ihrer Art nicht weniger wichtige Auseinandersetzung stets
im Gange ist, die die weiterblickenden und vorwértsdringenden Theologen
nicht tibersehen diirfen. Wo und wie der einfache Mensch echten Halt im
Glauben findet, das wird in jedem Jahrhundert stets aufs neue zu erfragen
sein. Und es wird dann darauf ankommen, ob das Christentum den ganzen
Menschen anspricht, «so da kein Bezirk ausgeschlossen bleibt, es setzt seine
Fragen auch tiefer an und seine Antworten greifen weiter als die der Philo-
sophien der Zeit» (S. 35).

3. Aland weist nach, daB3 Konstantin der GroBe, Chlodwig und Friedrich
der Weise bei ihrem Glaubenswechsel, bzw. bei der Unterstiitzung der Re-
formation nicht primir eine politische, sondern eine religiose Entscheidung
getroffen haben: «Politische Riicksichtnahmen haben die drei Herrscher am
Anfang des 4., an der Schwelle zum 6. und im 16. Jahrhundert nicht zum
Ubergang zur neuen Glaubensform veranlaBt, sondern haben sie lediglich
dazu gebracht, nicht so weit zu gehen, wie es ihrer eigentiimlichen inneren
Haltung entsprach» (S. 54).

4. Bei den West- und bei den Ostgoten war es nicht die Gewalt, die die
Entscheidung herbeifiihrte, sondern das innere Uberwundensein durch den
christlichen Glauben. Daf} sie dabei das arianische Christentum angenommen
haben, hing mit der historischen Konstellation zusammen: Kusebius von
Nicomedien war eine eindrucksméchtige Personlichkeit, und die Westgoten
hatten in Wulfilas Bibellibersetzung ein Buch geschenkt bekommen, das sie
anleitete, den neuen Glauben in der eigenen Gedankenwelt nachzudenken.
Auch die wandalischen Bischdfe betonten bei ihren Auseinandersetzungen
mit den afrikanischen Katholiken, «daB allein ihre Kirche auf dem Boden
der Schrift stehe und die katholische um ihrer nicht schriftgeméaf3en Trinitats-
lehre willen die Synagoge des Satan sei» (S. 66). Man wird sich diese Be-
kenntnissituation vor Augen halten miissen, wenn es in der Zeit nach der
Weltkirchenkonferenz von New Delhi da und dort kleine Gruppen von
Christen geben wird, die als Unitarier die Trinitétslehre und darum auch die
Glaubensbasis des Okumenischen Rates als vermeintlich nicht schriftgemi
meinen ablehnen zu miissen.

5. Wenn nicht erst bei den Kreuzziigen, sondern schon bei der Bekehrung
der Sachsen Kreuz und Schwert zusammengingen, das Kulturgefille der
Hoherstehenden zu den Niederstehenden, politische Riicksichtnahme und



222 Rezensionen

Opportunitédtsdenken eine wesentliche Rolle gespielt haben, so darf man
doch nicht iibersehen, dafl trotz all diesen Belastungen echte Bekehrungen
stattgefunden haben. Man darf daraus schlieen, da3 trotz der starken Ver-
dunkelung, die die kirchengeschichtliche Wirklichkeit darzubieten hatte,
das Zeichen fir die Tatsache doch nicht ganz verschwunden ist, daB3 nicht
die regierenden Firsten mit ihrem Extensionswillen und ihren Macht-
gelisten die wahren Regenten der Geschehnisse waren, sondern der Heilige
Geist als der Eréffner der heidnischen Herzen. Man wird sich in diesem Zu-
sammenhang an die Missionsgeschichte des 19. Jahrhunderts erinnern miis-
sen, die trotz ihrer nicht zu leugnenden Verfilzung mit dem seinem Zenit
zustrebenden Kolonialismus ein Zeichen dafiir gewesen ist, daB3 nicht die
Menschen, sondern Gott Dei providentia et hominum confusione die Ge-
schichte lenkt. So demiitig die «evangelische Missionskritik im 19. Jahr-
hundert»* zur Kenntnis genommen werden muf, so dankbar wird man daftr
sein miissen, dafl dem Geist des Kolonialismus zum Trotz in Asien und Afrika
Gemeinden gegriindet worden sind, die die Briickenkopfe eines in fremden
Erdteilen voranschreitenden lebendigen Gottes darstellen.

Werner Bieder, Basel

ArRNE Parmquist, Kyrkans enhet och papalismen. Deutsche Zusammen-
fassung: Die Einheit der Kirche und der Papalismus. = Acta Universitatis
Upsaliensis, Studia Historico-Ecclesiastica Upsaliensia 1. Uppsala, Alm-
quist & Wiksell, 1961. 186 S. Skr. 18.—.

Der Verfasser macht sich zur Aufgabe, das uferlose Thema «Papalismus
und Episkopalismus», das auch nach der Entscheidung des Vaticanums
immer noch aktuell ist und den Kern aller zukiinftigen interkonfessionellen
Gespréache bilden wird, in ein paar eng begrenzten Epochen der Kirchen-
geschichte zu beleuchten und auf diesemm Wege Einsichten in den Gesamt-
zusammenhang seiner Problematik zu gewinnen.

Schon die Anlage des Werkes zeigt, dal Palmquist dabei vor allem auch
von skandinavischen Intentionen geleitet wird. Auf das 1. Kapitel iiber
«Cyprian und Roms Primatsanspruch» (S. 13-35) folgt némlich eine um-
fangreiche Darstellung iiber «Papstmacht und Kaisereinflu3 in der nor-
dischen Kirchenorganisation» (8. 37-85). In diesem Kapitel liegt denn auch
der wissenschaftliche Beitrag zur Thematik des Buches vor. An Hand des
1886 zum erstenmal gedruckten «Florenz-Dokumentes» untersucht der Ver-
fasser die werdende Organisation der skandinavischen, vornehmlich der
schwedischen Kirche im 12. Jahrhundert und weist nach, wie stark ihre Aus-
bildung unter dem Gegensatz péapstlich-kurialer und kaiserlich-episkopaler
Spannungen stand. Aus dem «Florenz-Dokument» ergeben sich ferner wich-
tige Aufschliisse iiber die Anzahl der frithesten schwedischen Bischofssitze,
deren genaue Lokalisierung bis heute noch nicht méglich ist.

Von Interesse ist schliellich das Kapitel tiber «Katholizismus und Ultra-
montanismus» (S. 129ff.), in welchem Palmquist eingehende Studien iiber

4 F. Blanke, Evangelische Missionskritik im 19. Jahrhundert: Zeitschr. f.
Ki.gesch. 72 (1961), S. 87-105.



Rezensionen 223

die Einfliisse des Kreises um Bischof Sailer auf die Entwicklung des Episko-
palismus im 19. Jahrhundert vorlegt. Auch hier werden die Linien bis nach
Schweden ausgezogen.

Im ganzen ein Buch, das innerhalb seiner bewuf3t limitierten, ausschnitt-
haften Problemstellung einen wertvollen Beitrag zu einem wichtigen inner-
katholischen und kontroverstheologischen Fragenkomplex leistet und be-
sonders unser Wissen um die schwedische Kirchengeschichte in einem be-
deutsamen Punkt erheblich bereichert.

Gotthold Myiiller, z. Z. Tufts- and Harvard University, Boston, Mass.

Davip LOrGrEN, Die Theologie der Schopfung bet Luther. = Forschungen zur
Kirchen- und Dogmengeschichte, 10. Goéttingen, Vandenhoeck und
Ruprecht, 1960. 335 S., brosch. DM. 27.—

Der aus der Zeitschrift «Kerygma und Dogma» den Fachkreisen nicht
unbekannte schwedische Theologe legt hier die erste zusammenfassende
Monographie iiber Luthers Theologie der Schopfung vor. Der Verfasser be-
kennt sich beziiglich der methodischen Anlage zu einer systematischen, nicht
genetischen Darstellung mit der Begriindung, «Luther aus sich selbst, von
seinem eigenen Ansatz, seinen eigenen Voraussetzungen her zu verstehen»
(S.7), wobei nicht ganz klar wird, welches die eigene Voraussetzung Luthers
ist. Tatsédchlich ist aber die Anlage des Buches mehr von einer heilsgeschicht-
lichen Perspektive bestimmt, die dem theologischen Ansatz Luthers nahe-
kommen dirfte. Schon Léfgrens Disposition in die drei Teile « Schopfung
und Leben», « Fall und Tod» und « Wiederherstellung und Vollendung» macht
den heilsgeschichtlichen Hintergrund deutlich. In diesen drei miteinander
verbundenen Teilen, so meint Léfgren, vergegenwiértigt sich fiir Luther die
stetige Aktualitit des schaffenden Gottes.

In der Darstellung wird jeder dieser drei Teile in zwei Kapitel gegliedert.
Schon im ersten Kapitel, «Die Schépfung Gottes», findet der Leser eine
meisterhafte Probe systematischer Arbeit aus der schwedischen Luther-
forschung. Die Originalitidt der Schopfungstheologie Luthers wird unter
gorgfiltiger Abgrenzung gegeniiber allen nichttheologischen Schopfungs-
spekulationen herausgeschélt. Zu bemerken wire, dafi die motivgeschicht-
liche Seite des theologischen Einflusses hier nicht geniigend zu ihrem Recht
kommt. Warum sollte man z. B. bei der Formulierung «der allein in sich
selbst Leben besitzt» (S. 48) nicht rechtschaffen bemerken, dal} hier seit
Anselms Begriff der Aseitit Gottes eine ganz bestimmte Tradition vorliegt ?
Oder warum sollte man bei Verwendung der termini «res» und «signa» so-
gleich einen platonischen Einflull abwehren wollen (S. 58f.)? Auch Luthers
Polemik gegen den scholastischen necessitas-Gedanken (S.48f.) miillte
glaubhafter nachgewiesen werden. Aber das sind nur bescheidene Fragen,
die die Schonheit der theologischen Entfaltung und ihre groBle systema-
tische Kraft in diesem Buche nicht schmélern kénnen.

Die Eigenstandigkeit der theologischen Aussage Luthers iiber die Siinde
wird gleich im zweiten Teil des Buches in dem Kapitel tiber den Fall des
Menschen dargestellt. Die charakteristischen Bestimmungen wie «amor sui»



224 Rezensionen

oder «incurvatus in se» bedeuten eben nicht nur, daB sich die Stinde in dem
Streben des Menschen auf das eigene Ich erschopft. Vielmehr ist die Eigen-
liebe «auf etwas gerichtet, das aullerhalb des Menschen liegt» (S. 104). Sie
ist die « Bewegung hin zu einer falschen Lebensgrundlage» (S. 104). Nicht nur
an dieser Stelle fragt es sich, ob der das ganze Buch beherrschende Skopus
von Luthers «aktualem» Schépfungsverstdndnis ohne weiteres auf andere
theologische Aussagen libertragen werden kann, wie es Lofgren tut. In diesem
Sinne versucht der Verfasser mit einer ausfiithrlichen Untersuchung des
schwierigen Problems von «culpa et poena» (S. 115-125) nachzuweisen, daf}
es Luther gelungen sei, den Begriff der Erbsiinde aus seinem naturalistischen
Geprige zu befreien, der ihm von der Vorstellung einer immanenten Propaga-
tion her anhaftet. «Der Zusammenhang zwischen der Siinde des ganzen
Menschengeschlechts und der Siinde des Einzelnen ist fiir Luther also nicht
kausal, ebensowenig wie die Beziehung des Schépfers zur Schépfung nicht
kausal, sondern aktual ist» (8. 123). Aber ist das Problem damit wirklich
gelost, dal man Stellen, an denen Luther sogar von der Erbschuld spricht,
mit einem «aktualen» Schépfungsbegriff interpretiert ?

Ein aufschluBreiches Beispiel schwedischer Luther-Interpretation ist in
dem Kapitel «mundus et diabolus» (S. 125-141) die Darstellung des Dualis-
mus in der Theologie Luthers, eine bei den kontinentalen Theologen nicht
eben sehr beliebte Angelegenheit. Lofgren schlieBt mit dem Ergebnis, dall
der Bose nicht ein selbstdndiges, Gott gegeniiberstehendes Prinzip ist, son-
dern «im Dienst des gottlichen Willens» steht (S. 140).

Der dritte Teil des Buches « Wiederherstellung und Vollendung» (S. 163—
308) bringt zunichst eine Untersuchung iiber Luthers Offenbarungsver-
stdndnis unter dem Gesichtspunkt «verbum et fides». In dem Kapitel « Deus
nudus et vestitus» findet sich eine Darstellung von Luthers «natiirlicher
Theologie» (S. 2041f.). Wie weit Lofgren die «aktuale» Interpretation treiben
kann, zeigt hier der Begriff vom «Erschaffen der Vernunft» (S. 206), der so
bei Luther nicht zu finden ist.

Mit einiger Spannung liest man das Kapitel tiber den «Deus absconditus
et revelatus» (S. 225-240). Lofgren beseitigh zundchst das «von der barthiani-
schen Theologie herrithrende Vorurteil» (sic!) gegen den absconditus-Begriff
und sagt, dal3 gerade die Verborgenheit Gottes «den Menschen in unentrinn-
bare Verantwortung vor den Schopfer rufty» (S. 228). Wohl nicht unter ge-
nigender Beriicksichtigung des nominalistischen Erbes bei Luther kommt
der Verfasser zu folgendem SchluB3: «Dem Unglauben ist er (Gott) insofern
verborgen, als dieser nicht die im Kreuze Christi verborgene Liebe Gottes
sieht. Dem Glauben ist er in dem Sinne verborgen, dal3 die Christusoffen-
barung nicht das Erleben der vollkommenen Schau Gottes ist, sondern nur
dem Glauben Gottes im Wort zugesagte Vergebung und Liebe vermittelt»
(S. 237). Auch hier bleibt die Frage, ob nicht die Differenzierung zwischen
absconditus und revelatus einen Rif} in das Gottesbild Luthers hineingetragen
hat, grundsétzlich unbeantwortet. Die Auseinandersetzung mit der Sekun-
dérliteratur, z. B. mit Kattenbusch, hitte hier griindlicher gefiihrt werden
miussen. Die scharfsinnige Studie von Fritz Blanke iiber den verborgenen
Gott bei Luther (Berlin 1928) wird von Lofgren nicht erwiéhnt. Auch das



Rezensionen 225

im iibrigen sehr interessante Kapitel «opus Dei alienum et proprium» bringt
hier keine grundsatzliche Klarung (S. 241-255).

In dem Kapitel «Deus incarnatus et crucifixusy» (S. 255-272) wird der
christologische Hintergrund der Schépfungslehre Luthers eindrucksvoll dar-
gestellt, und zwar ohne Ricksicht darauf, dafl hier manchmal die Grenze
patripassianischer Héresie erreicht scheint.

AuBerst sorgfiltig schlieBt Lofgren den Ring seines theologischen Aufbaus,
indem er dem letzten Kapitel den Titel des ersten gibt: creatio ex nihilo.
Der Ausdruck ist hier bezogen auf die Erlésung des Menschen.

Lofgrens Arbeit weist theologisch iiberzeugend nach, daB3 Schopfung bei
Luther nicht nur auf ein abgeschlossenes Werk bezogen ist, sondern fort-
wihrend geschieht. Sie ist Sein und Akt, um Bonhoeffers Begriffe umzu-
kehren. Aber aus der Durchfithrung dieses Themas resultiert selbst die ent-
scheidende Frage an dieses Buch: Laft sich der von Loéfgren postulierte
Begriff des «Aktualen» in der Schépfungslehre Luthers als Skopus auch auf
fast alle anderen theologischen Aussagen iibertragen?

Einige Fehler sind stehengeblieben. Auf Seite 287, Zeile 28, mul} es heiflen
«den Stinder» und «an ihmy»; Seite 228, Zeile 13, ist «mit der zweiten Frage»
einzusetzen.

Diese Bemerkungen sollen aber nicht die Tatsache verdecken, daf3 es sich
hier um eine sehr eindrucksvolle und auch sehr gelehrte Monographie handelt.
Mit tiber 2000 Belegstellen aus dem Gesamtwerk Luthers ist das Buch auch
eine sehr fleilige und griindliche Arbeit.

Joachim Staedtke, Diibendorf, Kt. Ziirich

MARTIN SCHLOEMANN, Natiirliches und gepredigtes Gesetz bei Luther. Eine
Studie zur Frage nach der Hinheit der Gesetzesauffassung Luthers mit be-
sonderer Beriicksichtigung seiner Auseinandersetzung mit den Antinomern. =
Theologische Bibliothek Toépelmann, hrsg. von K. Aland, K. G. Kuhn,
C. H. Ratschow und E. Schlink, 4. Berlin W 30, Verlag A. Tépelmann,
1961. 137 S.

Erst im Laufe seiner Arbeit stie Schloemann auf die Frage der Einheit
des natiirlichen und gepredigten Gesetzes bei Luther. Die vorliegende Arbeit
will darum nicht zu einer gegenwértigen kontroversen oder sonstwie gegen-
wirtig aktuellen Frage Stellung nehmen, vielmehr will sie eine nichtsdesto-
weniger wichtige Frage untersuchen.

In einem ersten Teil werden die Fragestellung Luthers und alle damit zu-
sammenhéngenden Fragen wie etwa die beiden Haupttypen der Inter-
pretation von Luthers Gesetzesauffassung behandelt. Auf diesem Funda-
ment aufbauend folgt die eigentliche Untersuchung, wobei zunichst das
natiirliche Gesetz und seine Erfahrbarkeit und darauf das gepredigte Gesetz
in seiner Bezogenheit auf die natiirliche Gesetzeserfahrung betrachtet wird.
Eingeleitet wird diese ganze, fast nur den Antinomerstreit beriicksichtigende
Untersuchung mit der Darstellung des Grundes, warum «Luther den Anti-
nomern seine ganze Aufmerksamkeit widmete» (S. 50). Diese hatten nicht
einen wunden Punkt in Luthers Theologie entdeckt. Sie bedrohten vielmehr
den Kernpunkt der reformatorischen Lehre, dal das ganze Leben eine BuBle

15



226 Rezensionen

sei, indem sie sich unter Hinweis auf die einmal geschehene Bekehrung dem
Gesetz entziehen wollten. Dieser Gefahr begegnete Luther durch Berufung
auf die lex naturae. Diese Lex besitzen alle Menschen. Sie hat ihren Ursprung
von Gott selbst. Inhaltlich identisch mit dem natiirlichen Gesetz ist alle Ge-
setzespredigt, als deren Prototyp gleichsam die Gesetzespredigt des Mose
fungiert (S. 99). Es gibt somit schon vor der christlichen Kirche gepredigtes
Gesetz neben dem natiirlichen Gesetz. Aber immer ist das Gesetz dasselbe,
und zwar sowohl hinsichtlich der Forderung wie des Amtes. Von dem na-
tirlichen Gesetz und von dem gepredigten Gesetz wird vollkommene Liebe
und vollkommener Glaube sowohl zu Gott wie zur Umwelt gefordert. Ferner
bt in beiden Fillen das Gesetz sein Strafamt aus, weil der Mensch niemals
das Gesetz erfiillen kann (S. 127). Daran dndern nichts jeweils verschiedene
Nebenfunktionen des natiirlichen bzw. gepredigten Gesetzes wie die Ent-
stehung der weltlichen Gerechtigkeit durch das natirliche Gesetz. Das Be-
sondere von natiirlichem und gepredigtem Gesetz ist — « zugespitzt » formuliert —
nur dies, dafl bei dem letzteren das Evangelium dabei ist. — Der Grund der
Einheit des Gesetzesbegriffes ist sein Gegeniiber zum spezifischen Begriff des
Evangeliums und seiner Universalitdt; das Evangelium wird némlich so-
wohl im Gegeniiber zum natiirlichen wie zum gepredigten Gesetz verkiindet.

Zu diesem Ergebnis war schon R. Seeberg in seiner Dogmengeschichte
(5. Aufl. IV/1 S. 253ff.) bei der Erérterung von Gesetz und Evangelium bei
Luther gekommen. Seeberg schreibt beispielsweise (a.a. O. S. 266): «Man
wird nun leicht erkennen, wie auch an diesemm Punkt die Einheit in Luthers
Gedankenwelt hell hervortritt.» Leider geht Schloemann auf Seeberg wie
auch auf H. J.Iwand und andere nicht ein, ja erwidhnt sie nicht einmal.
Demgegeniiber befindet sich Schloemann dauernd im Gespriach mit skan-
dinavischen Forschern, was schon ein Blick ins Literaturverzeichnis lehrt.
Die Eindriicke, die Schloemann durch einen lingeren Studienaufenthalt in
Lund gewann, haben sich bei ihm tief eingegraben. Die Vermittlung dieser
Eindriicke und das Gesprédch mit den Skandinaviern machen darum den
besonderen Reiz der Arbeit aus. Schade ist es eigentlich, daf3 Schloemann
durch die Behandlung des Gesetzes im Antinomerstreit und durch den in-
zwischen erfolgten AbschluB3 der Durchbildung des Gesetzesbegriffes Luthers
sich veranlaBt fihlt, «tunlichst ein stédrkeres Eingehen auf Texte aus Luthers
jingeren Jahren» zu vermeiden (S. 43). Gerade aber die den jlingeren Luther
bestiirmenden Fragen und deren Antworten sind als Grundlagen eines
Lutherverstdndnisses bedeutend und hétten einiges zum Thema beitragen
konnen. Trotz dieser Schonheitsfehler geht jedoch nicht der besondere Reiz
der Arbeit verloren. Ulrich Nembach, Bonn.

GUNTEHER ROHRMOSER, Subjektivitit und Verdinglichung. Theologie und Ge-
sellschaft im Denken des jungen Hegel. Giitersloh, Giutersloher Verlagshaus
Gerd Mohn, 1961. 116 S.

Diese Kélner Habilitationsschrift will der Interpretation der Jugend-
schriften Hegels dienen, indem sie die mystisch-pantheistische Deutung Dil-
theys, die marxistischen von Lukaes und Alexandre Kojéve, aber auch die
existentialistische Heideggers als verfehlt zuriickweist. Gegen Dilthey wird



Rezensionen 227

m. E. mit Recht betont, dal Hegel nie Pantheist war (S. 19), gegen Lukacs,
dalBl Hegel den Gottesglauben nie als Illusion angesehen hat (S. 40), wenn er
in der « Phaenomenologie» gesagt hat: «Gott ist tot», so ist das christologisch
zu verstehen (S. 104), so wie ja auch das christliche Passionslied klagen
kann: «O grofle Not, Gott selbst ist tot.» Bereits in den theologischen, von
Nohl 1907 edierten Jugendschriften bleibt der Begriff des Lebens wie auch
andere Begriffe theologisch gefiillt (S. 55). Hegel vertritt hier bereits eine
christliche Philosophie und hat sie immer vertreten (S. 81. 106). Das Trini-
tatsdogma ist bei Hegel in allen Perioden seines Philosophierens wichtig
(S. 18); die Behauptung Kojeves, Hegel sei Atheist (S. 103), ist unhaltbar.
Die Abwendung von der Aufkliarung erfolgte in der Jenenser Zeit, aber sie
bedeutet keine Abwendung von der Theologie (S. 80), im Gegenteil, Hegel
erkennt, dafl die kantische Religionsphilosophie, in deren Gedankengiéingen
die theologischen Jugendschriften entworfen sind, nicht ausreicht, um das
Phénomen «Christentum» zu erfassen. Kants «Religion innerhalb» eliminiere
die spezifisch christlichen Gehalte und mache aus der Religion Jesu Judais-
mus und Pharisdismus (8. 85). Marx hat die Wichtigkeit der Hegelschen
Staatslehre erkannt (S. 87). Aber trotz anfénglicher Begeisterung fir die
Franzosische Revolution — die Hegel mit Kant, Klopstock (!), Schelling,
Holderlin, Schiller teilte — hat er sehr bald erkannt, daB3 der Einzelne in
dieser Abstraktion untergehen miisse (S. 19), er warf Fichte vor, dal} seine
Staatslehre zur Diktatur fiihren miisse wie bei Robespierre, «dessen oberster
Gott die Guillotine» ist (S. 91. 96). Dabei ist Hegel kein Restaurations-
philosoph (8. 111). Seine berithmt-beritichtigte Formel: «Was verniinftig ist,
das ist wirklich», samt Umkehrung wollte nur das Ziel angeben, dal Hegel
beschreiben wollte, wie die Welt ist, nicht wie sie sein soll (S. 85). Die klassen-
lose Gesellschaft wire nach Hegel Riickfall in die schlimmste Barbarei
(S. 102). Hegel hat bereits in der Jenenser Realphilosophie die Fabrikarbeit
und ihre Gefahren klar gesehen, aber das Rezept zur Vermeidung dieser
Gefahren ist nicht die klassenlose Gesellschaft, sondern die Versittlichung
des Staates (S. 110). Hegel selber hat sich klar gegen Feuerbachs These ge-
wandt, sie sei eine unzuldssige Abstraktion und tbersehe die Stunde (S. 14).
Heidegger definiere die Hegelsche Subjektivitidt ebenso falsch wie Lukacs
(S. 83). Auch der in den «Holzwegen» (1950), S. 105-193 vorliegende Inter-
pretationsversuch der Hegelschen Phénomenologie durch Heidegger komme
auf das Gegenteil des Hegelschen Anliegens hinaus (S. 105f.). Leider sind
einige Druckfehler auf den Seiten 41, 61, 91, 111 stehengeblieben: Exoterik,
Esoterik, methodologisch und Robespierre. Ein interessanter Versuch, die
Christlichkeit der Hegelschen Philosophie vor Mildeutungen zu schiitzen!
Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Br.

N. AFANASSIEFF, N. KoULOMZINE, J. MEYENDORFF, A. SCHMEMANN, Der
Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche. = Bibliothek f. orthodoxe
Theol. u. Kirche, Ziirich, EVZ-Verlag, 1961. 151 S.

Das vorliegende Werk ist der erste Band einer geplanten «Bibliothek fiir

orthodoxe Theologie und Kirche». Kein Zweifel, dal es bedingt ist durch
das vom gegenwirtigen Papst angekiindigte «Skumenische Konzil». Wie



228 Rezensionen

aller kirchlichen Beschéaftigung mit diesem willkommenen AnlaB fiir Stand-
punktsdulBerungen gebricht es auch diesen Untersuchungen an der grund-
legenden Besinnung darauf: welche Bedeutung einer solchen Versammlung
in der heutigen Zeit und Welt noch eignen mag, will sagen: inwiefern sie
uberhaupt aus ihrem historisch beschrinkten Aufgabenkreis heraus von den
maligebenden Fragen unseres Geschichtsganges betroffen werden kann. Was
auch immer seit einem Jahrhundert die abendléndische Weltgeschichte des
Erdballs in Atem halt und den christlichen Glauben zu einer Winkelange-
legenheit entwiirdigt — hier hat man unentwegt Zeit, sich um den Primat
des Petrus Sorgen zu machen.

Koulomzine vermittelt eine exegetische Ubersicht iiber die Petrus-Stellen
des Neuen Testamentes, soweit sie sich auf «die Stellung des Apostels Petrus
in der Urkirche» beziehen. Neue Feststellungen gegeniiber dem Herkémm-
lichen liegen in seiner Forschung nicht vor. Auch Meyendorffs Beitrag be-
steht zur Hauptsache in Zitaten, die er aus byzantinischen Vétern systema-
tisch zum Thema ordnet: «Der heilige Petrus, sein Primat und seine Sukzes-
sion in der byzantinischen Theologie». Da in der abendlédndischen Kirche
die Kenntnis dieser Autoren in der Regel nicht weit geht, wird der Leser mit
einem Gedankengut in Beriithrung gebracht, das in andern Bereichen des
Fragens fiir unser Denken sehr fruchtbringend werden kénnte. Schmemanns
Aufsatz, «Der Begriff des Primates in der orthodoxen Ekklesiologie», fithrt
im wesentlichen nicht {iber den Beitrag von Afanassieff hinaus, der das Buch
einleitet mit einer Arbeit «Das Hirtenamt der Kirche: in Liebe der Gemeinde
vorstehen».

Das Anliegen von Afanassieff ist die Unterscheidung einer urspriinglichen
«eucharistischen Ekklesiologie», die frith her verdringt wird von einer «uni-
versellen Ekklesiologie». Dem durchaus wesentlichen Aufweis des Dal} (der
wohl besser in gedachten Worten, statt nur in einer bestehenden Terminologie
gesagt wiirde!) entspréche freilich die Frage nach dem Warum, die den ent-
scheidenden Gedanken erst aus seiner historischen Bedingtheit 16ste und in
seiner geschichtlichen Tragweite zu erdffnen vermdéchte. Und einzig dies
wire der Ort, da der Gedanke nicht nur vorgestellt, sondern denkend er-
ortert werden konnte. Solche Erorterung des Gedankens aber bleibt zu be-
stehen, weil sie allein das unumgéngliche und, wenn es vergénnt ist, not-
wendende Zwiegespridch mit dem gewidhren mochte, was heute ist. Und
dies wire dann zugleich die einzige Méglichkeit, das bewahrte Gut in neue
Ankunft seines Gewesenen zu stillen, wihrend derwege die Untersuchung
leider nicht tiber das ausschlieBlich theologische Interesse hinausreicht.

Im tbrigen sei noch beigefiigt, dal der Schutzumschlag des Buches mit
der Reproduktion eines ungewdhnlich sprechenden Ikons versehen ist.

Walter Frez, Basel und Bern.

CHARLES JOURNET, Le Mal. Essai théologique. (Textes et études théologiques.)
Bruges, Desclée de Brouwer, 1961. 334 p.

Unter Ankniipfung an Vorbild und Lehre des Aquinaten sowie angeregt
durch die reiche Ideenwelt des franzésischen Religionsphilosophen Jacques
Maritain, hat der Fribourger Thomist Charles Journet (Lehrer am Grand



Rezensionen 229

Séminaire und Verfasser einer bereits respektablen Reihe vornehmlich ekkle-
siologischer und kirchenhistorischer Studien) einen systematischen Entwurf
vorgelegt, der die Absicht zeigt, unter philosophisch-theologischem Aspekt
eine relativ geschlossene Darstellung des Phéinomens und Problems des Bésen
zu bieten.

Herkunft und Abhédngigkeit des Verfassers pradeterminieren die Anlage
seines in zehn Kapitel aufgeteilten Werkes. Kap. 1-3, gleichsam als Prolego-
mena gedacht, belehren iber Erkenntnis, Wesen und Formen des Bésen. Im
AnschluB3 an sie wird unter dem Titel «Gott und das Bose» die metaphysisch-
generelle — in den Kap. 6-8 am Leitfaden der Frage nach Gottes Verantwort-
lichkeit fir die Siinde und weiter im Blick auf die ihr korrespondierende
Strafe wie gegeniiber den Ubeln des zeitlichen Lebens — die theologisch-
spezielle Sicht des Problems entfaltet. Wie ferner die Stufe vor der Dar-
legung des Bésen in der Welt der menschlichen Freiheit deutlich abgehoben
ist durch einen Abschnitt iber das Bose in der Natur, so die Stufe danach
durch einen Aufri3 iber seine Wirklichkeit und ihr Gefélle in der mensch-
lichen Geschichte. Ein Epilog gibt Antwort auf die Frage, wie das Bése zu
betrachten sei, ndmlich mit Augen des Glaubens, die der Erleuchtung durch
Gott bediirfen.

Was sich als Ausblick am Ende zeigt, die Begegnung mit seiner beklem-
menden Realitdt im Aufblick auf den Trost des Glaubens, ist nicht die Per-
spektive des Anfangs. Der Metaphysiker verfahrt abstrakt. Wir erkennen
nach Journet das Bose, indem wir Gott erkennen, und wir erkennen Gott,
indem sich das Bose in seiner ihm unter- und nachgeordneten Wirklichkeit
zeigt. Ratselhaft zwar das Zugleich des einen mit dem anderen, doch not-
wendig der Sturz in die Absurditédt, wo immer sich unsere Vernunft an dem
Mysterium von Gottes Koexistenz mit dem Bésen stéBt. Was es um das
Wesen des letzteren ist, wird unter Hinweis auf das Zeugnis der Lehrer der
Kirche erkldart. Weder Substanz noch Positivitéit in irgendeinem aufweisbaren
Sinne, dem Guten entgegengesetzt weder als Kontradiktion noch als Gegen-
satz oder Relation und doch weder nicht-existierend noch ohnmaéchtig, ist es
nichts als Privation: defectus boni, quod natum est et debet haberi, die Ab-
wesenheit eines geschuldeten Guts. Daher hat niemand das Bose verstanden,
der nicht zuvor das in Gott begriindete Recht des Seins auf seine Integritit
begreift. Sein an sich und Privation stellen infolgedessen «die dufBlersten
Punkte einer ungeteilten Intuition des Geistes» dar, so dal3 die Schwachung
des Sinnes des einen diejenige des anderen notwendig nach sich zieht. Und da
es seinerseits inkonsistent und existent in einem ist, 16st, wer das eine leugnet,
um allein das andere zu behaupten (indem er eben damit seine privative Art
verkennt), das Bose aus seiner Beziehung zu Gott. Wie der Begriff des Seins
sel denn auch der der Privation im Sinne der Analogie zu denken ; denn uber-
tragen und proportional verwirkliche sich das Boése grundsitzlich auf den
verschiedenen Ebenen des Seins. Von daher seine einzelnen Formen, drei
Welten, darin es, dem Schema thomistischen Denkens gemil, auf der je
hoéheren Stufe in dichterer Realitdt erscheint: die Welt der Natur, die Welt
der Freiheit mit Schuld und Strafe — die Welt der Gnade, in der es sein héch-
stes Ausmal} erreicht.



230 Rezensionen

Soweit einige Limen aus den Einleitungskapiteln. Es ist hier nicht mog-
lich, den Inhalt der Gbrigen zu resiimieren, geschweige denn zu der Fiille der
Aspekte dieses gedankenreichen, von mustergiiltiger Klarheit durchdrunge-
nen Werkes im einzelnen Stellung zu nehmen. Der Versuch einer universalen
Sicht des Problems verdient unseren héchsten Respelkt.

Was dieses Werk indessen bemerkenswert macht, ist nicht so sehr das
Extensive seiner Perspektiven als vielmehr intensiv ihr Ansatz: die Meta-
physik und Theologie des Bosen, die Apostrophierung des Geheimnisses der
Koexistenz des Bosen mit Gott. Das ist ein Gegensatz, der auch nach Journet
nicht innerweltlich dialektisch zu verstehen ist und also keinerlei Synthese
duldet, die durch uns denkend herzustellen wire. Und doch ist er nicht
schlechtweg unerkennbar. Denn als Erkenntnisgrund fiir Gott und weil fiir
Gott auch fur das Bése, auf dem wie selbstverstidndlich der Beweisgang ruht,
dient dem Verfasser der Begriff des Seins — per analogiam entis. Und eben
das will offenkundig am Prinzip der letzteren auch hier, ja hier ganz neu
hervorgehoben werden: wie wir mit seiner Hilfe zu einer allgemeinen Er-
kenntnis von Gott auch abgesehen von der Offenbarung kommen kénnen,
ebenso sind wir imstande, per analogiam privationis auf den verschiedenen
Stufen des Seins das Bdse zunédchst unabhéngig von der Selbstkundgabe
Gottes zu erkennen. Erklirlich ist insofern, warum sich das Argument primér
und konstitutiv auf dem Feld des Ontologisch-Metaphysischen bewegen kann,
schwer annehmbar jedoch der Anspruch, der aus solcher Ableitung des
Grundbegriffes resultiert. Sollte es sich im Blick auf seine causa cognoscendi
und den aus ihr hergeleiteten Gottesbegriff tatsdchlich schon um die Erkennt-
nis des wirklichen Bosen handeln? Oder ist Journets Begriff des Bésen als
Mangel, als Abwesenheit eines geschuldeten Guts nur zufillig ebenso starr
und abstrakt und mit dem Verdikt der gleichen fundamentalen Skepsis zu
belegen wie der des allméchtigen und unendlich giitigen Wesens, mit dem er
in seinem Werk operiert ? Auch wenn sich der Fribourger Denker oftmals auf
ihn beruft: Augustinus hat stérker vom Bosen geredet als Thomas. Privatio
est corruptio et conversio boni! Wie, wenn der « Doktor des Bésen» die Voll-
macht dazu aus einem anderen Gottesverstandnis und also — horribile dictu —
aus einem anderen Verstdndnis auch von der Freiheit des menschlichen
Willens gewonnen hitte? Wir fragen das alles nicht, weil wir den theologi-
schen Charalkter von Journets Studie bestreiten wollen ; wir fragen im Gegen-
teil so, weil wir den Ernst gewahren, in dem er sich um die Scheidung der
christlichen Sicht von derjenigen des Plotin, der Descartes, Spinoza und
Leibniz bemiiht. Wenn sie unserer Ansicht nach iiberzeugend vorgenommen
worden wire, miulte als ausgemacht gelten, dall christliches Denken, das Ja
sagt zum Wagnis des Glaubens, den Boden jeglicher Metaphysik hinter sich
gelassen hat. Fuhrt nicht anders nur ein Schritt von dieser Position zur
Mystik? Denn wenn auch der Begriff eines malum purum denkunméglich
bleibt, weil jede Privation Subjekte fordert, an welche sie sich heften kann:
was soll man gleichwohl zu der simplen Konsequenz aus des Verfassers
eigenem Ansatz sagen, es gilte entsprechend zu jener des Seins die Analogie
der Privation auch auf das Sein an sich zu tbertragen? Wire «Gott» trotz
seiner unendlichen Giite und Allmacht, jetzt selber durch die Negativitit



Rezensionen 231

der Privation relativiert, nicht eben darin schon zuletzt zutiefst identisch mit
der Negativitit des Nichts? Dafl seine Allmacht und Giite nicht nur aus
Bésem Gutes zu wecken, vielmehr zuerst und vor allem dem Bosen als sol-
chem zu wehren vermégen — gerade diese Wahrheit bliebe ihrer ritselhaften
Evidenz zum Trotz durch den Theologen Journet erst noch zu beweisen.
Wir meinen: wie die Erkenntnis Gottes nicht anders mdglich ist als auf
Grund seiner Offenbarung, so auch nicht diejenige des Bosen. Der Verfasser
well} etwas von der «geheimnisvollen Einzigartigkeit der Begegnung Jesu mit
dem Bosen». Er spricht davon auf den letzten Seiten seines Buches. Allein,
er meint, es jedem freistellend, sich hierein nach Belieben zu vertiefen, «on
n’en peut dire que quelques pauvres mots». Wie aber, wenn er gleich zu An-
fang entwickelt hétte, was eine Theologie des fleischgewordenen, Gott selbst
offenbarenden Wortes zu sagen vermag auf die Frage nach der Erkenntnis
und Wirklichkeit des Bésen? Oder wie, wenn er bei der Analyse des Bosen
der Unwissenheit und des Irrtums, in einem der bemerkenswertesten Ab-
schnitte seines Buches, noch einen Schritt weitergegangen wére und sich das
Problematische seines Beginnens, einer Metaphysik ausgerechnet des Bosen,
noch eindringlicher vor Augen gehalten hétte? Aber eben dazu, dal der
Mensch von sich aus weder zur Erkenntnis des wirklichen Boésen, noch zu
jener der radikalen Begrenztheit seiner Vernunft in der Lage ist, hétte es
abermals der Offenbarung und also des Einsatzes bei der Mitte des Heils-
geschehens bedurft. Es hiatte dann allerdings deutlich zu werden vermocht, daf3
das Geheimnis von Gottes Koexistenz mit dem Bodsen nichts Seinshaft-
Zustiandliches an sich hat, sondern eine Geschichte darstellt — die Geschichte
jenes Kampfes, in dem Gott selber aus sich heraustretend und sich uns offen-
barend als den, der er von Ewigkeit ist, zur Durchsetzung seines Willens
sieghaft wider die Macht seines Feindes aufsteht. So hédngt ein theologischer
Begriff des Bésen auch unserer Meinung nach in der Tat davon ab, dafl der
Urgegensatz und die Urbegegnung, in der es sein Wesen hat, seine Konfron-
tation mit Gott selber ist. Doch eben: im Kreuz Jesu Christi, das aus der
Mitte dieser Begegnung aufragt, ist seine Koexistenz mit Gott zugleich be-
grindet und aufgehoben. Es ist aus dem Felde geschlagen, ein Béses, das sein
Wesen nur noch als Unwesen und seine Gegenwart nur noch als Vergangen-
heit zu behaupten vermag. Ein Versuch, sein Problem geschichtlich zu ent-
falten, von vornherein im Licht der wunderbaren Selbstkundgabe Gottes,
hatte der universalen Schau von Journets Werk sicherlich keinen Abbruch
getan. Doch wire der Plan ein anderer geworden, und seine Aussage hitte

die Wahrheit und Kraft des Osterglaubens gewonnen.
Dzetrich Braun, Berlin-Dahlem

WaLtEr KRECK, Die Zukunft des Gekommenen. Grundprobleme der Escha-
tologie. Miinchen, Christian Kaiser Verlag, 1961. 198 S.

Kreck entnimmt zunéchst der Theologiegeschichte drei Haupttypen der
Eschatologie: die konsequente, heilsgeschichtliche und gegenwirtige Escha.-
tologie. Die Abbreviaturen werden verstindlich sein, wenn ich hinzufige,
dafB3 Krecks dritter Typ Althaus, die frithe dialektische Theologie, aber auch
Bultmann und Gogarten umfaBt. Dieser Uberblick hat «didaktischen» Sinn.



232 Rezensionen

Das von Kreck vorgelegte Buch ist aus einer Vorlesung entstanden, und die
theologiegeschichtliche Skizze soll einfithrend mit den wichtigsten Lésungs-
versuchen bekannt machen. Zugleich wird so der entscheidende systema-
tische Mittelteil vorbereitet. Denn Kreck konzediert den von ihm referierten
drei Haupttypen, daB sie jeweils einzelne Elemente der neutestamentlichen
Aussagen zur Geltung bringen, wenn auch als isolierte Fragmente eines ur-
spriinglichen Ganzen.

Das Buch gilt der Frage nach dem uns weithin verlorengegangenen Gan-
zen. Und gerade in der Aufnahme dieser Frage sieht Kreck die Aufgabe des
Systematikers. In der Dogmatik spitzt «sich das Problem aller Theologie
unausweichlich zu» (S. 81). Gelegentlich scheint es so, als ob die Entdeckung
des Phéanomens der Eschatologie in der religionsgeschichtlichen Schule Sache
der Exegese gewesen sei, wihrend «die rechte Deutung... eine Aufgabe der
Dogmatik war und ist» (S. 10). Ich weill nicht, ob die Exegese sich diese
Aufgabe von der Dogmatik abnehmen lassen kann, mull aber gestehen, daf
der Systematiker Kreck der Exegese zu einer sachgemifBen Weitung ver-
engter Horizonte zu verhelfen bemiiht ist, wenn er die skizzierten Ansitze
immer wieder bei einer Verkiirzung der Perspektive behaftet, auf die sie
jeweils hinauslaufen. Das Hilfreiche seines Buches besteht darin, daf3 er sich
nicht mit einem «scheinbar legitimierten Lehrchaos» (8. 78) abfinden kann,
sondern sich zu einer Losung des Problems durchfragen maéchte, bei der die
verschiedenen Ansitze (bzw. Eschatologien der Schrift selbst!) sich in einer
«gewissen Einheit» treffen («ohne sie gewaltsam zu harmonisieren, aber auch
ohne die eine auf Kosten andrer sofort zu eliminieren», S. 79). Was er m.a. W.
zeigen mochte, ist «1. daBl das Eschaton in Jesus Christus bereits einmal fiir
allemal gekommen ist, 2. dal} es in ihm heute und hier zu uns kommt, und
3. daB3 es noch kommen wird, obschon es Perfektum und Gegenwart ist»
(S. 81). Kreck kann auch von einer «<komplexen Sicht des Eschatologischen»
als dem Gebotenen sprechen.

Ich méchte unterstreichen, daf ich schon diesen Awufrif8 des Problems mit
Respekt verzeichne. Vor allem ist aber von den von Kreck gegebenen Amnt-
worten zu sagen, daf} sie in hohem Mal} weiterfithrend sind, gerade weil sie
nicht monologhaft, sondern im sténdigen Gesprich mit der Theologie-
geschichte formuliert werden. Die Frage nach der Eschatologie bekommt
den Rang einer «Stichprobe fiir die echte Redeweise von der Offenbarung,
ihrer Wirklichkeit, ihrer Verborgenheit und ihrer Kunftigkeit» (S. 172), und
Kreck nimmt dabei die theologische Arbeit K. Barths und H. J. Iwands auf.
Sehr behutsam wird durchgéngig das Problem der Sprache (als das theolo-
gische Problem der Ubersetzung des biblischen Zeugnisses) angesichts der
gegenwiirtigen theologischen Situation gesehen.

Ich kann nun nur noch andeuten, auf welchen Linien der Verfasser sich
entscheidend bewegt, um dem Dilemma sich widersprechender Deutungen
der Eschatologie zu entgehen und zugleich weder einem naiv mythologischen
(«verobjektivierenden») Reden noch einer nur noch existentialen Interpreta-
tion zu verfallen — weil hier einmal die Verborgenheit des Heilsgeschehens
verkannt und zum anderen sein «extramentaler» Charakter gefahrdet wire.
Krecks wichtigster Satz durfte der sein, daf3 auch die Eschatologie «primdésr



Rezensionen 233

Christologie ist und nicht dies oder das, sondern Jesus Christus selbst unsere
Zukunft und Hoffnung ist» (S. 87), was nicht so zu verstehen ist, als habe
man «mit den christologischen Aussagen als solchen schon die Sache im
Griff» (S. 115). Im Griff kann man sie nie haben. Vielmehr ist die Einsicht
zu gewinnen, daf es um die tiberlegene Wirklichkeit Jesu Christi selbst geht,
der sich im Zeugnis seiner Zeugen ankiindigt und verhei3t: eben als der
Gekommene, der der Kommende ist und in dessen Zukunft unsere Zukunft
beschlossen ist. Dieser Wirklichkeit wird ein nur anthropologischer Zuschnitt
der Eschatologie nicht gerecht, weil dabei die christologische Aussage «zur
bloBen Chiffre zu werden droht» (S. 87). Und einer Antithese von Mitteilung
und Anrede bei der Umschreibung dessen, was das Kerygma ist, bleibt ent-
gegenzuhalten, daf} sie auseinanderreiflt, was «als sachlich zueinandergehorig
zu begreifen» ist (S. 94). Eine solche falsche Alternative verrit, daf hier das
biblische Zeugnis tiberfremdet wird. Und das bedeutet fiir die Eschatologie:
Das Kerygma bezieht sich auf ein (einmaliges) Geschehen, zu dessen Charak-
ter es gehort, dal es nicht vergangen ist. «Als Botschaft von diesem ein-
maligen Geschehen ist es zugleich VerheiBung kiinftigen Geschehens.» Und
es ist paradox zu sagen: «Das in Christi Auferstehung bereits geschehene
Eschaton verbirgt das kommende Eschaton, in dem es nicht nur geglaubt,
sondern unausweichlich geschaut wird» (S. 95). Eben das bereits geschehene
Eschaton dréangt uber sich hinaus, enthélt die Zukunft in sich, in unver-
kurzbarer Realitéit. Die christliche Hoffnung meint etwas anderes (um-
risseneres und realeres!) als eine zur Struktur der menschlichen Existenz ge-
horende Zukiinftigkeit.

In einem SchluBteil versucht Kreck das Gesagte an Hand einiger Para-
digmen zu konkretisieren, was doch einem Grundril der Eschatologie nahe-
kommt. Ich mufl mich mit den gegebenen Hinweisen auf die Grundlinie
begniigen. Ich méchte noch notieren, daf3 mir gerade auch seine Sédtze iiber
den Auftrag des Historikers (8. 116f.) wie tiber das Problem des Kanons
(S. 118 bzw. S. 170) begriindet und einleuchtend vorkommen. Ich méchte
dem Verfasser um der Sache willen ein fruchtbares Echo wiinschen.

Georg Eichholz, Wuppertal

LoTHAR STEIGER, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem. Eine Aus-
etnandersetzung mit dem transzendentalen Ansatz des theologischen Ver-
stehens. Giitersloh, Gutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1961. 200 S.

Die vorliegende Arbeit geht von einer wichtigen Fragestellung aus, indem
sie den Versuch unternimmt, die Spannung, welche gegenwirtig zwischen
Dogmatik und existential-theologischer Interpretation herrscht, als her-
meneutisches Problem darzustellen. Dal3 der Verfasser gelegentlich Frage-
stellungen und Loésungsversuche bis auf Harnack und Ritschl oder Baur und
Schleiermacher zuriickverfolgt, tridgt zum besseren Verstindnis der bis-
weilen recht komplizierten Sachverhalte bei. Das Schwergewicht liegt jedoch
nicht auf der theologiegeschichtlichen Betrachtung der Hermeneutik, son-
dern auf der aktuellen Auseinandersetzung mit der vor allem von Bultmann
und Gogarten geforderten Entmythologisierung und existential-theologischen
Interpretation. Der Verfasser ist mit der modernen Problemlage gut vertraut



234 Rezensionen

und erweist sich gelegentlich als scharfsinniger Kritiker (so z. B. gegeniiber
K. Barth, Bultmann, Flickiger, Harnack, Jaspers u. a.).

Aus der Fille der Fragestellungen und Probleme kénnen hier nur einige
Aspekte herausgegriffen werden. Einleitend erklédrt der Verfasser: «Die
Theologie spricht keine eigene Sprache, sondern sie denkt und spricht die
Sprache des in der Welt befindlichen Menschen. In dieser Beziechung ist die
Theologie durchaus ,allgemein‘ und untersteht so in ihrem Denken und
Reden den Regeln der ,allgemeinen‘ Verstehbarkeit.» Es scheint heute mehr
als je zuvor notig, diese Sétze zu betonen. Doch wire zu fragen, ob man sie
nicht besser in Form von Imperativen oder Postulaten formulieren sollte.
Denn im Gefolge von Heideggers eigenwilligen Wortkiinsteleien und Be-
griffsdichtungen hat man mancherorts eine Art esoterische Geheimsprache
entwickelt, die dem Uneingeweihten kaum mehr versténdlich ist. Im Be-
reich der systematischen Theologie besteht heute die akute Gefahr, dal man
mehr und mehr der magischen Gewalt der Worte erliegt und in ein Arbeiten
und Diskutieren verfallt, welches sich in den Bahnen einer selbstkonstruier-
ten, aber real gar nicht vorhandenen Problematik bewegt.

So 1aBt sich z. B. die Frage nach der Berechtigung der von Schleiermacher
bis zu Bultmann und Gogarten geiibten Dogmenkritik nur dann einiger-
malen sachgem&f behandeln, wenn eine doppelte Bedingung erfiillt wird:
die zu untersuchenden Positionen missen sorgfiltig analysiert werden, und
die Voraussetzungen des eigenen Standpunktes, von dem die Kritik ausgeht,
miissen zureichend gekldrt werden. Denn ob und inwieweit eine Dogmen-
kritik bejaht werden kann, hiangt davon ab, was man unter «Dogma» ver-
steht, wie man sich zu der Frage der SchriftgeméafBheit einzelner Dogmen
stellt und wie man die Verwendung einer nicht-biblischen, philosophischen
Terminologie bei der Dogmenbildung beurteilt. Nicht weniger relevant ist die
Frage, ob die Dogmen nur Lehrnorm sein sollen oder dariiber hinaus auch
unverdanderliche Glaubensnorm, d. h. kirchlich sanktionierte Lehrsitze, die
vom Christen geglaubt werden sollen.

Zu der bisher ungeldsten Frage, worin eigentlich der sogenannte «Exi-
stenzbezug» biblischer oder theologischer Aussagen besteht, wire zu be-
merken, daf sich diese Frage weder auf Grund der grammatischen Struktur
noch auf Grund der Denotation der betreffenden Aussage eindeutig ent-
scheiden laBt. Da wir lber keine allgemeinverbindliche Ontologie und
Anthropologie verfiigen, wird die Reaktion gegeniiber theologischen Aus-
sagen stets individuell verschieden ausfallen. Man wird sich also damit ab-
finden miissen, daBl metaphysische und «objektivierende» Aussagen, die ex
definitione keinen Existenzbezug besitzen, fiir viele Christen dennoch einen
solchen aufweisen. Von daher ist es auch zu verstehen, daf3 die Entmythologi-
sierung als Eliminierung biblischer Gedanken oder als Reduktion des Keryg-
mas empfunden werden kann, obwohl Bultmann sie keineswegs in diesem
Sinne verstanden wissen will. Es fillt jedenfalls schwer ins Gewicht, daf3
Paulus die Heilsbedeutung von Kreuz und Auferstehung von der historischen
Faktizitat dieser Ereignisse abhéingig gemacht hat (1. Kor. 15).

Zur Kritik ware zu bemerken, daf3 nicht erst F. Chr. Baur, sondern be-
reits J. S. Semler die kritische Dogmengeschichtsschreibung eingeleitet und



Rezensionen 235

die Dogmengeschichte als Geschichte der Entwicklung von dogmatischen
Lehrsitzen begriffen hat (vgl. S. 25). Die These, dall das Gesetz aullerhalb
des Evangeliums keine Bedeutung hat (S. 191, Anm. 23), scheint mir ange-
sichts der paulinischen Aussagen uber das Gesetz unhaltbar zu sein. — Die
kritischen Einwénde sollen jedoch den Dank nicht schmiélern, den man dem
Verfasser fur sein gehaltvolles Buch schuldig ist. Gottfried Hornig, Lund

Kz. v. Bismarck & Fr. KARRENBERG (Hrsg.), Kontinente wachsen zusammen.
Gesellschaftliche Auswirkungen der Industrialisierung in Europa, Asien und
Afrika. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1961. 221 S. DM 12.80.

Es handelt sich bei diesern Werk, das noch zur Weltkirchenkonferenz von
Neu-Delhi erschienen ist, um eine Sammlung von 23 Einzelaufséitzen mit
einem Vorwort von Visser’t Hooft. Wer eine speziell 6kumenische Frage-
stellung erwartet héitte im Sinne des Einflusses der Industrialisierung auf
den Gang der dkumenischen Bewegung, wiirde enttéiuscht sein. Aber das
ist gerade das Besondere an diesem Buch, daf} es soziologisch anspruchsvoll
das Problem der Industrialisierung als solches in den Blick bekommt. Ge-
rade hier sind die Christen aller Kontinente gerufen. Darin liegt die 6kume-
nische Fragestellung dieses Buches. Wie kann Christus in dieser neuen Welt
verkiindigt werden ?

Der Horizont des Buches ist seinem Titel gemiB weit gespannt. Uber
Afrika, Indien, Japan, USA ist der Bogen nach Europa geschlagen. Die
Thematik umfaflt die Gebiete: Betrieb — Gewerkschaft — Ackerbau — Familie
— Freizeit — Bildung. Die sachkundigen Verfasser kommen selber aus allen
Kontinenten. Das Buch ist schon in sich eine echt 6kumenische Leistung.
Die vielfaltigen Probleme — auch die européischen Fragen — erhalten von
drauBen eine ganz andere Farbung, wie ja auch Neu-Delhi erneut gezeigt hat.
Die Ost-West-Frage etwa oder die Frage der Demokratie und der Diktatur
werden in der jeweiligen Situation zwangsldufig anders gesehen. Die Ent-
wicklungslinder wollen die Alternative Planwirtschaft oder freie Markt-
wirtschaft nicht einfach iibernehmen. Beide Wirtschaftssysteme {ber-
schneiden sich auch in der Praxis. Die Wirklichkeit der industriellen Welt
zerbricht manche Ideologien. Andererseits wird mit Recht darauf aufmerk-
sam gemacht, dal3 der Kommunismus nicht nur oder auch nur seinem Wesen
nach eine Wirtschaftstheorie ist, sondern eine geistesgeschichtliche Be-
wegung.

Aus der Fiille der Themen greifen wir einen Gedankengang heraus, der
uns fiir Europa besonders wichtig zu sein scheint, némlich die Frage nach
dem Einflufl des Christentums auf die Industrialisierung selbst und die Frage
nach der Bewiltigung der Sdkularisation des Christentums. G. Picht weist
vom Freizeitproblem auf eine entartete Moglichkeit neuer Wirksamkeit der
Religionen hin (S. 134). Als Freizeitbeschéftigung der industrialisierten Ge-
sellschaft wird das Christentum sicher seinen Platz nicht behaupten wollen —
schon gar nicht in der Reihe der Weltreligionen —, sondern es handelt sich
hier mit Picht um die Wahrheitsfrage. Es steht auller Zweifel, dal3 die
Industrialisierung selbst auf dem Kulturboden des westlichen Christentums
gewachsen ist. Das betont Bischof Newbigin in seinem hochinteressanten



236 Rezensionen

Aufsatz zu Recht (S. 205). Es ist aber falsch, wenn man den Kommunismus
als im Zuge der Industrialisierung entstandene Ideologie eine «christliche
Hiresie» nennt, wie es T. S. Wilkinson tut (S. 162). K. v. Bismarck betont
auch das Herauswachsen unserer Gesellschaftsordnung aus dem Boden des
Christentums (S. 213), verweist aber als Quelle der Sakularisation auf den
Humanismus des 16. Jahrhunderts (S. 209/10). Es handelt sich in Wahrheit
bei der Sakularisation um einen Einbruch des Heidentums in die christliche
Welt. Gerade der Kommunismus ist keine Héresie, die ihrem Wesen nach
immer noch christlich sein und bleiben will, sondern eine Apostasie, die be-
wubBt gottlos sein will. Dieser sidkularisierten Welt gilt es das Evangelium
glaubwiirdig zu verkiindigen. Sakularisation ist natiirlich nicht einfach
Kommunismus. Die Sédkularisation hat deshalb ihren Platz in der westlichen
Welt, weil das Christentum hier die Menschen frei machte der Schoépfung
gegentiber. D. Bonhoeffer spricht ja dann hier von der miindigen Welt. Das
eigentliche Problem setzt erst im Verhéltnis zum Schépfer ein. Hier erwacht
im Zuge der Industrialisierung und der Weltbeherrschung ein neues, gott-
loses Heidentum. Kann man auch Gott gegeniiber «miindig» werden ?

Es ist der beachtliche Tenor des ganzen Buches, daf8 die heutige Ver-
kiindigung unter Beriicksichtigung des raschen sozialen Umbruches unserer
Zeit zu geschehen hat. Und zwar so, dal3 zunéchst der Christ als technischer
Fachmann seine Aufgabe in den Entwicklungslindern wahrnimmt, daf3 er so
in der Ferne und in der Néhe seinen Glauben in derneuen Wirklichkeit bewéhrt.
Dann wird auch, so ist die Hoffnung, in Riickwirkung dieser Taten auf den
alten Kontinent hier die Sékularisation zwischen theoretischem Christentum
und praktischem Materialismus iberwunden werden koénnen. Die Welt ist
kleiner geworden. «Kontinente wachsen zusammen.» Die Industrialisierung
bringt die Menschen aller Rassen und Religionen zwangsldufig in néhere
Verbindung, ja sie macht sie voneinander abhéngig im konkretesten Sinn.
So ist mit der Fragestellung dieses Buches auch die Frage nach dem Sieg
des Christentums gestellt. Nach den letzten Seiten der Sammlung sollen
wir die Sorge um diesen Sieg getrost Jesus Christus selbst iiberlassen, in-
zwischen aber tun, was immer von uns als Christen in der neuen Zeit ge-
fordert ist. Klaus-Martin Beckmann, Bonn

HaNs ScHAR, Seelsorge und Psychotherapie. Zirich und Stuttgart, Rascher
Verlag, 1961. 270 S.

Vor dreillig Jahren hielt der kiirzlich verstorbene Ziircher Psychologe
Carl Gustav Jung vor einer Pfarrerkonferenz einen Vortrag iiber «Die Be-
ziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge», der dann im Druck erschienen
ist und ein berechtigtes Aufsehen erregt hat. Jung behauptet, dal3 der Mangel
an Religion ein neurose-erzeugender Faktor ersten Ranges sei, ja dal3 bei
Menschen in der spédteren Lebenshilfte, d. h. nach dem 35. Lebensjahr, die
fehlende Religiositét letzten Endes die eigentliche Ursache ihrer nervésen
Storungen sei. Jedoch sei der Pfarrer, besonders der protestantische, nicht
immer der Rechte, um dieses religiése Bediirfnis zu befriedigen. Die Leute
gingen eben eher zum Arzt, von dem sie keine Moralkuchen oder die Zu-



Rezensionen 237

mutung des Furwahrhaltens von dogmatischen Aussagen zu befiirchten
héatten.

Der Berner Theologe Hans Schér, ein Schiler Jungs, der sich als Pfarrer
der psychologischen Seelsorge gewidmet und sich als Universitétslehrer
theoretisch damit auseinandergesetzt hat, sucht in dieser Arbeit die Er-
gebnisse Jungs zu erhirten. Es geschieht dies groBenteils in der Form einer
Auseinandersetzung mit zwei protestantischen Seelsorgearbeiten, denen von
Hans Asmussen und Eduard Thurneysen. Diese beiden bemiihen sich, eine
reinliche Scheidung zwischen religiéser Seelsorge und &rztlicher Psycho-
therapie zu machen, wie dies in der dialektischen Theologie tiberhaupt tiblich
ist. Das wirkliche Heilmittel einer kranken Seele ist nach ihnen nur die siin-
denvergebende Gnade Gottes, die nur im Auftrage der Kirche vermittelt
werden kann. Sie verlangen darum vom Beichtenden den Glaubensgehorsam
dem Worte Gottes gegeniiber und kénnen darum dem zweifelnden Menschen,
der jenen Gehorsam eben nicht leisten kann, keine Hilfe geben. Die &drzt-
lichen Psychotherapeuten sind oft viel eher bereit, sich von der Theologie
belehren zu lassen, als umgekehrt die Theologen von der Psychologie zu
lernen geneigt sind.

Nach Schér liegt das Gewicht nicht auf der gegenseitigen Abgrenzung der
Kompetenzgebiete zwischen Seelsorge und Psychotherapie. Im Mittelpunkt
steht immer der hilfesuchende Mensch, und die Legitimation zur Seelsorge
bezieht der Pfarrer nicht von der Autoritat der Kirche her, sondern vom
Gleichnis vom barmherzigen Samariter. «Die Psychologie erkennt wie die
Religion eine Bestimmung des Menschen, und zu der tiefsten Verwirklichung
menschlichen Wesens gehort eine religiose Orientierung» (S. 201). Wenn das
Bediirfnis der Gotteserfahrung innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft be-
friedigt werden kann, dann ist ja mit der religiosen Seelsorge alles in Ordnung.
Wenn aber nicht, dann mul3 der Seelsorger — oder der Psychotherapeut —
statt dessen eine Seelenfiihrung einleiten, die Schér auch «die groBe Seel-
sorge» nennt. Diese muf3 ohne alle Voreingenommenheit und im Geist der
Wahrhaftigkeit vorgenommen werden. Es ist nicht jedem Menschen mit der
gleichen Form religioser Haltung geholfen, aber die Religion ist fur die
Selbstwerdung entscheidend. Weder Theologie noch Psychologie darf die
andere als ihre ancilla betrachten: «Einseitigkeit nach beiden Seiten fiihrt
an der wirklichen und moglichen Erkenntnis des wahren Tatbestandes
vorbei» (S. 187).

Wie leicht zu ersehen ist, behandelt diese Arbeit keineswegs nur eine
irgendmafen periphere Angelegenheit im Gebiet der praktischen Theologie.
Man kann zu diesen Fragen keine Stellung nehmen ohne eine Klidrung der
Frage nach Art und Weise der gottlichen Offenbarung und dem Verhéltnis
des Christentums zur Religion iiberhaupt. Wie wire es, wenn die Erorterung
solcher Dinge, statt sich im luftleeren Raum der Theorien zu bewegen, sich
zum empirischen Boden der seelischen Erfahrung senken koénnte?

Ivar Alm, Motala (Schweden),



	Rezensionen

