
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 3

Rubrik: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

James Barr, The Semantics of Biblical Language. Oxford, Oxford University
Press, 1961. X + 313 S., Ganzleinen, £ 1.17.6.-.

Die vorliegende Untersuchung beabsichtigt, die biblische Sprache,
besonders das Hebräische, semantisch, im rein sprachwissenschaftlichen Sinne,
zu untersuchen. Wegen der Größe des Gegenstandes will sie sich aber darauf
beschränken, nur gewisse Methoden zu kritisieren, die von der heutigen
Theologie im Gebrauch linguistischen Materials der Bibel angewandt worden
sind, da sie nach Barr gewisse methodische Schwächen aufweisen (S. 6ff.).
Dazu erörtert der Verfasser zwei grundsätzliche Fragen: 1. «Ob es eine
Beziehung zwischen der religiösen Struktur innerhalb einer gewissen Sprachgruppe

und der sprachlichen Struktur derselben gebe»; und 2. «Ob und wie
der Übergang religiöser Strukturen und Gedanken zu einer anderen Sprach-
gruppe durch die vom Gebrauch einer neuen Sprache einbezogene Änderung
des sprachlichen Aufbaus in Mitleidenschaft gezogen wird» (S. Iff.). Sie

richten sich also besonders an diejenigen Forscher, die heute den Gegensatz
zwischen der griechischen und der hebräischen Sprache aus grammatikalischen

und syntaktischen Gründen hervorgehoben haben. Barr wirft ihnen
vor, die bestehenden Verschiedenheiten in den Grammatiken ungebührend,
also ohne jegliche Methode, oder aber mit sprachwissenschaftlich
unzulänglichen oder sogar untauglichen Methoden hervorgehoben zu haben, auf
Grund der immer wieder aufgestellten Gleichung, dass zu jeder grammatikalischen

eine entsprechende seelische Struktur gehöre. Eine solche Gleichung
läßt sich aber wissenschaftlich kaum beweisen (vgl. z. B. S. 207ff.).

Auch wo nur ein gattungsgeschichtlicher Vergleich vonnöten war, sind
nicht ähnliche Gattungen, wie z. B. griechische und hebräische
Geschichtsschreibung, sondern letztere mit der griechischen Mythologie verglichen worden.

Ebenso werden gewisse syntaktische Tatbestände, wonach das Griechische

Substantive und Adjektive, das Hebräische hingegen Verben als
charakteristische Ausdrucksart bevorzugen, was sich gattungsgeschichtlich gut
erklären läßt, auf die wissenschaftlich nicht nachweisbare Entsprechung von
Grammatik und Denkart zurückgeführt. Endlich hat man nur selten gefragt,
ob jener Gegensatz sich nur auf Israel oder auch auf die übrigen Völker der
semitischen Sprachgruppe bezieht (S. 17), oder anderseits nur auf die Griechen

oder auch auf die weiteren Indogermanen.
Daß die ganze Problemstellung nicht gut gewählt ist, zeigt der Verfasser

auch am Beispiel des jahrhundertlangen Zusammenstoßes zwischen Israel
und Kanaan: dabei weisen die Sprachen nur geringe Variationen auf.

Öfters wehrt sich Barr gegen das nie bewiesene und heute von den meisten
Sprachforschern nicht angenommene Humboldtsche Axiom, nach dem der
grammatikalischen und syntaktischen Struktur einer Sprache eine ähnliche
Denkart des betreffenden Volkes entspreche (S. 21 ff. 25ff. 39ff. 43f. 47ff.
61. 90ff. 134ff. 143. 201. 204f. 206ff. usw.). Es handelt sich dabei um eine
unerlaubte Einführimg völkerpsychologischer Kategorien in einen rein
linguistischen Tatbestand. Wir werden endhch vor die Frage gestellt, ob es



212 Rezensionen

überhaupt einen Sinn hat, das klassische Hebräische mit dem klassischen
Griechischen zu vergleichen. Diese rein willkürliche Absonderung zweier
Sprachen läuft natürlich darauf hinaus, das Gegensätzliche zu unterstreichen.
Man kommt schließlich zu Vereinfachungen, z. B. daß das Hebräische
«konkret», das Griechische aber «abstrakt» denke, wobei man den verhältnismäßig

hohen Prozentsatz an abstrakten Wörtern und Bildungen beim
Hebräischen übersieht und vergißt, daß man abstrakt oder konkret denken
kann, ohne die entsprechenden Wörter oder Begriffe zu verwenden und vice
versa (z. B. S. 288ff.).

Durch diese linguistisch grundlegend falsche Methodik ist auch die heutige
theologische Auslegung schwer in Mitleidenschaft gezogen worden, und
grundsätzlich falsche, manchmal sogar etwas komische Folgerungen sind daraus
gezogen worden. Dabei will Barr nicht prinzipiell die durch eine falsche
Methode errungenen theologischen Ergebnisse für nichtig erklären (S. 5ff.
147. 157. 164ff. 190 usw.), sondern nur die unrichtige Prozedur bloßstellen.

Gegenstand seiner Kritik sind besonders das Buch von Th. Boman, Das
hebräische Denken im Vergleich mit dem Griechischen (21954), dann aber
auch J. Pedersen, Israel, its Life and Culture (1926-40); G. A. F. Knight,
A Biblical Approach to the Trinity (1953); E. Jacob, Théologie de l'Ancien
Testament (1955); teilweise auch N. H. Snaith, The Distinctive Ideas of the
Old Testament (1944); die sprachwissenschaftlichen Aufsätze und Hinweise
von H. Cremer, T. F. Torrance, C. Tresmontant und E. Pfeiffer; das Wörterbuch

von W. Bauer und endlich auch die ganze Methodik des Theologischen
Wörterbuches zum Neuen Testament (außer einigen Beiträgen wie denen
von K. L. Schmidt, B. Reicke, W. Zimmerli und J. Jeremias). Dessen
Herausgebern und Mitarbeitern wird öfters eine große Verwirrung in der
Behandlung philologischen Materials vorgeworfen: z. B., daß die meisten Wörter

aus ihrem Zusammenhang herausgerissen behandelt werden, daß immer
wieder der Glaube an die besondere «Sprachgestaltung» durch die Urkirche
hervortritt (ein Ausdruck, der auf Schleiermacher zurückgeht und uns also
in eine Zeit zurückversetzt, als die moderne Sprachwissenschaft noch nicht
existierte), in dem abermals große Fehler der idealistischen Weltanschauung
offenbar werden, nur daß sie diesmal auf die Beziehung zwischen Philologie
und Theologie angewandt worden sind usw. Dabei werden die Grammatiken
von Bauer-Leander, Bergsträßer und Brockelmann (von Boman und
teilweise von Pedersen kritisch beurteilt) vom Verfasser «rehabilitiert».

Die behandelten Themen umfassen: eine Einführung in das Problem;
Probleme der Methodik; das Verb: Aktion und Zeit; andere grammatikalische

und syntaktische Erscheinungen, wie der Status constructus; die
Beziehung zwischen Wurzeln und Gedanken usw. ; die Etymologien und ihren
Wert. In letzterer Hinsicht verurteilt der Verfasser (S. 107ff. 144ff. 163.
177. 209ff. usw.) besonders die imbeschränkte, manchmal ins Phantastische
gehende Anwendung ausschweifender und nicht dem aktuellen Wert eines
Wortes gerecht werdender Etymologien und verwandter Methoden und
besonders die daran geknüpften theologischen Folgerungen. Durch einen
ebenso unwissenschaftlichen als elastischen Gebrauch derartiger Argumente
kann man die Bibel das sagen lassen, was man will. Ferner geht es ihm um



Rezensionen 213

Behandlung spezieller linguistischer Fragen (an den termini «Glaube» und
«Wahrheit» und deren verschiedenen semantischen Behandlungen,
Übersetzungen und darauf konstruierten, aber wissenschaftlich nicht haltbaren
theologischen Folgerungen illustriert) ; einige Prinzipien von Kittel-Friedrichs

Theologischem Wörterbuch; Sprache und biblische Theologie; Sprache
und theologisches Studium.

Es ist hier nicht der Ort (und der Rezensent fühlt sich auch nicht ohne
längere, persönliche Untersuchungen dazu befugt), zu den einzelnen
Aussagen und Urteilen des Verfassers Stellung zu nehmen. Die einzige Kritik,
die er an dieser Arbeit üben zu müssen glaubt, ist die Unterlassung einer
fortwährenden Heranziehung altorientalischer, besonders «westsemitischer»
linguistischer Parallelen. Dies geschieht s. E. zu selten. Dieser Mangel
beeinträchtigt die Schlagkraft der Argumente zwar nicht, hemmt aber ihre
Anwendung auf weitere Gebiete. Abgesehen davon muß man sagen, daß es sich
um ein äußerst wohldurchdachtes, mit einer Menge von Belegen versehenes
und darum sehr stimulierendes Buch handelt, das schon jetzt zu den
unersetzlichen Hilfsmitteln im fortgeschrittenen Studium der hebräischen Grammatik

und Syntax zählen dürfte. Und es wird bestimmt nicht gewagt sein,
ihm, auch im Falle der Unzulänglichkeit einiger Argumente, eine revolutionäre

Wirkung auf die philologische und theologische Arbeit zu prophezeien.
J. Alberto Soggin, Rom

J. Coppens, A. Descamps, E. Massattx, Sacra pagina. Miscellanea biblica
congressus internationalis catholici de re biblica. Bibliotheca ephemeridum
theologicarum lovaniensium, 12-13. Paris und Gembloux, Librairie Le-
coffre & Ed. J. Duculot, 1959. 579 und 486 S.

Die beiden stattlichen Bände geben Auskunft über die große Arbeit, die
am katholischen internationalen biblischen Kongreß 1958 in Bruxelles-
Louvain geleistet wurde. Es ist unmöglich, auch nur die Mehrzahl der in diesen

Bänden gesammelten Aufsätze zu erwähnen, denn es wurden 78 Vorträge
in sieben Sprachen gehalten. Ein erfreuliches Zeichen für das neu erwachte
Interesse an der Heiligen Schrift und die großen Fortschritte der
Bibelwissensehaft im Raum der römischen Kirche! Es sei im folgenden nur auf
einige anregende Arbeiten hingewiesen.

Ein erster Teil enthält Besinnungen über die Probleme der Hermeneutik,
über das Verhältnis zwischen kirchlichem Dienst und wissenschaftlicher
Exegese. Leider fehlt eine Auseinandersetzung mit den momentan die deutsche
evangelische Theologie beherrschenden hermeneutischen Bemühungen. Die
Methodenfragen der biblischen Theologie bearbeitet A. Descamps, der die
Notwendigkeit der Freigabe der biblischen Zeugnisse an die historisch-philologische

Forschimg verlangt. J. B. Bauer untersucht einige von der patristi-
schen Exegese geschaffene Symbole (z. B. Hase, Hahn usw.). Die Probleme
der Koranexegese entfaltet J. Jomier, und E. Massaux signalisiert einige
interessante Lesarten aus P 66.

Im zweiten Teil werden in einigen Aufsätzen Fragen des alten Orients
bearbeitet. R. Largement und H. Lemaitre decken Zusammenhänge auf
zwischen denAnschauungen vom «Tag Jahves» im A.T. und orientalischenVorstel-



214 Rezensionen

lungen von Göttertagen als speziellen Kulttagen (besonders das Neujahrsfest),
an denen die Geschicke bestimmt werden. Auf Grund der Ausgrabungen von
Hatra berichtet Jacqueline Pirenne über die Religion von Hierapolis, die
das Werden der synkretischen hellenistischen Religionen verstehen hilft.

Ein großer dritter Teil beschäftigt sich mit Exegese und Theologie des

A. T. H. Groß macht aufmerksam auf Motivtranspositionen innerhalb der
atlichen Offenbarungsgeschichte, anhand von drei Beispielen: Wandern,
Sion und Frieden. H. Haag zeigt in seinen Erwägungen über Beer-Seba, daß
dieser Name wohl zu erklären ist als «Brunnen der Sieben», d. h. (nach
Hehn) «Brunnen der Fülle», und skizziert zwei Phasen der Geschichte von
Beer-Seba: den Beginn der Besiedlung durch Seßhafte im J.Jahrtausend
v. Chr. und die Zeit der geteilten Monarchie. J. Coppens steuert eine neue
Untersuchung über den «Gottesknecht» bei, besonders über das vierte Lied
(Jes. 53, 1-12). Coppens deutet den Knecht auf «le groupe des justes
personnifié dans un exemplaire typique» und weist auf seine Bedeutung für die
Christologie. A. Deißler untersucht den «anthologischen» Charakter von Ps 48
und zeigt, wie stark der Psalm von prophetischen Motiven (bes. aus Jes und
Ez) geprägt ist. « Segen» als heilsgeschichtliches zentrales Motivwort für Kult,
Bund, Gesetzgebung und Eschatologie des A. T. erklärt H. Junker.

Im zweiten Bande wird die Umwelt des N. T. (fast alle Beiträge behandeln
Probleme der Qumranliteratur) und das N. T. selbst besprochen. J. van der
Ploeg resümiert und begründet kurz seine These, daß die Kriegsregel von
Qumran in zwei Phasen entstanden sei: ein älteres apokalyptisches Stück,
das, inspiriert von den Gog-Weissagungen Ezechiels, den Sieg Gottes an
einem Tag erwartet, hat ein späterer Autor mit seinen Anschauungen (z. B.
vom 40jährigen Krieg) verarbeitet und zur Kriegsrolle gestaltet. M. E. Bois-
mard zeigt einleuchtend, daß die Verse Joh. 12, 44-50, unmöglich ursprünglich

zwischen erstem und zweitem Teil des Evangeliums stehen konnten
(nach 12, 36!), was eine sprachliche Untersuchung bestätigt. Das von Cull-
mann angeregte Gespräch über die Sakramente im Johannes-Evangelium
nimmt R. Schnackenburg wieder auf, versucht ausgehend von Joh. 6 und 3

den gesammten Bereich sakramentaler Aussagen im Joh. abzustecken und
bestimmt das Wesen der Sakramente als Repräsentation und Applikation
des einmaligen Heilswerkes Jesu für den Glaubenden nach der Sendung des
Geistes. Das 4. Evangelium beschäftigt auch J. M. Braun, und zwar seine

Stellung und Durchsetzung in der Kirche des 2. Jahrhunderts in Syrien,
Ägypten und Rom (Did. 9, 4 wird in Traditionszusammenhang gebracht mit
Joh. 6, 12; 11, 52). Einen auslegungsgeschichtlichen Aufsatz steuert K. H.
Schelkle bei: Biblische und patristische Eschatologie nach Rom. 13, 11-18.
Bereits bei Clemens Alex, und Ambrosius ist die Lösung von der Naherwartung

vorhanden, die die kommende Exegese bestimmt, ja z.T. zu einer Ent-
eschatologisierung und Individualisierung der biblischen Hoffnung führt (der
Tod ist der eschatologische Tag) und zur Umwandlung der frohen Erwartung
des Christus und seines Reiches in Furcht vor den kommenden Gericht und
Weltuntergang. Die verschiedenen Bedeutungsnuancen und den ganzen
Beziehungsreichtum des neutestamentlichen Begriffs Agape entfaltet C. Spicqs
Aufsatz : Les composantes de la notion d'agapè dans le T. N.



Rezensionen 215

Allzu kühne und überraschende Entdeckungen sind in diesen Bänden
nicht zu machen, die dogmatische Gebundenheit auch des Historikers ist
immer wieder bemerkbar. Aber wenn auch manchmal die Tiefe echter
historisch-kritischer Forschung nicht erreicht wird, beeindruckt doch die
(in einzelnen Beiträgen ausgezeichnete) ernsthafte und von einer letzten
Ehrfurcht getragene Beschäftigung mit den biblischen Texten. Vorbildlich ist
auch der Ton in der kritischen Auseinandersetzung mit anderen (gerade auch
den evangelischen) Autoren! Maihis Rissi, Basel

Matthew Black, The Scrolls and Christian Origins, Studies in the Jewish
Blackground of the New Testament. London-Edinburgh, Thomas Nelson
and Sons, 1961. X + 206 pp. + 16 plates.
Der bekannte britische Gelehrte Matthew Black hat in vorliegendem

Buche eine Reihe verschiedenenorts, hauptsächlich im Union Theological
Seminary, New York, gehaltener Vorträge sowie einige Aufsätze in teilweise
veränderter Form zusammengefaßt. Es geht ihm um «Vergleich und
Beurteilung», nachdem «bereits eine Unmenge von urkundlichem Material
zumeist in Hebräisch» und «wohlgegründete Arbeitshypothesen (wie die der
Identität der Qumran-Sekte mit den antiken Essenern) » «verfügbar geworden
sind» und «den Neutestamentier mit reichem Material» versehen haben, ein
solches Unternehmen durchzuführen (p. V). Den Versuch seiner Einordnung
unternimmt Black, indem er sein Gebiet zuerst (in Part I auf pp. 3-88) unter
«historischen» Gesichtspunkten angeht und dann (in Part II auf pp. 91-172)
«religiöse und theologische» Gedanken und deren Äußerungen bespricht.
Schließlich fügt Black noch vier Anhänge hinzu (Appendices auf pp. 173-
201), welche seine Thesen ergänzen und stützen sollen.

Das Buch enthält so viele Ideen, Konstruktionen und Verbindungen,
welche Black in den einzelnen Kapiteln (I The Qumran Essenes: pp. 3-24;
II The Reports of the Greek Historians : pp. 25-47 ; III The Patristic
Accounts of Jewish Sects: pp. 48-74; IV Sectarian Judaism and the Primitive
Church: pp. 75-88; und in Teil II: Kap. V Qumran Baptismal Rites and
Sacred Meal: pp. 91-117; VI Legalism, Prophetism, and Apocalyptic: pp.
118-144; VII The Qumran Messiah and Related Beliefs: pp. 145-163;
VIII Summary and Conclusions: pp. 164-172) darbietet, daß der Rezensent

wegen des ihm hier zur Verfügung stehenden Rahmens nicht darauf eingehen
kann. Dies wird demnächst in größerem Zusammenhang stattfinden. Bis
dahin sei Blacks außerordentlich lehrreiches Buch angelegentlich zur Lektüre
empfohlen. Bruno W. Dombrowski, z. Zt. Basel

P. Benoit, O. P., Exégèse et Théologie. 1-2. Paris, Les éditions du Cerf, 1961.

XII + 416 + 453 pp. 39 NF.
Sous ce titre, les éditeurs ont réuni une cinquantaine d'articles ou de

comptes rendus détaillés, publiés pendant un vingtaine d'années par l'auteur
dans différentes revues. Les textes ayant un même centre d'intérêt sont
groupés sous onze rubriques et forment moins des chapitres qu'une série

d'aperçus sur la question: Inspiration scripturaire, herméneutique. Histoire
des formes et démythisation. Le problème de Jésus. La théologie des Evan-



216 Rezensionen

giles synoptiques, etc... Aucune mise à jour n'a été faite, aucun inédit ne
vient surprendre le lecteur, la seule ambition étant de rendre accessible un
certain nombre de textes jusqu'ici dispersés.

Pourtant la lecture de ces études laisse une impression d'ensemble, qui
tient à la méthode et à la personnalité même de l'auteur. Qu'il s'agisse de
l'examen et de la mise à jour d'une question (par ex. Réflexions sur la Form-
geschichtliche Methode, I, p. 25—61), de l'étude exégétique d'un texte (par ex.
Le récit de la Gène dans Luc, XXII, 15-20, I, p. 163-203), d'un article de

vulgarisation (par ex. Le procès de Jésus, I, p. 265-289) ou d'une recension
(par ex. St Pierre d'après O. Cullmann, II, p. 285-308), nous retrouvons des

caractères communs.
En premier lieu, l'auteur est toujours au niveau de la recherche scrupuleuse:

son information est complète et couvre les travaux de toutes langues
et de toutes confessions. Mais, au milieu des problèmes les plus délicats, le
P. Benoit écrit avec le souci, si rare aujourd'hui, de se faire comprendre. Il
fuit l'obscurité du style comme celle des idées.

En second lieu, il faut constater que ses meilleures pages sont celles qui
ont pour point de départ la pensé d'autrui: ce lui est un tremplin. D'où, sans
doute, l'abondance, dans ces pages choisies, des comptes rendus et recensions
(plus de 50% des textes) qui ne sont pas de ces lignes hâtivement jetées
sur le papier pour se débarrasser d'un livre, mais exposent avec probité et
discutent avec courtoisie les thèses de l'ouvrage étudié. C'est souvent un
véritable dialogue qui s'engage. Notons ici combien le P. Benoit aime à
entretenir les lecteurs de la Revue Biblique des travaux des exégètes et
théologiens protestants. R. Bultmann, O. Cullmann, M. Dibelius, J. Jeremias,
F. J. Leenhardt, K. L. Schmidt sont, entre autres, l'objet de son attention.

Enfin, si l'auteur accorde tout ce qu'il peut accorder à la critique ou à
l'adversaire intelligents, entrant avec habileté, parfois, dans la démarche
de son interlocuteur, il n'en défend pas moins avec fermeté les positions
catholiques traditionnelles dès qu'il en sent les bases menacées: qu'on se

reporte à sa profession de foi sur la succession apostolique (II, 306-307) ou
à son exposé doctrinal sur le baptême (II, 216 et ss.). Mais, dans ses études
plus purement exégétiques (cf. I, 163-203 ou II, 181-192), sa critique
textuelle et littéraire offre un bel équilibre de méthode et de finesse, de
hardiesse et de respect du texte.

Ces beaux épis que les éditeurs ont glanés pour «engranger la splendide
récolte déjà prête» (I, x), révèlent des gerbes que tous désireront voir très
vite nouées. Pierre Geoltrain, Strasbourg

B. M. F. Van Iebsel S. M. M., ,Der Sohn' in den synoptischen Jesusworten.
Christusbezeichnung der Gemeinde oder Selbstbezeichnung Jesu? Suppl.
to Novum Testamentum, 3. Leiden, E. J. Brill, 1961. XXIII + 194 S.
Gldn 17.50.

Die Arbeit Iersels untersucht die Frage, ob schon Jesus selbst sich Sohn
Gottes genannt oder erst die Urgemeinde Jesus den christologischen Titel
6 uiôç (to0 0oO) beigelegt hat.

Im ersten Teil seiner Arbeit gibt er einen Überblick über die Auffassungen



Rezensionen 217

der neuzeitlichen Forschung über diese Frage. Er behandelt dabei die
traditionelle Auffassung (G. Dalman, J. Schmitt), die religionsgeschichtliche
Schule (W. Bousset), die formgeschichtliche Schule (M. Dibelius, R.
Bultmann) und die Kritiker R. Bultmanns (J. Bieneck, V. Taylor, O. Cullmann,
W. Manson), die Auffassungen von J. Jeremias und C. Maurer und ihres
Kritikers (W. Grundmann). Diese Übersicht schließt mit der Feststellung,
daß die traditionelle Schule wie auch ihre Gegner zu keinem allgemein
überzeugenden Ergebnis gekommen sind und auch eine neue Untersuchung auf
den bisherigen Wegen «kaum noch zu neuen Ergebnissen führen kann» (26).
Insbesondere sind für Iersel «die Auseinandersetzungen mit der
formgeschichtlichen Schule äußerst unbefriedigend: Prinzipien und Hypothesen
spielten hier eine viel größere Rolle als die immittelbare Interpretation der
Quellen» (26). Aus diesem Grund greift Iersel zu einer anderen Methode.
Mit Hilfe der literarkritischen Methode erfaßt er aus der synoptischen
Tradition diejenigen Logien Jesu, die mit großer Wahrscheinlichkeit ipsissima
verba des irdischen Jesus sind. Diese untersucht er mit den verschiedensten
Kriterien (Textgestalt, Kompositionsschema, Kontext, Tradition, Sitz im
Leben, Jesu Sprachgebrauch u. a.) daraufhin, ob aus ihnen hervorgeht, daß
Jesus sich selbst als Gottes Sohn betrachtete. Dabei scheidet er Taufbericht,
Versuchungsgeschichte, Jesu Verklärung, Dämonenausrufe,
Glaubensbekenntnisse und Dialoge wie das Verhör vor dem Hohen Rat aus, da «die

Logien als solche aller Wahrscheinlichkeit nach in der Tradition eher wörtlich
überliefert wurden als die Erzählungen über Jesus oder die Worte anderer,
die den Herrn betrafen» (27). Insofern ist es keine Willkür Iersels, wenn er
im 3. Teil seiner Arbeit von der synoptischen Tradition nur Mt. 11, 27 par.,
Mk. 13, 32 par. und das Gleichnis von den bösen Winzern auf die gestellte
Frage hin prüft. Zuvor untersucht Iersel noch im 2. Teil seiner Arbeit an
Hand von Apg. 1-13, also unabhängig von der synoptischen Tradition, ob
die Gottessohnschaft Jesu schon früh in der Urgemeinde Fuß gefaßt hat.
Mit seinen Untersuchungen will Iersel zugleich auf einem wesentlichen
Teilgebiet einen Beitrag zum «new quest» von J. M. Robinson liefern, vgl. J. M.
Robinson, A new quest of the historical Jesus, London 1959.

Im 4. Teil seiner Arbeit zieht Iersel die Schlußfolgerungen aus seinen
umfangreichen und gründlichen Untersuchungen. Neben einer Fülle von
exegetischen Einzelbefunden kommt er zu dem grundlegenden Ergebnis, daß
in den genannten synoptischen Stellen «wahrscheinlich» (166) Jesus von sich
selbst als dem «Sohn» spricht, so daß also bei diesen Logien keine Gemeindebildung

vorliegt. Dieses Ergebnis wird von Iersel noch dadurch erhärtet, daß
er biblische Aussagen der Gemeindetheologie bzw. Katechese der Urgemeinde
den Logien Jesu gegenüberstellt und so die ersteren als sekundär erweist.
Dabei erscheint es bedenklich, wenn Iersel einmal formuliert : « Somit darf
also festgestellt werden, daß dieser Ausspruch Jesu (über seine Sohnschaft)
eine wenn auch nicht unmittelbar göttliche, so doch übermenschliche
Existenz impliziert...» (123). Kann solche Formulierung nicht zu dem
Mißverständnis führen, daß Jesus sich als Halbgott verstand? Der irdische Jesus

war nicht als Übermensch, sondern gerade als Mensch Gottes Sohn. Besonders

wichtig ist Iersels Feststellung, daß sich Jesus «indirekt und äußerst



218 Rezensionen

diskret» (144) selbst als Sohn bezeichnet, vgl. auch S. 181. Durch die In-
direktheit und Verhülltheit von Jesu Aussagen, die zugleich verhüllen und
offenbaren, wird erst echte Glaubensentscheidung möglich.

Das Unbefriedigende an Iersels Arbeit liegt darin, daß er nur zu hypothetischen

Schlußfolgerungen kommt, wenngleich er sich bemüht, «ihren
hypothetischen Charakter soweit wie möglich zu beseitigen» (Vorwort X). Auf
Hypothesen kann aber kein Glaube gründen. Jedoch konnte Iersel auch mit
größter Mühe das Hypothetische des Ergebnisses nicht ganz ausschalten, weil,
wie er selbst sagt, dies notwendig mit seiner Methode zusammenhängt (X).
Das zeigt wieder einmal, daß historische Forschung berechtigt ist, nicht aber
Glauben begründen kann. In diesem Zusammenhang kommt Iersels Aussage
in seinem Vorwort besondere Bedeutung zu : «Denn alles, was die Urgemeinde
in bezug auf den Herrn glaubt, ist verbürgt durch den Heiligen Geist, den
sie empfing» (X). Vielleicht hätte in einem Nachwort zur Arbeit noch einmal
betont werden sollen, daß die Aussagen Jesu und die Bekenntnisse der
Urgemeinde uns heute dazu auffordern - ungeachtet ihres primären oder
sekundären Charakters —, wie die Gemeinde Jesu zu allen Zeiten Jesus
Christus als Gottes Sohn und unseren Herrn zu bekennen.

Helmut Wenz, Frankfurt a. M.

Ernst Lerle, Proselytenwerbung und Urchristentum. Evang. Verlagsanstalt
(Auslieferung durch Joh. Herrmann, Zwickau 2, Postfach 844), Berlin
1960. 156 S. DM 9.-.
Neben seiner Inaugural-Dissertation über das Raumverständnis im Neuen

Testament (Stuttgart 1955) und einer Untersuchung über die Predigt im
Neuen Testament verdanken wir dem Verfasser eine Habilitationsschrift
über die Ursprünge der ökumenischen Mission (Berlin 1959), in der er den
religionsgeschichtlichen Zusammenhängen und der Vorgeschichte der pau-
linischen Aufnahmeprinzipien in das Gottesvolk nachgeht. Wenn wir noch
seinen Aufsatz in den New Testament Studies (7, 1960, S. 46-54) über die
Predigt in Lystra, Apg. 14, 15-18, hinzunehmen, dann erwartet der Leser
des vorliegenden Buches einen sachkundigen Autor. Die historischen und
systematischen Probleme über den Ausgang des Christentums aus dem
Judentum sind zudem heute wieder neu zur Diskussion gestellt.

Die Darlegung des Gegenstandes gliedert sich in vier Abteilungen. Im
ersten Teil, «Die Proselytenwerbung» (S. 9-39), umschreibt der Verfasser
den Begriff des Proselyten. Der zweite Teil, «Aufnahme in das Gottesvolk»
(S. 43-60), widmet sich dem medizinischen und theologischen Aspekt der
Beschneidung unter Berücksichtigung möglicher Beziehungen der jüdischen
zur christlichen Taufe. Der dritte Teil, «Missionarische Motive in den
Evangelien» (S. 63-99), befaßt sich mit einigen klassischen Stellen der vier
Evangelien, besonders mit einzelnen Logien und Gleichnissen aus dem
Matthäusevangelium. Im vierten Teil, «Anfänge der Heidenmission» (S. 103-135),
wird auf das Apostelkonzil und die Stellung des Apostels Paulus zu Israel
eingegangen.

Eine kritische Würdigung wird beachten müssen, daß beim relativ
geringen Umfang der vorliegenden Arbeit zum vorneherein keine in die Ein-



Rezensionen 219

zelheiten sich vertiefende Analyse erwartet werden kann. Wahrscheinlich
handelt es sich um Vorlesungen resp. Vorträge zur Einführung junger
Studenten oder zur Orientierung von Laienbruderschaften und Pfarrerfreizeiten.
Mit kompilatorischem Fleiß werden die Quellenstellen aus älterer, sekundärer
Literatur zusammengetragen. Mit flüchtigen Schritten eilt der Referent von
einem Punkt zum andern und erlaubt sich zum Dargebotenen einige
Vermutungen und gelegentlich recht apodiktisch wirkende Zensuren. Eine
begründende kritische Prüfung und ein in Sorgfalt abgeschrittener Beweisgang
fehlen durchgängig. Von den neutestamentlichen Texten wird nicht nur ein
sehr konservativer, sondern vor allem ein willkürlicher, zufälliger Gebrauch
gemacht, soweit es die Auswahl der angezogenen Abschnitte betrifft, und
ein sehr unkritischer, was die Bearbeitung der Einzelstellen angeht. Worte
wie Matth. 10, 5; 23, 15 und 28, 19 gelten ohne weiteres als «echte» Logien.
Die Meinung des Paulus wird bei harmonisierendem Gebrauch der
Briefliteratur unkritisch auf die Angaben der Apostelgeschichte abgestützt. In
großer Unbekümmertheit setzt sich der Referent über die einfachsten und
grundlegenden Tatsachen und Einsichten der form- und traditionsgeschichtlichen

Forschung hinweg. Ein Eintreten oder gar eine Diskussion mit der
Qumran-Literatur darf der Leser selbstredend nicht erwarten. Nicht ganz
übersehen wird er aber ein noch nicht bewältigtes Ressentiment, das ihm
bisweilen aus Diktion und Vokabular entgegenklingt. Das christliche
Selbstbewußtsein wird es noch weitgehend lernen müssen, den selbstsichern Ab-
solutsheitsanspruch zu jener Begegnung mit der Vergangenheit und Gegenwart

des erwählten Volkes aufzubrechen, in der allein fruchtbare Mitteilung
möglich werden dürfte. Victor Hasler, Goldach, Kt. St. Gallen

Kukt Aland, Über den Glaubenswechsel in der Geschichte des Christentums.
Theologische Bibliothek Töpelmann, herausgegeben von K. Aland, K. G.
Kuhn, C. H. Ratschow und E. Schlink, 5. Berlin, Verlag A. Töpelmann,
1961. 147 S.

Aland hat die Haskell-Lectures, die er 1959 an der Universität Chicago
zu halten gewürdigt worden war, für ein deutschsprechendes Lesepublikum
neu gefaßt. Ohne der Versuchung zu Exkursen und Anmerkungen
nachzugeben hat sich Aland zum Ziel gesetzt, das bislang kaum erörterte Thema
des « Glaubenswechsels in der Geschichte des Christentums» in einer
zusammenfassenden Betrachtung des Gesamtablaufs darzustellen. Der Verfasser
gruppiert den Stoff in sechs Abschnitte : Glaubenswechsel zur Zeit der Alten
Kirche (I), Glaubenswechsel aus politischen Gründen (II), Glaubenswechsel
unter dem Einfluß von Gewalt? (III), Glaubenswechsel im Zeitalter der
Reformation (IV), Nichttheologische Faktoren beim Glaubenswechsel im 16./17.
Jahrhundert (V), der Konfessionswechsel vom 17. Jahrhundert bis zur
Gegenwart (VI).

Es überrascht und enttäuscht gleichzeitig, daß unter der Behandlung des
Stoffes der Begriff des «Glaubenswechsels» eine andere Bedeutung gewinnt:
während in der Zeit bis zur Reformation von Glaubenswechsel insofern
gesprochen werden kann, als durch diese oder jene Motive veranlaßt Heiden
sich zum Christentum wenden, interessiert Aland in der Reformationszeit



220 Rezensionen

und nachher bis zur Gegenwart nur der Übertritt von der einen christlichen
Konfession zur anderen. «Die Betrachtung dieser Bewegungen innerhalb des
Christentums ist für uns... wichtiger, ergiebiger und interessanter als eine

Fortsetzung der bisherigen Untersuchungen» (S. 75). Man kann mit Aland
in dieser Hinsicht nur dann einverstanden sein, wenn man die Interessensphären

der kirchengeschichtlichen Arbeit im europäischen, vor allem im
deutschen Raum liegen sieht. Aber gerade das ist die Frage, ob dieser
Europazentrismus berechtigt ist. K. S. Latourettes siebenbändiges Geschichtswerk1

hat uns doch die Augen dafür geöffnet, daß die Einengung auf den
europäischen kirchengeschichtlichen Raum heute unmöglich geworden ist.
Dies hätte doch gerade dann berücksichtigt werden sollen, wenn man vor
der Aufgabe stand, Vorlesungen in Amerika zu halten. Es ist m. E. gerade
umgekehrt: so interessant und aktuell hinsichtlich der praktischen Buß-
haltung der evangelischen Kirche z. B. die Konversionen zum Katholizismus
in den letzten Jahrhunderten auch sein mögen, noch interessanter und noch
aktueller ist das, was Aland aus den ersten Jahrhunderten zum Thema
beizusteuern weiß. Wir nennen hier einige Punkte:

1. Schon in der Apostelgeschichte, die Aland erfreulicherweise nicht so

skeptisch beurteilt, wie das heutzutage üblich geworden ist, aber erst recht
in der Alten Kirche wird sehr deutlich, daß nicht nur Wunder und Predigt,
sondern die religiös sittliche Haltung der Christen die Heiden zur Umkehr
veranlaßt hat: «Die an den Christen sichtbaren Früchte des Glaubens sind
es, die hier missionierend wirken» (S. 19). Wir unterstreichen diese Tatsache
nicht, um die Wichtigkeit des Kerygmas in der missionarischen Aktion der
Kirche in Frage zu stellen, sondern um auf die entscheidende Haltung
aufmerksam zu machen, aus der heraus die kerygmatische Aufgabe erst richtig
an die Hand genommen werden kann2. «Das Christentum und die Christen
haben dieser Gruppe von Menschen seit langem tiefen Eindruck gemacht...,
jedoch hat man diesen Eindruck nicht zur Wirkung kommen lassen, bis er
dann schließlich aus diesem oder jenem Anlaß sich doch Bahn bricht» (S.30).
Es war von Anfang an so, daß die Christen, indem sie ihr Wortzeugnis
ablegten, durch ihr Dasein missionierten. A. von Harnacks Buch über die
Mission und die Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten

zeigt das zur Genüge. In neuerer Zeit hat der prophetische Geist
Christoph Blumhardt der Jüngere in einer Briefzeile an seinen Schwiegersohn
Richard Wilhelm in China dieser Wahrheit Ausdruck gegeben: «Wir müssen
missionieren nur durch unser Dasein, welches möglichst einfach und klar sich
gestalten soll und ein Leben verborgen in Gott enthält.»3

2. Auch wenn die Argumentation der Apologeten auf gewisse gebildete
Kreise ihren Eindruck nicht verfehlt haben wird, so wäre es doch verkehrt,

1 K. S. Latourette, A History of the Expansion of Christianity (1937ff.).
2 Symptomatischerweise kommt Paulus bei der Schicksalsschilderung der

Diener Gottes erst in der Mitte der Aufzählung auf das «Wort der Wahrheit»
zu sprechen in 2. Kor. 6, 7.

3 Christoph Blumhardt, Christus in der Welt. Briefe an Richard Wilhelm,
herausgegeben von A. Rieh (1958), S. 126 (Brief vom 21. 12. 1903).



Rezensionen 221

wenn man auf ihre Schriften allein schauen wollte, um die Diskussionslage
zwischen Christen und Nichtchristen in jeder Hinsicht kennenzulernen.
«Die philosophischen Ersatzreligionen und weithin auch die Mysterienkulte
blieben für den einfachen Menschen blaß, nicht recht faßbar, und deshalb
ohne die Bedeutung, die wir ihnen oft zuschreiben, weil wir zu sehr auf die
Oberschicht und die Gebildeten sehen» (S. 32). Eine solche einseitige
Interessenverlagerung zeigt sich wohl in allen Jahrhunderten. Hatte einst
Deißmann mit seinem «Licht vom Osten» eine Lanze für die niederen literarischen

Schichten gebrochen, so wird jetzt die Beobachtung Alands aus der
Alten Kirche zu einer lehrreichen Warnung aus der Geschichte, in der
heutigen Auseinandersetzung des Christentums mit den Gebildeten unter seinen
Verächtern nicht zu vergessen, daß eine verborgene, andersartige,
andersgelagerte und in ihrer Art nicht weniger wichtige Auseinandersetzung stets
im Gange ist, die die weiterblickenden und vorwärtsdrängenden Theologen
nicht übersehen dürfen. Wo und wie der einfache Mensch echten Halt im
Glauben findet, das wird in jedem Jahrhundert stets aufs neue zu erfragen
sein. Und es wird dann darauf ankommen, ob das Christentum den ganzen
Menschen anspricht, «so daß kein Bezirk ausgeschlossen bleibt, es setzt seine

Fragen auch tiefer an und seine Antworten greifen weiter als die der
Philosophien der Zeit» (S. 35).

3. Aland weist nach, daß Konstantin der Große, Chlodwig und Friedrich
der Weise bei ihrem Glaubenswechsel, bzw. bei der Unterstützung der
Reformation nicht primär eine politische, sondern eine religiöse Entscheidung
getroffen haben: «Politische Rücksichtnahmen haben die drei Herrscher am
Anfang des 4., an der Schwelle zum 6. und im 16. Jahrhundert nicht zum
Übergang zur neuen Glaubensform veranlaßt, sondern haben sie lediglich
dazu gebracht, nicht so weit zu gehen, wie es ihrer eigentümlichen inneren
Haltung entsprach» (S. 54).

4. Bei den West- und bei den Ostgoten war es nicht die Gewalt, die die
Entscheidung herbeiführte, sondern das innere Uberwundensein durch den
christlichen Glauben. Daß sie dabei das arianische Christentum angenommen
haben, hing mit der historischen Konstellation zusammen: Eusebius von
Nicomedien war eine eindrucksmächtige Persönlichkeit, und die Westgoten
hatten in Wulfilas Bibelübersetzung ein Buch geschenkt bekommen, das sie

anleitete, den neuen Glauben in der eigenen Gedankenwelt nachzudenken.
Auch die wandalischen Bischöfe betonten bei ihren Auseinandersetzungen
mit den afrikanischen Katholiken, «daß allein ihre Kirche auf dem Boden
der Schrift stehe und die katholische um ihrer nicht schriftgemäßen Trinitäts-
lehre willen die Synagoge des Satan sei» (S. 66). Man wird sich diese
Bekenntnissituation vor Augen halten müssen, wenn es in der Zeit nach der
Weltkirchenkonferenz von New Delhi da und dort kleine Gruppen von
Christen geben wird, die als Unitarier die Trinitätslehre und darum auch die
Glaubensbasis des Ökumenischen Rates als vermeintlich nicht schriftgemäß
meinen ablehnen zu müssen.

5. Wenn nicht erst bei den Kreuzzügen, sondern schon bei der Bekehrung
der Sachsen Kreuz und Schwert zusammengingen, das Kulturgefälle der
Höherstehenden zu den Niederstehenden, politische Rücksichtnahme und



222 Rezensionen

Opportunitätsdenken eine wesentliche Rolle gespielt haben, so darf man
doch nicht übersehen, daß trotz all diesen Belastungen echte Bekehrungen
stattgefunden haben. Man darf daraus schließen, daß trotz der starken
Verdunkelung, die die kirchengeschichtliche Wirklichkeit darzubieten hatte,
das Zeichen für die Tatsache doch nicht ganz verschwunden ist, daß nicht
die regierenden Fürsten mit ihrem Extensionswillen und ihren Macht-
gelüsten die wahren Regenten der Geschehnisse waren, sondern der Heilige
Geist als der ErÖffner der heidnischen Herzen. Man wird sich in diesem
Zusammenhang an die Missionsgeschichte des 19. Jahrhunderts erinnern müssen,

die trotz ihrer nicht zu leugnenden Verfilzung mit dem seinem Zenit
zustrebenden Kolonialismus ein Zeichen dafür gewesen ist, daß nicht die
Menschen, sondern Gott Dei Providentia et hominum confusione die
Geschichte lenkt. So demütig die «evangelische Missionskritik im 19.
Jahrhundert»4 zur Kenntnis genommen werden muß, so dankbar wird man dafür
sein müssen, daß dem Geist des Kolonialismus zum Trotz in Asien und Afrika
Gemeinden gegründet worden sind, die die Brückenköpfe eines in fremden
Erdteilen voranschreitenden lebendigen Gottes darstellen.

Werner Bieder, Basel

Arne Palmquist, Kyrkans enhet och papalismen. Deutsche Zusammenfassung

: Die Einheit der Kirche und der Papalismus. Acta Universitatis
Upsaliensis, Studia Historico-Ecclesiastica Upsaliensia 1. Uppsala, Alm-
quist & Wikseil, 1961. 186 S. Skr. 18.-.

Der Verfasser macht sich zur Aufgabe, das uferlose Thema «Papalismus
und Episkopalismus», das auch nach der Entscheidung des Vaticanums
immer noch aktuell ist und den Kern aller zukünftigen interkonfessionellen
Gespräche bilden wird, in ein paar eng begrenzten Epochen der
Kirchengeschichte zu beleuchten und auf diesem Wege Einsichten in den
Gesamtzusammenhang seiner Problematik zu gewinnen.

Schon die Anlage des Werkes zeigt, daß Palmquist dabei vor allem auch
von skandinavischen Intentionen geleitet wird. Auf das 1. Kapitel über
«Cyprian und Roms Primatsanspruch» (S. 13—35) folgt nämlich eine
umfangreiche Darstellung über «Papstmacht und Kaisereinfluß in der
nordischen Kirchenorganisation» (S. 37-85). In diesem Kapitel liegt denn auch
der wissenschaftliche Beitrag zur Thematik des Buches vor. An Hand des
1886 zum erstenmal gedruckten «Florenz-Dokumentes» untersucht der
Verfasser die werdende Organisation der skandinavischen, vornehmlich der
schwedischen Kirche im 12. Jahrhundert und weist nach, wie stark ihre
Ausbildung unter dem Gegensatz päpstlich-kurialer und kaiserlich-episkopaler
Spannungen stand. Aus dem «Florenz-Dokument» ergeben sich ferner wichtige

Aufschlüsse über die Anzahl der frühesten schwedischen Bischofssitze,
deren genaue Lokalisierung bis heute noch nicht möglich ist.

Von Interesse ist schließlich das Kapitel über «Katholizismus und
Ultramontanismus» (S. 129ff.), in welchem Palmquist eingehende Studien über

4 F. Blanke, Evangelische Missionskritik im 19. Jahrhundert: Zeitschr. f.
Ki.gesch. 72 (1961), S. 87-105.



Rezensionen 223

die Einflüsse des Kreises um Bischof Sailer auf die Entwicklung des
Episkopalismus im 19. Jahrhundert vorlegt. Auch hier werden die Linien bis nach
Schweden ausgezogen.

Im ganzen ein Buch, das innerhalb seiner bewußt limitierten, ausschnitthaften

Problemstellung einen wertvollen Beitrag zu einem wichtigen
innerkatholischen und kontroverstheologischen Fragenkomplex leistet und
besonders unser Wissen um die schwedische Kirchengeschichte in einem
bedeutsamen Punkt erheblich bereichert.

Gotthold Müller, z. Z. Tufts- and Harvard University, Boston, Mass.

David Löfgren, Die Theologie der Schöpfung hei Luther. Forschungen zur
Kirchen- und Dogmengeschichte, 10. Göttingen, Vandenhoeck und
Ruprecht, 1960. 335 S., brosch. DM. 27.-

Der aus der Zeitschrift «Kerygma und Dogma» den Fachkreisen nicht
unbekannte schwedische Theologe legt hier die erste zusammenfassende
Monographie über Luthers Theologie der Schöpfung vor. Der Verfasser
bekennt sich bezüglich der methodischen Anlage zu einer systematischen, nicht
genetischen Darstellung mit der Begründung, «Luther aus sich selbst, von
seinem eigenen Ansatz, seinen eigenen Voraussetzungen her zu verstehen»
(S. 7), wobei nicht ganz klar wird, welches die eigene Voraussetzung Luthers
ist. Tatsächlich ist aber die Anlage des Buches mehr von einer heilsgeschichtlichen

Perspektive bestimmt, die dem theologischen Ansatz Luthers
nahekommen dürfte. Schon Löfgrens Disposition in die drei Teile « Schöpfung
und Leben», «Fall und Tod» und «Wiederherstellung und Vollendung» macht
den heilsgeschichtlichen Hintergrund deutlich. In diesen drei miteinander
verbundenen Teilen, so meint Löfgren, vergegenwärtigt sich für Luther die
stetige Aktualität des schaffenden Gottes.

In der Darstellung wird jeder dieser drei Teile in zwei Kapitel gegliedert.
Schon im ersten Kapitel, «Die Schöpfung Gottes», findet der Leser eine
meisterhafte Probe systematischer Arbeit aus der schwedischen
Lutherforschung. Die Originalität der Schöpfungstheologie Luthers wird unter
sorgfältiger Abgrenzung gegenüber allen nichttheologischen
Schöpfungsspekulationen herausgeschält. Zu bemerken wäre, daß die motivgeschichtliche

Seite des theologischen Einflusses hier nicht genügend zu ihrem Recht
kommt. Warum sollte man z. B. bei der Formulierung «der allein in sich
selbst Leben besitzt» (S. 48) nicht rechtschaffen bemerken, daß hier seit
Anselms Begriff der Aseität Gottes eine ganz bestimmte Tradition vorliegt?
Oder warum sollte man bei Verwendung der termini «res» und «signa»
sogleich einen platonischen Einfluß abwehren wollen (S. 58f.)? Auch Luthers
Polemik gegen den scholastischen necessitas-Gedanken (S. 48f.) müßte
glaubhafter nachgewiesen werden. Aber das sind nur bescheidene Fragen,
die die Schönheit der theologischen Entfaltung und ihre große systematische

Kraft in diesem Buche nicht schmälern können.
Die Eigenständigkeit der theologischen Aussage Luthers über die Sünde

wird gleich im zweiten Teil des Buches in dem Kapitel über den Fall des

Menschen dargestellt. Die charakteristischen Bestimmungen wie «amor sui»



224 Rezensionen

oder « incurvatus in se » bedeuten eben nicht nur, daß sich die Sünde in dem
Streben des Menschen auf das eigene Ich erschöpft. Vielmehr ist die Eigenliebe

«auf etwas gerichtet, das außerhalb des Menschen liegt» (S. 104). Sie
ist die «Bewegung hin zu einer falschen Lebensgrundlage» (S. 104). Nicht nur
an dieser Stelle fragt es sich, ob der das ganze Buch beherrschende Skopus
von Luthers «aktualem» Schöpfungsverständnis ohne weiteres auf andere
theologische Aussagen übertragen werden kann, wie es Löfgren tut. In diesem
Sinne versucht der Verfasser mit einer ausführlichen Untersuchung des

schwierigen Problems von «culpa et poena» (S. 115-125) nachzuweisen, daß
es Luther gelungen sei, den Begriff der Erbsünde aus seinem naturalistischen
Gepräge zu befreien, der ihm von der Vorstellung einer immanenten Propagation

her anhaftet. «Der Zusammenhang zwischen der Sünde des ganzen
Menschengeschlechts und der Sünde des Einzelnen ist für Luther also nicht
kausal, ebensowenig wie die Beziehung des Schöpfers zur Schöpfung nicht
kausal, sondern aktual ist» (S. 123). Aber ist das Problem damit wirklieh
gelöst, daß man Stellen, an denen Luther sogar von der Erbschuld spricht,
mit einem «aktualen» Schöpfungsbegriff interpretiert?

Ein aufschlußreiches Beispiel schwedischer Luther-Interpretation ist in
dem Kapitel «mundus et diabolus» (S. 125-141) die Darstellung des Dualismus

in der Theologie Luthers, eine bei den kontinentalen Theologen nicht
eben sehr beliebte Angelegenheit. Löfgren schließt mit dem Ergebnis, daß
der Böse nicht ein selbständiges, Gott gegenüberstehendes Prinzip ist,
sondern «im Dienst des göttlichen Willens» steht (S. 140).

Der dritte Teil des Buches «Wiederherstellung und Vollendung» (S. 163-
308) bringt zunächst eine Untersuchung über Luthers Offenbarungsverständnis

unter dem Gesichtspunkt «verbum et fides ». In dem Kapitel «Deus
nudus et vestitus» findet sich eine Darstellung von Luthers «natürlicher
Theologie» (S. 204ff.). Wieweit Löfgren die «aktuale» Interpretation treiben
kann, zeigt hier der Begriff vom «Erschaffen der Vernunft» (S. 206), der so
bei Luther nicht zu finden ist.

Mit einiger Spannung liest man das Kapitel über den «Deus absconditus
et revelatus» (S. 225-240). Löfgren beseitigt zunächst das «von der barthiani-
schen Theologie herrührende Vorurteil» (sie!) gegen den absconditus-Begriff
und sagt, daß gerade die Verborgenheit Gottes «den Menschen in unentrinnbare

Verantwortung vor den Schöpfer ruft» (S. 228). Wohl nicht unter
genügender Berücksichtigung des nominalistischen Erbes bei Luther kommt
der Verfasser zu folgendem Schluß: «Dem Unglauben ist er (Gott) insofern
verborgen, als dieser nicht die im Kreuze Christi verborgene Liebe Gottes
sieht. Dem Glauben ist er in dem Sinne verborgen, daß die Christusoffenbarung

nicht das Erleben der vollkommenen Schau Gottes ist, sondern nur
dem Glauben Gottes im Wort zugesagte Vergebung und Liebe vermittelt»
(S. 237). Auch hier bleibt die Frage, ob nicht die Differenzierung zwischen
absconditus und revelatus einen Riß in das Gottesbild Luthers hineingetragen
hat, grundsätzlich unbeantwortet. Die Auseinandersetzung mit der
Sekundärliteratur, z. B. mit Kattenbusch, hätte hier gründlicher geführt werden
müssen. Die scharfsinnige Studie von Fritz Blanke über den verborgenen
Gott bei Luther (Berlin 1928) wird von Löfgren nicht erwähnt. Auch das



Rezensionen 225

im übrigen sehr interessante Kapitel «opus Dei alienum et proprium» bringt
hier keine grundsätzliche Klärung (S. 241-255).

In dem Kapitel «Deus incarnatus et cruciflxus» (S. 255-272) wird der
christologische Hintergrund der Schöpfungslehre Luthers eindrucksvoll
dargestellt, und zwar ohne Rücksicht darauf, daß hier manchmal die Grenze
patripassianischer Häresie erreicht scheint.

Äußerst sorgfältig schließt Löfgren den Ring seines theologischen Aufbaus,
indem er dem letzten Kapitel den Titel des ersten gibt: creatio ex nihilo.
Der Ausdruck ist hier bezogen auf die Erlösung des Menschen.

Löfgrens Arbeit weist theologisch überzeugend nach, daß Schöpfung bei
Luther nicht nur auf ein abgeschlossenes Werk bezogen ist, sondern
fortwährend geschieht. Sie ist Sein und Akt, um Bonhoeffers Begriffe
umzukehren. Aber aus der Durchführung dieses Themas resultiert selbst die
entscheidende Frage an dieses Buch: Läßt sich der von Löfgren postulierte
Begriff des «Aktualen» in der Schöpfungslehre Luthers als Skopus auch auf
fast alle anderen theologischen Aussagen übertragen

Einige Fehler sind stehengeblieben. Auf Seite 287, Zeile 28, muß es heißen
«den Sünder» und «an ihm»; Seite 228, Zeile 13, ist «mit der zweiten Frage»
einzusetzen.

Diese Bemerkungen sollen aber nicht die Tatsache verdecken, daß es sich
hier um eine sehr eindrucksvolle und auch sehr gelehrte Monographie handelt.
Mit über 2000 Belegstellen aus dem Gesamtwerk Luthers ist das Buch auch
eine sehr fleißige und gründliche Arbeit.

Joachim Staedtke, Dübendorf, Kt. Zürich

Martin Schloemann, Natürliches und gepredigtes Oesetz bei Luther. Eine
Studie zur Frage nach der Einheit der Gesetzesauf fassung Luthers mit
besonderer Berücksichtigung seiner Auseinandersetzung mit den Antinomern.
Theologische Bibliothek Töpelmann, hrsg. von K. Aland, K. G. Kuhn,
C. H. Ratschow und E. Schlink, 4. Berlin W 30, Verlag A. Töpelmann,
1961. 137 S.

Erst im Laufe seiner Arbeit stieß Schloemann auf die Frage der Einheit
des natürlichen und gepredigten Gesetzes bei Luther. Die vorliegende Arbeit
will darum nicht zu einer gegenwärtigen kontroversen oder sonstwie
gegenwärtig aktuellen Frage Stellung nehmen, vielmehr will sie eine nichtsdestoweniger

wichtige Frage untersuchen.
In einem ersten Teil werden die Fragestellung Luthers und alle damit

zusammenhängenden Fragen wie etwa die beiden Haupttypen der
Interpretation von Luthers Gesetzesauffassung behandelt. Auf diesem Fundament

aufbauend folgt die eigentliche Untersuchung, wobei zunächst das
natürliche Gesetz und seine Erfahrbarkeit und darauf das gepredigte Gesetz
in seiner Bezogenheit auf die natürliche Gesetzeserfahrung betrachtet wird.
Eingeleitet wird diese ganze, fast nur den Antinomerstreit berücksichtigende
Untersuchung mit der Darstellung des Grundes, warum «Luther den
Antinomern seine ganze Aufmerksamkeit widmete» (S. 50). Diese hatten nicht
einen wunden Punkt in Luthers Theologie entdeckt. Sie bedrohten vielmehr
den Kernpunkt der reformatorischen Lehre, daß das ganze Leben eine Buße

15



226 Rezensionen

sei, indem sie sich unter Hinweis auf die einmal geschehene Bekehrung dem
Gesetz entziehen wollten. Dieser Gefahr begegnete Luther durch Berufung
auf die lex naturae. Diese Lex besitzen alle Menschen. Sie hat ihren Ursprung
von Gott selbst. Inhaltlich identisch mit dem natürlichen Gesetz ist alle
Gesetzespredigt, als deren Prototyp gleichsam die Gesetzespredigt des Mose

fungiert (S. 99). Es gibt somit schon vor der christlichen Kirche gepredigtes
Gesetz neben dem natürlichen Gesetz. Aber immer ist das Gesetz dasselbe,
und zwar sowohl hinsichtlich der Forderung wie des Amtes. Von dem
natürlichen Gesetz und von dem gepredigten Gesetz wird vollkommene Liebe
und vollkommener Glaube sowohl zu Gott wie zur Umwelt gefordert. Ferner
übt in beiden Fällen das Gesetz sein Strafamt aus, weil der Mensch niemals
das Gesetz erfüllen kann (S. 127). Daran ändern nichts jeweils verschiedene
Nebenfunktionen des natürlichen bzw. gepredigten Gesetzes wie die
Entstehung der weltlichen Gerechtigkeit durch das natürliche Gesetz. Das
Besondere von natürlichem und gepredigtem Gesetz ist - « zugespitzt » formuliert-
nur dies, daß bei dem letzteren das Evangelium dabei ist. - Der Grund der
Einheit des Gesetzesbegriffes ist sein Gegenüber zum spezifischen Begriff des

Evangeliums und seiner Universalität; das Evangelium wird nämlich
sowohl im Gegenüber zum natürlichen wie zum gepredigten Gesetz verkündet.

Zu diesem Ergebnis war schon R. Seeberg in seiner Dogmengeschichte
(5. Aufl. IV/1 S. 253ff.) bei der Erörterimg von Gesetz und Evangelium bei
Luther gekommen. Seeberg schreibt beispielsweise (a.a.O. S. 266): «Man
wird nun leicht erkennen, wie auch an diesem Punkt die Einheit in Luthers
Gedankenwelt hell hervortritt.» Leider geht Schloemann auf Seeberg wie
auch auf H. J. Iwand und andere nicht ein, ja erwähnt sie nicht einmal.
Demgegenüber befindet sich Schloemann dauernd im Gespräch mit
skandinavischen Forschern, was schon ein Blick ins Literaturverzeichnis lehrt.
Die Eindrücke, die Schloemann durch einen längeren Studienaufenthalt in
Lund gewann, haben sich bei ihm tief eingegraben. Die Vermittlung dieser
Eindrücke und das Gespräch mit den Skandinaviern machen darum den
besonderen Reiz der Arbeit aus. Schade ist es eigentlich, daß Schloemann
durch die Behandlung des Gesetzes im Antinomerstreit und durch den
inzwischen erfolgten Abschluß der Durchbildung des Gesetzesbegriffes Luthers
sich veranlaßt fühlt, «tunlichst ein stärkeres Eingehen auf Texte aus Luthers
jüngeren Jahren» zu vermeiden (S. 43). Gerade aber die den jüngeren Luther
bestürmenden Fragen und deren Antworten sind als Grundlagen eines
Lutherverständnisses bedeutend und hätten einiges zum Thema beitragen
können. Trotz dieser Schönheitsfehler geht jedoch nicht der besondere Reiz
der Arbeit verloren. Ulrich Nembach, Bonn.

Günther Rohrmoser, Subjektivität und Verdinglichung. Theologie und
Oesellschaft im Denken des jungen Hegel. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus
Gerd Mohn, 1961. 116 S.

Diese Kölner Habilitationsschrift will der Interpretation der
Jugendschriften Hegels dienen, indem sie die mystisch-pantheistische Deutung Dil-
theys, die marxistischen von Lukacs und Alexandre Kojève, aber auch die
existentialistische Heideggers als verfehlt zurückweist. Gegen Dilthey wird



Rezensionen 227

m. E. mit Recht betont, daß Hegel nie Pantheist war (S. 19), gegen Lukacs,
daß Hegel den Gottesglauben nie als Illusion angesehen hat (S. 40), wenn er
in der «Phaenomenologie» gesagt hat: «Gott ist tot», so ist das christologisch
zu verstehen (S. 104), so wie ja auch das christliche Passionslied klagen
kann: «O große Not, Gott selbst ist tot.» Bereits in den theologischen, von
Nohl 1907 edierten Jugendschriften bleibt der Begriff des Lebens wie auch
andere Begriffe theologisch gefüllt (S. 55). Hegel vertritt hier bereits eine
christliche Philosophie und hat sie immer vertreten (S. 81. 106). Das Trini-
tätsdogma ist bei Hegel in allen Perioden seines Philosophierens wichtig
(S. 18); die Behauptung Kojèves, Hegel sei Atheist (S. 103), ist unhaltbar.
Die Abwendung von der Aufklärung erfolgte in der Jenenser Zeit, aber sie

bedeutet keine Abwendung von der Theologie (S. 80), im Gegenteil, Hegel
erkennt, daß die kantische Religionsphilosophie, in deren Gedankengängen
die theologischen Jugendschriften entworfen sind, nicht ausreicht, um das
Phänomen «Christentum» zu erfassen. Kants «Religion innerhalb» eliminiere
die spezifisch christlichen Gehalte und mache aus der Religion Jesu Judaismus

und Pharisäismus (S. 85). Marx hat die Wichtigkeit der Hegeischen
Staatslehre erkannt (S. 87). Aber trotz anfänglicher Begeisterung für die
Französische Revolution - die Hegel mit Kant, Klopstock Schelling,
Hölderlin, Schiller teilte - hat er sehr bald erkannt, daß der Einzelne in
dieser Abstraktion untergehen müsse (S. 19), er warf Fichte vor, daß seine
Staatslehre zur Diktatur führen müsse wie bei Robespierre, «dessen oberster
Gott die Guillotine» ist (S. 91. 96). Dabei ist Hegel kein Restaurationsphilosoph

(S. 111). Seine berühmt-berüchtigte Formel: «Was vernünftig ist,
das ist wirklich», samt Umkehrung wollte nur das Ziel angeben, daß Hegel
beschreiben wollte, wie die Welt ist, nicht wie sie sein soll (S. 85). Die klassenlose

Gesellschaft wäre nach Hegel Rückfall in die schlimmste Barbarei
(S. 102). Hegel hat bereits in der Jenenser Realphilosophie die Fabrikarbeit
und ihre Gefahren klar gesehen, aber das Rezept zur Vermeidung dieser
Gefahren ist nicht die klassenlose Gesellschaft, sondern die Versittlichung
des Staates (S. HO). Hegel selber hat sich klar gegen Feuerbachs These
gewandt, sie sei eine unzulässige Abstraktion und übersehe die Sünde (S. 14).

Heidegger definiere die Hegeische Subjektivität ebenso falsch wie Lukacs
(S. 83). Auch der in den «Holzwegen» (1950), S. 105—193 vorliegende
Interpretationsversuch der Hegeischen Phänomenologie durch Heidegger komme
auf das Gegenteil des Hegeischen Anliegens hinaus (S. 105f.). Leider sind
einige Druckfehler auf den Seiten 41, 61, 91, 111 stehengeblieben: Exoterik,
Esoterik, methodologisch und Robespierre. Ein interessanter Versuch, die
Christlichkeit der Hegeischen Philosophie vor Mißdeutungen zu schützen

Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Br.

N. Afanassieff, N. Koulomzine, J. Meyendoeff, A. Schmemann, Der
Primat des Petrus in der orthodoxen Kirche. Bibliothek f. orthodoxe
Tlieol. u. Kirche, Zürich, EVZ-Verlag, 1961. 151 S.

Das vorliegende Werk ist der erste Band einer geplanten «Bibliothek für
orthodoxe Theologie und Kirche». Kein Zweifel, daß es bedingt ist durch
das vom gegenwärtigen Papst angekündigte «ökumenische Konzil». Wie



228 Rezensionen

aller kirchlichen Beschäftigung mit diesem willkommenen Anlaß für Stand -

punktsäußerungen gebricht es auch diesen Untersuchungen an der
grundlegenden Besinnung darauf: welche Bedeutung einer solchen Versammlung
in der heutigen Zeit und Welt noch eignen mag, will sagen: inwiefern sie

überhaupt aus ihrem historisch beschränkten Aufgabenkreis heraus von den
maßgebenden Fragen unseres Geschichtsganges betroffen werden kann. Was
auch immer seit einem Jahrhundert die abendländische Weltgeschichte des
Erdballs in Atem hält und den christlichen Glauben zu einer Winkelangelegenheit

entwürdigt - hier hat man unentwegt Zeit, sich um den Primat
des Petrus Sorgen zu machen.

Koulomzine vermittelt eine exegetische Übersicht über die Petrus-Stellen
des Neuen Testamentes, soweit sie sich auf «die Stellung des Apostels Petrus
in der Urkirche» beziehen. Neue Feststellungen gegenüber dem Herkömmlichen

liegen in seiner Forschung nicht vor. Auch Meyendorffs Beitrag
besteht zur Hauptsache in Zitaten, die er aus byzantinischen Vätern systematisch

zum Thema ordnet: «Der heilige Petrus, sein Primat und seine Sukzession

in der byzantinischen Theologie». Da in der abendländischen Kirche
die Kenntnis dieser Autoren in der Regel nicht weit geht, wird der Leser mit
einem Gedankengut in Berührung gebracht, das in andern Bereichen des

Fragens für unser Denken sehr fruchtbringend werden könnte. Schmemanns
Aufsatz, «Der Begriff des Primates in der orthodoxen Ekklesiologie», führt
im wesentlichen nicht über den Beitrag von Afanassieff hinaus, der das Buch
einleitet mit einer Arbeit «Das Hirtenamt der Kirche : in Liebe der Gemeinde
vorstehen».

Das Anliegen von Afanassieff ist die Unterscheidung einer ursprünglichen
«eucharistischen Ekklesiologie», die früh her verdrängt wird von einer
«universellen Ekklesiologie». Dem durchaus wesentlichen Aufweis des Daß (der
wohl besser in gedachten Worten, statt nur in einer bestehenden Terminologie
gesagt würde!) entspräche freilich die Frage nach dem Warum, die den
entscheidenden Gedanken erst aus seiner historischen Bedingtheit löste und in
seiner geschichtlichen Tragweite zu eröffnen vermöchte. Und einzig dies
wäre der Ort, da der Gedanke nicht nur vorgestellt, sondern denkend
erörtert werden könnte. Solche Erörterung des Gedankens aber bleibt zu
bestehen, weil sie allein das unumgängliche und, wenn es vergönnt ist,
notwendende Zwiegespräch mit dem gewähren möchte, was heute ist. Und
dies wäre dann zugleich die einzige Möglichkeit, das bewahrte Gut in neue
Ankunft seines Gewesenen zu stillen, während derwege die Untersuchung
leider nicht über das ausschließlich theologische Interesse hinausreicht.

Im übrigen sei noch beigefügt, daß der Schutzumschlag des Buches mit
der Reproduktion eines ungewöhnlich sprechenden Ikons versehen ist.

Walter Frei, Basel und Bern.

Charles Jotjrnet, Le Mal. Essai théologique. (Textes et études théologiques.)
Bruges, Desclée de Brouwer, 1961. 334 p.
Unter Anknüpfung an Vorbild und Lehre des Aquinaten sowie angeregt

durch die reiche Ideenwelt des französischen Religionsphilosophen Jacques
Maritain, hat der Fribourger Thomist Charles Journet (Lehrer am Grand



Rezensionen 229

Séminaire und Verfasser einer bereits respektablen Reihe vornehmlieh ekkle-
siologischer und kirchenhistorischer Studien) einen systematischen Entwurf
vorgelegt, der die Absicht zeigt, unter philosophisch-theologischem Aspekt
eine relativ geschlossene Darstellung des Phänomens und Problems des Bösen
zu bieten.

Herkunft und Abhängigkeit des Verfassers prädeterminieren die Anlage
seines in zehn Kapitel aufgeteilten Werkes. Kap. 1-3, gleichsam als Prolegomena

gedacht, belehren über Erkenntnis, Wesen und Formen des Bösen. Im
Anschluß an sie wird unter dem Titel « Gott und das Böse » die metaphysischgenerelle

- in den Kap. 6-8 am Leitfaden der Frage nach Gottes Verantwortlichkeit

für die Sünde und weiter im Blick auf die ihr korrespondierende
Strafe wie gegenüber den Übeln des zeitlichen Lebens - die theologischspezielle

Sicht des Problems entfaltet. Wie ferner die Stufe vor der
Darlegung des Bösen in der Welt der menschlichen Freiheit deutlich abgehoben
ist durch einen Abschnitt über das Böse in der Natur, so die Stufe danach
durch einen Aufriß über seine Wirklichkeit und ihr Gefälle in der menschlichen

Geschichte. Ein Epilog gibt Antwort auf die Frage, wie das Böse zu
betrachten sei, nämlich mit Augen des Glaubens, die der Erleuchtung durch
Gott bedürfen.

Was sich als Ausblick am Ende zeigt, die Begegnung mit seiner beklemmenden

Realität im Aufblick auf den Trost des Glaubens, ist nicht die
Perspektive des Anfangs. Der Metaphysiker verfährt abstrakt. Wir erkennen
nach Journet das Böse, indem wir Gott erkennen, und wir erkennen Gott,
indem sich das Böse in seiner ihm unter- und nachgeordneten Wirklichkeit
zeigt. Rätselhaft zwar das Zugleich des einen mit dem anderen, doch
notwendig der Sturz in die Absurdität, wo immer sich unsere Vernunft an dem
Mysterium von Gottes Koexistenz mit dem Bösen stößt. Was es um das
Wesen des letzteren ist, wird unter Hinweis auf das Zeugnis der Lehrer der
Kirche erklärt. Weder Substanz noch Positivität in irgendeinem aufweisbaren
Sinne, dem Guten entgegengesetzt weder als Kontradiktion noch als Gegensatz

oder Relation und doch weder nicht-existierend noch ohnmächtig, ist es
nichts als Privation: defectus boni, quod natum est et debet haberi, die
Abwesenheit eines geschuldeten Guts. Daher hat niemand das Böse verstanden,
der nicht zuvor das in Gott begründete Recht des Seins auf seine Integrität
begreift. Sein an sich und Privation stellen infolgedessen «die äußersten
Punkte einer ungeteilten Intuition des Geistes» dar, so daß die Schwächung
des Sinnes des einen diejenige des anderen notwendig nach sich zieht. Und da
es seinerseits inkonsistent und existent in einem ist, löst, wer das eine leugnet,
um allein das andere zu behaupten (indem er eben damit seine privative Art
verkennt), das Böse aus seiner Beziehimg zu Gott. Wie der Begriff des Seins
sei denn auch der der Privation im Sinne der Analogie zu denken; denn
übertragen und proportional verwirkliche sich das Böse grundsätzlich auf den
verschiedenen Ebenen des Seins. Von daher seine einzelnen Formen, drei
Welten, darin es, dem Schema thomistischen Denkens gemäß, auf der je
höheren Stufe in dichterer Realität erscheint: die Welt der Natur, die Welt
der Freiheit mit Schuld und Strafe - die Welt der Gnade, in der es sein höchstes

Ausmaß erreicht.



230 Rezensionen

Soweit einige Linien aus den Einleitungskapiteln. Es ist hier nicht möglich,

den Inhalt der übrigen zu resümieren, geschweige denn zu der Fülle der
Aspekte dieses gedankenreichen, von mustergültiger Klarheit durchdrungenen

Werkes im einzelnen Stellung zu nehmen. Der Versuch einer universalen
Sicht des Problems verdient unseren höchsten Respekt.

Was dieses Werk indessen bemerkenswert macht, ist nicht so sehr das
Extensive seiner Perspektiven als vielmehr intensiv ihr Ansatz: die
Metaphysik und Theologie des Bösen, die Apostrophierung des Geheimnisses der
Koexistenz des Bösen mit Gott. Das ist ein Gegensatz, der auch nach Journet
nicht innerweltlich dialektisch zu verstehen ist und also keinerlei Synthese
duldet, die durch uns denkend herzustellen wäre. Und doch ist er nicht
schlechtweg unerkennbar. Denn als Erkenntnisgrund für Gott und weil für
Gott auch für das Böse, auf dem wie selbstverständlich der Beweisgang ruht,
dient dem Verfasser der Begriff des Seins - per analogiam entis. Und eben
das will offenkundig am Prinzip der letzteren auch hier, ja hier ganz neu
hervorgehoben werden: wie wir mit seiner Hilfe zu einer allgemeinen
Erkenntnis von Gott auch abgesehen von der Offenbarung kommen können,
ebenso sind wir imstande, per analogiam privationis auf den verschiedenen
Stufen des Seins das Böse zunächst unabhängig von der Selbstkundgabe
Gottes zu erkennen. Erklärlich ist insofern, warum sich das Argument primär
und konstitutiv auf dem Feld des Ontologisch-Metaphysischen bewegen kann,
schwer annehmbar jedoch der Anspruch, der aus solcher Ableitung des

Grundbegriffes resultiert. Sollte es sich im Blick auf seine causa cognoscendi
und den aus ihr hergeleiteten Gottesbegriff tatsächlich schon um die Erkenntnis

des wirklichen Bösen handeln? Oder ist Journets Begriff des Bösen als
Mangel, als Abwesenheit eines geschuldeten Guts nur zufällig ebenso starr
und abstrakt und mit dem Verdikt der gleichen fundamentalen Skepsis zu
belegen wie der des allmächtigen und unendlich gütigen Wesens, mit dem er
in seinem Werk operiert Auch wenn sich der Fribourger Denker oftmals auf
ihn beruft : Augustinus hat stärker vom Bösen geredet als Thomas. Privatio
est corruptio et conversio boni! Wie, wenn der «Doktor des Bösen» die
Vollmacht dazu aus einem anderen Gottesverständnis und also — horribile dictu —

aus einem anderen Verständnis auch von der Freiheit des menschlichen
Willens gewonnen hätte? Wir fragen das alles nicht, weil wir den theologischen

Charakter von Journets Studie bestreiten wollen; wir fragen im Gegenteil

so, weil wir den Ernst gewahren, in dem er sich um die Scheidimg der
christlichen Sicht von derjenigen des Plotin, der Descartes, Spinoza und
Leibniz bemüht. Wenn sie unserer Ansicht nach überzeugend vorgenommen
worden wäre, müßte als ausgemacht gelten, daß christliches Denken, das Ja
sagt zum Wagnis des Glaubens, den Boden jeglicher Metaphysik hinter sich
gelassen hat. Führt nicht anders nur ein Schritt von dieser Position zur
Mystik? Denn wenn auch der Begriff eines malum purum denkunmöglich
bleibt, weil jede Privation Subjekte fordert, an welche sie sich heften kann:
was soll man gleichwohl zu der simplen Konsequenz aus des Verfassers
eigenem Ansatz sagen, es gälte entsprechend zu jener des Seins die Analogie
der Privation auch auf das Sein an sich zu übertragen? Wäre «Gott» trotz
seiner unendlichen Güte und Allmacht, jetzt selber durch die Negativität



Rezensionen 231

der Privation relativiert, nicht eben darin schon zuletzt zutiefst identisch mit
der Negativität des Nichts? Daß seine Allmacht und Güte nicht nur aus
Bösem Gutes zu wecken, vielmehr zuerst und vor allem dem Bösen als
solchem zu wehren vermögen - gerade diese Wahrheit bliebe ihrer rätselhaften
Evidenz zum Trotz durch den Theologen Journet erst noch zu beweisen.

Wir meinen: wie die Erkenntnis Gottes nicht anders möglich ist als auf
Grund seiner Offenbarung, so auch nicht diejenige des Bösen. Der Verfasser
weiß etwas von der «geheimnisvollen Einzigartigkeit der Begegnung Jesu mit
dem Bösen». Er spricht davon auf den letzten Seiten seines Buches. Allein,
er meint, es jedem freistellend, sich hierein nach Belieben zu vertiefen, «on
n'en peut dire que quelques pauvres mots». Wie aber, wenn er gleich zu
Anfang entwickelt hätte, was eine Theologie des fleischgewordenen, Gott selbst
offenbarenden Wortes zu sagen vermag auf die Frage nach der Erkenntnis
und Wirklichkeit des Bösen? Oder wie, wenn er bei der Analyse des Bösen
der Unwissenheit und des Irrtums, in einem der bemerkenswertesten
Abschnitte seines Buches, noch einen Schritt weitergegangen wäre und sich das
Problematische seines Beginnens, einer Metaphysik ausgerechnet des Bösen,
noch eindringlicher vor Augen gehalten hätte? Aber eben dazu, daß der
Mensch von sich aus weder zur Erkenntnis des wirklichen Bösen, noch zu
jener der radikalen Begrenztheit seiner Vernunft in der Lage ist, hätte es

abermals der Offenbarung und also des Einsatzes bei der Mitte des
Heilsgeschehens bedurft. Es hätte dann allerdings deutlich zu werden vermocht, daß
das Geheimnis von Gottes Koexistenz mit dem Bösen nichts Seinshaft-
Zuständliches an sich hat, sondern eine Geschichte darstellt - die Geschichte
jenes Kampfes, in dem Gott selber aus sich heraustretend und sich uns
offenbarend als den, der er von Ewigkeit ist, zur Durchsetzung seines Willens
sieghaft wider die Macht seines Feindes aufsteht. So hängt ein theologischer
Begriff des Bösen auch unserer Meinung nach in der Tat davon ab, daß der
Urgegensatz und die Urbegegnung, in der es sein Wesen hat, seine Konfrontation

mit Gott selber ist. Doch eben: im Kreuz Jesu Christi, das aus der
Mitte dieser Begegnung aufragt, ist seine Koexistenz mit Gott zugleich
begründet und aufgehoben. Es ist aus dem Felde geschlagen, ein Böses, das sein
Wesen nur noch als Unwesen und seine Gegenwart nur noch als Vergangenheit

zu behaupten vermag. Ein Versuch, sein Problem geschichtlich zu
entfalten, von vornherein im Licht der wunderbaren Selbstkundgabe Gottes,
hätte der universalen Schau von Journets Werk sicherlich keinen Abbruch
getan. Doch wäre der Plan ein anderer geworden, und seine Aussage hätte
die Wahrheit und Kraft des Osterglaubens gewonnen.

Dietrich Braun, Berlin-Dahlem

Waltee Kreck, Die Zukunft des Bekommenen. Grundprobleme der
Eschatologie. München, Christian Kaiser Verlag, 1961. 198 S.

Kreck entnimmt zunächst der Theologiegeschichte drei Haupttypen der
Eschatologie: die konsequente, heilsgeschichtliche und gegenwärtige
Eschatologie. Die Abbreviaturen werden verständlich sein, wenn ich hinzufüge,
daß Krecks dritter Typ Althaus, die frühe dialektische Theologie, aber auch
Bultmann und Gogarten umfaßt. Dieser Überblick hat «didaktischen» Sinn.



232 Rezensionen

Das von Kreck vorgelegte Buch ist aus einer Vorlesung entstanden, und die
theologiegeschichtliche Skizze soll einführend mit den wichtigsten
Lösungsversuchen bekannt machen. Zugleich wird so der entscheidende systematische

Mittelteil vorbereitet. Denn Kreck konzediert den von ihm referierten
drei Haupttypen, daß sie jeweils einzelne Elemente der neutestamentlichen
Aussagen zur Geltung bringen, wenn auch als isolierte Fragmente eines

ursprünglichen Ganzen.
Das Buch gilt der Frage nach dem uns weithin verlorengegangenen Ganzen.

Und gerade in der Aufnahme dieser Frage sieht Kreck die Aufgabe des

Systematikers. In der Dogmatik spitzt «sich das Problem aller Theologie
unausweichlich zu» (S. 81). Gelegentlich scheint es so, als ob die Entdeckung
des Phänomens der Eschatologie in der religionsgeschichtlichen Schule Sache
der Exegese gewesen sei, während «die rechte Deutung... eine Aufgabe der
Dogmatik war und ist» (S. 10). Ich weiß nicht, ob die Exegese sich diese

Aufgabe von der Dogmatik abnehmen lassen kann, muß aber gestehen, daß
der Systematiker Kreck der Exegese zu einer sachgemäßen Weitung
verengter Horizonte zu verhelfen bemüht ist, wenn er die skizzierten Ansätze
immer wieder bei einer Verkürzung der Perspektive behaftet, auf die sie

jeweils hinauslaufen. Das Hilfreiche seines Buches besteht darin, daß er sich
nicht mit einem «scheinbar legitimierten Lehrchaos» (S. 78) abfinden kann,
sondern sich zu einer Lösung des Problems durchfragen möchte, bei der die
verschiedenen Ansätze (bzw. Eschatologien der Schrift selbst!) sich in einer
«gewissen Einheit» treffen («ohne sie gewaltsam zu harmonisieren, aber auch
ohne die eine auf Kosten andrer sofort zu eliminieren», S. 79). Was er m.a. W.
zeigen möchte, ist «1. daß das Eschaton in Jesus Christus bereits einmal für
allemal gekommen ist, 2. daß es in ihm heute und hier zu uns kommt, und
3. daß es noch kommen wird, obschon es Perfektum und Gegenwart ist»
(S. 81). Kreck kann auch von einer «komplexen Sicht des Eschatologischen»
als dem Gebotenen sprechen.

Ich möchte unterstreichen, daß ich schon diesen Aufriß des Problems mit
Respekt verzeichne. Vor allem ist aber von den von Kreck gegebenen
Antworten zu sagen, daß sie in hohem Maß weiterführend sind, gerade weil sie
nicht monologhaft, sondern im ständigen Gespräch mit der Theologiegeschichte

formuliert werden. Die Frage nach der Eschatologie bekommt
den Rang einer « Stichprobe für die echte Redeweise von der Offenbarung,
ihrer Wirklichkeit, ihrer Verborgenheit und ihrer Künftigkeit» (S. 172), und
Kreck nimmt dabei die theologische Arbeit K. Barths und H. J. Iwands auf.
Sehr behutsam wird durchgängig das Problem der Sprache (als das theologische

Problem der Übersetzung des biblischen Zeugnisses) angesichts der
gegenwärtigen theologischen Situation gesehen.

Ich kann nun nur noch andeuten, auf welchen Linien der Verfasser sich
entscheidend bewegt, um dem Dilemma sich widersprechender Deutungen
der Eschatologie zu entgehen und zugleich weder einem naiv mythologischen
(«verobjektivierenden») Reden noch einer nur noch existentialen Interpretation

zu verfallen - weil hier einmal die Verborgenheit des Heilsgeschehens
verkannt und zum anderen sein «extramentaler» Charakter gefährdet wäre.
Krecks wichtigster Satz dürfte der sein, daß auch die Eschatologie «primär



Rezensionen 233

Christologie ist und nicht dies oder das, sondern Jesus Christus selbst unsere
Zukunft und Hoffnung ist» (S. 87), was nicht so zu verstehen ist, als habe

man «mit den christologischen Aussagen als solchen schon die Sache im
Griff» (S. 115). Im Griff kann man sie nie haben. Vielmehr ist die Einsicht
zu gewinnen, daß es um die überlegene Wirklichkeit Jesu Christi selbst geht,
der sich im Zeugnis seiner Zeugen ankündigt und verheißt: eben als der
Gekommene, der der Kommende ist und in dessen Zukunft unsere Zukunft
beschlossen ist. Dieser Wirklichkeit wird ein nur anthropologischer Zuschnitt
der Eschatologie nicht gerecht, weil dabei die christologische Aussage «zur
bloßen Chiffre zu werden droht» (S. 87). Und einer Antithese von Mitteilung
und Anrede bei der Umschreibung dessen, was das Kerygma ist, bleibt
entgegenzuhalten, daß sie auseinanderreißt, was «als sachlich zueinandergehörig
zu begreifen» ist (S. 94). Eine solche falsche Alternative verrät, daß hier das
biblische Zeugnis überfremdet wird. Und das bedeutet für die Eschatologie :

Das Kerygma bezieht sich auf ein (einmaliges) Geschehen, zu dessen Charakter

es gehört, daß es nicht vergangen ist. «Als Botschaft von diesem
einmaligen Geschehen ist es zugleich Verheißung künftigen Geschehens.» Und
es ist paradox zu sagen: «Das in Christi Auferstehimg bereits geschehene
Eschaton verbürgt das kommende Eschaton, in dem es nicht nur geglaubt,
sondern unausweichlich geschaut wird» (S. 95). Eben das bereits geschehene
Eschaton drängt über sich hinaus, enthält die Zukunft in sich, in unver-
kürzbarer Realität. Die christliche Hoffnung meint etwas anderes (um-
risseneres und realeres!) als eine zur Struktur der menschlichen Existenz
gehörende Zukünftigkeit.

In einem Schlußteil versucht Kreck das Gesagte an Hand einiger
Paradigmen zu konkretisieren, was doch einem Grundriß der Eschatologie
nahekommt. Ich muß mich mit den gegebenen Hinweisen auf die Grundlinie
begnügen. Ich möchte noch notieren, daß mir gerade auch seine Sätze über
den Auftrag des Historikers (S. 116f.) wie über das Problem des Kanons
(S. 118 bzw. S. 170) begründet und einleuchtend vorkommen. Ich möchte
dem Verfasser um der Sache willen ein fruchtbares Echo wünschen.

Georg Eichholz, Wuppertal

Lothar Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem. Eine
Auseinandersetzung mit dem transzendentalen Ansatz des theologischen Ver-
stehens. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1961. 200 S.

Die vorliegende Arbeit geht von einer wichtigen Fragestellung aus, indem
sie den Versuch unternimmt, die Spannung, welche gegenwärtig zwischen
Dogmatik und existential-theologischer Interpretation herrscht, als her-
meneutisches Problem darzustellen. Daß der Verfasser gelegentlich
Fragestellungen und Lösungsversuche bis auf Harnack und Ritsehl oder Baur und
Schleiermacher zurückverfolgt, trägt zum besseren Verständnis der
bisweilen recht komplizierten Sachverhalte bei. Das Schwergewicht liegt jedoch
nicht auf der theologiegeschichtlichen Betrachtung der Hermeneutik,
sondern auf der aktuellen Auseinandersetzung mit der vor allem von Bultmann
und Gogarten geforderten Entmythologisierung und existential-theologischen
Interpretation. Der Verfasser ist mit der modernen Problemlage gut vertraut



234 Rezensionen

und erweist sich gelegentlich als scharfsinniger Kritiker (so z. B. gegenüber
K. Barth, Bultmann, Flückiger, Harnack, Jaspers u. a.).

Aus der Fülle der Fragestellungen und Probleme können hier nur einige
Aspekte herausgegriffen werden. Einleitend erklärt der Verfasser: «Die
Theologie spricht keine eigene Sprache, sondern sie denkt und spricht die
Sprache des in der Welt befindlichen Menschen. In dieser Beziehung ist die
Theologie durchaus .allgemein' und untersteht so in ihrem Denken und
Reden den Regeln der .allgemeinen' Verstehbarkeit.» Es scheint heute mehr
als je zuvor nötig, diese Sätze zu betonen. Doch wäre zu fragen, ob man sie

nicht besser in Form von Imperativen oder Postulaten formulieren sollte.
Denn im Gefolge von Heideggers eigenwilligen Wortkünsteleien und
Begriffsdichtungen hat man mancherorts eine Art esoterische Geheimsprache
entwickelt, die dem Uneingeweihten kaum mehr verständlich ist. Im
Bereich der systematischen Theologie besteht heute die akute Gefahr, daß man
mehr und mehr der magischen Gewalt der Worte erliegt und in ein Arbeiten
und Diskutieren verfällt, welches sich in den Bahnen einer selbstkonstruier-
ten, aber real gar nicht vorhandenen Problematik bewegt.

So läßt sich z. B. die Frage nach der Berechtigung der von Schleiermacher
bis zu Bultmann und Gogarten geübten Dogmenkritik nur dann einigermaßen

sachgemäß behandeln, wenn eine doppelte Bedingung erfüllt wird:
die zu untersuchenden Positionen müssen sorgfältig analysiert werden, und
die Voraussetzungen des eigenen Standpunktes, von dem die Kritik ausgeht,
müssen zureichend geklärt werden. Denn ob imd inwieweit eine Dogmenkritik

bejaht werden kann, hängt davon ab, was man unter «Dogma»
versteht, wie man sich zu der Frage der Schriftgemäßheit einzelner Dogmen
stellt und wie man die Verwendung einer nicht-biblischen, philosophischen
Terminologie bei der Dogmenbildung beurteilt. Nicht weniger relevant ist die
Frage, ob die Dogmen nur Lehrnorm sein sollen oder darüber hinaus auch
unveränderliche Glaubensnorm, d. h. kirchlich sanktionierte Lehrsätze, die
vom Christen geglaubt werden sollen.

Zu der bisher ungelösten Frage, worin eigentlich der sogenannte
«Existenzbezug» biblischer oder theologischer Aussagen besteht, wäre zu
bemerken, daß sich diese Frage weder auf Grund der grammatischen Struktur
noch auf Grund der Denotation der betreffenden Aussage eindeutig
entscheiden läßt. Da wir über keine allgemeinverbindliche Ontologie und
Anthropologie verfügen, wird die Reaktion gegenüber theologischen
Aussagen stets individuell verschieden ausfallen. Man wird sich also damit
abfinden müssen, daß metaphysische und «objektivierende» Aussagen, die ex
definitione keinen Existenzbezug besitzen, für viele Christen dennoch einen
solchen aufweisen. Von daher ist es auch zu verstehen, daß die Entmythologi-
sierung als Eliminierung biblischer Gedanken oder als Reduktion des Keryg-
mas empfunden werden kann, obwohl Bultmann sie keineswegs in diesem
Sinne verstanden wissen will. Es fällt jedenfalls schwer ins Gewicht, daß
Paulus die Heilsbedeutung von Kreuz und Auferstehung von der historischen
Faktizität dieser Ereignisse abhängig gemacht hat (1. Kor. 15).

Zur Kritik wäre zu bemerken, daß nicht erst F. Chr. Baur, sondern
bereits J. S. Semler die kritische Dogmengeschichtsschreibung eingeleitet und



Rezensionen 235

die Dogmengeschichte als Geschichte der Entwicklung von dogmatischen
Lehrsätzen begriffen hat (vgl. S. 25). Die These, daß das Gesetz außerhalb
des Evangeliums keine Bedeutung hat (S. 191, Anm. 23), scheint mir
angesichts der paulinischen Aussagen über das Gesetz unhaltbar zu sein. - Die
kritischen Einwände sollen jedoch den Dank nicht schmälern, den man dem
Verfasser für sein gehaltvolles Buch schuldig ist. Gottfried Hornig, Lund

Kl. v. Bismarck & Fr. Karrenberg (Hrsg.), Kontinente wachsen zusammen.
Gesellschaftliche Auswirkungen der Industrialisierung in Europa, Asien und
Afrika. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1961. 221 S. DM 12.80.

Es handelt sich bei diesem Werk, das noch zur Weltkirchenkonferenz von
Neu-Delhi erschienen ist, um eine Sammlung von 23 Einzelaufsätzen mit
einem Vorwort von Visser't Hooft. Wer eine speziell ökumenische
Fragestellung erwartet hätte im Sinne des Einflusses der Industrialisierung auf
den Gang der ökumenischen Bewegung, würde enttäuscht sein. Aber das
ist gerade das Besondere an diesem Buch, daß es soziologisch anspruchsvoll
das Problem der Industrialisierung als solches in den Blick bekommt.
Gerade hier sind die Christen aller Kontinente gerufen. Darin liegt die ökumenische

Fragestellung dieses Buches. Wie kann Christus in dieser neuen Welt
verkündigt werden?

Der Horizont des Buches ist seinem Titel gemäß weit gespannt. Über
Afrika, Indien, Japan, USA ist der Bogen nach Europa geschlagen. Die
Thematik umfaßt die Gebiete : Betrieb - Gewerkschaft - Ackerbau - Familie
— Freizeit - Bildung. Die sachkundigen Verfasser kommen selber aus allen
Kontinenten. Das Buch ist schon in sich eine echt ökumenische Leistung.
Die vielfältigen Probleme — auch die europäischen Fragen — erhalten von
draußen eine ganz andere Färbung, wie ja auch Neu-Delhi erneut gezeigt hat.
Die Ost-West-Frage etwa oder die Frage der Demokratie und der Diktatur
werden in der jeweiligen Situation zwangsläufig anders gesehen. Die
Entwicklungsländer wollen die Alternative Planwirtschaft oder freie
Marktwirtschaft nicht einfach übernehmen. Beide Wirtschaftssysteme
überschneiden sich auch in der Praxis. Die Wirklichkeit der industriellen Welt
zerbricht manche Ideologien. Andererseits wird mit Recht darauf aufmerksam

gemacht, daß der Kommunismus nicht nur oder auch nur seinem Wesen
nach eine Wirtschaftstheorie ist, sondern eine geistesgeschichtliche
Bewegung.

Aus der Fülle der Themen greifen wir einen Gedankengang heraus, der
uns für Europa besonders wichtig zu sein scheint, nämlich die Frage nach
dem Einfluß des Christentums auf die Industrialisierung selbst und die Frage
nach der Bewältigung der Säkularisation des Christentums. G. Picht weist
vom Freizeitproblem auf eine entartete Möglichkeit neuer Wirksamkeit der
Religionen hin (S. 134). Als Freizeitbeschäftigung der industrialisierten
Gesellschaft wird das Christentum sicher seinen Platz nicht behaupten wollen —

schon gar nicht in der Reihe der Weltreligionen -, sondern es handelt sich
hier mit Picht um die Wahrheitsfrage. Es steht außer Zweifel, daß die
Industrialisierung selbst auf dem Kulturboden des westlichen Christentums
gewachsen ist. Das betont Bischof Newbigin in seinem hochinteressanten



236 Rezensionen

Aufsatz zu Recht (S. 205). Es ist aber falsch, wenn man den Kommunismus
als im Zuge der Industrialisierung entstandene Ideologie eine «christliche
Häresie» nennt, wie es T. S. Wilkinson tut (S. 162). K. v. Bismarck betont
auch das Herauswachsen unserer Gesellschaftsordnung aus dem Boden des
Christentums (S. 213), verweist aber als Quelle der Säkularisation auf den
Humanismus des 16. Jahrhunderts (S. 209/10). Es handelt sich in Wahrheit
bei der Säkularisation um einen Einbruch des Heidentums in die christliche
Welt. Gerade der Kommunismus ist keine Häresie, die ihrem Wesen nach
immer noch christlich sein und bleiben will, sondern eine Apostasie, die
bewußt gottlos sein will. Dieser säkularisierten Welt gilt es das Evangelium
glaubwürdig zu verkündigen. Säkularisation ist natürlich nicht einfach
Kommunismus. Die Säkularisation hat deshalb ihren Platz in der westlichen
Welt, weil das Christentum hier die Menschen frei machte der Schöpfung
gegenüber. D. Bonhoeffer spricht ja dann hier von der mündigen Welt. Das
eigentliche Problem setzt erst im Verhältnis zum Schöpfer ein. Hier erwacht
im Zuge der Industrialisierung und der Weltbeherrschung ein neues, gottloses

Heidentum. Kann man auch Gott gegenüber «mündig» werden?
Es ist der beachtliche Tenor des ganzen Buches, daß die heutige

Verkündigung unter Berücksichtigung des raschen sozialen Umbruches unserer
Zeit zu geschehen hat. Und zwar so, daß zunächst der Christ als technischer
Fachmann seine Aufgabe in den Entwicklungsländern wahrnimmt, daß er so
in der Ferne und in derNähe seinen Glauben in derneuen Wirklichkeit bewährt.
Dann wird auch, so ist die Hoffnung, in Rückwirkung dieser Taten auf den
alten Kontinent hier die Säkularisation zwischen theoretischem Christentum
und praktischem Materialismus überwunden werden können. Die Welt ist
kleiner geworden. «Kontinente wachsen zusammen.» Die Industrialisierung
bringt die Menschen aller Rassen und Religionen zwangsläufig in nähere
Verbindung, ja sie macht sie voneinander abhängig im konkretesten Sinn.
So ist mit der Fragestellung dieses Buches auch die Frage nach dem Sieg
des Christentums gestellt. Nach den letzten Seiten der Sammlung sollen
wir die Sorge um diesen Sieg getrost Jesus Christus selbst überlassen,
inzwischen aber tun, was immer von uns als Christen in der neuen Zeit
gefordert ist. Klaus-Martin Beckmann, Bonn

Hans Schab, Seelsorge und Psychotherapie. Zürich und Stuttgart, Rascher
Verlag, 1961. 270 S.

Vor dreißig Jahren hielt der kürzlich verstorbene Zürcher Psychologe
Carl Gustav Jung vor einer Pfarrerkonferenz einen Vortrag über «Die
Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge», der dann im Druck erschienen
ist und ein berechtigtes Aufsehen erregt hat. Jung behauptet, daß der Mangel
an Religion ein neurose-erzeugender Faktor ersten Ranges sei, ja daß bei
Menschen in der späteren Lebenshälfte, d. h. nach dem 35. Lebensjahr, die
fehlende Religiosität letzten Endes die eigentliche Ursache ihrer nervösen
Störungen sei. Jedoch sei der Pfarrer, besonders der protestantische, nicht
immer der Rechte, um dieses religiöse Bedürfnis zu befriedigen. Die Leute
gingen eben eher zum Arzt, von dem sie keine Moralkuchen oder die Zu-



Rezensionen 237

mutung des Fürwahrhaltens von dogmatischen Aussagen zu befürchten
hätten.

Der Berner Theologe Hans Schär, ein Schüler Jungs, der sich als Pfarrer
der psychologischen Seelsorge gewidmet und sich als Universitätslehrer
theoretisch damit auseinandergesetzt hat, sucht in dieser Arbeit die
Ergebnisse Jungs zu erhärten. Es geschieht dies großenteils in der Form einer
Auseinandersetzung mit zwei protestantischen Seelsorgearbeiten, denen von
Hans Asmussen und Eduard Thurneysen. Diese beiden bemühen sich, eine
reinliche Scheidung zwischen religiöser Seelsorge und ärztlicher
Psychotherapie zu machen, wie dies in der dialektischen Theologie überhaupt üblich
ist. Das wirkliche Heilmittel einer kranken Seele ist nach ihnen nur die
sündenvergebende Gnade Gottes, die nur im Auftrage der Kirche vermittelt
werden kann. Sie verlangen darum vom Beichtenden den Glaubensgehorsam
dem Worte Gottes gegenüber und können darum dem zweifelnden Menschen,
der jenen Gehorsam eben nicht leisten kann, keine Hilfe geben. Die
ärztlichen Psychotherapeuten sind oft viel eher bereit, sich von der Theologie
belehren zu lassen, als umgekehrt die Theologen von der Psychologie zu
lernen geneigt sind.

Nach Schär liegt das Gewicht nicht auf der gegenseitigen Abgrenzung der
Kompetenzgebiete zwischen Seelsorge und Psychotherapie. Im Mittelpunkt
steht immer der hilfesuchende Mensch, und die Legitimation zur Seelsorge
bezieht der Pfarrer nicht von der Autorität der Kirche her, sondern vom
Gleichnis vom barmherzigen Samariter. «Die Psychologie erkennt wie die
Religion eine Bestimmung des Menschen, und zu der tiefsten Verwirklichung
menschlichen Wesens gehört eine religiöse Orientierung» (S. 201). Wenn das
Bedürfnis der Gotteserfahrung innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft
befriedigt werden kann, dann ist ja mit der religiösen Seelsorge alles in Ordnung.
Wenn aber nicht, dann muß der Seelsorger - oder der Psychotherapeut -
statt dessen eine Seelenführung einleiten, die Schär auch «die große
Seelsorge» nennt. Diese muß ohne alle Voreingenommenheit und im Geist der
Wahrhaftigkeit vorgenommen werden. Es ist nicht jedem Menschen mit der
gleichen Form religiöser Haltung geholfen, aber die Religion ist für die
Selbstwerdung entscheidend. Weder Theologie noch Psychologie darf die
andere als ihre ancilla betrachten: «Einseitigkeit nach beiden Seiten führt
an der wirklichen und möglichen Erkenntnis des wahren Tatbestandes
vorbei» (S. 187).

Wie leicht zu ersehen ist, behandelt diese Arbeit keineswegs nur eine
irgendmaßen periphere Angelegenheit im Gebiet der praktischen Theologie.
Man kann zu diesen Fragen keine Stellung nehmen ohne eine Klärung der
Frage nach Art und Weise der göttlichen Offenbarung und dem Verhältnis
des Christentums zur Religion überhaupt. Wie wäre es, wenn die Erörterung
solcher Dinge, statt sich im luftleeren Raum der Theorien zu bewegen, sich
zum empirischen Boden der seelischen Erfahrung senken könnte

Ivar Alm, Motala (Schweden).


	Rezensionen

