
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 3

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Die Königsideologie in Israel
Ein Diskussionsbeitrag

Seitdem S. H. Hooke im Jahre 1933 seinen Sammelband «Myth and
Ritual» veröffentlichte, sind in der alttestamentlichen Exegetik verschiedene
Arbeiten über die «Königsideologie» und ihre Rolle in Israel erschienen.
Besonders lebhaft ist die Diskussion über dieses Problem während der beiden
letzten Jahrzehnte gewesen. In einigen Fällen war jedoch festzustellen, daß

man sich nicht mit dem Begriff «Königsideologie» befassen wollte oder
konnte. Hierzu kam, daß der letzte Weltkrieg die internationalen Verbindungen

abschnitt und die wissenschaftliche Diskussion verhinderte.
Die neuerdings erschienene Arbeit von K.-H. Bernhardt erbietet daher

eine gute Gelegenheit, einigen Punkten besondere Aufmerksamkeit zu
schenken1. Zuerst sollte man stets im Auge behalten, daß es sich um eine
Ideologie handelt, die in den Texten zum Ausdruck kommt, um eine auf
religiöser Basis gegründete Auffassung von der Stellung und der kultischen
Rolle des Königs. Er wird also als göttlich und von göttlichem Ursprung
angesehen, geboren als Sohn Jahwes, Ps. 2, 7. Dies besagt, daß ihm göttliche
Eigenschaften beigemessen werden, ja daß er sogar als Gott, DVî^X,
angesprochen wird, Ps. 45, 7. Mit der Salbung zum König kommt Jahwes Geist,
der göttliche Heilige Geist, über ihn. Er wird dadurch ein allweiser und
vollkommener Richter und erhält das Epithet «Messias». Es findet sich offenbar
auch die Auffassung, daß der König als göttliches Wesen präexistent sei,
nach Hes. 28, Iff. zu urteilen. Eine andere im A. T. auftretende Vorstellung
ist die, daß der König zu Jahwes Erstgeborenem gemacht wird, er wird
adoptiert2 und als Herrscher über alle Könige eingesetzt, Ps. 89, 27ff., er
wird der König der Könige, ebenso wie Jahwe der Gott der Götter ist.

Wenn man nun skizzieren will, wie das vorderorientalische Kultmuster
ausgesehen hat, darf man nicht die Auffassung vertreten, es sei «in der Welt
des alten Orients überall das gleiche» gewesen, wie es M. Noth tut3. Das ist
eine grobe Mißauffassung, mit der Noth leider nicht allein dasteht. Noth u. a.
haben nicht beachtet, daß auch von Seiten der sog. Patternisten hervorgehoben

1 K.-H. Bernhardt, Das Problem der altorientalischen Königsideologie im
Alten Testament unter besonderer Berücksichtigung der Geschichte der
Psalmenexegese dargestellt und kritisch gewürdigt. Supplements to Vetus
Testamentum, 8 (1961).

2 Sowohl die Vorstellung von der Geburt als auch die von der Adoption
kommen in Gudeas Hymnus an Gatumdu vor, siehe Text bei Falkenstein -
v. Soden, Sumerische und Akkadische Hymnen und Gebete, S. 140.

3 M. Noth, Gott, König, Volk im A. T. : Zeitschr. f. Theol. und Kirche 47

(1950), S. 162. Auch bei den neutestamentlichen Exegeten hat sich diese

Mißauffassung verbreitet, siehe u. a. E. Schweizer, Erniedrigung und
Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern (1955), S. 151 ff.



206 Miszelle

worden ist, daß es sich um eine Konstruktion, also um eine Arbeitshypothese
handelt, und daß das «Schema» nicht überall im Vorderen Orient genau
gleich vorkommt. Es soll auch erwähnt werden, daß nicht alle von der
«myth and ritual »-Schule beeinflußten Forscher mit einem kultischen
«pattern» rechnen, welches von Land zu Land übernommen worden sein soll.

Vermutlich ist nun Bernhardt in seiner negativen Einstellung zur
Königsideologie des A. T.s von Noths oben angedeutetem Aufsatz inspiriert worden.
Die Bernhardtsche Auffassung stimmt nämlich gut mit einer Stelle in Noths
Artikel überein, welche aus methodischem Gesichtspunkt als eigentümlich
bezeichnet werden muß. Noth meint hier, wenn man das Königtum in
Israel behandeln will, so «kann man nicht von einzelnen, nicht eben
eindeutigen Anspielungen, wie sie sich vor allem im Psalter finden, ausgehen»
und die großen historischen Traditionen vom Königtum im A. T.
stillschweigend übergehen1. Noth verwirft somit bewußt die Anspielungen im
Psalter und ist statt dessen bereit, die Anschauung der Deuteronomisten zu
akzeptieren. Darf man wirklich in dieser Weise annehmen und verwerfen?
Will man das Zeugnis der Psalmen nicht akzeptieren oder, besser gesagt,
diesem nicht genügend Aufmerksamkeit schenken, dann wird die Diskussion
hinkend, und man erhält letztlich ein schiefes Bild. Uberhaupt hat doch die
Theologie wohl die Schuldigkeit, die größte nur denkbare Aufmerksamkeit
dem Ideengehalt der heiligen Schriften einer Religion zu widmen. Die
deuteronomistische Königsauffassung steht nicht allein da. Außerdem ist es

weniger glaubhaft, daß sie während der Königszeit, außer für den Kreis
«der Deuteronomisten», normgebend, «autoritiv» gewesen sein soll.

Wie sieht nun Bernhardt diese Erscheinungen? Gleich anfangs muß
bemerkt werden, daß seine Arbeit, die eine gründliche Untersuchung der
Gesichtspunkte und Ergebnisse der sog. Patternisten oder «myth and ritual»-
Forscher darstellen soll, unter der Voraussetzung geschrieben zu sein scheint,
daß das Resultat negativ werden muß, was als ein methodischer Fehler
anzusehen ist. Wenn Bernhardt die zu «the ritual pattern» gehörenden
Momente nennt, die seiner Meinung nach nicht in Israel vorkommen, so zeigt
das, daß seine Auffassung von dem Muster nicht ganz zuverlässig ist. Zwar
hat der Verfasser erst geschildert, wie verschieden das «ritual pattern» bei
verschiedenen Forschern aussieht. Trotzdem behandelt er es doch als eine
einheitliche Größe, was nicht richtig ist. Denn er geht danach von einem
vorderorientalischen Kultmuster aus und untersucht von diesem Ausgangspunkt,

ob die zu diesem Muster gehörenden Momente im A. T. vorhanden
sind. So kann er schließlich konstatieren, daß es keine Identität zwischen
«Gott und König» gibt, und verneinen, daß der König Gegenstand des Kultes
war. Einen «divine king» habe es in Israel nicht gegeben (S. 176). Was das
letztere betrifft, so hätte Bernhardt in diesem Zusammenhang klar herausstellen

müssen, daß ein prinzipieller Unterschied zwischen einem «divine
king» und einem sakralen König besteht. Der letztere Begriff ist nämlich
im Prinzip nicht ein und dasselbe wie der erste. Manche Forscher vermeiden
daher den Ausdruck «divine king». Was mm die Frage betrifft, ob der König

4 Noth (A. 3), S. 174.



Miszelle 207

Gegenstand des Kultes gewesen ist, hätte der Verfasser erst einmal klarlegen
müssen, ob überhaupt irgendein Forscher dies von einem israelitischen König
behauptet hat. Bekanntlich ist ja nur sehr wenigen semitischen Königen
diese Ehre widerfahren. In der Frage der Identität zwischen Jahwe und
dem König hat Bernhardt das Problem, daß wir im A. T. viel mehr mit dem
König als Jahwes Sohn zu rechnen haben, nicht zufriedenstellend behandelt.
In diesem Punkt besteht doch wohl eine Ubereinstimmung mit
außerisraelitischem Material. Wegen dieses Sohnverhältnisses könnte man rein
logisch die Frage stellen, ob der König etwa auch «identisch» mit einer
anderen Gottheit gewesen sei - auch wenn dies nicht der Fall gewesen sein

sollte, so hat man doch vom methodischen Gesichtspunkt aus das Recht,
diese Frage zu stellen. Bernhardt meint - wie die Deuteronomisten, - daß
Israel nur eine einzige Gottheit, Jahwe, gehabt habe, zu einer Zeit, als der
Monotheismus noch nicht gesiegt hatte! Für die meisten Verneiner der
Existenz eines «divine king» in Israel wird da Ps. 45, 7 eine Crux, aber man
umgeht diese Klippe wie u. a. Bernhardt mit der Erklärung, daß der Sänger,
der das Wort DTlVx in diesem Vers gebraucht, ein «höfischer Sänger» war
(S. 263)5.

Woher stammt diese Kenntnis? fragt man sich unwillkürlich. Bernhardt
läßt in seiner Abhandlung oft den Ruf nach Beweisen ertönen, aber der kann
hier gegen ihn selbst gerichtet werden, denn in diesem Fall will Bernhardt ja
einfach eine vorhandene «literarische Quelle» relativieren, was nach seinen
eigenen Worten (S. 253) nicht zulässig ist. Wenn der König mit DTlVx
angeredet wird, bedeutet das, daß er dem divinen Kreis zugehört, jedoch nicht,
daß er notwendigerweise als identisch mit Jahwe angesehen werden muß.
Ebenso relativiert Bernhardt den Text Ps. 2, 7: «Du bist mein Sohn, heute
habe ich dich geboren.» Die meisten Kritiker, so auch Bernhardt, glaubten
annehmen zu können, daß man auf «patternistischer» Seite der Ansicht war,
einen Beweis dafür zu haben, daß der König physisch als Sohn Jahwes
geboren wurde. Vielleicht ist eine solche Auffassung vertreten worden, aber
darüber können wir schwerlich ein Urteil abgeben. Dieser Text besagt ja,
daß Jahwe an dem Tag, an dem der König gesalbt worden ist, «heute», BVfl,
den König geboren hat. Es steht indiskutabel fest, daß es sich um eine Geburt
handelt ; so steht es im Text. Die Salbung führte mit sich, daß der König als
Sohn Jahwes «geboren» wurde. Das ist eine kultisch-religiöse Wirklichkeit,
für die der Ausdruck «Neugeburt» der zutreffendste zu sein scheint. Wenn
man nun behauptet, wie es verschiedene Forscher, darunter Bernhardt und
auch der von ihm stark kritisierte A. R. Johnson, tun, daß der Text so
aufgefaßt werden soll, als ob es sich um eine Adoptierung handelt, begeht man
den Fehler, das Schriftwort zu relativieren, was man nach Bernhardts
eigenen Worten nicht tun darf.

Nachdem er die Auffassung über die verschiedenen Erscheinungen, die
zur «altorientalischen Königsideologie» gehören, behandelt hat, wendet sich
Bernhardt denjenigen zu, die dafür sprechen können, daß der israelitische

5 Noth (A. 3) fügt dem Text einige Wörter hinzu und erreicht damit das

gewünschte Resultat, S. 188.



208 Miszelle

König als «altorientalischer ,divine king' angesehen werden» könnte. Danach
verfällt er aber einem Trugschluß, wenn er behauptet, falls dies alles richtig
ist, «dann ist auch die Annahme gerechtfertigt, daß sich das .general ritual
pattern' auch im alten Israel findet, mit allen seinen Riten und dem Höhepunkt

im großen Herbst- oder Jahresfest» (S. 88). Das ist wirklich
verblüffend. Wenn man sich wie Bernhardt doch im klaren darüber ist, daß das
Muster eine Konstruktion ist und in keinem Gebiet vollständig vorkommt,
warum zieht er dann den Schluß, daß es «mit allen seinen Riten» gerade in
Israel existiert haben muß

In diesem Zusammenhang wird gern die Frage gestellt, woher die Israeliten
ihre (eventuelle) Königsideologie übernommen haben könnten. Bernhardt
glaubt, daß sie mit David und seiner Eroberung Jerusalems Eingang gefunden

habe. Man darf aber nicht vergessen, daß auch Saul, Israels erster
Großkönig, ein Priesterkönig kanaanäischen Typs gewesen war. Welches andere

Königtum können die Israeliten gekannt haben? Es ist kaum berechtigt,
Saul nur als einen charismatischen Volksführer anzusehen (so Bernhardt)
und ihn in eine andere Klasse als David und dessen Nachfolger einzustufen.
(Übrigens war wohl jeder israelitische König charismatisch, denn durch die
Salbung empfing er ja Jahwes Geist.) David war der Erbe des jebusitischen
Königtums. Daher können bestimmte feinere Unterschiede zwischen dem
Königtum Davids und dem Sauls auftreten, gewisse Erscheinungen können
in Jerusalem eine spezielle Betonung erfahren haben, aber im Prinzip sind
beide Priesterkönigtümer, was David betrifft, «nach der Weise Melchisedeks»,
Ps. 110, 4. Das israelitische Königtum in Jerusalem wird somit im weiteren
Verlauf mehr von jebusitischen Anschauungen beeinflußt.

In diesem Punkt versucht Bernhardt allen jebusitischen Einfluß
abzufertigen, indem er einmal die Hypothese von Zadok als Jerusalems letztem
jebusitischen Priesterkönig, der von David als oberster Standespriester
eingesetzt worden sein soll, ablehnt, andererseits hypothetisch annimmt, daß
David die Jebusiterstadt zerstört habe, weshalb kein königlicher Tempel
mit dazugehöriger Priesterschaft von David übernommen worden sei. Es
stimmt, daß Zadok nicht König war, das geht aus 2. Sam. 24, 23 hervor, wo
Aravna als König bezeichnet wird6. In der Frage der Existenz von Jebusiter-
heiligtümern, die von den Israeliten übernommen worden sein können, hat
Bernhardt jedoch nicht ganz (S. 97) die Bedeutung von König Aravnas pj,
dem Platz, wo später der Tempel Salomos erbaut werden sollte, beachtet.
Bernhardtt Hypothese kann nicht als glaubwürdig bezeichnet werden. Eine
Darstellung von Israels Religionsgeschichte, die das jebusitische Erbe ganz
eliminiert, wirft für die weitere Religionsentwicklung eher noch mehr
Probleme auf, als daß sie zu ihrer Klärung beiträgt.

Im Anschluß an das oben Gesagte verdienen auch die zwei Einstellungen
zum Königtum, die sich im A. T. außerhalb des Psalters finden, nämlich
eine königsfreundliche und eine königsfeindliche, unsere Aufmerksamkeit.
Bernhardt beschäftigt sich eingehend mit diesem Problem und kommt zu
dem Schluß, die feindliche Einstellung sei die ältere. Das stimmt auch ganz

6 G. Ahlström: Vet. Test. 11 (1961), S. 117.



Miszelle 209

mit der Auffassung überein, daß man erst von David an etwa mit einer
ausgeprägten Königsideologie in Israel rechnen kann. Diese seine Hypothese
will Bernhardt aber mit einer anderen stützen. Die königsfeindliche Tendenz
läßt er nämlich ihren Grund in der noch nicht bewiesenen Hypothese von der
Amphiktyonie haben, weshalb die sonst interessante Darstellung wenig
überzeugen kann. Von den Indizien für die späte Entstehung der
königsfreundlichen Tendenz, die noch von Bernhardt aufgeführt werden, mag die
Einstellung des Buches der Sprüche erwähnt werden. Wenn dies Buch in
seiner gegenwärtigen Form auch erst in nachexilischer Zeit fertig vorgelegen
haben sollte, so bedeutet dies keineswegs, daß sämtliche Sprüche aus später
Zeit stammen müssen. Prinzipiell deutet nichts darauf hin, daß dieses Buch
nicht Sprüche sehr hohen Alters, ja sogar aus Israels ältester Zeit, enthielte.
Hier hat Bernhardt unzweifelhaft die Problematik vereinfacht.

Die Königsauffassung Hoseas findet Bernhardt insofern bemerkenswert,
als Hosea sich als Grund für seine Distanzierung vom Königtum nicht der
schlechten Erfahrungen seiner Zeit mit Königen bedient, unter denen sich
Mörder und Usurpatoren wie Sachai'ja und Pekahja im Nordreich befanden.
In diesem Zusammenhang findet sich die Behauptung, der Ausdruck «David,

euer König», Hos. 3, 5, sei eine von dem judäischen Redaktor
eingeschobene Glosse (S. 139, A. 2). Ein Beweis hierfür wird nicht erbracht. In
Wirklichkeit ist dieser Vers nicht sekundärer Art. Ein aufmerksamer Leser
von Hoseas Buch wird im Gegenteil finden, daß der Vers einen Kardinalpunkt

in der Anschauung Hoseas ausdrückt. Das nordisraelitische Königtum

wird nämlich vom Propheten gänzlich verworfen, gerade weil es nicht
davidisch ist. Die Könige des Nordreiches sind somit sichtbare Beweise des

Abfalls, denn das Geschlecht Davids ist nach Ansicht des Propheten Israels
einzige legitime Königsdynastie, wie auch Jerusalem mit seinem Jahwekult
als der legitime Kultplatz des Volkes dasteht. Von all dem ist das Nordreich
abgefallen, und dies wird zum primären Ausdruck der Sünden des Volkes.

Ein anderes umstrittenes Zeremoniell im Zusammenhang mit «the ritual
pattern» ist der Hieros gamos. Rein prinzipiell gesehen wird der König
durch den Hieros gamos als göttlich geboren. Dies wäre also ein Fall, wo
man mit Recht von einer «physischen» Geburt sprechen könnte. Es ist hier
nicht möglich, diesen ganzen Fragenkomplex zu beleuchten. Nur soviel sei

angedeutet, daß das Fehlen der Gottesnamen miT und DVlVx im Hohen
Lied (siehe jedoch 8, 6) nicht, wie Bernhardt es tut, als Beweis dafür angeführt

werden kann, daß es kein Hieros gamos-Zeremoniell in Israel gegeben
habe. Aus methodischem Gesichtspunkt muß man sich nämlich erst die Frage
stellen, ob dieses Zeremoniell einer anderen Gottheit gegolten haben könnte.

Hier muß ein schon oben erwähnter methodischer Punkt noch einmal
hervorgehoben werden. Beim Studium des A. T.s darf der Wissenschaftler
nicht die Wertung der Deuteronomisten zu seiner eigenen machen und also
in ihrem Geist gewisse Erscheinungen wie beispielsweise das Vorkommen
anderer Götter in der Religion Israels als Zeichen eines Abfalls vom
Monotheismus erklären. Es ist ganz in seiner Ordnung, wenn man klarlegt, was
der Text sagt und meint, aber man darf es nicht dabei bewenden lassen. In
der Frage des Monotheismus in Israel bedeutet dies also, daß man Rück-

14



210 Miszelle

sieht auf den Religionsstreit nehmen muß, der hier ausgekämpft wurde, und
daß man nicht vergessen darf, daß wir das Textmaterial von den Vertretern
der Traditionslinie, die in diesem Streit siegte, erhalten haben7.

Gösta W. Ahlström, Uppsala

7 Eine eingehende Behandlung von Bernhardts Arbeit würde einen weit
größeren Platz als den hier zur Verfügung stehenden beanspruchen. Nur
soviel sei noch gesagt, daß Bernhardt in seinen Hinweisen auf andere
Verfasser wenig Genauigkeit zeigt. Die vielen Fehler im Literaturverzeichnis
deuten auch nicht gerade auf eine besondere Akribie des Verfassers hin.
Allein auf Seite 315 ließen sich 12 Fehler feststellen. Eine Besprechung von
Bernhardts Buch habe ich (auf Englisch) im Svensk exegetisk ârsbok 26

(1961) gegeben.


	Miszelle

