Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)
Heft: 3
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle

Die Ko6nigsideologie in Israel
Hin Diskussionsbeitrag

Seitdem S. H. Hooke im Jahre 1933 seinen Sammelband «Myth and
Ritual» versffentlichte, sind in der alttestamentlichen Exegetik verschiedene
Arbeiten tiber die « Koénigsideologie» und ihre Rolle in Israel erschienen. Be-
sonders lebhaft ist die Diskussion tiber dieses Problem wihrend der beiden
letzten Jahrzehnte gewesen. In einigen Féllen war jedoch festzustellen, daB
man sich nicht mit dem Begriff «Konigsideologie» befassen wollte oder
konnte. Hierzu kam, dafl der letzte Weltkrieg die internationalen Verbin-
dungen abschnitt und die wissenschaftliche Diskussion verhinderte.

Die neuerdings erschienene Arbeit von K.-H. Bernhardt erbietet daher
eine gute Gelegenheit, einigen Punkten besondere Aufmerksamkeit zu
schenkenl. Zuerst sollte man stets im Auge behalten, dafl es sich um eine
Ideologie handelt, die in den Texten zum Ausdruck kommt, um eine auf
religioser Basis gegriindete Auffassung von der Stellung und der kultischen
Rolle des Konigs. Er wird also als gottlich und von géttlichem Ursprung
angesehen, geboren als Sohn Jahwes, Ps. 2, 7. Dies besagt, daBl ihm géttliche
Eigenschaften beigemessen werden, ja daB er sogar als Gott, D17, ange-
sprochen wird, Ps. 45, 7. Mit der Salbung zum Koénig kommt Jahwes Geist,
der gottliche Heilige Geist, iiber ihn. Er wird dadurch ein allweiser und voll-
kommener Richter und erhalt das Epithet « Messias». Es findet sich offenbar
auch die Auffassung, daB der Konig als gottliches Wesen préexistent sei,
nach Hes. 28, 1{f. zu urteilen. Eine andere im A. T. auftretende Vorstellung
ist die, daBB der Konig zu Jahwes Erstgeborenem gemacht wird, er wird
adoptiert? und als Herrscher iiber alle Konige eingesetzt, Ps. 89, 27ff., er
wird der Konig der Kénige, ebenso wie Jahwe der Gott der Gotter ist.

Wenn man nun skizzieren will, wie das vorderorientalische Kultmuster
ausgesehen hat, darf man nicht die Auffassung vertreten, es sei «in der Welt
des alten Orients tiberall das gleiche» gewesen, wie es M. Noth tut?. Das ist
eine grobe MiBauffassung, mit der Noth leider nicht allein dasteht. Noth u. a.
haben nicht beachtet, da3 auch von seiten der sog. Patternisten hervorgehoben

1 K.-H. Bernhardt, Das Problem der altorientalischen Ko6nigsideologie im
Alten Testament unter besonderer Beriicksichtigung der Geschichte der
Psalmenexegese dargestellt und kritisch gewiirdigt. = Supplements to Vetus
Testamentum, 8 (1961).

2 Sowohl die Vorstellung von der Geburt als auch die von der Adoption
kommen in Gudeas Hymnus an Gatumdu vor, sieche Text bei Falkenstein —
v. Soden, Sumerische und Akkadische Hymnen und Gebete, S. 140.

3 M. Noth, Gott, Kénig, Volk im A. T.: Zeitschr. f. Theol. und Kirche 47
(1950), S.162. Auch bei den neutestamentlichen Exegeten hat sich diese
MiBauffassung verbreitet, siehe u. a. K. Schweizer, Erniedrigung und Er-
hoéhung bei Jesus und seinen Nachfolgern (1955), S. 1511f.



200 Miszelle

worden ist, daB3 es sich um eine Konstruktion, also um eine Arbeitshypothese
handelt, und dafBl das «Schema» nicht iiberall im Vorderen Orient genau
gleich vorkommt. Es soll auch erwdhnt werden, dafl nicht alle von der
«myth and ritual»-Schule beeinfluBten Forscher mit einem kultischen «pat-
tern» rechnen, welches von Land zu Land ibernommen worden sein soll.

Vermutlich ist nun Bernhardt in seiner negativen Einstellung zur Konigs-
ideologie des A. T.s von Noths oben angedeutetem Aufsatz inspiriert worden.
Die Bernhardtsche Auffassung stimmt némlich gut mit einer Stelle in Noths
Artikel uberein, welche aus methodischem Cesichtspunkt als eigentiimlich
bezeichnet werden muf3. Noth meint hier, wenn man das Konigtum in
Israel behandeln will, so «kann man nicht von einzelnen, nicht eben ein-
deutigen Anspielungen, wie sie sich vor allem im Psalter finden, ausgehen»
und die groBen historischen Traditionen vom Koénigtum im A.T. still-
schweigend {ibergehen?®. Noth verwirft somit bewuflt die Anspielungen im
Psalter und ist statt dessen bereit, die Anschauung der Deuteronomisten zu
akzeptieren. Darf man wirklich in dieser Weise annehmen und verwerfen?
Will man das Zeugnis der Psalmen nicht akzeptieren oder, besser gesagt,
diesern nicht geniigend Aufmerksamkeit schenken, dann wird die Diskussion
hinkend, und man erhilt letztlich ein schiefes Bild. Uberhaupt hat doch die
Theologie wohl die Schuldigkeit, die groBte nur denkbare Aufmerksamkeit
dem Ideengehalt der heiligen Schriften einer Religion zu widmen. Die
deuteronomistische Koénigsauffassung steht nicht allein da. AuBlerdem ist es
weniger glaubhaft, daf3 sie wihrend der Koénigszeit, auBer fir den Kreis
«der Deuteronomisten», normgebend, «autoritivy gewesen sein soll.

Wie sieht nun Bernhardt diese Erscheinungen? Gleich anfangs muf} be-
merkt werden, da3 seine Arbeit, die eine griundliche Untersuchung der Ge-
sichtspunkte und Ergebnisse der sog. Patternisten oder «myth and ritual»-
Forscher darstellen soll, unter der Voraussetzung geschrieben zu sein scheint,
dafl das Resultat negativ werden mufl, was als ein methodischer Fehler
anzusehen ist. Wenn Bernhardt die zu «the ritual pattern» gehérenden Mo-
mente nennt, die seiner Meinung nach nicht in Israel vorkommen, so zeigt
das, daf3 seine Auffassung von dem Muster nicht ganz zuverlédssig ist. Zwar
hat der Verfasser erst geschildert, wie verschieden das «ritual pattern» bei
verschiedenen Forschern aussieht. Trotzdem behandelt er es doch als eine
einheitliche Grof3e, was nicht richtig ist. Denn er geht danach von einem vor-
derorientalischen Kultmuster aus und untersucht von diesem Ausgangs-
punkt, ob die zu diesem Muster gehérenden Momente im A. T. vorhanden
sind. So kann er schlieBlich konstatieren, dafl es keine Identitdt zwischen
«Gott und Koénig» gibt, und verneinen, dafl der Konig Gegenstand des Kultes
war. Einen «divine king» habe es in Israel nicht gegeben (S. 176). Was das
letztere betrifft, so hitte Bernhardt in diesem Zusammenhang klar heraus-
stellen miissen, dal} ein prinzipieller Unterschied zwischen einem «divine
king» und einem sakralen Konig besteht. Der letztere Begriff ist némlich
im Prinzip nicht ein und dasselbe wie der erste. Manche Forscher vermeiden
daher den Ausdruck «divine king». Was nun die Frage betrifft, ob der Konig

4 Noth (A. 3), S. 174.



Miszelle 207

Gegenstand des Kultes gewesen ist, hitte der Verfasser erst einmal klarlegen
miissen, ob iiberhaupt irgendein Forscher dies von einem israelitischen Koénig
behauptet hat. Bekanntlich ist ja nur sehr wenigen semitischen Koénigen
diese Ehre widerfahren. In der Frage der Identitdat zwischen Jahwe und
dem Konig hat Bernhardt das Problem, daB3 wir im A. T. viel mehr mit dem
Konig als Jahwes Sohn zu rechnen haben, nicht zufriedenstellend behandelt.
In diesem Punkt besteht doch wohl eine Ubereinstimmung mit auBer-
israelitischem Material. Wegen dieses Sohnverhéltnisses konnte man rein
logisch die Frage stellen, ob der Konig etwa auch «identisch» mit einer an-
deren Gottheit gewesen sei — auch wenn dies nicht der Fall gewesen sein
sollte, so hat man doch vom methodischen Gesichtspunkt aus das Recht,
diese Frage zu stellen. Bernhardt meint — wie die Deuteronomisten, — daf3
Israel nur eine einzige Gottheit, Jahwe, gehabt habe, zu einer Zeit, als der
Monotheismus noch nicht gesiegt hatte! Fiir die meisten Verneiner der
Existenz eines «divine king» in Israel wird da Ps. 45, 7 eine Crux, aber man
umgeht diese Klippe wie u. a. Bernhardt mit der Erkldrung, dal der Sénger,
der das Wort 019X in diesem Vers gebraucht, ein «hifischer Singer» war
(S. 263)°.

Woher stammt diese Kenntnis? fragt man sich unwillkiirlich. Bernhardt
146t in seiner Abhandlung oft den Ruf nach Beweisen erténen, aber der kann
hier gegen ihn selbst gerichtet werden, denn in diesem Fall will Bernhardt ja
einfach eine vorhandene «literarische Quelle» relativieren, was nach seinen
eigenen Worten (8. 253) nicht zuléissig ist. Wenn der Konig mit omPR an-
geredet wird, bedeutet das, dal er dem divinen Kreis zugehért, jedoch nicht,
dal3 er notwendigerweise als identisch mit Jahwe angesehen werden mulf.
Ebenso relativiert Bernhardt den Text Ps. 2, 7: « Du bist mein Sohn, heute
habe ich dich geboren.» Die meisten Kritiker, so auch Bernhardt, glaubten
annehmen zu kénnen, daf3 man auf «patternistischer» Seite der Ansicht war,
einen Beweis dafiir zu haben, da3 der Konig physisch als Sohn Jahwes ge-
boren wurde. Vielleicht ist eine solche Auffassung vertreten worden, aber
dariiber kénnen wir schwerlich ein Urteil abgeben. Dieser Text besagt ja,
dall Jahwe an dem Tag, an dem der Konig gesalbt worden ist, «heute», 0177,
den Kénig geboren hat. Es steht indiskutabel fest, da} es sich um eine Geburt
handelt; so steht es im Text. Die Salbung fiihrte mit sich, daf3 der Konig als
Sohn Jahwes «geboren» wurde. Das ist eine kultisch-religiése Wirklichkeit,
fur die der Ausdruck «Neugeburt» der zutreffendste zu sein scheint. Wenn
man nun behauptet, wie es verschiedene Forscher, darunter Bernhardt und
auch der von ihm stark kritisierte A. R. Johnson, tun, daf3 der Text so auf-
gefallt werden soll, als ob es sich um eine Adoptierung handelt, begeht man
den Fehler, das Schriftwort zu relativieren, was man nach Bernhardts
eigenen Worten nicht tun darf.

Nachdem er die Auffassung iiber die verschiedenen Erscheinungen, die
zur «altorientalischen Konigsideologie» gehéren, behandelt hat, wendet sich
Bernhardt denjenigen zu, die dafiir sprechen kénnen, dal3 der israelitische

5 Noth (A. 3) fugt dem Text einige Woérter hinzu und erreicht damit das
gewiinschte Resultat, S. 188.



208 Miszelle

Konig als «altorientalischer ,divine king‘ angesehen werden» kénnte. Danach
verfillt er aber einem Trugschluf3, wenn er behauptet, falls dies alles richtig
ist, «dann ist auch die Annahme gerechtfertigt, dal3 sich das ,general ritual
pattern‘ auch im alten Israel findet, mit allen seinen Riten und dem Hohe-
punkt im groBen Herbst- oder Jahresfest» (S.88). Das ist wirklich ver-
bluffend. Wenn man sich wie Bernhardt doch im klaren dariiber ist, daf3 das
Muster eine Konstruktion ist und in keinem Gebiet vollstéindig vorkommt,
warum zieht er dann den Schluf}, dal3 es «mit allen seinen Riten» gerade in
Israel existiert haben muf3?

In diesem Zusammenhang wird gern die Frage gestellt, woher die Israeliten
ihre (eventuelle) Koénigsideologie iibernommen haben kénnten. Bernhardt
glaubt, dal sie mit David und seiner Eroberung Jerusalems Eingang gefun-
den habe. Man darf aber nicht vergessen, dal} auch Saul, Israels erster Grof3-
konig, ein Priesterkonig kanaandischen Typs gewesen war. Welches andere
Konigtum koénnen die Israeliten gekannt haben? s ist kaum berechtigt,
Saul nur als einen charismatischen Volksfithrer anzusehen (so Bernhardt)
und ihn in eine andere Klasse als David und dessen Nachfolger einzustufen.
(Ubrigens war wohl jeder israelitische Kénig charismatisch, denn durch die
Salbung empfing er ja Jahwes Geist.) David war der Erbe des jebusitischen
Koénigtums. Daher konnen bestimmte feinere Unterschiede zwischen dem
Koénigtum Davids und dem Sauls auftreten, gewisse Erscheinungen kénnen
in Jerusalem eine spezielle Betonung erfahren haben, aber im Prinzip sind
beide Priesterkonigtiimer, was David betrifft, «nach der Weise Melchisedeks»,
Ps. 110, 4. Das israelitische Koénigtum in Jerusalem wird somit im weiteren
Verlauf mehr von jebusitischen Anschauungen beeinfluf3t.

In diesem Punkt versucht Bernhardt allen jebusitischen Einflul abzu-
fertigen, indem er einmal die Hypothese von Zadok als Jerusalems letztem
jebusitischen Priesterkénig, der von David als oberster Standespriester ein-
gesetzt worden sein soll, ablehnt, andererseits hypothetisch annimmt, daB
David die Jebusiterstadt zerstért habe, weshalb kein koniglicher Tempel
mit dazugehoriger Priesterschaft von David {ibernomamen worden sei. Es
stimmt, dall Zadok nicht Koénig war, das geht aus 2. Sam. 24, 23 hervor, wo
Aravna als Konig bezeichnet wird®. In der Frage der Existenz von Jebusiter-
heiligtiimern, die von den Israeliten tibernommen worden sein kénnen, hat
Bernhardt jedoch nicht ganz (8. 97) die Bedeutung von Kénig Aravnas 193,
dem Platz, wo spiter der Tempel Salomos erbaut werden sollte, beachtet.
Bernhardtt Hypothese kann nicht als glaubwiirdig bezeichnet werden. Eine
Darstellung von Israels Religionsgeschichte, die das jebusitische Erbe ganz
eliminiert, wirft fiir die weitere Religionsentwicklung eher noch mehr Pro-
bleme auf, als daB sie zu ihrer Klarung beitrigt.

Im Anschlull an das oben Gesagte verdienen auch die zwei Einstellungen
zum Konigtum, die sich im A.T. auBerhalb des Psalters finden, ndmlich
eine konigsfreundliche und eine konigsfeindliche, unsere Aufmerksamkeit.
Bernhardt beschiftigt sich eingehend mit diesem Problem und kommt zu
dem SchluBl, die feindliche Einstellung sei die dltere. Das stimmt auch ganz

6 G. Ahlstrém: Vet. Test. 11 (1961), S. 117.



Miszelle 209

mit der Auffassung iiberein, da3 man erst von David an etwa mit einer aus-
gepriagten Konigsideologie in Israel rechnen kann. Diese seine Hypothese
will Bernhardt aber mit einer anderen stiitzen. Die konigsfeindliche Tendenz
laBt er ndmlich ihren Grund in der noch nicht bewiesenen Hypothese von der
Amphiktyonie haben, weshalb die sonst interessante Darstellung wenig
iiberzeugen kann. Von den Indizien fiir die spdte Entstehung der konigs-
freundlichen Tendenz, die noch von Bernhardt aufgefithrt werden, mag die
Einstellung des Buches der Spriiche erwidhnt werden. Wenn dies Buch in
seiner gegenwirtigen Form auch erst in nachexilischer Zeit fertig vorgelegen
haben sollte, so bedeutet dies keineswegs, dal sdmtliche Spriiche aus spiter
Zeit stammen miissen. Prinzipiell deutet nichts darauf hin, dafl dieses Buch
nicht Spriiche sehr hohen Alters, ja sogar aus Israels dltester Zeit, enthielte.
Hier hat Bernhardt unzweifelhaft die Problematik vereinfacht.

Die Koénigsauffassung Hoseas findet Bernhardt insofern bemerkenswert,
als Hosea sich als Grund fiir seine Distanzierung vom Kénigtum nicht der
schlechten Erfahrungen seiner Zeit mit Koénigen bedient, unter denen sich
Mérder und Usurpatoren wie Sacharja und Pekahja im Nordreich befanden.
In diesem Zusammenhang findet sich die Behauptung, der Ausdruck «Da-
vid, euer Konig», Hos. 3, 5, sei eine von dem judiischen Redaktor einge-
schobene Glosse (S. 139, A. 2). Ein Beweis hierfiir wird nicht erbracht. In
Wirklichkeit ist dieser Vers nicht sekundérer Art. Ein aufmerksamer Leser
von Hoseas Buch wird im Gegenteil finden, daBl der Vers einen Kardinal-
punkt in der Anschauung Hoseas ausdriickt. Das nordisraelitische Koénig-
tum wird nédmlich vom Propheten génzlich verworfen, gerade weil es nicht
davidisch ist. Die Kénige des Nordreiches sind somit sichtbare Beweise des
Abfalls, denn das Geschlecht Davids ist nach Ansicht des Propheten Israels
einzige legitime Koénigsdynastie, wie auch Jerusalem mit seinem Jahwekult
als der legitime Kultplatz des Volkes dasteht. Von all dem ist das Nordreich
abgefallen, und dies wird zum priméren Ausdruck der Siinden des Volkes.

Ein anderes umstrittenes Zeremoniell im Zusammenhang mit «the ritual
pattern» ist der Hieros gamos. Rein prinzipiell gesehen wird der Konig
durch den Hieros gamos als géttlich geboren. Dies wiire also ein Fall, wo
man mit Recht von einer «physischen» Geburt sprechen kénnte. Es ist hier
nicht moglich, diesen ganzen Fragenkomplex zu beleuchten. Nur soviel sei
angedeutet, daB das Fehlen der Gottesnamen M1 und 21X im Hohen
Lied (siehe jedoch 8, 6) nicht, wie Bernhardt es tut, als Beweis dafur ange-
fihrt werden kann, dafl es kein Hieros gamos-Zeremoniell in Israel gegeben
habe. Aus methodischem Gesichtspunkt mu3 man sich némlich erst die Frage
stellen, ob dieses Zeremoniell einer anderen Gottheit gegolten haben kénnte.

Hier muB ein schon oben erwihnter methodischer Punkt noch einmal
hervorgehoben werden. Beim Studium des A. T.s darf der Wissenschaftler
nicht die Wertung der Deuteronomisten zu seiner eigenen machen und also
in ihrem Geist gewisse Erscheinungen wie beispielsweise das Vorkommen
anderer Goétter in der Religion Israels als Zeichen eines Abfalls vom Mono-
theismus erkléren. Es ist ganz in seiner Ordnung, wenn man klarlegt, was
der Text sagt und meint, aber man darf es nicht dabei bewenden lassen. In
der Frage des Monotheismus in Israel bedeutet dies also, dal man Rick-

14



210 Miszelle

sicht auf den Religionsstreit nehmen muB, der hier ausgekdmpft wurde, und
daB man nicht vergessen darf, dal wir das Textmaterial von den Vertretern
der Traditionslinie, die in diesem Streit siegte, erhalten haben?.

Gosta W. Ahlstrém, Uppsala

? Eine eingehende Behandlung von Bernhardts Arbeit wiirde einen weit
groBBeren Platz als den hier zur Verfiigung stehenden beanspruchen. Nur so-
viel sei noch gesagt, dal Bernhardt in seinen Hinweisen auf andere Ver-
fasser wenig Genauigkeit zeigt. Die vielen Fehler im Literaturverzeichnis
deuten auch nicht gerade auf eine besondere Akribie des Verfassers hin.
Allein auf Seite 315 lieBen sich 12 Fehler feststellen. Eine Besprechung von
Bernhardts Buch habe ich (auf Englisch) im Svensk exegetisk &rsbok 26
(1961) gegeben.



	Miszelle

