Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 3

Artikel: Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten
Autor: Hughey, John David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Taufe im Glauben und in der Praxis
der Baptisten

Thre Taufiiberzeugung und -praxis hat den Baptisten ihren Na-
men gegeben. Der Name wurde allerdings tatsdchlich mehr gegeben
als gewdhlt, doch fand er Annahme als eine berechtigte Bezeich-
nung, obwohl er einen bestimmten Gesichtspunkt baptistischen
Lebens wohl zu stark betont. Dieser Gesichtspunkt ist jedoch ganz
eng mit dem Ganzen verkniipft und gehort zum Eigentiimlichsten
der Baptisten. Und sicherlich bedeutet die Existenz der baptisti-
schen Gemeinschaft mit ihren 24 Millionen Mitgliedern (ohne kleine
Kinder) ein nicht zu iibersehendes Zeugnis fiir die Glaubigentaufe
durch Untertauchung.

1.

In der Frage, wer zu taufen sei, machen die Baptisten eindring-
lich geltend, die Betreffenden miilten an Christus gldubig sein,
Menschen also, die ihre Siinden bereut, die Gnade Gottes durch
den Glauben an Jesus Christus erfahren und ihr Leben Christus als
ihrem Herrn iibergeben haben. Man sagt manchmal, die Baptisten
ibten die Erwachsenentaufe, aber das ist nicht richtig; sie iiben die
Glaubigentaufe. Der Gliaubige mag erwachsen sein oder ein Kind,
das alt genug ist zu wissen, was es tut.

Die Baptisten stimmen von ganzem Herzen mit den folgenden
Sédtzen Karl Barths iiberein?:

Es a6t sich weder exegetisch noch sachlich begriinden, daf3 der Tdufling
in der ordnungsmiBig vollzogenen christlichen Taufe nur ein Behandelter
sein kann... Die Taufe ist im Neuen Testament jedenfalls auch die unent-
behrliche Antwort auf eine unvermeidliche Frage des zum Glauben gekom-
menen Menschen... Im neutestamentlichen Bereich wird man nicht zur
Taufe gebracht, sondern man kommt zur Taufe... Mit der neutestament-
lichen Begriundung der Kindertaufe [ist es] mehr als schwach bestellt.

Die Baptisten gehen gerne einig mit Barths Erkldrung: «Taufe
ohne jene verantwortliche Willigkeit und Bereitschaft des Taduflings
ist... nicht rechte, sie ist nicht im Gehorsam, nicht ordnungsgemif
vollzogene und dadurch notwendig verdunkelte Taufe.»? Sie sind

1 K. Barth, Die kirchliche Lehre von der Taufe (1947), S. 29. 30. 32.
2 Barth (A. 1), S. 28.



J. D. Hughey, Die Taufe vm GQlauben und tn der Praxis der Baptisten 191

aber anderer Meinung, wenn er sagt, dafl die Kindertaufe «wahr,
wirklich und wirksam» ist und nicht wiederholt werden soll. Die
meisten Baptisten sind der Meinung, dafl eine Taufe wiederholt
werden kann und soll, wenn sie am MafBstab des Neuen Testamentes
gemessen das erste Mal nicht die rechte war (vgl. Apg. 19, 1-7).

Als Adoniram Judson, einer der ersten amerikanischen Missionare,
zu der Entscheidung gelangte, dafl die Bibel die Glaubigentaufe
lehrt, da wurde er Baptist, obwohl er dadurch mit den Kongrega-
tionalisten, die ihn als Missionar ausgesandt hatten, brechen mufite
und so allein ohne finanziellen Riickhalt in einem fremden Land
stand. Mit den folgenden Worten erklirt Judson, wie er Baptist
wurde3:

Ich konnte im Neuen Testament keine einzige Andeutung dafir finden,
dafl Kinder und Hausgenossen von Gldubigen Mitglieder der Gemeinde
waren oder auf eine der Ordnungen der Gemeinde Anrecht hatten auf Grund
eines Bekenntnisses des Familienoberhauptes. Alles widersprach diesem Ge-
danken. Wenn von der Taufe die Rede war, dann immer in Verbindung mit
Glauben. Nur Glaubige wurden aufgefordert, sich taufen zu lassen; und es
kam mir nicht in den Sinn, daf3 andere getauft wurden.

Aber stimmt es, dal das Neue Testament die Glaubigentaufe
lehrt? Alle sind dariiber einig, dal Glaubige in der neutestament-
lichen Zeit getauft wurden. Das geht aus vielen Bibelstellen hervor,
zum Beispiel Apg. 2, 41a; 8, 12; 18, 8. Fast alle Gelehrten wiirden
der Aussage der liturgischen Kommission der Kirche von England
zustimmen: «Im Neuen Testament ist die Erwachsenentaufe die
Regel und nur in diesem Lichte konnen Lehre und Ausiibung der
Taufe verstanden werden.»* Die grofe Frage ist, ob auch Nicht-
gldubige in der neutestamentlichen Zeit getauft wurden.

Einige Anhénger der Kindertaufe legen viel Wert auf die so-
genannte «Oikos-Formel» im Neuen Testament. Es wird behauptet,
daB in den «H&usern», die getauft wurden, kleine Kinder inbegriffen
waren. Das wird nirgends gesagt, und der Zusammenhang weist oft
auf das Gegenteil hin.

Es wurde Kornelius offenbart, dall Petrus ein Wort sagen werde,
das ihn und sein ganzes Haus selig machen werde (Apg. 11, 14). Er

3 R. G. Torbet, Venture of Faith (1955), S. 22.

* Baptism and Confirmation. A Report submitted by the Church of
England Liturgical Commission to the Archbishop of Canterbury and York
in November 1958 (1961), S. X.



192 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

rief seine Verwandten und Freunde zusammen, um die Botschaft
von Petrus zu horen (Apg. 10, 24). Natiirlich hatte das Horen etwas
zu tun mit dem Seligwerden. Der Heilige Geist fiel «auf alle, die
dem Wort zuhérten» (10, 44), und Petrus fragte, «Mag auch jemand
das Wasser wehren, daf} diese nicht getauft werden, die den Heiligen
Geist empfangen haben gleichwie auch wir?» (10, 47). Petrus taufte
diejenigen, die das Wort horten und glaubten und den Heiligen
Geist empfingen.

Paulus und Silas sagten zum Kerkermeister von Philippi:
‘«Glaube an den Herrn Jesus Christus, so wirst du und dein Haus
seligr (Apg. 16, 31). Dann verkiindigten sie «ihm das Wort des
Herrn und allen, die in seinem Hause waren» (16, 32). Wahr-
scheinlich wurden diejenigen, die gehort hatten — und mit Glauben
geantwortet hatten — mit dem Kerkermeister getauft (16, 33). Wenn
wir lesen, dafl er sich mit seinem ganzen Hause freute (16, 34),
denken wir an Personen, die alt genug waren, um zu wissen, warum
sie sich freuten.

Professor Aland von Miinster hat klar gezeigt, dafl die «Oikos-
Formel» keine theologische Bedeutung hat®. «Oikos» bedeutet in
der Bibel, was es anderswo bedeutet. Manchmal sind Kinder in
einem Haus zu finden, aber nicht immer. Die Zusammenhénge der
«Oikos»-Abschnitte im Neuen Testament geben uns keinen Grund,
anzunehmen, dafl Sduglinge mit den Eltern getauft wurden.

Was ist iiber die Segnung der Kinder in Mark. 10, 13-14 zu
sagen? Mit vielen Gelehrten von andern Kirchen behaupten die
Baptisten, dall dieser Abschnitt gar nichts mit der Taufe zu tun hat.
Jesus liebte und liebt alle Kinder, klein und grof3, und er segnete sie
und segnet sie immer noch. Man soll seine Kinder zu Christus brin-
gen. Alle, die ins Reich Gottes kommen, miissen sich ebenso ab-
hingig wie ein Kind bekennen. Das heillt aber nicht, dal} wir Kin-
der taufen sollen. Dieses Bibelzitat kann mit einiger Miihe die
Sauglingstaufe unterstiitzen, wo sie schon existiert; es konnte sie
jedoch niemals hervorbringen. Ein methodistischer Gelehrter sagt:
«Nur Sentimentalitit kann einen Theologen dazu fiihren, Jesu
Worte in bezug auf die kleinen Kinder als Vollmacht fiir die Kinder-
taufe zu betrachten.»®

5 K. Aland, Die S#uglingstaufe im Neuen Testament und in der alten
Kirche (1961), S. 60-67.
6 J. R. Nelson, The Realm of Redemption (1951), S. 130.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Prazis der Baptisten 193

Zudem sehen die Baptisten auch keine Linie, die von der Be-
schneidung der Sduglinge im Judentum zur Taufe der Siuglinge
unter den Christen fithrt. Kol. 2, 11-13 nebst anderen Stellen hebt
die Beschneidung und die Taufe hervor; aber nirgends wird gesagt,
daBl die Taufe den gleichen Wert habe wie die Beschneidung; und
sicher nicht, daf3 die Christen ihre Kinder taufen lassen sollen im
gleichen Alter wie die Juden sie beschneiden lieBen.

Die Baptisten behaupten — und viele Gelehrte geben ihnen recht
—,dal} die biblische Ordnung die folgende sei: Wort, Glaube und
BuBle, Taufe. Die ersten Christen wullten gar nichts von der Sdug-
lingstaufe. Wie Aland in seiner Antwort an Jeremias gezeigt hat,
kann man eine Wendung zur Sduglingstaufe in der Zeit Tertullians
erkennen (ca. 200). Jedoch «erst im dritten Jahrhundert setzen die
sicheren Zeugnisse fiir die Ubung der Siduglingstaufe in der christ-
lichen Kirche ein»?.

Alands Meinung ist, daB} die Sduglingstaufe eingefiihrt wurde,
als die Zahl der Kinder von Christen groll wurde und man sie auf
irgendeine Art in die Kirche bringen wollte. Noch wichtiger war
es, sagt Aland, dafl man mehr und mehr an die Schuld der Erbsiinde
glaubte und darum an die Notwendigkeit eines Reinigungsbades.
Er behauptet ferner: « Wenn fiir uns die Annahme der siindigen
Verderbtheit der Kinder schon bei ihrer Geburt gilt... folgt daraus,
und zwar im direkten Anschlufl an die alte Kirche und in einem
vertieften Verstdndnis der Aussagen des Neuen Testaments, die
Notwendigkeit der Siuglingstaufe.»® In Ubereinstimmung mit
Luther sagt er, dall das Wichtige die Gnade und das Gebot des
Herrn, nicht der Glaube des Menschen, sei. Er kommt zum Schluf},
dall die Sduglingstaufe heute richtig ist, obwohl sie im neutesta-
mentlichen Zeitalter nicht geiibt wurde.

Die Kirchen, welche die Taufe als ein Sakrament betrachten, das
von der Erbsiinde reinigt, hétten einen theologischen Grund fir
die Sduglingstaufe, der meines Erachtens jedoch falsch ist. Die
Mehrzahl der Baptisten glaubt nicht, daf ein Sdugling Schuld trigt,
obwohl jeder Mensch eine Neigung zur Siinde (und das ist Erb-
siinde) besitzt. Kein Baptist glaubt, dal3 die Taufe einen Sdugling
von der Siinde reinigen konne. Alle halten den Glauben an Christus
fiir entscheidend.

7 Aland (A. 5), S. 22.
8 Ebd., S. 84.

13



194 J. D. Hughey, Die Taufe im Qlauben und in der Praxis der Baptisten

Das baptistische Verstdndnis des christlichen Glaubens und der
christlichen Erfahrung verlangt die Gldubigentaufe. Jeder Mensch
ist gegeniiber Gott verantwortlich. Er besitzt die Fahigkeit, mit
seinem Verstand, Herz und Willen zu Gott ja zu sagen, und das
wird von ihm erwartet. Niemand ist imstande, fiir jemand anders
Bufle zu tun und zu glauben, und deshalb soll niemand fiir einen
andern iiber die Taufe entscheiden. Wahre religiose Erfahrung ist
immer personlich und freiwillig, und niemand wird in Wirklichkeit
Christ ohne eine personliche Erfahrung, die eine Entscheidung
seinerseits einschlieft. Man sollte alles nur Mogliche tun, durch
religiose Unterweisung und Evangelisation den Menschen zu helfen,
Christen zu werden; aber die letzte Entscheidung liegt bei der Ein-
zelperson. Wenn jemand diese Entscheidung trifft, ist er imstande,
zur Taufe zu gehen. Die Gldubigentaufe verkiindigt und schiitzt
den personlichen Charakter christlicher Erfahrung.

Die baptistische Auffassung von der Taufe steht in ganz enger
Verbindung zur Gemeindeauffassung. Nach baptistischer Glaubens-
anschauung sollten Kirchgemeinden nicht aus der Gesamtbevolke-
rung bestehen, sondern nur aus Glaubigen. Die Mitglieder einer
Gemeinde sind an einem bestimmten Ort «die Leute des Christus»,
durch ihn gerettet und an ihn glaubig. Nur an Christus Glaubige
sind Glieder am Leibe Christi, und die Ortsgemeinde sollte ihre Mit-
gliedschaft soweit wie moglich auf diejenigen beschrinken, die zum
Leibe Christi gehoren. Mit andern Worten: Es sollte ein Versuch,
der zwar niemals vollen Erfolg haben wird, gemacht werden, die
«sichtbare» Ortsgemeinde mit der «unsichtbaren» universalen Ge-
meinde in dem betreffenden Gebiet gleichzusetzen. Der Charakter
der Gemeinde als einer Gemeinschaft von Gldubigen diirfte am
besten gewahrt sein, wenn nur Gldubige getauft und im Zeitpunkt
ihrer Taufe in die Gemeinde aufgenommen werden.

Die Baptisten haben viel Gemeinsames mit Brunner in Hinsicht
auf das Wesen des Glaubens und der Gemeinde, und natirlich
freuen wir uns iiber seine Unterstiitzung der Glaubigentaufe. Wenn
er, nach seiner Kritik der Sauglingstaufe, sie doch rechtfertigt als
ein Zeichen der vorauslaufenden Gnade Gottes?, so scheint er den
Baptisten etwas inkonsequent zu sein. Sie glauben auch an die
vorauslaufende Gnade Gottes, wollen sie aber durch die Predigt und

9 E. Brunner, Dogmatik, 3. Die christliche Lehre von der Kirche, vom
Glauben und von der Vollendung (1960), S. 75.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 195

Lehre vor die Menschen bringen und die Taufe im Zusammenhang
mit der Erfahrung der Gnade, mit dem Glauben und mit der
effektiven Mitgliedschaft in der Gemeinde beibehalten.

Einige Protestanten sehen in der Taufe hauptséchlich eine Weihe
des Tauflings oder der Eltern. Die Baptisten méchten einer solchen
Weihe nicht den Platz der Taufe zusprechen. Die Taufe des Glau-
bigen ist so bedeutungsvoll, dafl man sie nicht durch einen weniger
bedeutungsvollen Akt ersetzen sollte. Es wire besser, fiir die Weihe
der Sduglinge einen andern Weg zu suchen und die wahre Taufe bis
spéter zu verschieben.

Im Jahre 1938 erklirte das Council of the Baptist Union of Great
Britain und Ireland in einem Brief an das Federal Council of the
Evangelical Free Churches, dafl die Baptisten nicht in der Lage
seien, eine Ausdehnung des Taufritus auf Kinder anzunehmen, und
gab folgende Begriindung?:

Diese Unfihigkeit ist nicht nur dem Mangel an irgendwelcher neutesta-
mentlicher Autoritdt fiir diese Ausdehnung zuzuschreiben, sondern noch
mehr der Uberzeugung, daB3 die wesenhafte Bedeutung und der Wert der
Taufe nach dem Neuen Testament gewandelt und verdunkelt werden, wenn
sie an denen vollzogen wird, denen unvermeidlich die vornehmlichsten Er-
fordernisse von Bufle und Glauben fehlen.

Ernest Payne erkliarte auf dem Weltkongre3 der Baptisten vom
Jahre 195011:

Gerade das Wesen des Evangeliums verlangt sicherlich, daf3 dieses als
personliche Begegnung zwischen Gott und Mensch erfaB3t wird. Alles was
dies verdunkelt, trigt zu einem MiBverstdndnis der Wege Gottes bei. Wenn
Saduglinge getauft werden, wird der Ritus weniger sittlich und geistlich als
die Taufe des Johannes, welche auf die Bufle folgte und diese versinn-
bildlichte. Das kann nicht richtig sein. Und wenn Sduglinge getauft werden,
dann — und die gesamte Kirche macht diese schmerzliche Erfahrung — werden
die Anforderungen des Evangeliums abgeschwiicht und verdunkelt, und die
Linie zwischen Gemeinde und Welt verschwimmt.

Dies ist die baptistische Haltung in der Frage, wer zu taufen sei.

10 F. A. Payne, The Fellowship of Believers (1952), S. 149,
11 Baptist World Alliance, Eighth Baptist World Congress, Cleveland,
Ohio, USA (1950), S. 179.



196 J. D. Hughey, Die Taufe vm Glauben und in der Praxis der Baptisten

2.

Die Baptisten haben auch eine besondere Stellungnahme in bezug
auf die Form der Taufe. Gewill entdeckten die ersten englischen
Baptisten des siebzehnten Jahrhunderts wihrend einiger Jahre nach
ihren Anfingen noch keine eigentiimliche Form, aber seit 1641 oder
1642 ist die Untertauchung die baptistische Art, die Taufe zu voll-
ziehen. Das Bekenntnis vom Jahre 1644 schreibt die Untertauchung
viori?;

Die Art und Weise, diese Ordnung zu vollziehen, welche die Schrift ver-
tritt, ist, den ganzen Korper unter das Wasser zu tauchen oder zu ver-
senken ; da sie ein Zeichen ist, muf} sie den bezeichneten Dingen entsprechen,
ndmlich: 1. das Waschen des ganzen Menschen (soul) im Blute Christi;
2. den Anteil der Heiligen an Tod, Begréibnis und Auferstehung; 3. zusammen
mit einer Bekriftigung unseres Glaubens, dal3, so gewil3 der Leib im Wasser
begraben wird und wieder aufersteht, so gewi3 die Leiber der Heiligen durch

die Kraft Christi auferweckt werden am Tage der Auferstehung, um mit
‘Christus zu herrschen.

Ubrigens ist am Rande dieses Bekenntnisses eine interessante
weitere Erklirung vermerkt: «Das Wort Baptizo bedeutet unter
Wasser tauchen, aber so, dafl der Taufer und der Taufling dazu ge-
eignete, ehrbare Kleider tragen.» Einige Ausgaben fiigten hinzu:
«Dies ist unsere Praxis, was viele Augenzeugen bestéitigen kénnen.»
Scheinbar wurden Geriichte verbreitet, wonach die baptistischen
Taufgottesdienste unsittlich sein sollten, und die Baptisten wollten
jedermann wissen lassen, dafl dem nicht so sei.

Nicht-baptistische Gelehrte wiirden sich damit einverstanden er-
kliren, daBl die Hauptbedeutung des Wortes «baptizein» Unter-
tauchen sei. Karl Barth sagt: «Das griechische Wort ,baptizein’
und das deutsche Wort ,taufen‘ (von ,Tiefe) beschreiben urspriing-
lich und eigentlich den Vorgang, in welchem ein Mensch oder ein
Gegenstand in einem Gewésser voriibergehend génzlich unter-
getaucht und dann ihm wieder entnommen wird. »13

Das baptistische Bekenntnis von 1644 nannte die folgenden
Bibelverse zur Unterstiitzung des Untertauchens: Matth. 3, 16,
Joh. 3, 23 und Apg. 8, 38. Man findet auch weitere Hinweise auf
Schriftstellen, zum Beispiel Rom. 6, welche auf untertauchen hin-
deuten. Die Berichte im Neuen Testament geben an, oder deuten

12 W. Lumpkin, Baptist Confessions of Faith (1959), S. 167.
13 K. Barth (A. 1), S. 3.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Prawis der Baptisten 197

wenigstens darauf hin, dal} die ersten Christen durch Untertauchen
tauften.

An vielen Orten jedoch begann sich friith die Form der Taufe auf
Grund der Zweckmifigkeit zu dndern. Die Didache (zweites Jahr-
hundert) zeigt dazu¢:

Betreffs der Taufe nun, tauft also: nachdem ihr dies alles vorher mit-
geteilt habt, so «taufet auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes» in flieBendem Wasser. Hast du aber kein flieBendes Wasser,
so taufe in anderm Wasser; kannst du nicht in kaltem taufen, dann in war-
mem. Hast du aber beides nicht, so giele dreimal Wasser auf das Haupt im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Die Form wurde offensichtlich als relativ unwichtig erachtet.
Wenn nicht genug Wasser vorhanden war, konnte sie geéndert
werden — oder, wie wir aus andern Quellen wissen, auch im Falle
von Krankheit. Immerhin, das Untertauchen blieb bis ins Mittel-
alter allgemein bekannt in der westlichen Kirche und wird bis
heute in der Ostlichen Kirche praktiziert. Die einfachere Praxis
wurde aber schliefllich zur iiblichen Praxis im Westen. Die West-
minster- Konfession (der Presbyterianer) driickt die Meinung der
Mehrheit der Christen aus, wenn sie sagt: «Das Untertauchen der
Person in Wasser ist nicht nétig, sondern die Taufe ist richtig ge-
handhabt durch Begieflen oder Besprengen einer Person mit
Wasser. » 15

Karl Barth protestiert dagegen, dall die ZweckmaifBigkeit die
Form der Taufe bestimmen soll. Er fragt16:

Ob es ein letztes Wort bleibt, da3 «Leichtigkeit der Anwendung, Gesund-
heit und Schicklichkeit wichtige Griinde» sind, es anders [als Untertauchen]
zu halten? Oder ob es wieder einmal eine Christenheit geben wird, deren
kriftigere Phantasie sich an der harmlosen Form der heutigen Taufe wie
an anderen Harmlosigkeiten des heutigen christlichen Wesens nicht mehr
geniigen lassen wird ?

Ob die Baptisten nun eine «kriftigere Phantasie» haben oder
nicht, sie iiben jedenfalls die Taufe nur durch Untertauchen. In
ihren Kapellen oder Kirchen befindet sich gewdhnlich ein groles
Taufbecken. Die Taufgottesdienste sind bedeutungsvolle Feiern in

14 Die apostolischen Viter, 1. Die Lehre der zwolf Apostel. Die zwei
Clemensbriefe, erklért von R. Knopf (1920), S. 21f.

15 Ph. Schaff, The Creeds of Christendom, 3 (1877), S. 662.

16 K. Barth (A. 1), S. 4.



198 J. D. Hughey, Die Taufe vm Glauben und in der Praxis der Baptisten

den Gemeinden, und die Taufe findet im Rahmen des gesamten
Gottesdienstes statt. Bei der Taufe selbst sind viele Worte iiber-
fliissig, aber man hort die folgenden: passende Bibelverse vom Pre-
diger beim Hinabsteigen ins Taufbecken ; eine Frage an den Téaufling
iiber seinen Glauben an Christus, beantwortet mit «Ja»; der Name
des Téauflings; eine Taufformel wie diese: «Im Gehorsam des Be-
fehls unseres Herrn und Erlésers Jesus Christus und als 6ffentliches
Bekenntnis deines Glaubens an ihn, taufe ich dich im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.» Wihrend oder
gerade anschliefend an diese Worte wird der Téaufling unter-
getaucht. Er wird riickwirts ins Wasser gelegt, weil man, min-
destens in unserem Teil der Welt, auf dem Riicken im Grabe liegt,
und die Taufe ein Begribnis und eine Auferstehung ist — wie wir es
spéter sehen werden.

Wie 14t sich ein so hartnickiges Bestehen auf einer bestimmten
Form erklaren in Gemeinden, die sonst erklartermaflen alles andere
als eifrige Verfechter von Formen in Angelegenheiten der Religion
sind? Gewill geht es hier um mehr als das Bediirfnis, genau dem
neutestamentlichen Muster zu folgen. Es geht hier um die be-
stimmte Uberzeugung, daB die Bedeutung der Taufe der Form
zugrunde liegt und daB die Anderung der Form den Verlust der
Bedeutung einschlieBt. Unsere Erérterung der Form mufl daher in
einer Erorterung der Bedeutung aufgehen.

3.

Die deutlichste biblische Erklidrung der Form und Bedeutung der
Taufe steht im sechsten Kapitel des Romerbriefes, das natiirlich
ein Lieblingskapitel der Baptisten ist. Hier ist die Rede von Tod,
Begriabnis und Auferstehung Christi und zugleich davon, daf} der
Christ der Stinde abgestorben und begraben und auferweckt ist,
um «in einem neuen Leben zu wandeln». In der Taufhandlung tut
man seinen Glauben und sein Einssein mit Jesus Christus kund, der
zur Erlosung der Menschen starb und von den Toten auferweckt
wurde, um aller Herr zu werden; gleichzeitig tut man kund, es sei
eine Lebensidnderung geschehen, und zwar eine so vollstindige
Anderung, daB so starke Worte wie «Tod» und «Auferstehung» ge-
braucht werden kénnen. Diese Bedeutung geht verloren, wenn die
Form der Taufe als Untertauchung abgewandelt wird. «Da sie ein



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxtis der Baptisten 199

Zeichen ist, mul} sie den bezeichneten Dingen entsprechen», sagt
das Bekenntnis von 1644.

Dieses Bekenntnis spricht in einer Sprache, welche die meisten
Baptisten heute nicht verwenden wiirden, aber in den wesentlichen
Punkten herrscht Ubereinstimmung. Es hei3t darin, daB die Taufe
ein Zeichen ist vom «Waschen des ganzen Menschen im Blute
Christi». Das ist ein Bekenntnis des Glaubens an den gekreuzigten
Christus, durch dessen Tod die Erlosung erschien. Der gesamte
Mensch wird dem Einflufl Christi unterstellt. Das Bekenntnis sagt,
Taufe bezeichnet auch «den Anteil der Heiligen an Tod, Begribnis,
und Auferstehung». Dies ist das Herz des Evangeliums; es gibe
keine Heiligen im neutestamentlichen Sinne, es sei denn um des
Todes, Begrabenwerdens und der Auferstehung Christi willen. Das
Bekenntnis erklart auch, dal3 die Taufe ein Zeichen dafiir ist, daf3
der Christ nach seinem Tod und Begribnis auferstehen wird, um
mit Christus zu herrschen. Das ist die Hoffnung eines kiinftigen
Lebens.

Das New Hampshire-Glaubensbekenntnis, eines der beiden wich-
tigsten amerikanischen Bekenntnisse, erkldrt kurz die beiden
Hauptbestandteile der sinnbildlichen Darstellung der Taufe aus
Rom. 617:

Wir glauben, daBl christliche Taufe das Untertauchen eines Gldubigen im
Wasser ist, im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes; und
zwar, um in einem feierlichen und schénen Sinnbild unseren Glauben an den
gekreuzigten, begrabenen und auferstandenen Erléser zu verkiindigen mit
seiner Wirkung in unserem Absterben der Stinde und unserer Auferstehung
zu einem neuen Leben.

Man konnte sagen: die Taufe ist das Glaubensbekenntnis der
Baptisten. In ihr tun sie ihren wesentlichen (Glauben kund und
geben ihn weiter von Generation zu Generation. Wheeler Robinson
hat folgendermaflen von der Taufe als einem Glaubensbekenntnis
der Tat gesprochen!8:

Eindrucksvoller als es durch irgendein wortwortliches Vortragen eines
Glaubensbekenntnisses geschehen kénnte, wird einer Baptistengemeinde die
historische Grundlage eines jeden christlichen Glaubensbekenntnisses sténdig
vor Augen gefiihrt. Selbst von einem rein psychologischen Standpunkt her
muf} der immer stirker werdende Eindruck dieser Wiederholung grof3 sein.

17 Schaff (A. 15), S. 747.
18 A. Wh. Robinson, The Life and Faith of the Baptists (1946), S. 80.



200 J. D. Hughey, Die Taufe im Qlauben und in der Praxis der Baptisten

Hier liegt der Grund fiir das allgemeine sténdige Anhédngen am zutiefst Evan-
gelischen innerhalb der Gemeinschaft der Baptisten. Immer wieder be-
gegnen sie den Tatsachen des Todes und der Auferstehung Jesu Christi als
den hervorragenden Artikeln ihres Glaubens — einem auszugsweise darge-
stellten «apostolischen» Glaubensbekenntnis. Andererseits jedoch ist es
ihnen iberlassen, ja man erwartet es von ihnen, dal} sie zu einer persén-
lichen Erkliarung der Bedeutung dieser Tatsachen fiir den christlichen Glau-
ben kommen... Der Baptist ist vielmehr frei von der Verwirrung alter Wort-
formen, deren genaue ehemalige Bedeutung nicht mehr gilt. Er ist einer le-
bendigen Treue verpflichtet als der einzig angemessenen Wiedergabe des
alten Glaubens.

Nach all dem Gesagten wird man zu dem Schlusse kommen, daf}
die Baptisten die Taufe als ein Symbol oder Zeichen betrachten,
dessen Wert von der Sache abhingt, die symbolisch dargestellt
wird. Ist kein Glauben an den Erloser, der starb und von den Toten
auferweckt wurde, vorhanden, und fehlt die Erfahrung, der Siinde
abgestorben zu sein und in einem neuen Leben zu wandeln, so hat
die Taufe keine Wirkungskraft. Sie ist, wie Karl Barth sagt, Abbild.
Als solches kann sie von groffer Wirkung auf einen Menschen sein,
indem sie Glauben und Hingabe vertieft und so das gesamte spitere
Leben beeinfluBt; dies ist aber vom Verstindnis und Gefiihl fiir
das, was sie anzeigt, abhangig, und schliellich zeigt sie in der Haupt-
sache etwas an, was zuvor geschehen ist und nun in der Taufe kund-
getan wird. Ein Abweichen vom Symbolcharakter der Taufe hat oft
zur Folge, dal man dieser Bedeutungen beimil3t, welche dem Neuen
Testament fremd sind. Die Taufe als Symbol ansehen heif3t nicht,
sie entwerten; denn ein Symbol kann reich an Bedeutung und Wert
sein.

Natiirlich glauben die Baptisten, dal3 Gott in der Taufe etwas tut.
Das Bekenntnis der deutschen Baptisten vom Jahre 1847 macht
das ganz klar!?:

Die Taufe ist aber auch die feierliche Erklarung und Versicherung Gottes
an den glaubigen Téufling, daB er... ein liebes Kind Gottes sei, an welchem
der Vater Wohlgefallen habe. Die Taufe soll das BewuBtsein seiner Errettung
und Seligkeit in dem Téufling bestimmter und kréftiger hervorrufen, und
solches will Gott wirken durch eine Versiegelung mit dem Heiligen Geiste,
doch nur da, wo Er zuvor, durch diesen Geist, den wahren, seligmachenden

Glauben an den Sohn Gottes, an die Kraft Seines Todes und Seiner Auf-
erstehung hervorgebracht hat.

19 J. D. Hughey, Die Baptisten. Einfiihrung in Lehre, Praxis und Ge-
schichte (1959), S. 149.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 201

In Taufgottesdiensten wird um den Segen Gottes gebetet fiir
diejenigen, die getauft werden, und diejenigen, die Zeugen der
Handlung sind. Dieser Segen bestidrkt den getauften Glaubigen in
seinem Glauben und kann dem Zuschauer dazu verhelfen, an den
glaubig zu werden, der zur Erlosung der Menschen starb und auf-
erstand. Dr. John Clifford, der erste Prasident des baptistischen
Weltbundes, schrieb iiber seine Taufe, die er im Alter von fiinfzehn
Jahren erlebte: «Dieser Tag bezeichnet bestimmt eine Zunahme
groBer Kraft fiir mein Gewissen, einen begeisternden Sinn der Ver-
pflichtung, wie er sonst keinen Tag seitdem auszeichnet.» Und als
alter Mann schrieb er in sein Tagebuch: «Heute vor siebzig Jahren
wurde ich getauft. Die Wiederkehr des Tages ist jeweils erfiillt mit
starken geistlichen Kréften fiir mich. Dieser Tag iibertrifft alle an-
deren, die ich erlebtv habe. »2°

In einigen Teilen der baptistischen Welt ist eine ziemlich sakra-
mentale Auffassung der Taufe aufgekommen. Sie ist in den luthe-
rischen und anglikanischen Lindern speziell erkenntlich und kann
teilweise dem EinfluB dieser Kirchen zugesprochen werden. Der
englische Baptist Neville Clark sagt?!:

Die Taufe, in dieser als Norm dienenden Zeit [das heillt, der neutesta-
mentlichen Zeit] enthélt, verkoérpert und bewirkt Siindenvergebung, Ein-
fiihrung in die Gemeinde und das (Geschenk des Heiligen Geistes... Die Taufe
bewirkt Einfuhrung in das Leben der gesegneten Dreifaltigkeit und in alle
Segnungen des neuen «Zeitalters» und verkorpert so die Ganzheit der Er-
16sung... Die Taufe ist ein Sakrament des Evangeliums, nicht unserer Kr-
fahrung davon; der Treue Gottes, nicht unserer treuen Antwort an IThn; und
mit Argwohn ist sofort jeder theologischen Formulierung zu begegnen,

welche sich so leicht hergibt in erster Linie zu einer Auslegung des Ritus als
eines offentlichen Glaubensbekenntnisses.

Der Mehrzahl der Baptisten (jedoch nicht allen) scheinen solche
Aussagen unbaptistisch und unbiblisch. «Enthélt» und «verkor-
pert» sind annehmbare Worter, nicht aber «bewirkt». Taufe, weder
allein noch zusammen mit BulBle und Glauben, bewirkt keines der
genannten Dinge. Es besteht eine enge Verbindung, aber keine von
Ursache und Wirkung.

Gewill konnen einige Abschnitte der Bibel so ausgelegt werden,
daBl man meint, die Taufe sei zur Vergebung der Siinden, zur Wie-
dergeburt und zum Heil nétig. Das sind jedoch nicht zwingende

20 G. W. Byrt, John Clifford, A Fighting Free Churchman (1947), S. 27f.
21 A. Gilmore (ed.), Christian Baptism (1959), S. 308. 309. 316.



202 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

Auslegungen. Betreffend Apg. 2, 38 schreibt Markus Barth: «Ver-
gebung ist nur in Jesus Christus, der gestorben und auferweckt ist.
Wer sich taufen laf3t, handelt auf Hoffnung: er bezeugtdie Hoffnung,
Gott werde den ,umkehrenden‘ Menschen gnidig ansehen und ihm
um Jesu Christi willen vergeben.»2?? Tit. 3, 5 kann man sicher so
verstehen: Das Untertauchen erscheint als «Bild oder Symbol der
Wiedergeburt und nicht als Mittel, sie zu sichern... Der Heilige
Geist erneuert; der Mensch unterwirft sich der Taufe nach der
Wiedergeburt, um sie andern Menschen darzustellen»??. Betreffend
1. Petr. 3, 21 sagt Markus Barth 24:

In ein und demselben Satz wurde die Wiirde und die Niedrigkeit der
Taufe verkiindet: Die Taufe rettet — sie rettet aber weder als Reinigung
noch als eine Hollenfahrt, sondern als Gebet... Im Vollzug der Taufe be-
kennen Tdufling und Tédufer — und mit ihnen oder durch sie die Gemeinde —
vor Gott und der Welt ihr Wissen um die Bedeutung und Wirkung des
Todes Christi und um das Wirken des Geistes Gottes. Sie bekennen in der
Wassertaufe ihren Wunsch nach der Geisttaufe und ihre gewisse Hoffnung
oder ihr Vertrauen auf die Geisttaufe... Die Taufe ist « Werk» im Sinne eines
Angebotes, eines Antrages, einer Bejahung, eines echten Gottesdienstes: sie
ist ithrem Sinn, ithrem Wesen und ihrer Wirkung nach nichts anderes als
Gebet.

Der bedeutende baptistische Theologe Mullins schrieb?®:

In einer Anzahl von Abschnitten des Neuen Testaments ist Taufe klar
verbunden mit Bekehrung, und fast immer mit dem Anfang eines christ-
lichen Lebens (siehe Apg. 2, 38; Rom. 6, 3. 4; Kol. 2, 12; 1. Petr. 3, 21).
Aber es besteht kein entscheidender Beweis, da3 die Taufe an einer dieser
Stellen im katholischen Sinn als ein opus operatum betrachtet wird, das
heil3t, eine Handlung, die von sich aus erneuert, ohne sich auf die Gedanken
des Empféingers zu beziehen. Auch unterstiitzen sie die Ansicht der «Dis-
ciples» nicht, daf3 die Taufe den Akt der Erneuerung vervollstdndige. Der
Fehler beider Ansichten besteht darin, daf3 die Taufe als ein Mittel fiir ein
gegebenes Ziel betrachtet wird, obgleich sie nur der symbolische, dullerliche
Ausdruck des Zieles ist, das auf eine andere Art erreicht wurde. Die Taufe
ist das Symbol der Wiedergeburt, aber sie bewirkt sie nicht. Die Taufe war
das dullerliche Zeichen eines innerlichen Wechsels, welcher bereits im Glau-
bigen stattgefunden hatte. Sie war das Symbol fir BuBle, Glaube, Wieder-
geburt und Bekehrung. Sie war keines der letzteren in Wirklichkeit. Wirk-

22 M. Barth, Die Taufe — ein Sakrament? (1951), S. 140.

23 A. T. Robertson, Word Pictures of the New Testament, 4 (1931), S. 607.

24 M. Barth (A. 22), S. 524.

%5 E. Y. Mullins, The Christian Religion in Its Doctrinal Expression (1917),
S. 383f.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 203

lichkeit und Symbol oder Symbol und Wirklichkeit durcheinanderzubringen
hei3t das Wesen des Evangeliums radikal éndern.

Eine Anzahl Abschnitte (z. B. Apg. 8, 30-39; 10,43-48;16, 30-33)
beziehen sich auf die Taufe, ohne die geringste Andeutung, daf} sie
fiir das Heil nétig ist, oder dal} sie « Siindenvergebung, Einfithrung
in die [allgemeine] Gemeinde und das Geschenk des Heiligen Geistes»
bewirkt. Es wird klar gesagt (z. B. in Apg. 16, 31), dafl die Er-
lésung die Glaubigen erreicht, und dafl man aus Gnade durch den
Glauben selig wird (Eph. 2, 8). Verschiedenen Berichten der Apostel-
geschichte zufolge wird der Heilige Geist gleichzeitig mit (Apg. 2,
38), vor (10, 44-48) oder nach (8, 14-17; 19, 5f.) der Taufe ge-
schenkt. Kine Erkldrung der britischen Baptisten vom Jahre 1948
filhrt aus: «Das Neue Testament deutet klar eine Verbindung an
zwischen der Gabe des Heiligen Geistes und dem Erlebnis der
Taufe, ohne den Ritus zum notwendigen und unvermeidlichen Weg
fiir diese Gabe zu machen, es macht ihn aber zu einer angemessenen
Veranlassung eines neuen und tieferen Geistesempfangs.»?® Die
Taufe kann daher ein Weg der Gnade (im gleichen Sinn wie die
Predigt) sein, sie ist aber nicht erforderlich zur Erlésung. Die wahre
Religion ist personlich, freiwillig, und geistig. Emil Brunner sagt’:

Daf3 Paulus die Taufe als Sakrament aufgefal3t habe, davon ist nicht nur
keine Spur zu finden, sondern das widerspricht der klaren Zusammen-
ordnung von Christi Tatwort und Glaube. Entweder nimmt man diesen
Personalismus ernst — dann bleibt fir sakramentales Denken kein Raum,
oder man behaftet Paulus bei gewissen AufBlerungen, die an sakramentale
Auffassungen anklingen, dann aber mufl man diese angesichts seiner Lehre
von der allein grundlegenden Bedeutung von Wort und Glaube fir uniiber-
wundene Reste eines ihm eigentlich fremden, hellenistischen Denkens an-
sehen.

Die Taufe macht eine Person weder zu einem Glied am Leibe
Christi, noch fiihrt sie sie in den Bund ein. Sie ist ein Zeichen des
Eintritts in den Leib Christi und den Bund Gottes. Sie ist die Tiire
in die Ortsgemeinde. Alle, die dem Leibe Christi angehoren, sollten
durch die Tiire der Taufe in eine Ortsgemeinde eintreten; und nur
diejenigen, die Christen sind, sollten getauft werden und Gemeinde-
mitglieder sein.

Wir sind damit wieder bei der Frage, wer getauft werden sollte.
Emil Brunner &uflert sich zu der Tatsache, dafl Zwingli mehr als

26 R. N. Flew (ed.), The Nature of the Church (1952), S. 167.
27 Brunner (A. 9), S. 72.



204 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baplisten

die andern grofen Reformatoren groflenteils frei von Sakramen-
talismus war. Er hatte darum weniger theologischen Grund als
andere, auf der Kindertaufe zu bestehen. Er behielt sie bei — und
fand eine theologische Rechtfertigung dafiir — wohl hauptséichlich
darum, weil er die Volkskirche beibehalten wollte. Brunner sagts:

Eine andere Kirche als eine Volkskirche — und zwar eine theodosianische,
durch das Taufobligatorium gestiitzte Kirche — konnte Zwingli sich als sicht-
bare Kirche nicht vorstellen. Die Gespriche mit den Wiedertdufern ver-
mochten diese nicht zu iiberzeugen, nicht bloB3, weil sie «widerspenstig und
uneinsichtig» waren, wie man ihnen vorwarf, sondern weil Zwinglis Argu-
mente nicht zwingend sind. Den eigentlichen Grund aber — der ihm selbst
wohl ahnungsweise bewuflt war — vermochte er ihnen nicht zu sagen: Thr
kommt mit eurer Idee zu friih, die geschichtliche Entwicklung ist noch nicht
so weit, man darf die Reformation der Kirche nicht durch einen drohenden
kirchlichen Anarchismus gefihrden. Das wire in der Tat das einzige schla-
gende Argument gewesen, nachdem man ja bereits den Gedanken des Sakra-
ments preisgegeben hatte.

Es ist ein Zeichen von Stéirke in der reformierten Kirche der
Schweiz, und von Hoffnung fiir die Zukunft, dal ihre Theologen
und Pfarrer gewillt sind, freie Diskussionen iiber Taufe und Volks-
kirche zu riskieren. Als ein Aullenseiter wage ich es nicht, das Re-
sultat dieser Diskussionen oder ihre Wirkung auf die Kirche vor-
herzusagen. Man verfolgt aber von baptistischer Seite mit viel In-
teresse und Gewinn, was in reformierten Kreisen iiber die Taufe
und die Kirche gesagt und geschrieben wird.

John David Hughey, Rischlikon-Ziirich

% Brunner (A. 9), S. 72.



	Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

