
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 3

Artikel: Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

Autor: Hughey, John David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Taufe im Glauben und in der Praxis
der Baptisten

Ihre Taufüberzeugung und -praxis hat den Baptisten ihren
Namen gegeben. Der Name wurde allerdings tatsächlich mehr gegeben
als gewählt, doch fand er Annahme als eine berechtigte Bezeichnung,

obwohl er einen bestimmten Gesichtspunkt baptistischen
Lebens wohl zu stark betont. Dieser Gesichtspunkt ist jedoch ganz
eng mit dem Ganzen verknüpft und gehört zum Eigentümlichsten
der Baptisten. Und sicherlich bedeutet die Existenz der baptistischen

Gemeinschaft mit ihren 24 Millionen Mitgliedern (ohne kleine
Kinder) ein nicht zu übersehendes Zeugnis für die Gläubigentaufe
durch Untertauchung.

1.

In der Frage, wer zu taufen sei, machen die Baptisten eindringlich

geltend, die Betreffenden müßten an Christus gläubig sein,
Menschen also, die ihre Sünden bereut, die Gnade Gottes durch
den Glauben an Jesus Christus erfahren und ihr Leben Christus als
ihrem Herrn übergeben haben. Man sagt manchmal, die Baptisten
übten die Erwachsenentaufe, aber das ist nicht richtig ; sie üben die

Gläubigentaufe. Der Gläubige mag erwachsen sein oder ein Kind,
das alt genug ist zu wissen, was es tut.

Die Baptisten stimmen von ganzem Herzen mit den folgenden
Sätzen Karl Barths überein1:

Es läßt sich weder exegetisch noch sachlich begründen, daß der Täufling
in der ordnungsmäßig vollzogenen christlichen Taufe nur ein Behandelter
sein kann... Die Taufe ist im Neuen Testament jedenfalls auch die
unentbehrliche Antwort auf eine unvermeidliche Frage des zum Glauben gekommenen

Menschen... Im neutestamentlichen Bereich wird man nicht zur
Taufe gebracht, sondern man kommt zur Taufe... Mit der neutestamentlichen

Begründung der Kindertaufe [ist es] mehr als schwach bestellt.

Die Baptisten gehen gerne einig mit Barths Erklärung: «Taufe
ohne jene verantwortliche Willigkeit und Bereitschaft des Täuflings
ist... nicht rechte, sie ist nicht im Gehorsam, nicht ordnungsgemäß
vollzogene und dadurch notwendig verdunkelte Taufe.»2 Sie sind

1 K. Barth, Die kirchliche Lehre von der Taufe (1947), S. 29. 30. 32.
2 Barth (A. 1), 8. 28.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 191

aber anderer Meinung, wenn er sagt, daß die Kindertaufe «wahr,
wirklich und wirksam» ist und nicht wiederholt werden soll. Die
meisten Baptisten sind der Meinung, daß eine Taufe wiederholt
werden kann und soll, wenn sie am Maßstab des Neuen Testamentes

gemessen das erste Mal nicht die rechte war (vgl. Apg. 19, 1-7).
Als Adoniram Judson, einer der ersten amerikanischen Missionare,

zu der Entscheidung gelangte, daß die Bibel die Gläubigentaufe
lehrt, da wurde er Baptist, obwohl er dadurch mit den Kongrega-
tionalisten, die ihn als Missionar ausgesandt hatten, brechen mußte
und so allein ohne finanziellen Rückhalt in einem fremden Land
stand. Mit den folgenden Worten erklärt Judson, wie er Baptist
wurde3 :

Ich konnte im Neuen Testament keine einzige Andeutung dafür finden,
daß Kinder und Hausgenossen von Gläubigen Mitglieder der Gemeinde
waren oder auf eine der Ordnungen der Gemeinde Anrecht hatten auf Grund
eines Bekenntnisses des Familienoberhauptes. Alles widersprach diesem
Gedanken. Wenn von der Taufe die Rede war, dann immer in Verbindung mit
Glauben. Nur Gläubige wurden aufgefordert, sich taufen zu lassen; und es
kam mir nicht in den Sinn, daß andere getauft wurden.

Aber stimmt es, daß das Neue Testament die Gläubigentaufe
lehrt? Alle sind darüber einig, daß Gläubige in der neutestament-
lichen Zeit getauft wurden. Das geht aus vielen Bibelstellen hervor,
zum Beispiel Apg. 2, 41a; 8, 12; 18, 8. Fast alle Gelehrten würden
der Aussage der liturgischen Kommission der Kirche von England
zustimmen: «Im Neuen Testament ist die Erwachsenentaufe die

Regel und nur in diesem Lichte können Lehre und Ausübung der
Taufe verstanden werden.»4 Die große Frage ist, ob auch
Nichtgläubige in der neutestamentlichen Zeit getauft wurden.

Einige Anhänger der Kindertaufe legen viel Wert auf die
sogenannte «Oikos-Formel» im Neuen Testament. Es wird behauptet,
daß in den «Häusern», die getauft wurden, kleine Kinder inbegriffen
waren. Das wird nirgends gesagt, und der Zusammenhang weist oft
auf das Gegenteil hin.

Es wurde Kornelius offenbart, daß Petrus ein Wort sagen werde,
das ihn und sein ganzes Haus selig machen werde (Apg. 11, 14). Er

3 R. G. Torbet, Venture of Faith (1955), S. 22.
4 Baptism and Confirmation. A Report submitted by the Church of

England Liturgical Commission to the Archbishop of Canterbury and York
in November 1958 (1961), S. X.



192 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

rief seine Verwandten und Freunde zusammen, um die Botschaft
von Petrus zu hören (Apg. 10, 24). Natürlich hatte das Hören etwas
zu tun mit dem Seligwerden. Der Heilige Geist fiel «auf alle, die
dem Wort zuhörten» (10, 44), und Petrus fragte, «Mag auch jemand
das Wasser wehren, daß diese nicht getauft werden, die den Heiligen
Geist empfangen haben gleichwie auch wir?» (10, 47). Petrus taufte
diejenigen, die das Wort hörten und glaubten und den Heiligen
Geist empfingen.

Paulus und Silas sagten zum Kerkermeister von Philippi :

'«Glaube an den Herrn Jesus Christus, so wirst du und dein Haus
selig» (Apg. 16, 31). Dann verkündigten sie «ihm das Wort des

Herrn und allen, die in seinem Hause waren» (16, 32).
Wahrscheinlich wurden diejenigen, die gehört hatten - und mit Glauben

geantwortet hatten - mit dem Kerkermeister getauft (16, 33). Wenn
wir lesen, daß er sich mit seinem ganzen Hause freute (16, 34),
denken wir an Personen, die alt genug waren, um zu wissen, warum
sie sich freuten.

Professor Aland von Münster hat klar gezeigt, daß die «Oikos-
Formel» keine theologische Bedeutung hat5. «Oikos» bedeutet in
der Bibel, was es anderswo bedeutet. Manchmal sind Kinder in
einem Haus zu finden, aber nicht immer. Die Zusammenhänge der
«Oikos»-Abschnitte im Neuen Testament geben uns keinen Grund,
anzunehmen, daß Säuglinge mit den Eltern getauft wurden.

Was ist über die Segnung der Kinder in Mark. 10, 13-14 zu
sagen? Mit vielen Gelehrten von andern Kirchen behaupten die

Baptisten, daß dieser Abschnitt gar nichts mit der Taufe zu tun hat.
Jesus liebte und liebt alle Kinder, klein und groß, und er segnete sie

und segnet sie immer noch. Man soll seine Kinder zu Christus bringen.

Alle, die ins Reich Gottes kommen, müssen sich ebenso

abhängig wie ein Kind bekennen. Das heißt aber nicht, daß wir Kinder

taufen sollen. Dieses Bibelzitat kann mit einiger Mühe die
Säuglingstaufe unterstützen, wo sie schon existiert; es könnte sie

jedoch niemals hervorbringen. Ein methodistischer Gelehrter sagt:
«Nur Sentimentalität kann einen Theologen dazu führen, Jesu
Worte in bezug auf die kleinen Kinder als Vollmacht für die Kindertaufe

zu betrachten.»6

5 K. Aland, Die Säuglingstaufe im Neuen Testament und in der alten
Kirche (1961), S. 60-67.

6 J. R. Nelson, The Realm of Redemption (1951), S. 130.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 193

Zudem sehen die Baptisten auch keine Linie, die von der
Beschneidung der Säuglinge im Judentum zur Taufe der Säuglinge
unter den Christen führt. Kol. 2, 11-13 nebst anderen Stellen hebt
die Beschneidung und die Taufe hervor ; aber nirgends wird gesagt,
daß die Taufe den gleichen Wert habe wie die Beschneidung; und
sicher nicht, daß die Christen ihre Kinder taufen lassen sollen im
gleichen Alter wie die Juden sie beschneiden ließen.

Die Baptisten behaupten - und viele Gelehrte geben ihnen recht

-, daß die biblische Ordnung die folgende sei: Wort, Glaube und
Buße, Taufe. Die ersten Christen wußten gar nichts von der
Säuglingstaufe. Wie Aland in seiner Antwort an Jeremias gezeigt hat,
kann man eine Wendung zur Säuglingstaufe in der Zeit Tertullians
erkennen (ca. 200). Jedoch «erst im dritten Jahrhundert setzen die
sicheren Zeugnisse für die Übung der Säuglingstaufe in der christlichen

Kirche ein»7.
Alands Meinung ist, daß die Säuglingstaufe eingeführt wurde,

als die Zahl der Kinder von Christen groß wurde und man sie auf
irgendeine Art in die Kirche bringen wollte. Noch wichtiger war
es, sagt Aland, daß man mehr und mehr an die Schuld der Erbsünde
glaubte und darum an die Notwendigkeit eines Reinigungsbades.
Er behauptet ferner: «Wenn für uns die Annahme der sündigen
Verderbtheit der Kinder schon bei ihrer Geburt gilt... folgt daraus,
und zwar im direkten Anschluß an die alte Kirche und in einem
vertieften Verständnis der Aussagen des Neuen Testaments, die
Notwendigkeit der Säuglingstaufe.»8 In Übereinstimmung mit
Luther sagt er, daß das Wichtige die Gnade und das Gebot des

Herrn, nicht der Glaube des Menschen, sei. Er kommt zum Schluß,
daß die Säuglingstaufe heute richtig ist, obwohl sie im neutesta-
mentlichen Zeitalter nicht geübt wurde.

Die Kirchen, welche die Taufe als ein Sakrament betrachten, das

von der Erbsünde reinigt, hätten einen theologischen Grund für
die Säuglingstaufe, der meines Erachtens jedoch falsch ist. Die
Mehrzahl der Baptisten glaubt nicht, daß ein Säugling Schuld trägt,
obwohl jeder Mensch eine Neigung zur Sünde (und das ist
Erbsünde) besitzt. Kein Baptist glaubt, daß die Taufe einen Säugling
von der Sünde reinigen könne. Alle halten den Glauben an Christus
für entscheidend.

' Aland (A. 5), S. 22.
8 Ebd., S. 84.

13



194 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

Das baptistische Verständnis des christlichen Glaubens und der
christlichen Erfahrung verlangt die Gläubigentaufe. Jeder Mensch
ist gegenüber Gott verantwortlich. Er besitzt die Fähigkeit, mit
seinem Verstand, Herz und Willen zu Gott ja zu sagen, und das

wird von ihm erwartet. Niemand ist imstande, für jemand anders
Buße zu tun und zu glauben, und deshalb soll niemand für einen
andern über die Taufe entscheiden. Wahre religiöse Erfahrung ist
immer persönlich und freiwillig, und niemand wird in Wirklichkeit
Christ ohne eine persönliche Erfahrung, die eine Entscheidung
seinerseits einschließt. Man sollte alles nur Mögliche tun, durch
religiöse Unterweisung und Evangelisation den Menschen zu helfen,
Christen zu werden ; aber die letzte Entscheidung liegt bei der
Einzelperson. Wenn jemand diese Entscheidung trifft, ist er imstande,
zur Taufe zu gehen. Die Gläubigentaufe verkündigt und schützt
den persönlichen Charakter christlicher Erfahrung.

Die baptistische Auffassung von der Taufe steht in ganz enger
Verbindung zur Gemeindeauffassung. Nach baptistischer
Glaubensanschauung sollten Kirchgemeinden nicht aus der Gesamtbevölkerung

bestehen, sondern nur aus Gläubigen. Die Mitglieder einer
Gemeinde sind an einem bestimmten Ort «die Leute des Christus»,
durch ihn gerettet und an ihn gläubig. Nur an Christus Gläubige
sind Glieder am Leibe Christi, und die Ortsgemeinde sollte ihre
Mitgliedschaft soweit wie möglich auf diejenigen beschränken, die zum
Leibe Christi gehören. Mit andern Worten: Es sollte ein Versuch,
der zwar niemals vollen Erfolg haben wird, gemacht werden, die
«sichtbare» Ortsgemeinde mit der «unsichtbaren» universalen
Gemeinde in dem betreffenden Gebiet gleichzusetzen. Der Charakter
der Gemeinde als einer Gemeinschaft von Gläubigen dürfte am
besten gewahrt sein, wenn nur Gläubige getauft und im Zeitpunkt
ihrer Taufe in die Gemeinde aufgenommen werden.

Die Baptisten haben viel Gemeinsames mit Brunner in Hinsicht
auf das Wesen des Glaubens und der Gemeinde, und natürlich
freuen wir uns über seine Unterstützung der Gläubigentaufe. Wenn

er, nach seiner Kritik der Säuglingstaufe, sie doch rechtfertigt als
ein Zeichen der vorauslaufenden Gnade Gottes9, so scheint er den

Baptisten etwas inkonsequent zu sein. Sie glauben auch an die
vorauslaufende Gnade Gottes, wollen sie aber durch die Predigt und

9 E. Brunner, Dogmatik, 3. Die christliche Lehre von der Kirche, vom
Glauben und von der Vollendung (1960), S. 75.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 195

Lehre vor die Menschen bringen und die Taufe im Zusammenhang
mit der Erfahrung der Gnade, mit dem Glauben und mit der
effektiven Mitgliedschaft in der Gemeinde beibehalten.

Einige Protestanten sehen in der Taufe hauptsächlich eine Weihe
des Täuflings oder der Eltern. Die Baptisten möchten einer solchen
Weihe nicht den Platz der Taufe zusprechen. Die Taufe des Gläubigen

ist so bedeutungsvoll, daß man sie nicht durch einen weniger
bedeutungsvollen Akt ersetzen sollte. Es wäre besser, für die Weihe
der Säuglinge einen andern Weg zu suchen und die wahre Taufe bis

später zu verschieben.
Im Jahre 1938 erklärte das Council of the Baptist Union of Great

Britain und Ireland in einem Brief an das Federal Council of the
Evangelical Free Churches, daß die Baptisten nicht in der Lage
seien, eine Ausdehnung des Taufritus auf Kinder anzunehmen, und
gab folgende Begründung10:

Diese Unfähigkeit ist nicht nur dem Mangel an irgendwelcher neutesta-
mentlicher Autorität für diese Ausdehnung zuzuschreiben, sondern noch
mehr der Überzeugung, daß die wesenhafte Bedeutung und der Wert der
Taufe nach dem Neuen Testament gewandelt und verdunkelt werden, wenn
sie an denen vollzogen wird, denen unvermeidlich die vornehmlichsten
Erfordernisse von Buße und Glauben fehlen.

Ernest Payne erklärte auf dem Weltkongreß der Baptisten vom
Jahre 195011 :

Gerade das Wesen des Evangeliums verlangt sicherlich, daß dieses als
persönliche Begegnung zwischen Gott und Mensch erfaßt wird. Alles was
dies verdunkelt, trägt zu einem Mißverständnis der Wege Gottes bei. Wenn
Säuglinge getauft werden, wird der Ritus weniger sittlich und geistlich als
die Taufe des Johannes, welche auf die Buße folgte und diese
versinnbildlichte. Das kann nicht richtig sein. Und wenn Säuglinge getauft werden,
dann — und die gesamte Kirche macht diese schmerzliche Erfahrung - werden
die Anforderungen des Evangeliums abgeschwächt und verdunkelt, und die
Linie zwischen Gemeinde und Welt verschwimmt.

Dies ist die baptistische Haltung in der Frage, wer zu taufen sei.

10 E. A. Payne, The Fellowship of Believers (1952), S. 149.
11 Baptist World Alliance, Eighth Baptist World Congress, Cleveland,

Ohio, USA (1950), S. 179.



196 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

2.

Die Baptisten haben auch eine besondere Stellungnahme in bezug
auf die Form der Taufe. Gewiß entdeckten die ersten englischen
Baptisten des siebzehnten Jahrhunderts während einiger Jahre nach
ihren Anfängen noch keine eigentümliche Form, aber seit 1641 oder
1642 ist die Untertauchung die baptistische Art, die Taufe zu
vollziehen. Das Bekenntnis vom Jahre 1644 schreibt die Untertauchung
vor12 :

Die Art und Weise, diese Ordnung zu vollziehen, welche die Schrift
vertritt, ist, den ganzen Körper unter das Wasser zu tauchen oder zu
versenken ; da sie ein Zeichen ist, muß sie den bezeichneten Dingen entsprechen,
nämlich: 1. das Waschen des ganzen Menschen (soul) im Blute Christi;
2. den Anteil der Heiligen an Tod, Begräbnis und Auferstehung; 3. zusammen
mit einer Bekräftigung unseres Glaubens, daß, so gewiß der Leib im Wasser
begraben wird und wieder aufersteht, so gewiß die Leiber der Heiligen durch
die Kraft Christi auferweckt werden am Tage der Auferstehung, um mit
Christus zu herrschen.

Übrigens ist am Rande dieses Bekenntnisses eine interessante
weitere Erklärung vermerkt: «Das Wort Baptizo bedeutet unter
Wasser tauchen, aber so, daß der Täufer und der Täufling dazu
geeignete, ehrbare Kleider tragen.» Einige Ausgaben fügten hinzu:
«Dies ist unsere Praxis, was viele Augenzeugen bestätigen können.»
Scheinbar wurden Gerüchte verbreitet, wonach die baptistischen
Taufgottesdienste unsittlich sein sollten, und die Baptisten wollten
jedermann wissen lassen, daß dem nicht so sei.

Nicht-baptistische Gelehrte würden sich damit einverstanden
erklären, daß die Hauptbedeutung des Wortes «baptizein»
Untertauchen sei. Karl Barth sagt: «Das griechische Wort ,baptizein'
und das deutsche Wort ,taufen' (von ,Tiefe') beschreiben ursprünglich

und eigentlich den Vorgang, in welchem ein Mensch oder ein
Gegenstand in einem Gewässer vorübergehend gänzlich
untergetaucht und dann ihm wieder entnommen wird. »13

Das baptistische Bekenntnis von 1644 nannte die folgenden
Bibelverse zur Unterstützung des Untertauchens: Matth. 3, 16,

Joh. 3, 23 und Apg. 8, 38. Man findet auch weitere Hinweise auf
Schriftstellen, zum Beispiel Rom. 6, welche auf untertauchen
hindeuten. Die Berichte im Neuen Testament geben an, oder deuten

12 W. Lumpkin, Baptist Confessions of Faith (1959), S. 167.
13 K. Barth (A. 1), S. 3.



J. D. Hughey, Die Tauje im Glauben und in der Praxis der Baptisten 197

wenigstens darauf hin, daß die ersten Christen durch Untertauchen
tauften.

An vielen Orten jedoch begann sich früh die Form der Taufe auf
Grund der Zweckmäßigkeit zu ändern. Die Didache (zweites
Jahrhundert) zeigt dazu14:

Betreffs der Taufe nun, tauft also : nachdem ihr dies alles vorher
mitgeteilt habt, so «taufet auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des

Heiligen Geistes» in fließendem Wasser. Hast du aber kein fließendes Wasser,
so taufe in anderm Wasser; kannst du nicht in kaltem taufen, dann in
warmem. Hast du aber beides nicht, so gieße dreimal Wasser auf das Haupt im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Die Form wurde offensichtlich als relativ unwichtig erachtet.
Wenn nicht genug Wasser vorhanden war, konnte sie geändert
werden - oder, wie wir aus andern Quellen wissen, auch im Falle
von Krankheit. Immerhin, das Untertauchen blieb bis ins Mittelalter

allgemein bekannt in der westlichen Kirche und wird bis
heute in der östlichen Kirche praktiziert. Die einfachere Praxis
wurde aber schließlich zur üblichen Praxis im Westen. Die
Westminster-Konfession (der Presbyterianer) drückt die Meinung der
Mehrheit der Christen aus, wenn sie sagt: «Das Untertauchen der
Person in Wasser ist nicht nötig, sondern die Taufe ist richtig
gehandhabt durch Begießen oder Besprengen einer Person mit
Wasser.»15

Karl Barth protestiert dagegen, daß die Zweckmäßigkeit die
Form der Taufe bestimmen soll. Er fragt16:

Ob es ein letztes Wort bleibt, daß «Leichtigkeit der Anwendung, Gesundheit

und Schicklichkeit wichtige Gründe» sind, es anders [als Untertauchen]
zu halten? Oder ob es wieder einmal eine Christenheit geben wird, deren
kräftigere Phantasie sich an der harmlosen Form der heutigen Taufe wie
an anderen Harmlosigkeiten des heutigen christlichen Wesens nicht mehr
genügen lassen wird?

Ob die Baptisten nun eine «kräftigere Phantasie» haben oder
nicht, sie üben jedenfalls die Taufe nur durch Untertauchen. In
ihren Kapellen oder Kirchen befindet sich gewöhnlich ein großes
Taufbecken. Die Taufgottesdienste sind bedeutungsvolle Feiern in

14 Die apostolischen Väter, 1. Die Lehre der zwölf Apostel. Die zwei
Clemensbriefe, erklärt von R. Knopf (1920), S. 21 f.

15 Ph. Schaff, The Creeds of Christendom, 3 (1877), S. 662.
16 K. Barth (A. 1), S. 4.



198 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

den Gemeinden, und die Taufe findet im Rahmen des gesamten
Gottesdienstes statt. Bei der Taufe selbst sind viele Worte
überflüssig, aber man hört die folgenden : passende Bibelverse vom
Prediger beim Hinabsteigen ins Taufbecken ; eine Frage an den Täufling
über seinen Glauben an Christus, beantwortet mit «Ja»; der Name
des Täuflings; eine Taufformel wie diese: «Im Gehorsam des
Befehls unseres Herrn und Erlösers Jesus Christus und als öffentliches
Bekenntnis deines Glaubens an ihn, taufe ich dich im Namen des

Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.» Während oder

gerade anschließend an diese Worte wird der Täufling
untergetaucht. Er wird rückwärts ins Wasser gelegt, weil man,
mindestens in unserem Teil der Welt, auf dem Rücken im Grabe liegt,
und die Taufe ein Begräbnis und eine Auferstehung ist - wie wir es

später sehen werden.
Wie läßt sich ein so hartnäckiges Bestehen auf einer bestimmten

Form erklären in Gemeinden, die sonst erklärtermaßen alles andere
als eifrige Verfechter von Formen in Angelegenheiten der Religion
sind? Gewiß geht es hier um mehr als das Bedürfnis, genau dem
neutestamentlichen Muster zu folgen. Es geht hier um die
bestimmte Überzeugung, daß die Bedeutung der Taufe der Form
zugrunde liegt und daß die Änderung der Form den Verlust der
Bedeutung einschließt. Unsere Erörterung der Form muß daher in
einer Erörterung der Bedeutung aufgehen.

3.

Die deutlichste biblische Erklärung der Form und Bedeutung der
Taufe steht im sechsten Kapitel des Römerbriefes, das natürlich
ein Lieblingskapitel der Baptisten ist. Hier ist die Rede von Tod,
Begräbnis und Auferstehung Christi und zugleich davon, daß der
Christ der Sünde abgestorben und begraben und auferweckt ist,
um «in einem neuen Leben zu wandeln». In der Taufhandlung tut
man seinen Glauben und sein Einssein mit Jesus Christus kund, der
zur Erlösung der Menschen starb und von den Toten auferweckt
wurde, um aller Herr zu werden; gleichzeitig tut man kund, es sei

eine Lebensänderung geschehen, und zwar eine so vollständige
Änderung, daß so starke Worte wie «Tod» und «Auferstehung»
gebraucht werden können. Diese Bedeutung geht verloren, wenn die
Form der Taufe als Untertauchung abgewandelt wird. «Da sie ein



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 199

Zeichen ist, muß sie den bezeichneten Dingen entsprechen», sagt
das Bekenntnis von 1644.

Dieses Bekenntnis spricht in einer Sprache, welche die meisten

Baptisten heute nicht verwenden würden, aber in den wesentlichen
Punkten herrscht Übereinstimmung. Es heißt darin, daß die Taufe
ein Zeichen ist vom «Waschen des ganzen Menschen im Blute
Christi». Das ist ein Bekenntnis des Glaubens an den gekreuzigten
Christus, durch dessen Tod die Erlösung erschien. Der gesamte
Mensch wird dem Einfluß Christi unterstellt. Das Bekenntnis sagt,
Taufe bezeichnet auch «den Anteil der Heiligen an Tod, Begräbnis,
und Auferstehung». Dies ist das Herz des Evangeliums; es gäbe
keine Heiligen im neutestamentlichen Sinne, es sei denn um des

Todes, Begrabenwerdens und der Auferstehung Christi willen. Das
Bekenntnis erklärt auch, daß die Taufe ein Zeichen dafür ist, daß
der Christ nach seinem Tod und Begräbnis auferstehen wird, um
mit Christus zu herrschen. Das ist die Hoffnung eines künftigen
Lebens.

Das New Hampshire-Glaubensbekenntnis, eines der beiden
wichtigsten amerikanischen Bekenntnisse, erklärt kurz die beiden
Hauptbestandteile der sinnbildlichen Darstellung der Taufe aus
Rom. 617:

Wir glauben, daß christliche Taufe das Untertauchen eines Gläubigen im
Wasser ist, im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes ; und
zwar, um in einem feierlichen und schönen Sinnbild unseren Glauben an den
gekreuzigten, begrabenen und auferstandenen Erlöser zu verkündigen mit
seiner Wirkung in unserem Absterben der Sünde und unserer Auferstehung
zu einem neuen Leben.

Man könnte sagen: die Taufe ist das Glaubensbekenntnis der
Baptisten. In ihr tun sie ihren wesentlichen Glauben kund und
geben ihn weiter von Generation zu Generation. Wheeler Robinson
hat folgendermaßen von der Taufe als einem Glaubensbekenntnis
der Tat gesprochen18 :

Eindrucksvoller als es durch irgendein wortwörtliches Vortragen eines
Glaubensbekenntnisses geschehen könnte, wird einer Baptistengemeinde die
historische Grundlage eines jeden christlichen Glaubensbekenntnisses ständig
vor Augen geführt. Selbst von einem rein psychologischen Standpunkt her
muß der immer stärker werdende Eindruck dieser Wiederholung groß sein.

17 Schaff (A. 15), S. 747.
18 A. Wh. Robinson, The Life and Faith of the Baptists (1946), S. 80.



200 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

Hier liegt der Grund für das allgemeine ständige Anhängen am zutiefst
Evangelischen innerhalb der Gemeinschaft der Baptisten. Immer wieder
begegnen sie den Tatsachen des Todes und der Auferstehung Jesu Christi als
den hervorragenden Artikeln ihres Glaubens — einem auszugsweise
dargestellten «apostolischen» Glaubensbekenntnis. Andererseits jedoch ist es
ihnen überlassen, ja man erwartet es von ihnen, daß sie zu einer persönlichen

Erklärung der Bedeutung dieser Tatsachen für den christlichen Glauben

kommen... Der Baptist ist vielmehr frei von der Verwirrung alter
Wortformen, deren genaue ehemalige Bedeutung nicht mehr gilt. Er ist einer
lebendigen Treue verpflichtet als der einzig angemessenen Wiedergabe des

alten Glaubens.

Nach all dem Gesagten wird man zu dem Schlüsse kommen, daß
die Baptisten die Taufe als ein Symbol oder Zeichen betrachten,
dessen Wert von der Sache abhängt, die symbolisch dargestellt
wird. Ist kein Glauben an den Erlöser, der starb und von den Toten
auferweckt wurde, vorhanden, und fehlt die Erfahrung, der Sünde

abgestorben zu sein und in einem neuen Leben zu wandeln, so hat
die Taufe keine Wirkungskraft. Sie ist, wie Karl Barth sagt, Abbild.
Als solches kann sie von großer Wirkung auf einen Menschen sein,
indem sie Glauben und Hingabe vertieft und so das gesamte spätere
Leben beeinflußt; dies ist aber vom Verständnis und Gefühl für
das, was sie anzeigt, abhängig, und scbbeßbcb zeigt sie in der Hauptsache

etwas an, was zuvor geschehen ist und nun in der Taufe kundgetan

wird. Ein Abweichen vom Symbolcharakter der Taufe hat oft
zur Eolge, daß man dieser Bedeutungen heimißt, welche dem Neuen
Testament fremd sind. Die Taufe als Symbol ansehen heißt nicht,
sie entwerten; denn ein Symbol kann reich an Bedeutung und Wert
sein.

Natürlich glauben die Baptisten, daß Gott in der Taufe etwas tut.
Das Bekenntnis der deutschen Baptisten vom Jahre 1847 macht
das ganz klar19 :

Die Taufe ist aber auch die feierliche Erklärung und Versicherung Gottes
an den gläubigen Täufling, daß er... ein liebes Kind Gottes sei, an welchem
der Vater Wohlgefallen habe. Die Taufe soll das Bewußtsein seiner Errettung
und Seligkeit in dem Täufling bestimmter und kräftiger hervorrufen, und
solches will Gott wirken durch eine Versiegelung mit dem Heiligen Geiste,
doch nur da, wo Er zuvor, durch diesen Geist, den wahren, seligmachenden
Glauben an den Sohn Gottes, an die Kraft Seines Todes und Seiner
Auferstehung hervorgebracht hat.

19 J. D. Hughey, Die Baptisten. Einführung in Lehre, Praxis und
Geschichte (1959), S. 149.



J. D. Plughey, Die Tauje im, Glauben und in der Praxis der Baptisten 201

In Taufgottesdiensten wird um den Segen Gottes gebetet für
diejenigen, die getauft werden, und diejenigen, die Zeugen der

Handlung sind. Dieser Segen bestärkt den getauften Gläubigen in
seinem Glauben und kann dem Zuschauer dazu verhelfen, an den

gläubig zu werden, der zur Erlösung der Menschen starb und
auferstand. Dr. John Clifford, der erste Präsident des baptistischen
Weltbundes, schrieb über seine Taufe, die er im Alter von fünfzehn
Jahren erlebte: «Dieser Tag bezeichnet bestimmt eine Zunahme
großer Kraft für mein Gewissen, einen begeisternden Sinn der
Verpflichtung, wie er sonst keinen Tag seitdem auszeichnet.» Und als

alter Mann schrieb er in sein Tagebuch: «Heute vor siebzig Jahren
wurde ich getauft. Die Wiederkehr des Tages ist jeweils erfüllt mit
starken geistlichen Kräften für mich. Dieser Tag übertrifft alle
anderen, die ich erlebt; habe. »20

In einigen Teilen der baptistischen Welt ist eine ziemlich
sakramentale Auffassung der Taufe aufgekommen. Sie ist in den
lutherischen und anglikanischen Ländern speziell erkenntlich und kann
teilweise dem Einfluß dieser Kirchen zugesprochen werden. Der
englische Baptist Neville Clark sagt21 :

Die Taufe, in dieser als Norm dienenden Zeit [das heißt, der neutesta-
mentlichen Zeit] enthält, verkörpert und bewirkt Sündenvergebung,
Einführung in die Gemeinde und das Geschenk des Heiligen Geistes... Die Taufe
bewirkt Einführung in das Leben der gesegneten Dreifaltigkeit und in alle
Segnungen des neuen «Zeitalters» und verkörpert so die Ganzheit der
Erlösung... Die Taufe ist ein Sakrament des Evangeliums, nicht unserer
Erfahrung davon ; der Treue Gottes, nicht unserer treuen Antwort an Ihn ; und
mit Argwohn ist sofort jeder theologischen Formulierung zu begegnen,
welche sich so leicht hergibt in erster Linie zu einer Auslegung des Ritus als
eines öffentlichen Glaubensbekenntnisses.

Der Mehrzahl der Baptisten (jedoch nicht allen) scheinen solche

Aussagen unbaptistisch und unbiblisch. «Enthält» und «verkörpert»

sind annehmbare Wörter, nicht aber «bewirkt». Taufe, weder
allein noch zusammen mit Buße und Glauben, bewirkt keines der
genannten Dinge. Es besteht eine enge Verbindung, aber keine von
Ursache und Wirkung.

Gewiß können einige Abschnitte der Bibel so ausgelegt werden,
daß man meint, die Taufe sei zur Vergebung der Sünden, zur
Wiedergeburt und zum Heil nötig. Das sind jedoch nicht zwingende

20 G. W. Byrt, John Clifford, A Fighting Free Churchman (1947), S. 27f.
21 A. Gilmore (ed.), Christian Baptism (1959), S. 308. 309. 316.



202 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

Auslegungen. Betreffend Apg. 2, 38 schreibt Markus Barth:
«Vergebung ist nur in Jesus Christus, der gestorben und auferweckt ist.
Wer sich taufen läßt, handelt auf Hoffnung : er bezeugt die Hoffnung,
Gott werde den ,umkehrenden' Menschen gnädig ansehen und ihm
um Jesu Christi willen vergeben.»22 Tit. 3, 5 kann man sicher so
verstehen: Das Untertauchen erscheint als «Bild oder Symbol der

Wiedergehurt und nicht als Mittel, sie zu sichern... Der Heilige
Geist erneuert; der Mensch unterwirft sich der Taufe nach der

Wiedergeburt, um sie andern Menschen darzustellen»23. Betreffend
1. Petr. 3, 21 sagt Markus Barth24:

In ein und demselben Satz wurde die Würde und die Niedrigkeit der
Taufe verkündet: Die Taufe rettet - sie rettet aber weder als Reinigung
noch als eine Höllenfahrt, sondern als Gebet... Im Vollzug der Taufe
bekennen Täufling und Täufer — und mit ihnen oder durch sie die Gemeinde -
vor Gott und der Welt ihr Wissen um die Bedeutung und Wirkung des
Todes Christi und um das Wirken des Geistes Gottes. Sie bekennen in der
Wassertaufe ihren Wunsch nach der Geisttaufe und ihre gewisse Hoffnung
oder ihr Vertrauen auf die Geisttaufe... Die Taufe ist «Werk» im Sinne eines

Angebotes, eines Antrages, einer Bejahung, eines echten Gottesdienstes: sie

ist ihrem Sinn, ihrem Wesen und ihrer Wirkung nach nichts anderes als
Gebet.

Der bedeutende baptistische Theologe Mullins schrieb25 :

In einer Anzahl von Abschnitten des Neuen Testaments ist Taufe klar
verbunden mit Bekehrimg, und fast immer mit dem Anfang eines christlichen

Lebens (siehe Apg. 2, 38; Rom. 6, 3. 4; Kol. 2, 12; 1. Petr. 3, 21).
Aber es besteht kein entscheidender Beweis, daß die Taufe an einer dieser
Stellen im katholischen Sinn als ein opus operatum betrachtet wird, das
heißt, eine Handlung, die von sich aus erneuert, ohne sich auf die Gedanken
des Empfängers zu beziehen. Auch unterstützen sie die Ansicht der
«Disciples» nicht, daß die Taufe den Akt der Erneuerung vervollständige. Der
Fehler beider Ansichten besteht darin, daß die Taufe als ein Mittel für ein
gegebenes Ziel betrachtet wird, obgleich sie nur der symbolische, äußerliche
Ausdruck des Zieles ist, das auf eine andere Art erreicht wurde. Die Taufe
ist das Symbol der Wiedergeburt, aber sie bewirkt sie nicht. Die Taufe war
das äußerliche Zeichen eines innerlichen Wechsels, welcher bereits im
Gläubigen stattgefunden hatte. Sie war das Symbol für Buße, Glaube, Wiedergeburt

und Bekehrung. Sie war keines der letzteren in Wirklichkeit. Wirk-

22 M. Barth, Die Taufe - ein Sakrament? (1951), S. 140.
23 A. T. Robertson, Word Pictures of the New Testament, 4 (1931), S. 607.
24 M. Barth (A. 22), S. 524.
25 E. Y. Mullins, The Christian Religion in Its Doctrinal Expression (1917),

S. 383f.



J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten 203

lichkeit und Symbol oder Symbol und Wirklichkeit durcheinanderzubringen
heißt das Wesen des Evangeliums radikal ändern.

Eine Anzahl Abschnitte (z. B. Apg. 8, 30-39; 10,43-48; 16, 30-33)
beziehen sich auf die Taufe, ohne die geringste Andeutung, daß sie

für das Heil nötig ist, oder daß sie « Sündenvergebung, Einführung
in die [allgemeine] Gemeinde und das Geschenk des Heiligen Geistes »

bewirkt. Es wird klar gesagt (z. B. in Apg. 16, 31), daß die
Erlösung die Gläubigen erreicht, und daß man aus Gnade durch den
Glauben selig wird (Eph. 2, 8). Verschiedenen Berichten der
Apostelgeschichte zufolge wird der Heilige Geist gleichzeitig mit (Apg. 2,

38), vor (10, 44-48) oder nach (8, 14-17; 19, 5f.) der Taufe
geschenkt. Eine Erklärung der britischen Baptisten vom Jahre 1948

führt aus: «Das Neue Testament deutet klar eine Verbindung an
zwischen der Gabe des Heiligen Geistes und dem Erlebnis der
Taufe, ohne den Ritus zum notwendigen und unvermeidlichen Weg
für diese Gabe zu machen, es macht ihn aber zu einer angemessenen
Veranlassung eines neuen und tieferen Geistesempfangs.»26 Die
Taufe kann daher ein Weg der Gnade (im gleichen Sinn wie die

Predigt) sein, sie ist aber nicht erforderlich zur Erlösung. Die wahre
Religion ist persönlich, freiwillig, und geistig. Emil Brunner sagt27:

Daß Paulus die Taufe als Sakrament aufgefaßt habe, davon ist nicht nur
keine Spur zu fmden, sondern das widerspricht der klaren Zusammenordnung

von Christi Tatwort und Glaube. Entweder nimmt man diesen
Personalismus ernst — dann bleibt für sakramentales Denken kein Raum,
oder man behaftet Paulus bei gewissen Äußerungen, die an sakramentale
Auffassungen anklingen, dann aber muß man diese angesichts seiner Lehre
von der allein grundlegenden Bedeutung von Wort und Glaube für
unüberwundene Reste eines ihm eigentlich fremden, hellenistischen Denkens
ansehen.

Die Taufe macht eine Person weder zu einem Glied am Leibe
Christi, noch führt sie sie in den Bund ein. Sie ist ein Zeichen des

Eintritts in den Leib Christi und den Bund Gottes. Sie ist die Türe
in die Ortsgemeinde. Alle, die dem Leibe Christi angehören, sollten
durch die Türe der Taufe in eine Ortsgemeinde eintreten; und nur
diejenigen, die Christen sind, sollten getauft werden und Gemeindemitglieder

sein.

Wir sind damit wieder bei der Frage, wer getauft werden sollte.
Emil Brunner äußert sich zu der Tatsache, daß Zwingli mehr als

26 R. N. Flew (ed.), The Nature of the Church (1952), S. 167.
27 Brunner (A. 9), S. 72.



204 J. D. Hughey, Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

die andern großen Reformatoren großenteils frei von Sakramentalismus

war. Er hatte darum weniger theologischen Grund als

andere, auf der Kindertaufe zu bestehen. Er behielt sie bei - und
fand eine theologische Rechtfertigung dafür - wohl hauptsächlich
darum, weil er die Volkskirche beibehalten wollte. Brunner sagt28:

Eine andere Kirche als eine Volkskirche — und zwar eine theodosianische,
durch das Taufobligatorium gestützte Kirche - konnte Zwingli sich als sichtbare

Kirche nicht vorstellen. Die Gespräche mit den Wiedertäufern
vermochten diese nicht zu überzeugen, nicht bloß, weil sie «widerspenstig und
uneinsichtig» waren, wie man ihnen vorwarf, sondern weil Zwingiis
Argumente nicht zwingend sind. Den eigentlichen Grund aber - der ihm selbst
wohl ahnungsweise bewußt war — vermochte er ihnen nicht zu sagen: Ihr
kommt mit eurer Idee zu früh, die geschichtliche Entwicklung ist noch nicht
so weit, man darf die Reformation der Kirche nicht durch einen drohenden
kirchlichen Anarchismus gefährden. Das wäre in der Tat das einzige
schlagende Argument gewesen, nachdem man ja bereits den Gedanken des Sakraments

preisgegeben hatte.

Es ist ein Zeichen von Stärke in der reformierten Kirche der
Schweiz, und von Hoffnung für die Zukunft, daß ihre Theologen
und Pfarrer gewillt sind, freie Diskussionen über Taufe und Volkskirche

zu riskieren. Als ein Außenseiter wage ich es nicht, das
Resultat dieser Diskussionen oder ihre Wirkung auf die Kirche
vorherzusagen. Man verfolgt aber von baptistischer Seite mit viel
Interesse und Gewinn, was in reformierten Kreisen über die Taufe
und die Kirche gesagt und geschrieben wird.

John David Hughey, Rüschlikon-Zürich

28 Brunner (A. 9), S. 72.


	Die Taufe im Glauben und in der Praxis der Baptisten

