
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 3

Artikel: Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Autor: Rordorf, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Ostern wurde bis ans Ende des 2. Jahrhunderts und zum Teil
darüber hinaus gar nicht von der ganzen Christenheit am selben Tag
begangen. Davon zeugt in besonders eindrücklicher Weise der Osterter

minstreit, von dem Euseb in seiner Kirchengeschichte (V, 23-25)
ziemlich ausführlich berichtet. Rom und die übrigen Kirchen des

Westens (aber auch Palästinas, Griechenlands und Alexandriens)
feierten Ostern regelmäßig und ausschließlich an einem Sonntag. Die
kleinasiatischen Christen, genauer gesagt die sogenannten Quarta-
decimaner in Kleinasien, Syrien und Mesopotamien, richteten sich
in ihrer Bestimmung des Ostertermines nach der Zeit des jüdischen
Passa: sie feierten ihr «Ostern» am Abend des 14. Nisan,
unbekümmert darum, auf welchen Wochentag er fiel. Diese Divergenz
führte zum Osterterminstreit, der dann zugunsten Roms und der
hinter Rom stehenden Kirchen entschieden wurde; seither feierte
man Ostern nur noch am Sonntag1. Bald löste man sich auch von
der jüdischen Berechnung des Ostertermins und stellte
unabhängige christliche Osterzyklen auf2.

Wir beschränken uns im folgenden darauf, nach dem Ursprung
des Osterfestes am Sonntag zu fragen; die quartadecimanische Praxis

soll in die Untersuchung nur insofern einbezogen werden, als sie

für unsere Fragestellung von Belang ist.

B. Lohse hat der quartadecimanischen Tradition, unter Berücksichtigung
der einschlägigen älteren Literatur, eine eingehende Studie gewidmet3, worin
er zum Schluß kommt, die quartadecimanische Tradition müsse sehr alt
sein, ja sie reiche vielleicht sogar bis in die Zeit der Urgemeinde hinauf.
Seine These hat in der Tat eine gewisse Wahrscheinlichkeit für sich, denn
einerseits beriefen sich die Quartadecimaner für ihre Tradition auf den Jünger
Johannes, den Samarienmissionar Philippus und andere apostolische Zeugen,
und andererseits schloß sich ihre Tradition offensichtlich an die jüdische
Passasitte an: nicht nur das Datum, sondern auch die Form der Feier und

1 Über die weiteren Schicksale der Quartadecimaner B. Lohse, Das Passa-
fest der Quartadecimaner (1953), S. 127-130.

2 Zum Ganzen siehe die Untersuchung von E. Schwartz, Christliche und
jüdische Ostertafeln: Abh. Ges. Wiss. Gött., phil.-hist. Kl. N.F. 8, 6 (1905).
In diesem Zusammenhang wären auch diejenigen christlichen Gruppen zu
erwähnen, die Ostem am 25. März oder am Sonntag nach dem 6. April
feierten; vgl. Schwartz, Osterbetrachtungen: Zeitschr. neut. Wiss. 7 (1906),
S. 10-16.

3 Lohse (A. 1).



168 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

vor allem die eschatologische Erwartung, die mit ihr verbunden war, stammten

aus dem Judentum4.

1.

Gewöhnlich nimmt man an, das Osterfest am Sonntag sei erst
spät entstanden. Weil nämlich bei Euseb die römische Osterpraxis
nur bis auf Xystus, also bis auf ca. 115 n. Chr., zurückgeführt wird,
glaubt man sich zum Schluß berechtigt, die Praxis selber sei erst
damals aufgekommen; im 1.Jahrhundert hätte die ganze Kirche
nur die quartadecimanische Tradition gekannt, diese sei die
ursprüngliche Osterpraxis der Christen gewesen5.

Wir geben den betreffenden Passus aus der Kirchengeschichte
Eusebs wieder; Euseb zitiert einen Brief des Bischofs Irenäus von
Lyon an den damaligen Bischof Roms, Victor I. (Eus. Hist. V, 24,

14-17)6:

(14) Unter denen (die Frieden gehalten haben) haben auch die Presbyter
vor Soter, die der Gemeinde vorstanden, an deren Spitze du jetzt stehst - wir
meinen Aniket, Hyginus, Telesphorus und Xystus -, weder selbst (den Passa-

tag der Quartadecimaner) eingehalten noch den Ihren (Gemeinden) das
gestattet. Und nichtsdestoweniger haben sie, die selbst (den Tag) nicht
einhielten, Frieden gehalten mit denen, die von solchen Gemeinden zu ihnen
kamen, in denen man ihn einhielt - dabei bestand doch durchaus ein Gegensatz

zwischen dem Einhalten (des Tages) und denen, die ihn nicht einhielten
— (15) Und niemals wurde jemand wegen dieser Art (des Fastens)
ausgeschlossen. Vielmehr schickten die Presbyter vor dir, die (den Tag doch) nicht
einhielten, die Eucharistie an diejenigen aus den Gemeinden, die (ihn)
einhielten. - (16) Auch als der selige Polykarp bei Aniket in Rom weilte (ca.
155 n. Chr.) und sie wegen einiger anderer Fragen geringe
(Meinungsverschiedenheiten) miteinander hatten, einigten sie sich doch schnell, ohne über

4 Besonders stark betont den letzteren Zug auch A. Strobel, Die Passa-

Erwartung als urchristliches Problem in Lc. 17, 20f. : Zeitsehr. neut. Wiss.
49 (1958), S. 157ff; Der Termin des Todes Jesu: ebd. 51 (1960), S. 69-101;
In dieser Nacht (Luk 17, 34). Zu einer älteren Form der Erwartung in Luk
17, 20-37: Zeitsehr. Theol. Ki. 58 (1961), S. 16-29.

5 So L. Duchesne, La question de la Pâque au concile de Nicée : Rev. de

quest, hist. 15, 28 (1880), S. 7; H.Koch, Pascha in der ältesten Kirche:
Zeitsehr. wiss. Theol. N.F. 20 (1914), S. 304. 309; vor allem K. Holl, Ein
Bruchstück aus einem bisher unbekannten Brief des Epiphanius : Gesammelte
Aufsätze, 2 (1928), S. 218; vgl. auch M. Goguel, L'Eglise primitive (1947),
S. 212f. ; Lohse (A. 1), S. 117ff. ; J. van Goudoever, Biblical Calendars
(1959), S. 165.

6 Wir benützen die Übersetzung von Lohse (A. 1), S. 12.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 169

diesen wichtigsten Punkt miteinander zu streiten. Denn weder konnte Aniket
den Polykarp dazu überreden, das nicht einzuhalten, was er mit Johannes,
dem Jünger unseres Herrn, und den übrigen Aposteln, mit denen er verkehrt
hatte, immer eingehalten hatte, noch konnte Polykarp den Aniket zum
Einhalten (des Tages) überreden, da er (Aniket) sagte, er müsse an der Sitte der
Presbyter vor ihm festhalten. - (17) Obwohl sich dies so verhielt, blieben sie
doch in (kirchlicher) Gemeinschaft miteinander, und Aniket überließ dem
Polykarp (sogar) aus Ehrerbietung die (Austeilung der) Eucharistie in der
Kirche, und sie trennten sich in Frieden voneinander, wobei man in der
ganzen Kirche Frieden hatte, sowohl die, die (den Tag) hielten, wie die, die
(ihn) nicht hielten!

Es ist richtig, daß wir für die Zeit vor 100 keine direkte Bezeugung

des Osterfestes am Sonntag haben. Nur müssen wir vorsichtig
sein mit der Behauptung, daß folglich diese Tradition erst damals
entstanden ist. Wir haben auch keine früheren Zeugnisse für die

quartadecimanische Praxis Irenaus führt die Liste der Presbyter
Roms, die die Praxis des Osterfestes am Sonntag eingehalten haben
und die bis auf Xystus zurückgeht, in seinem Brief an Victor nicht
an, weil er zeigen möchte, daß die römische Sitte sich von Xystus
herleite, sondern weil er Victor vor Augen halten will, daß alle diese
seine Vorgänger (im Gegensatz zu Victor selber) den Frieden mit den
Quartadecimanern bewahrt hätten, obwohl auch sie mit jenen in
der Frage des Ostertermins nicht einig gewesen seien. Irenaus will
also offenbar daran erinnern, daß die Differenzen bezüglich des

Osterdatums sich in ihren Anfängen in Rom bis auf Xystus
zurückverfolgen ließen, daß aber deswegen über die andere Partei noch nie
Exkommunikationsurteile verhängt worden seien, im Gegenteil:
seitdem Quartadecimaner in der römischen Gemeinde weilten (dies

war offenbar seit Xystus der Fall), hätte man ihre abweichende

Osterpraxis toleriert und ihnen sogar die Eucharistie geschickt. Das
sei auch nicht anders geworden nach dem Besuch Polykarps bei
Aniket, vielmehr hätten sich beide trotz der Meinungsverschiedenheit

in diesem Punkt mustergültig brüderlich verhalten7. Daß die

Erwähnung der Presbyter Roms im Brief des Irenäus so zu deuten
ist und nicht etwa als ein Nachweis des Alters der römischen Praxis
zu gelten hat, wird auch nahegelegt durch die wiederholte Beteuerung

im Bericht des Euseb, daß das Osterfest am Sonntag auf
apostolische Tradition zurückgehe; das ist ein Hinweis darauf, daß

7 So auch O. Casel, Art und Sinn der ältesten christlichen Osterfeier:
Jahrb. Lit.wiss. 14 (1938), S. llf., Anm. 16.



170 W. Bordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

das Osterfest am Sonntag älter ist, als man auf Grund jener Presbyterliste

erschließen möchte.8
Wer eine späte Entstehung der römischen Osterpraxis im 2.

Jahrhundert annimmt, ist gewöhnlich der Meinung, das Osterfest am
Sonntag habe sich in Analogie zur wöchentlichen Sonntagsfeier
entwickelt. Diese Auffassung ist jedoch unhaltbar. Der wöchentliche

Sonntagsgottesdienst fand während des ganzen ersten
Jahrhunderts am Sonntagabend statt9, der jährliche Ostergottesdienst
aber, wie gleich noch zu zeigen sein wird, in der Nacht vom Samstag

auf den Sonntag und am frühen Morgen des Sonntags. Es
wäre höchst merkwürdig, ja geradezu unverständlich, wenn wir
zwar eine innere Abhängigkeit des Osterfestes am Sonntag von der
wöchentlichen Sonntagsfeier anzunehmen hätten, der Termin des

Gottesdienstes aber in dieser Weise verschoben worden wäre. Diese
Differenz scheint ein untrügliches Anzeichen dafür zu sein, daß der

Ostergottesdienst eigene, von der wöchentlichen Sonntagsfeier
unabhängige Wurzeln hat.

Zudem ist es überhaupt unwahrscheinlich, daß Xystus oder gar
erst Soter die Praxis, am Sonntag Ostern zu feiern, eingeführt hat.
Denn eine neu geschaffene Einrichtung hätte sicher nicht eine

althergebrachte (nämlich die quartadecimanische) so leicht in fast allen
Kirchen verdrängen können, ohne daß wir von irgendeinem Widerstand

hören. Wenn wirklich die quartadecimanische Praxis im
1. Jahrhundert die allein beobachtete gewesen wäre, dann hätten
wir vorauszusetzen, daß auch in Rom und in allen andern
Gebieten (Palästina, Griechenland, Alexandrien, Gallien), die den
römischen Brauch annahmen, zuvor Ostern in der Nacht vom 14.

zum 15. Nisan gefeiert worden sei10. Und alle diese Kirchen hätten
die römische Neuerung ohne weiteres hingenommen, ja sie sogar in

8 Eus. Hist. V, 23, 1 ; vgl. V, 25 (die Kirchen Palästinas und Alexandriens,
die an der letzteren Stelle erwähnt werden, haben offensichtlich das Osterfest

am Sonntag eingehalten; siehe V, 23, 3).
9 Siehe meine in den Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen

Testaments (Bd. 42) erscheinende Dissertation «Der Sonntag. Geschichte des
Ruhe- und Gottesdiensttages im ältesten Christentum».

10 Lohse (A. 1), S. 118, scheint zwar anzunehmen, diese Teile der Christenheit

hätten vorher überhaupt kein Osterfest, auch nicht das quartadecimanische,

gekannt. Das ist aber eine schwer zu begründende Ansicht. Wie hätte
das wichtige christliche Fest, das so sehr mit der Eschatologie verbunden
war, bei ihnen spurlos verschwinden können?



W. Rordorf, Zum Urs-prung des Osterfestes am Sonntag 171

kurzer Zeit zur ihrigen gemacht? Diese Sicht der Dinge wird um so

problematischer, wenn wir uns fragen, welche Gründe die römischen
Presbyter veranlaßt haben könnten, nicht mehr zur gleichen Zeit
wie die Juden zu feiern. Das Vorbild der Sonntagsfeier konnte dafür

nicht maßgebend sein, wie wir schon gesagt haben. Also müssen
wir annehmen, daß antijüdische Gesichtspunkte mit im Spiele
waren11. Aber war das ein Anlaß, die apostolische Überlieferung der

quartadecimanischen Praxis zu verlassen und eigenmächtig einen
anderen Termin zu wählen Man muß beachten, daß die Ansetzung
des Osterfestes nicht nur eine Kalenderfrage war. Wenn B. Lohses
und A. Strobels Vermutungen richtig sind, daß die quartadeci-
manische Tradition im Anschluß an die jüdische von dem «richtigen»

Termin des Festes das Kommen des Messias bzw. die Wiederkunft

Christi abhängig machte12, konnten dann die römischen
Presbyter ohne weiteres diesen mit hocheschatologischen Erwartungen
verknüpften Termin verlegen? Gerade der Osterterminstreit läßt
deutlich erkennen, daß auf den «richtigen» Termin von beiden Seiten

(auch von der römischen) ein ganz großes Gewicht gelegt wurde.
Also müssen wir folgern, daß es auch für die Kirchen in Gallien und
Griechenland, in Alexandrien, Pontus und Palästina eine ganz
wesentliche Sache war, daß Ostern gerade am Sonntag, und nur am
Sonntag, gefeiert werden sollte. Ihnen war es mindestens ebenso

ernst, wenn sie gegenüber den Quartadecimanern ihre apostolische
Tradition verteidigten13. Hätten die Quartadecimaner aber die
Behauptung des apostolischen Ursprungs der römischen Praxis
unwidersprochen hingenommen, wenn sie davon Kenntnis gehabt
hätten, daß es sich hei der römischen Praxis um eine Neuerung
handelte, die seit höchstens einem halben Jahrhundert bestand und
sich selbstverständlich nicht mit dem apostolischen und theologisch
so stark fundierten quartadecimanischen Brauch messen konnte?

Wir sind also gezwungen, nachzuforschen, ob nicht auch der
römische Brauch seine Wurzeln in einer ebenso alten und theologisch
fundierten Überlieferung gehabt haben könnte14.

11 So J. Jeremias: Theol. Wort., 5 (1954), S. 902, A. 64.
12 Lohse (A. 1); Strobel (A. 4).
13 Ähnlich Casel (A. 7), S. 13f„ und Jeremias (A. 11), S. 902f. A. 66.
14 Die Tatsache, daß die apostolische Tradition der römischen und der

ihr assoziierten Kirchen im Eusebbericht nicht mit Namen aufgeführt wird,
will nicht besagen, daß sie gar nicht bestanden habe. Euseb erwähnt sie
vielleicht nur nicht, weil sie allgemein bekannt war. Wenn Polykrates in



172 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

2.

Solche Wurzeln lassen sich tatsächlich aufzeigen. Zu diesem
Zweck ist es allerdings notwendig, etwas weiter auszuholen.
B. Lohse und A. Strobel haben, wie wir gesagt haben, wohl mit
Recht eine starke eschatologische Erwartung für das quartadecima-
nische Passa nachgewiesen. Das ist zugleich ein deutliches Zeichen
für das hohe Alter dieser Tradition. Wir können aber auch eine

eschatologische Erwartung, die mit dem Osterfest am Sonntag
verbunden ist, feststellen. B. Lohse gibt sie zwar zu15, erstmals
für Lactanz16, für ihn ist sie aber eine «Übertragung» der Parusie-
hoffnung vom quartadecimanischen Fest auf das Sonntagsfest.
Diese Behauptung ist jedoch unwahrscheinlich, da sich eschatologische

Erwartungen, die mit einem Termin zusammenhängen, nicht
so leicht «übertragen» lassen. Und zudem können wir andere, frühere
Zeugnisse als Lactanz angeben, die zeigen, daß die eschatologische
Erwartung schon ursprünglich mit dem Osterfest am Sonntag
verbunden war.

Wir wollen allerdings mit unserer Untersuchung nicht bei der
Osternacht als solcher einsetzen, sondern bei der 50tägigenPentekoste,
zu der die Osternacht das Tor bildete. Es ist unverkennbar, daß die
Pentekoste in der ältesten Christenheit eine große Rolle spielte. Sie

galt als ein einziger Tag der Freude, an dem man nicht fasten noch
die Knie beugen durfte zum Gebet17. Aus welcher Quelle floß dieser
Jubel? Wohl weniger aus der jüdischen Tradition (denn dort war
die Pentekoste eher eine Zeit der Trauer: man gedachte der Wanderung

durch die Wüste18), als aus der Freude über die Auferstehung
seinem Brief an Victor (Eus. Hist. V, 24, 2) davon spricht, «auch» in Asia
ruhten bedeutende Geister, so scheint das doch eine Anspielung darauf zu
sein, daß Victor für die römische Tradition Namen ins Feld geführt hatte
(gegen Lohse, A. 1, S. 114, Anm. 1).

15 Lohse (A. 1), S. 83.
16 Lact. Div. inst. 7, 19, PL 6, 796f.
17 Vgl. Acta Pauli, ed. C. Schmidt (1936), 1, 30-32; Tert. De orat. 23,

CSEL 20, 196; De cor. 3, CSEL 70, 158; Ps.-Just. Quaest. et resp. ad orthod.
115, PG 6, 1364f. ; Ps.-Hipp. In psalm, fragm. IX, GCS Hipp. I, 2, 138,

9ff.; Test. Dom. II, 12, ed. J. E. Rahmani (1889), S. 134f.; Epiph. Exp. de
fide 22, PG 42, 828. Siehe jetzt J. Boeckh, Die Entwicklung der altkirchlichen

Pentekoste: Jahrb. f. Lit. u. Hymn. 5 (1960), S. 1-45.
18 Goudoever (A. 5), S. 99; 183 (allerdings war die Pentekoste als Erntezeit

zugleich eine Freudenzeit).



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 173

Jesu, aus der Erinnerung, daß der Herr nach seiner Erweckung
während dieser Zeit mit den Jüngern zusammen war. Wir können
auch den Ursprung der wöchentlichen Sonntagsfeier in der àfdK-
Xîaaiç der Mahlzeiten der Gläubigen mit dem im Heiligen Geist
anwesenden Herrn am Sonntagabend vermuten19, und die Art der
christlichen Feier der Pentekoste glich in vielem tatsächlich
derjenigen der wöchentlichen Sonntagsfeier20. Doch das ist nicht alles :

die Pentekoste hatte in der christlichen Tradition noch eine andere

Bedeutung: sie galt als die Zeit der Wiederkunft Christi. Das ist
erstmals unmißverständlich bezeugt bei Tertullian, De bapt.
19 (CSEL 20, 217), wo er sagt:

(In der Pentekoste) weilte der auferstandene Herr häufig unter den
Jüngern21, die Gnade des Heiligen Geistes wurde in ihr gespendet und die Hoffnung

auf die Wiederkunft des Herrn wurde angekündigt. Denn nach der
Rückkehr des Herrn in den Himmel sagten die Engel zu den Aposteln, er
werde so wiederkommen, wie er in den Himmel gefahren sei, also in der
Pentekoste. Und wenn Jeremias sagt: «Ich werde sie von den äußersten
Enden der Erde zu dem Pesttage versammeln» (Jer. 31, 8), so deutet er
damit auf den Tag des Passa und der Pentekoste hin, der Festtag im eigentlichen

Sinn ist.

Die ganze SOtägige Pentekoste galt also als möglicher Termin der
Parusie Jesu22. Wir können aber noch weiter zurückgehen. In der

Epistula Apostolorum Kap. 17 fragen die Jünger Jesus, wann die
Parusie eintreffen werde, und dieser antwortet: «Wenn das
hundertfünfzigste Jahr vollendet ist, in den Tagen des Passa- und Pfingst-
festes wird stattfinden die Ankunft meines Vaters.»23 Es ist einer

19 Vgl. oben, Anm. 9.
20 Das Fast- und Kniebeugeverbot z. B. galt für beide gleichermaßen.
21 Eigentlich: «hat sich die Auferstehung des Herrn häufig unter den

Jüngern wiederholt» (domini resurrectio inter discipulos frequentata est).
22 Darin spiegelt sich offenbar die Tatsache, daß die einzelnen

Heilsereignisse noch nicht datiert waren: Jesus war einfach «häufig» bei den
Jüngern, der Heilige Geist wurde gespendet, ohne daß gesagt würde «am Pfingst-
tag». Zur ganzen Frage siehe E. von Dobschütz, Ostern und Pfingsten (1903) ;

G. Kretzschmar, Himmelfahrt und Pfingsten: Zeitschr. Ki.gesch. 66 (1954),
S. 209-253; Boeckh (A. 17). — Lohse (A. 1), S. 80, Anm. 2, wird zu leicht mit
der Tertullianstelle fertig, wenn er sie, weil Tertullian Apg. 1, 11 zitiert, als
eine «späte Umdeutung des Parusiegedankens» abstempelt. Die terminmäßig

unbestimmte Verheißung in Apg. 1, 11 kann nicht der Grund dafür
gewesen sein, daß die ganze fünfzigtägige Pentekoste zur Zeit der Parusie-
hoffnung wurde.

23 So liest der äthiopische Text nach den besten Handschriften: ed.



174 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

der am wenigsten überzeugenden Punkte in B. Lohses Arbeit24, daß

er die Erwähnung des «Pfingstfestes» einfach streicht25 und
dadurch die Stelle für sich buchen kann: die Christen (in diesem Fall
die Quartadecimaner) hätten die Parusie nach jüdischem Brauch
allein in der Passanacht erwartet. Wenn auch die Epistula Aposto-
lorum eine quartadecimanische Schrift sein mag, was gar nicht so
sicher ist26, so ist es noch immer nicht ausgemacht, ob nicht auch
die Quartadecimaner eine Pentekoste gekannt haben und die Parusie

vielleicht nicht nur in der Passanacht erwarteten27.

C. Schmidt, Gespräche Jesu mit seinen Jüngern nach der Auferstehung
(1919), S. 58f. Der Kopte gibt die Stelle folgendermaßen wieder: «Zwischen
Pfingsten und Passa wird stattfinden die Ankunft meines Vaters.» Der Text
in dieser Form ergibt keinen Sinn; leider ist nur er von Duensing: E. Heh-
necke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 (1959), S. 134f.,
berücksichtigt.

24 Lohse (A. 1), S. 78ff. 25 Für ihn ist sie eine Dittographie.
26 Wenn man behauptet, die Bezeichnung «Gedächtnis meines Todes» in

Epist. Apost. 15 weise auf quartadecimanische Tradition hin, dann versteht
man die quartadecimanische Tradition falsch, die gar nicht speziell ein
Gedächtnis an Jesu Tod war; so mit Becht Lohse (A. 1), S. 41f. 45. 49. 62 e. p.
Damit fällt aber weg, was noch für Schmidt (A. 23), S. 368ff. 577ff., das

Hauptargument für die These des quartadecimanischen Ursprungs der Epist.
Apost. war. Schon damals hatte H. Lietzmann: Zeitschr. neut. Wiss. 20
(1921), S. 173ff., gegen Schmidts These Zweifel erhoben, da die «Passafeier»
der Epist. Apost. doch gar nicht auf den 14. Nisan datiert sei. Es spricht
also kaum etwas für den quartadecimanischen Ursprung der Epist. Apost.
Dagegen scheint zu sprechen, daß nach der Epist. Apost. Agape und Eucharistie

um die Zeit des Hahnenschreis gefeiert wurden. Wie ist diese Tradition
von der jüdischen Passafeier her zu erklären? Wenn das quartadecimanische
Passa eine Übernahme des jüdischen Passa gewesen ist (wenigstens, was den
Kähmen betrifft), dann hat diese Tradition eigentlich keinen Platz, war es

doch verboten, das Passamahl über Mitternacht auszudehnen. Wenn man
in den quartadecimanischen Kreisen um der Juden willen fastete, während
jene (die Juden) ihre Mahlzeit hielten, dann war kein Grund vorhanden,
das Fasten über Mitternacht auszudehnen. So berichtet Hier, in Matth. IV,
25, 6, PL 26, 184f., von einer «traditio Judaeorum» (er meint damit sicher
die Judenchristen), in der Passanacht bis Mitternacht zusammenzubleiben.
Ist die Tradition vom «Hahnenschrei» nicht besser zu verstehen im
Zusammenhang mit der Auferstehungsnacht vom Samstag auf den Sonntag
Man glaubte, um die Zeit des Hahnenschreis sei Christus auferstanden,
brach darum zu diesem Zeitpunkt das Fasten und feierte mit Jubel das
Mahl (vgl. die im Haupttext wiedergegebene Stelle der syr. Didaskalie).
Siehe auch unten Anm. 67.

27 Wir werden noch zu erwägen haben, ob möglicherweise der Unterschied



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 175

In der syrischen Didaskalie ist dann die eschatologische Erwartung

deutlich auf die Osternacht bezogen, und zwar nicht auf die
quartadecimanische des 14./15. Nisan, sondern auf die großkirchliche

der Nacht vom Samstag auf den Sonntag. Es heißt da, Syr.
Did. 2128 :

Seid miteinander versammelt, bleibt schlaflos und seid wach die ganze
Nacht unter Gebeten und Bitten, unter Verlesung der Propheten, des
Evangeliums und der Psalmen in Furcht und Zittern und eifrigem Flehen bis an
die dritte Stunde der Nacht, die auf den Sonnabend folgt, und dann brecht
euer Fasten... Ganz besonders also ziemt sich für euch... das Aufbleiben
und Wachen am Sonnabend, und das Verlesen der Schriften und Psalmen,
und Gebet und Flehen für diejenigen, die gesündigt haben, und die Erwartung

und Hoffnung der Auferstehung unseres Herrn Jesu bis zur dritten
Stunde in der Nacht, die auf den Sonnabend folgt. Und dann bringt eure
Opfergaben dar: und nun esset und seid guter Dinge, freuet euch und seid
fröhlich, denn als Unterpfand unserer Auferstehung ist Christus auferstanden,

und dies soll für euch ein ewig gültiges Gesetz sein, bis zur Vollendung
der Welt29.

Es ist zwar in diesem Passus nur von der Erwartung der
Auferstehung Jesu, nicht von der Hoffnung auf seine Parusie die Rede.
Aber die «Aktualisierung» der Auferstehung Jesu in der Osternacht
(sie soll «mit Furcht und Zittern» geschehen) trägt die gleichen
ausgesprochen eschatologischen Züge wie die Aktualisierung des Auszugs

aus Ägypten in der jüdischen Passanacht : die Feiernden rechnen

damit, daß beim darstellenden Vollzug des vergangenen
Ereignisses sich dieses Ereignis selbst wiederholen könnte.

Was nun an der zitierten Stelle aus der syrischen Didaskalie be-

zwischen großkirchlicher und quartadecimanischer Feier zur Hauptsache
darin bestand, daß man hüben und drüben den Anfang der ganzen Parusie-
zeit verschieden ansetzte; siehe unten S. 188.

28 Ed. H. Achelis-J. Flemming, Die ältesten Quellen des orientalischen
Kirchenrechts, 2 (1904), S. Ulf. Wir erfahren hier zugleich etwas über den
Verlauf der Feier. Es fehlt nur die Erwähnung der Taufe.

29 Const. Apost. V, 19, PG 1, 892f., nehmen die Ausführungen der Didaskalie

z. T. wörtlich auf, erwähnen aber auch die Taufhandlung. Vgl. Test.
Dom. II, 8. 12. 18ff., ed. J. E. Rahmani (1889), S. 126ff. 134f. 138ff. Thomasakten

29, ed. M. Bonnet, Act. Apost. Apocr. (Neudruck 1959), S. 146,
gehören wohl auch hieher: Thomas fastet in der Nacht vor der Kyriake. Ferner
spiegelt sich im Hebräerevangelium (Hier. De vir. ill. 2: E. Hennecke-
W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 [1959], S. 108),
dieselbe Sache: Jakobus fastet, bis ihm verkündet wird, Christus sei von den
Toten auferstanden.



176 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

sonders auffällt, ist der völlig gleiche Rahmen wie beim quartadecima-
nischen Passa : die Gläubigen sollen um der Juden willen fasten, sich,
der Parusie gewärtig, die ganze Nacht durch Lesungen und Gehet
wachhalten und am Morgen in der Frühe das Fasten brechen, sich
mit Freude und Dank über die erfolgte Auferstehung am Mahle
sättigen30. Zug für Zug entspricht das dem, was Lohse für das quarta-
decimanische Passa erarbeitet hat. Die Ähnlichkeit ist so frappant,
daß man sich fragen muß, ob wir nicht das gleiche Fest, nur an
verschiedenen Tagen gefeiert, vor uns haben81. Dann vermag uns aber
Lohse doch nicht ganz zu überzeugen, wenn er so energisch bestreitet,
daß das quartadecimanische Passafest der Auferstehung Jesu gedachte32.

Die Homilie des quartadecimanischen Bischofs Meliton von Sardes
über Ex. 1233 klingt aus in einer Verherrlichung des Auferstandenen,

die gegenüber der Behauptung, die quartadecimanische Feier
habe sich nur mit Passagedanken getragen, nachdenklich stimmt34.
Die Homilie schließt mit einer Ichrede des Auferstandenen35 :

Who is he that oontendeth against me Let him stand before me. I freed
the condemned, I made the dead to live again, I raise him who was buried.
Who is he who raises his voice against me? I am the Christ. I am he who
put down death, and triumphed over the enemy, and trod upon Hades, and
bound the strong one and brought man safely home to the heights of the
heavens: I, Christ. Therefore, come hither all ye families of men, who are
sullied with sin, and receive remission of sins. For I am your remission. I am
the Passover of salvation, the Lamb that was sacrified for you, I am your
ransom. I am your light. I am your saviour, I am the resurrection. I am your
king, I lead you up to the heights of the heavens, I will show you the Father
who is from the ages, I will raise you up by my right hand.

Hier ist vom Ostersieg über die Hölle in massivster Weise die
Rede. Klingen diese Worte des Auferstandenen nicht beinahe wie
eine Einladung zur Taufe? Es wäre ja möglich, daß die Quarta-

30 Wahrscheinlich sind Eucharistie und Agape gemeint, wie in Epist.
Apost.

31 Vgl. allerdings Anm. 26 und 56.
32 Lohse (A. 1), S. 50ff. e. p.
33 C. Bonner, The Homily on the Passion by Meliton, Bishop of Sardis:

Stud, and Doc. 12 (1940); B. Lohse, Die Passahomilie des Bischofs Meliton
von Sardes (1958); M. Testuz, Méliton de Sardes, Homélie sur la Pâque,
Papyrus Bodmer XIII (1960).

34 So auch Casel (A. 7), S. 7.
35 Bonner (A. 33), S. 101-103.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 177

decimaner auch eine Taufhandlung in der Passanacht gekannt
hätten36. Dann wäre die Parallelität zur Osternacht der Großkirche
vollständig. Ausgeschlossen ist diese Vermutung schon deswegen
nicht, weil gerade die Passahaggada Ex. 12-14 (besonders der

Durchzug durchs Rote Meer) eine der beliebtesten Tauftypologien
wurde37.

Es ist darum zu fragen, ob man dem Bericht Eusebs nicht trauen
darf, der offensichtlich voraussetzt, daß das quartadecimanische
Passa ebenso wie das großkirchliche ein Gedächtnis der Auferstehung

Jesu in sich schloß38.

Sehen wir diese Parallelität, dann wird auch erst der Oster-
terminstreit in seiner ganzen Schärfe beleuchtet: es ging wirklich
darum, an welchem Tag man das Osterfest begehen sollte, das im
übrigen bei beiden Parteien im wesentlichen die gleiche Gestalt
hatte39.

3.

Die westlichen Kirchen haben sich gewiß für ihren Termin auf
eine selbständige, von der quartadecimanischen Praxis
unabhängige Überlieferung berufen. Läßt sie sich noch erkennen? Weder
aus Eusebs Bericht über den Osterterminstreit noch aus andern
Quellen bekommen wir eine direkte Auskunft auf diese Frage. Wir
müssen uns anderweitig umsehen.

36 Afrahat, Horn. 12, 8, ed. G. Bert (1888), S. 193ff., weiß allem Anschein
nach von einer Taufe in der Nacht zum 15. Nisan (er begründet die Tradition
mit der Typologie des Durchzugs durch das Rote Meer und mit der Fuß-
waschung von Joh. 13); für ihn ist allerdings der 15. Nisan bereits mit dem
Karfreitag identifiziert. Was die Epist. Apost. betrifft, siehe unten Anm. 52.

37 Siehe unten S. 180ff.
38 Für Lohse (A. 1), S. 47. 50ff., hat Euseb einfach den Brauch der

Großkirche auf die Quartadecimaner übertragen. Was berechtigt uns aber zu dieser

Annahme, da wir doch nicht beweisen können, daß das Passafest der
Quartadecimaner kein Gedächtnis der Auferstehung in sich schloß

39 So Casel (A. 7), S. 13f. ; J. Schuemmer, Die altchristliche Fastenpraxis:
Lit.gesch. Qu. u. Forsch. 27 (1933), S. 56; F. E. Brightman: Journ. Theol.
Stud. 25 (1924), S. 254-270. Einzig die Begründung des Fastens scheint
hüben und drüben verschieden gewesen zu sein; siehe unten S. 188. -—

Gegen diese Sicht wendet sich neuerdings wieder C. W. Dugmore, A Note on
the Quartodecimans: Studia Patristica IV (1961), S. 411—421, aber nicht
mit zwingenden Gründen.

12



178 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Zunächst scheint sich eine schon lange bekannte jüdische Parallele
aufzudrängen, die durch die ina Zusammenhang mit der Qumran-
forschung betriebenen Kalenderstudien erneut wichtig geworden ist.
Nach Lev. 23, 15 hatte man vom «Tag nach dem Sabbat» an die
7 Erntewochen zu zählen. Zwischen Pharisäern und Sadduzäern
(genauer Boethusianern) erhob sich ein Streit darüber, wie die
Bezeichnung «Tag nach dem Sabbat» auszulegen sei40. Die Pharisäer
sahen in dem «Sabbat» von Lev. 23, 15 nicht den gewöhnlichen
wöchentlichen Sabbat, sondern den Festtag des Passa und bestimmten

daher den «Tag nach dem Sabbat» als den 16. Nisan (=1. Tag
nach dem 15. Nisan), gleichgültig, auf welchen Wochentag er fiel.
Die Boethusianer hingegen (übrigens auch die Samaritaner) deuteten

Lev. 23, 15 wörtlich: am «Tag nach dem (wöchentlichen)
Sabbat», nämlich am Sonntag (nach dem Passafest), sollte man die
Erntewochen zu zählen beginnen. Derselbe auf einen Sonntag
fixierte Beginn der sieben Erntewochen «Pentekoste») begegnet
nun aber auch in den Kreisen, wo der neuerschlossene zadokidisch-
essenische Solarkalender in Gebrauch war41, nur ließ man hier die
Erntezeit am Sonntag nach der Woche der Ungesäuerten Brote,
also 8 Tage später, beginnen. Von diesen jüdischen Überlieferungen
wurde also wie von der römischen christlichen Tradition Wert darauf

gelegt, daß die Pentekoste an einem Sonntag beginnen sollte.
Trotzdem ist damit noch nicht viel gewonnen für die Frage nach
dem Ursprung des Osterfestes am Sonntag42. Denn der Anfangstag

40 P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 598-600; A. Jaubert, Jésus et
le calendrier de Qumran: New Test. Stud. 7 (1960), S. 5f.; Goudoever (A. 5),
S. 15ff.

41 Wir verweisen auf die Arbeiten von J. Barthélémy, Notes en marge de

publications récentes sur les manuscrits de Qumrân: Rev. bibl. 59 (1952),
S. 199-203, und vor allem von A. Jaubert: Vetus Test. 3 (1953), S. 250-264;
Rev. d'hist. des rel. 146 (1954), S. 140-173; Vet. Test. 7 (1957), S. 35-61;
La date de la Cène (1957); ferner M. Testuz, Les idées religieuses du livre
des Jubilés (1960), S. 121ff.; A. Strobel: Zeitschr. neut. Wiss. 51 (1960),
S. 69-101; Theol. Li.zeit. 86 (1961), Sp. 179-184. Eine Übersicht über die
Literatur zur Kalenderfrage bis 1958 bietet J. A. Walther: Journ. Bibl. Lit.
77 (1958), S. 116-122.

42 wür können z. B. daraus nicht folgern, wie das A. Jaubert (A. 40),
S. 27, tut (cf. schon Ph. Carrington, The Primitive Christian Calendar, 1

[1952], S. 38), im Osterterminstreit spiegele sich nur die alte Auseinandersetzung

zwischen Boethusianern und Pharisäern betreffend die Auslegung
von Lev. 23, 15. Denn den Quartadecimanern ging es ja nicht um die Be-



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 179

der «50 Tage», der Omertag (nach der Ijoetluisiani,sehen Zählung,
übrigens auch nach der iohanneischen Chronologie ein Sonntag),
zeichnete sich ja nicht durch eine spezielle gottesdienstliche Feier
aus (er war auch kein Ruhetag wie der 15. Nisan); an ihm wurde
lediglich die 1. Garbe im Tempel Gott dargebracht (Lev. 23, 9-12).
Allenfalls ist hier der Ursprung der Symbolik von Christus als dem

«Erstling» (der Auferstandenen) zu suchen (1. Kor. 15, 20. 23)43,

aber von ihr aus kann keinesfalls erklärt werden, wie die Christen
dazu kamen, einen Vigilgottesdienst in der Nacht vom Samstag auf
den Sonntag durchzuführen44.

Es ist das Verdienst von J. van Goudoever, auf andere jüdische
Traditionen aufmerksam gemacht zu haben45, die ein überraschendes

Licht auf die Ursprünge des christlichen Osterfestes in der Nacht
vom Samstag auf den Sonntag und auf den Hintergrund der
Karwoche, die dieser Nacht voraufging, werfen. Wir wollen darüber
kurz referieren.

1. Erstens einmal spielte in gewissen jüdischen Traditionen die

Vigil vor dem Beginn der «50 Taget, eine große Rolle. Bekannt ist die

Vigil der Therapeuten, die Philo in De vita contempl (VIII-XI)

Stimmung des Omertages (nach pharisäischer Tradition wäre das der 16.
Nisan gewesen), sondern des Passatages (des 14. Nisan).

43 Xpicrôç... àrrapxi) twv KgKOiprpuévuiv; cf. Off. 1, 5.
44 Auch die evangelischen Auferstehungsberichte können wohl kaum dafür

verantwortlich gemacht werden; denn sie würden keine hinreichende
Veranlassung zu einer am Abend beginnenden vollen Nachtwache gegeben
haben; so A. Baumstark, Nocturna laus. Typen frühchristlicher Vigilfeiern
und ihr Fortleben vor allem im römischen und monastischen Ritus: Lit.-
gesch. Qu. u. Forsch. 32 (1956), S. 29. Baumstark legt dann allerdings (S. 30)
zu viel Gewicht auf den Einfluß nichtchristlicher Mysterienkulte auf die
Ostervigil. So können wir gerade nicht erklären, warum die Taufe in der
Osternacht vom Samstag auf den Sonntag gespendet wurde. Das gleiche ist zu
sagen zum Versuch, die christliche Ostervigil mit Vigilfeiern im allgemeinen
(etwa denjenigen von Qumran: 1 QS VI, 6-7; vgl. G. Kretzschmar, Neue
Arbeiten zur Geschichte des Ostergottesdienstes I: Jahrb. f. Lit. u. Hymn. 5

[1960], S. 75-79) in Zusammenhang zu bringen. Vigilfeiern existierten
damals natürlich in verschiedenen Formen; das eigentliche Problem betrifft
aber die Erklärung des Termins der christlichen Ostervigil: warum wurde
sie gerade in der Nacht vom Samstag auf den Sonntag nach dem jüdischen
Passa abgehalten?

45 Goudoever (A. 5). Die umgearbeitete Neuauflage des Werkes war mir
nicht zugänglich.



180 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

beschreibt46. Diese jüdische Sondergruppe in Ägypten hielt sogar
alle 50 Tage eine besondere Feier ab, in deren Verlauf nicht nur eine
Mahlzeit eingenommen und Hymnen gesungen wurden, sondern auf
deren Höhepunkt das Gedächtnis des Durchzugs durchs Rote Meer
mit Tanzen und Singen des Moses- bzw. Mirjamliedes von Ex. 15

begangen wurde47. Goudoever findet nun mehrere Spuren davon,
daß auch andernorts (bei den Samaritanern, aber auch bei den
Rabbinen) in einer Vigil vor dem Beginn der «50 Tage» des Durchzugs

durch das Rote Meer gedacht wurde48. Freilich ist nur bei den
Samaritanern damit die Ansicht verbunden, das Gedächtnis des

Durchzugs durch das Rote Meer sei auf die Nacht vom Samstag auf
den Sonntag anzusetzen. Aber immerhin : es muß überraschen, daß
Euseb (Hist. II, 17) und Epiphanius (Haer. I, 29, 1. 5) die
Therapeuten Philos wegen ihrer Feier als christliche Mönche ansahen,
obwohl sie - das wird von der neueren Forschung fast allgemein
angenommen49 - in Wirklichkeit eine rein jüdische Sekte waren.
Die Kirchenväter konnten sie mit Christen verwechseln, weil ihre
Feier offenbar stark der christlichen Ostervigil glich. Und wir haben

ja Beweise, daß die christliche Taufe, die während der Ostervigil
gespendet wurde, typologisch mit dem Geschehen beim Auszug aus
Ägypten in Zusammenhang gebracht wurde. Die erste Anspielung
darauf macht Paulus in 1. Kor. 10, 1-2: «Denn ich will euch nicht
in Unkenntnis darüber lassen, Brüder, daß unsere Väter alle unter
der Wolke waren und alle durch das Meer gingen und alle auf

46 Kommentierte Ausgabe des Philotextes von P. Geoltrain, Le traité de

la vie contemplative de Philon d'Alexandrie: Semitica X (1960).
47 Die Therapeuten haben also möglicherweise den alten Jahreszeitenkalender

benutzt, der das Jahr in 7 Perioden zu 50 Tagen einteilte; vgl.
J. und H. Lewy, The Origin of the Week and the Oldest West-Asiatic
Calendar: Hebr. Un. Coll. Ann. 17 (1942-43), S. l-152c; J. Morgenstern,
The Calendar of the Book of Jubilees, its Origin and its Character: Vet.
Test. 5 (1955), S. 34—76. Zweifellos ist die 50tägige Erntezeit im Frühling
selber ein Rest dieses Kalenders. Die Therapeuten haben also sicher auch in
der Nacht vor dem Beginn dieser Erntezeit ihr Fest abgehalten, um so mehr,
als der Durchzug durch das Rote Meer nach der biblischen Überlieferung ja
tatsächlich nach dem 1. Passa stattgefunden hat.

48 Goudoever (A. 5), S. 124ff.
49 P. E. Lucius, Die Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der

Askese (1879), S. 198, hatte noch die These vertreten, der Traktat Philos De
vita contemplativa sei eine etwa am Ende des 3. Jahrhunderts unter dem
Namen Philos zugunsten der christlichen Askese verfaßte Apologie.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 181

Moses getauft wurden in der Wolke und im Meer.» In Off. 15, 2-3
wird am «gläsernen Meer» das Lied des Moses angestimmt, wohl
doch im Gedanken an Ex. 1560. Natürlich ist in beiden Fällen nichts
von der Ostervigil gesagt. Auch ist die Spendung der christlichen
Taufe nicht auf die Osternacht beschränkt gewesen51. Aber immerhin

wurde schon früh mit Vorzug in der Osternacht getauft,
wahrscheinlich noch vor Tertullian, wo erstmals explizit die Taufhandlung

während der Osternacht vorausgesetzt wird52.

Die Praxis des Karsamstagfastens, das bei Tertullian schon als allgemeiner
Brauch der Kirche erscheint53, kann im Zusammenhang mit der Taufpraxis
während der Osternacht gesehen werden. Das Karsamstagfasten ist zwar
bald mit Mark. 2, 18ff. begründet worden54: die Gläubigen werden fasten
«an dem Tage», wo der Bräutigam von ihnen genommen ist. Es kann aber
vielleicht eine noch ältere Begründung für das Karsamstagfasten gegeben
werden, wenn wir es, wie gesagt, mit der Taufpraxis während der Osternacht

zusammenbringen. Es war nämlich üblich, mit den Katechumenen vor
ihrer Taufe mindestens einen Tag lang zu fasten ; diese Sitte ist nicht erst bei
Justin (1. Apol. 61), sondern schon in der Didache (7, 4) bezeugt. Wenn nun
die Tauffeier schon früh während der Osternacht stattfand, dann wurde also
am Karsamstag von den Katechumenen samt einigen Gläubigen gefastet,

50 Über die weitere Geschichte dieser reichen Tauftypologie siehe F. J.
Dölger: Antike und Christentum 2 (1930), S. 63-69; J. Daniélou: Rev. des
scienc. rel. 33 (1946), S. 402-430; Bible et Liturgie (1951), S. 119-135. Auch
in 1. Petr. 1, 13 ff. scheint der Gedanke an den Auszug aus Ägypten im
Zusammenhang mit der Taufe lebendig. Vgl. dann etwa Tert. De bapt. 9,
CSEL 20, 208: «Als das Volk aus Ägypten in die Freiheit entlassen war,
durch das Wasser schritt und so der Gewalt des ägyptischen Königs entging,
vertilgte das Wasser den König selbst mit seinem ganzen Heer. Welches
Vorbild wäre im Sakrament der Taufe klarer (erhalten) als dieses?» Siehe
auch die Darstellung der Szene in der Via Latina-Katakombe, Rom, Mitte
4.Jahrh. : E. Kirschbaum: Rom. Quart. 51 (1956), Abb. 4.

51 Apg. 8, 36ff. Vgl. Tert. De bapt. 19, CSEL 20, 217, der jede Zeit als
für die Taufe geeignet erachtet, wenn er auch der Osterzeit deutlich den
Vorrang gibt.

52 In Tert. De bapt. 19, CSEL 20, 217, ist sicher die Osternacht gemeint;
vgl. Ad ux. II, 4, PL 1, 1294. Vielleicht ist auch Epist. Apost. 27 (38)
koptischer Text (Hennecke-Schneemelcher, 1, S. 141) hier zu nennen, wo
Christus in der Osternacht die Entschlafenen der Unterwelt (Adam usw.)
taufen geht.

53 Tert. De ieiun. 2; 14, CSEL 20, 275; 293. Wir müssen zwar wohl die
Quartadecimaner davon ausnehmen, denn sie brachen ja ihr Fasten am
15. Nisan ab.

54 So schon Tert. De ieiun. 2, CSEL 20, 275; dann syr. Didaskalie 21, ed.
Achelis-Flemming, S. 105.



182 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

und die Begründung dieses Fastens mit der evangelischen Geschichte konnte
sich leicht an die bestehende Praxis anfügen55. - Noch ein anderer Grund
kann angeführt werden, der für das hohe Alter der Fastenpraxis vor der
Osterfeier spricht: sie wurde als ein Yorbereitungsfasten vor dem Anbruch
der Pentekoste, also, wie wir gesehen haben, der Parusiezeit, verstanden und
hing darum mit der eschatologischen Erwartung zusammen66.

Wir haben also einerseits eine jüdische Tradition, die ein
Gedächtnis des Durchzugs durch das Rote Meer in der Nacht vor der
öOtägigen Erntezeit kannte, und andererseits eine christliche
Tradition, die Taufe und Durchzug Israels durch das Rote Meer typo-
logisch zusammensah und offenbar frühzeitig diese Typologie auch
datummäßig zum Ausdruck brachte, indem die Taufe mit Vorliebe
während der Osternacht gespendet wurde, also zur Zeit, da gewisse
jüdische Kreise in einer Feier des Durchzugs durch das Rote Meer

gedachten. Man wird mit Recht fragen dürfen, ob da nicht ein
Zusammenhang besteht57.

2. Nun kommt aber noch eine zweite jüdische Tradition hinzu,
auf die ebenfalls J. van Goudoever verweist und die den eben

gewonnenen Eindruck einer Verwurzelung auch der sonntäglichen
Osterfeier in jüdischer Tradition fast zur Gewißheit werden läßt.
Sie hilft uns vielleicht auch, den Osterterminstreit des 2.

Jahrhunderts in einem neuen Licht zu sehen. Das Fest des Durchzugs
durch das Rote Meer ist nämlich nicht nur, wie wir gesehen haben,
in der Nacht vor dem Beginn der «50 Tage», sondern - nach
anderen Quellen58 - am letzten Tag der Ungesäuerten Brote gefeiert
werden. Goudoever fragt mit Recht, ob nicht ein ursprünglicher
Zusammenhang zwischen den beiden Traditionen bestand, in der
Weise, daß nach der einen wie nach der andern die Woche der

55 Schuemmer (A. 39), S. 169.
56 An der oben S. 175 zitierten Stelle der syr. Didaskalie ist das deutlich

der Fall. Dieselbe Stelle setzt zudem ein Fasten um der Juden willen am
Sonnabend voraus. Wahrscheinlich handelt es sich hier aber um eine sekundäre

Tradition, die dem Passafasten der Großkirche erst nachträglich zugelegt

wurde; vgl. Lohse (A. 1), S. 62ff., und unten S. 188f.
67 Freilich wurde die Taufe auch mit der Auferstehung in Verbindung

gebracht (Rom. 6, 3ff.). Auch Christi Kreuztod selber wurde «Taufe» genannt
(Mark. 10, 38; Luk. 12, 50). Doch scheint dieses Motiv gegenüber dem Durchzug

durch das Rote Meer erst in zweiter Linie wichtig geworden zu sein.
58 Goudoever (A. 5), S. 124ff.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 183

Ungesäuerten Brote unmittelbar vor den Beginn der «50 Tage» zu
liegen kam59. Diese Kalenderordnung scheint tatsächlich schon in
jüdischen Quellen bezeugt zu sein60. Sie begegnet uns auch in
verschiedenen christlichen Überlieferungen61. (Letztlich geht unsere
Karwoche, die «große Woche», von Palmsonntag bis Ostern, darauf
zurück.) Bekannt ist die Forderung der syrischen Didaskalie, während

6 Tagen vor Ostern, vom Montag der Karwoahe an, zu fasten62.

Aber Goudoever verweist schon auf Apg. 12,3ff., die Geschichte von
des Petrus G efangennahme und wunderbarer Befreiung63. Es heißt da,
Petrus sei während der Tage der Ungesäuerten Brote eingekerkert
worden (V. 3)64, und Herodes habe ihn «nach dem Passa» dem Volk
vorführen wollen (V. 4). Die Geschichte der Befreiung Petri trägt
so viele Züge der Passanachttradition65, daß wir voraussetzen müs-

59 Ebd., S. 129.
60 Eventuell im Jubiläenbuch, so nach Goudoever, S. 67f. Goudoever

gibt noch die syrische Übersetzung von Lev. 23, 11 und die Überlieferung
der Falaschas an, S. 179. Ist nicht auch die Tatsache, daß die Therapeuten
gesäuertes Brot zu ihrem Fest aßen (Phil. De vita cont. X, 81, Geoltrain
[A. 46], S. 46), ein Hinweis darauf, daß ihre Vigilfeier im Frühling bereits
nach der Woche der Ungesäuerten Brote abgehalten wurde? Man kann als
weitere Stütze der These, daß es Kalenderordnungen gab, denen gemäß die
Woche der Ungesäuerten Brote vor die Periode der öOtägigen Erntezeit zu
stehen kam, die Studien von Morgenstern (A. 47) über den Jahreszeitenkalender,

der das Jahr in 7 Perioden von 50 Tagen einteilte, heranziehen.
Morgenstern vermutet, daß der 1. Tag der Erntezeit nach diesem
Jahreszeitenkalender zugleich der Neujahrstag war und daß vor ihm (wie im Herbst)
eine ganze Woche eingeschaltet wurde, run die Übereinstimmung mit dem
Sonnenjahr herzustellen. Diese Schaltwoche bringt Morgenstern mit der
Woche der Ungesäuerten Brote in Zusammenhang. Er glaubt, darin einen
ursprünglich magischen Brauch erkennen zu können, wonach man vor der
Ernte alles alte Getreide zu verbrennen und sich nur von Ungesäuertem zu
ernähren hatte. Auch nach diesem Jahreszeitenkalender würde also die
Woche der Ungesäuerten Brote unmittelbar vor die 50 Tage der Erntezeit
fallen.

61 Goudoever (A. 5), S. 177ff. Es wäre noch Dion. AI. Epist. can. ad Bas.,
PG 10, 1277 A, nachzutragen. Auch Just. Dial. 14, 3, ed. Goodspeed, 106,
scheint auf eine solche Festordnung anzuspielen.

62 Ed. Achelis-Flemming (1904), S. 107.
63 Goudoever (A. 5), S. 179f.
64 Die Auskunft E. Haenchens, Die Apostelgeschichte (1959)3, S. 325:

Apg. 12, 3 sei eine «eingeschobene Nebenbemerkung», ist ungerechtfertigt.
65 Die Geschichte ist so etwas wie ein «Auszug aus Ägypten» im kleinen;

der Engel kommt in das Haus bei Nacht, gibt Petrus einen Schlag (Kontrast



184 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

sen, Petrus sei nach der Meinung dieser Überlieferung in der Passanacht

aus dem Gefängnis befreit worden66. Dann ergibt sich aber
eine erstaunliche Konsequenz: die Passanacht muß in diesem Fall
gemäß der Tradition von Apg. 12 an den Schluß der Woche der
Ungesäuerten Brote angesetzt werden, da ja Herodes Petrus nach
den Tagen der Ungesäuerten Brote dem Volke zeigen wollte, Petrus
aber in der Nacht vorher (V. 6), also in der Nacht am Schluß der
Woche der Ungesäuerten Brote, befreit wurde. Es ist darum zu
fragen, ob in Apg. 12, 3 ff. nicht schon das christliche Osterfest in
der Nacht vom Samstag auf den Sonntag vorauszusetzen ist, zumal

- wir haben davon gesprochen - auch nach einigen jüdischen
Traditionen an das Ende der Woche der Ungesäuerten Brote eine
besondere Pestnacht zu stehen kam: der Beginn der «50 Tage» oder
das Gedächtnis des Durchzugs durch das Rote Meer67.

zu Ex. 12, 29? cf. Gen. 32, 22ff.), er soll sich gürten, die Sandalen
unterbinden und den Mantel umwerfen (Ex. 12, 11); die Jünger sind noch zu dieser

späten Stunde versammelt beim Gebet, usw. Vgl. A. Strobel, Passa-

Symbolik und Passawunder in Act. XII. 3ff.: New Test. Stud. 5 (1957/58),
S. 210-215.

66 Man kann auch Apg. 16, 25-34, die Geschichte vom Kerkermeister in
Philippi, in diesem Zusammenhang erwähnen. Obwohl der Bericht nicht
datiert ist, trägt er auffallend viele Züge der Ostervigilfeier : um Mitternacht
beten Paulus und Silas, und die Tore des Gefängnisses öffnen sich; hernach
predigen sie, und der bekehrte Kerkermeister läßt sich taufen, wäscht den
Aposteln die Wunden (cf. Joh. 13, Iff.) und setzt ihnen ein Mahl vor, das mit
Frohlocken (Apg. 2, 46) genossen wird. Alles geschieht noch vor
Tagesanbruch. Man kann vermuten, daß auch hier die Ostervigilfeier das Modell
zumindest für den Rahmen der Geschichte abgab. Es ist zudem bemerkenswert,

daß sowohl in Apg. 12, 3ff., Epist. Apost. 15, als auch in Apg. 16, 25ff.
(cf. Apg. 5, 17ff.) von einer wunderbaren Befreiung aus dem Gefängnis bei
Nacht berichtet wird. Dieses immer wiederkehrende Motiv ist ein Hinweis
darauf, daß das Osterfest der Christen (wenn unsere Beobachtungen zu
Apg. 12, 3ff. richtig sind, also auch das nichtquartadecimanische) stark von
der jüdischen Passatradition (Auszug aus Ägypten) bestimmt war.

67 In der Tat hieß ja das sonntägliche Osterfest bei den Christen auch
«Pascha», obwohl es nicht am 14. Nisan begangen wurde; vgl. Th.
Schermann, Die allgemeine Kirchenordnung. Frühchristliche Liturgien und kirchliche

Überlieferung (1914), S. 494ff. ; Schuemmer (A. 39), S. 51ff. - In
diesem Zusammenhang sind übrigens noch einmal Zweifel am quartadecimani-
schen Ursprung der Epist. Apost. anzumelden (siehe oben Anm. 26). Denn
in Kap. 15 (koptischer Text, Hennecke-Schneemelcher, 1, S. 133f.) ist
offenkundig auf Apg. 12, 3ff. angespielt: «Wenn nun das Pascha stattfinden
wird, dann wird man einen von euch um meines Namens willen ins Gefängnis



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 185

Allem Anschein nach hat es nicht nur eine frühe christliche
Überlieferung gegeben, wonach das «Passa» in der Nacht vom Samstag
auf den Sonntag gefeiert wurde, sondern dieser Feier war eine ganze
Woche Fastenzeit vorgelagert, die vielleicht in Anlehnung an eine

jüdische Tradition, wonach die Woche der Ungesäuerten Brote
unmittelbar vor dem Beginn der « 50 Tage » zu liegen hatte, entstanden
war. Es liegt keinerlei Grund vor, dieser kalendarisch-liturgischen
Ordnung des christlichen Osterfestes nicht ein ebenso hohes Alter
zuzubilligen wie der quartadecimanischen Praxis. Effektiv wird
auch diese letztere erst um die Mitte des 2. Jahrhunderts in den
Quellen greifbar und sind wir zur Ermittlung ihres Alters auf
Rückschlüsse angewiesen.

4.

Wir können nun noch versuchen, kurz die Situation des Osterter

minstreites zu skizzieren. Wir haben schon gesagt, daß es darin
hauptsächlich um das Datum, nicht um den Inhalt der Feier ging.
Trotzdem übersehen wir einen wesentlichen Punkt des Streites,
wenn wir die Datumfrage nicht in direktem Zusammenhang mit der
Fastenfrage sehen. Irenaus schreibt in seinem Brief an Victor, den

uns Euseb, Hist. V, 24, 12, im Auszug mitteilt, die Streitfrage
betreffe nicht allein den Tag der Feier, sondern auch die Art des

werfen und er wird sein in Trauer und Sorge, daß ihr Pascha feiert, während
er sich im Gefängnis befindet und fern von euch ist; denn er wird trauern,
daß er nicht das Pascha mit euch feierte. Ich werde nämlich schicken meine
Kraft in der Gestalt des Engels Gabriel, und es werden sich öffnen die Tore
des Gefängnisses. Er wird herausgehen und kommen zu euch, er wird eine
Nacht des Wachens mit euch zubringen und bei euch bleiben, bis der Hahn
kräht. Wenn ihr aber vollendet das Gedächtnis, das da ist für mich, und die
Agape, so wird er wiederum ins Gefängnis geworfen werden zum Zeugnis,
bis daß er von dort herauskommt und predigt, was ich euch übergeben
habe.» Wenn in Apg. 12, 3ff. ein Osterfest in der Nacht vom Samstag auf
den Sonntag vorauszusetzen sein sollte, dann dürfen wir dasselbe von der
Epist. Apost. annehmen. (DieParallelität vonEpist. Apost. 15und Apg. 12,3ff.
ist übrigens so offenkundig, daß wir uns fragen müssen, ob nicht die Epist.
Apost. noch eine konkrete Einzelheit überliefert hat, die die Apg.
verschweigt: in Apg. 12, 17 heißt es nur, Petrus sei «an einen andern Ort»
gegangen, während in der Epist. Apost. unverblümt gesagt wird, der betreffende

Jünger sei wieder eingekerkert und erst hernach freigelassen worden.
Ist das echte Tradition über das weitere Schicksal des Petrus



186 W. Bordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Fastens. Euseb selber berichtet (Hist. Y, 23, 1), die Quartadecimaner
hätten ihr Fasten am 14. Nisan beendet, gleichviel, auf welchen

Wochentag er fiel, während die übrigen Kirchen es immer am Sonntag

beendet hätten. Also war die Frage des Osterdatums mit der
andern gekoppelt, wann das Fasten beendet werden sollte.
Hinsichtlich der römischen Tradition wissen wir nun tatsächlich von
einem Fasten, das vor Ostern geübt wurde. Es hat zwar verschiedene

Gestalt gehabt. Nach Irenäus (Eus. Hist. V, 24, 12) fasteten
die einen lediglich einen Tag68, andere 2 Tage69, andere 40
Stunden70, noch andere mehrere Tage. Die letztere Notiz ist besonders
interessant. Irenäus drückt sich plötzlich sehr unpräzis aus : er sagt
nicht 3, 4, 5 oder 6 Tage. Liegt es etwa daran, daß das Fasten
dieser Kreise tatsächlich von unbestimmter Länge war? Wenn dem
so ist, dann könnten wir vermuten, daß sich die Länge dieses Fastens
darnach richtete, auf welchen Wochentag der 14. Nisan, der jüdische

Passatermin, fiel. Mit andern Worten: diese Christen hätten
vom Passatag an bis zur 3. Stunde des folgendes Sonntags gefastet,
also manchmal länger, manchmal kürzer, je nachdem, ob der
14. Nisan auf den Montag oder auf einen spätem Wochentag fiel71.

Daß diese Vermutung nicht aus der Luft gegriffen ist, kann an
der Überlieferung der Syrischen Didaskalie gezeigt werden. Hier
wird zwar bereits während der ganzen Woche vor dem
Ostersonntag gefastet, aber noch immer hängt diese Fastenzeit aufs

engste mit dem Termin des jüdischen Passafestes zusammen, Syr.
Did. 2172:

Darum sollt auch ihr um sie (sc. die Juden) trauern am Sabbat des Passa
bis zur dritten Stunde der kommenden Nacht, und dann an dem Tage der
Auferstehung Christi: freut euch und seid ihretwegen guter Dinge und

68 Damit ist offenbar das Karsamstagfasten (allenfalls aber auch das

quartadecimanische Fasten) gemeint.
69 Der Freitag, der ohnehin Fasttag war, wurde zum Samstag

hinzugenommen: Ägyptische Kirchenordnung 55, ed. H. Achelis (1891), S. 115f. ;

vgl. Syr. Didaskalie 21, ed. Achelis-Flemming (1904), S. 112.
70 Möglicherweise von Freitag 12 Uhr bis Sonntag früh 3 Uhr (oder von

Freitag 9 Uhr bis Samstag Mitternacht) 39 Stunden. Die Zahl 40 wäre
dann im besonderen eine Erinnerung an Jesu 40tägiges Fasten in der Wüste;
vgl. F. X. Funk: Theol. Quart. (1893), S. 196ff.

71 So auch E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen (21924), S.

147f., Anm.
72 Ed. Achelis-Flemming, S. 114.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 187

brechet euer Fasten, und den Gewinn eures sechstägigen Fastens bringet
Gott, dem Herrn, dar. Ihr, die ihr weltlichen Besitz im Überfluß habt, helfet
den Armen und Bedürftigen und erquicket sie sorgsam, daß der Lohn eures
Fastens in Empfang genommen werde. Wie also der vierzehnte des Passa

fällt, so müßt ihr es beobachten, denn weder der Monat noch der Tag in
einem jeden Jahre trifft auf dieselbe Zeit, sondern ist veränderlich. Ihr müßt
also fasten, wenn jenes Volk das Passa feiert, und eifrig sein, um euer Wachen
zu erfüllen mitten im (Fest) ihrer Ungesäuerten. Am Sonntag aber sollt ihr
allezeit guter Dinge sein, denn der macht sich einer Sünde schuldig, der am
Sonntag sich selbst quält. Darum ist es auch außerhalb des Passa niemandem
erlaubt, in diesen drei Nachtstunden zwischen Sonnabend und Sonntag zu
fasten, denn die Nacht des Sonntags ist dies; jedoch am Passa allein sollt
ihr diese 3 Stunden jener Nacht fasten, indem ihr untereinander versammelt
seid als Christen im Herrn.

Gewöhnlich wird gesagt, daß hier verschiedene Quellen ineinander
verarbeitet seien, da der mittlere Abschnitt doch quartadecimani-
sche Praxis voraussetze, während vorher und nachher vom
Ostersonntag, also von der großkirchlichen Tradition, die Rede sei73.

Aber diese Quellenscheidung ist in diesem Fall gar nicht nötig, da
sich die zitierte Stelle einheitlich verstehen läßt. Die Christen sollten
die ganze Woche vor Ostern fasten. Aber es war nicht gleichgültig,
wann sie diese Fastenwoche ansetzten; sie war dann zu halten,
wenn auch die Juden ihr Passafest und die Woche der Ungesäuerten
Brote feierten; als Fastenwoche galt also diejenige Woche, in die
der 14. Nisan jeweils fiel. Die Christen mußten dementsprechend in
den Tagen des jüdischen Passa fasten und ihr Wachen Fasten)
erfüllen «mitten im (Fest) ihrer Ungesäuerten». Hier (gerade im
angeblich quartadecimanischen Passus) ist unübersehbar die
großkirchliche Tradition vorausgesetzt; denn die Quartadecimaner
haben ihr Fasten eben gerade nicht mitten im Fest der Ungesäuerten
Brote gebrochen, sondern schon an dessen Beginn: in der Passanacht.

Wer hingegen vom Montag der Woche an, in die der Passatag
fiel, fastete, dessen Fastenbruch fiel tatsächlich mitten in das Fest
der Ungesäuerten Brote74.

73 Vgl. Lohse (A. 1), S. 48f.; Schwartz (A. 2), S. 105ff. Es soll allerdings
nicht bestritten werden, daß in der Syr. Didaskalie mehrere Traditionen
vertreten sind; das wird etwa an der Fastenbegründung deutlich: vgl. Lohse
(A. 1), S. 64f.

74 Der an dieser Stelle vielleicht auffallende Passus «Am Sonntag aber
sollt ihr allezeit guter Dinge sein...» wird verständlich, wenn wir Afrahat,
Horn. 12, 8, ed. Bert (A. 36), S. 193ff., danebenhalten, wo der Fall bespro-



188 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Die römische Tradition war also - wenigstens in der vorkonstan-
tinischen Zeit - durchaus nicht unabhängig vom Termin des
jüdischen Passafestes. Man feierte Ostern am Sonntag nach dem
jüdischen 14. Nisan und fastete entweder am Samstag (eventuell auch

am Freitag) vorher, oder vom 14. Nisan bis am folgenden Sonntag,
oder die ganze betreffende Woche vom Montag an. In diesem Licht
gesehen zeigt sich aber der Osterterminstreit von einer andern
Seite : bestand etwa der Unterschied der quartadecimanischen
Tradition von der großkirchlichen lediglich darin, daß die Quartadeci-
maner ihr Fasten schon in der Nacht vom 14. zum 15. Nisan
beendeten und Ostern also nicht erst am Sonntag darauf wie die
Großkirche feierten75? Wenn wir nach den Gründen fragen, die die
Quartadecimaner veranlaßten, ihr Fasten nicht über den 14. Nisan
auszudehnen, so sind sie zweifellos in einer besonderen, von der
Großkirche unabhängigen Tradition zu suchen; diese ging davon
aus, daß die Gläubigen zu fasten hätten, wenn die Juden feierten,
und zu feiern hätten, wenn die Juden fasteten76. Nun war ja das
Passamahl der Juden eine Freudenfeier, und die Tage der
Ungesäuerten Brote konnten als Tage der Trauer verstanden werden.
Wenn die Christen also der erwähnten Tradition folgten, dann hatten

sie während der Passamahlzeit der Juden zu fasten und
unmittelbar anschließend zu feiern. Dann muß man sich allerdings
fragen, ob für die Quartadecimaner in diesem Fall die Pentekoste,

chen wird, daß der 14. Nisan in einem Jahr auch einmal auf den Sonntag
fallen kann. Dann habe erst die nächstfolgende Woche (ab Montag) als
«Passawoche» zu gelten, da die Christen ja am Sonntag nicht fasten dürften.
(Fiel der 14. Nisan auf einen andern Wochentag, dann entstand dieses
Problem nicht: es wurde dann einfach während der ganzen betreffenden Woche
gefastet.) Afrahat legt dann allerdings (in diesem Punkt scheint er über die

Syr. Didaskalie hinauszugehen) dem Karfreitag ein großes Gewicht bei.
75 Lohse (A. 1), S. 46ff., bestreitet zwar, daß die Quartadecimaner schon

vor dem 14. Nisan gefastet haben, obwohl Euseb das ausdrücklich hervorhebt

(Hist. V, 23, 1). Letztlich können wir in dieser Sache keine Entscheidung

treffen. Wichtig ist die Tatsache, daß die Quartadecimaner nach dem
14./15. Nisan nicht mehr gefastet haben, während die Großkirche das tat.

76 Belege bei Lohse (A. 1), S. 63. Für ihn ist dieses Fasten um der Juden
willen - wohl mit Recht - die Hauptsache des quartadecimanischen Festes
(zusammen mit der Parusieerwartung). Freilich ist diese Begründung des
Fastens später auch auf das Osterfest am Sonntag übertragen worden (vgl.
z. B. die auf Seite 175 zitierte Stelle der Syr. Didaskalie), wo sie eigentlich
keinen genuinen Platz hat.



W. Bordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 189

deren Feier wir für sie fast mit Sicherheit auch vorauszusetzen
haben, schon mit dem 15. (bzw. 16.?) Nisan oder doch (wie in der
Großkirche) erst am folgenden Sonntag begann. Möglicherweise
haben die Quartadecimaner die ganze Pentekoste anders als die
Großkirche berechnet, nicht von Sonntag zu Sonntag, sondern so,
wie der 15. (bzw. 16. Nisan jeweils fiel. Doch läßt sich leider nichts
Genaueres darüber ermitteln.

Wir haben somit zeigen wollen, daß das römische Osterfest eventuell

ein ebenso hohes (vielleicht apostolisches) Alter hat wie die

quartadecimanische Tradition77. Man wird vielleicht fragen, warum
es dann erst im 2. Jahrhundert zum Streit zwischen den beiden
Traditionen gekommen ist. Es ist aber gut denkbar, daß sich in den
verschiedenen Kirchen verschiedene Traditionen erhielten, ohne
daß man sich deswegen in die Quere gekommen wäre. So vertreten
z. B. die Synoptiker und das Johannes-Evangelium eine
verschiedene Chronologie hinsichtlich des Todestages Jesu, ohne daß
wir deswegen etwa von einem Abendmahlsstreit innerhalb der
frühen Christenheit hören. Gerade der Brief des Irenaus an Victor I.,
den wir eingangs zitiert haben, berichtet uns, daß selbst in der
römischen Gemeinde die quartadecimanische Tradition über
Jahrzehnte hinweg respektiert worden war. Es muß mit den beginnenden
Primatsansprüchen Roms zusammenhängen, daß am Ende des
2. Jahrhunderts der abweichende quartadecimanische Brauch nicht
mehr geduldet wurde.

Willy Rordorf, Genf

77 Man kann auch den Nachweis erbringen, daß das christliche Pfingst-
fest in denselben jüdischen Traditionen wurzelt, die von Einfluß waren auf
die Ausbildung des sonntäglichen Osterfestes; vgl. Kretzschmar (A. 22);
Goudoever (A. 5), S. 182ff. 228ff.


	Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

