Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 3

Artikel: Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag
Autor: Rordorf, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Ostern wurde bis ans Ende des 2.Jahrhunderts und zum Teil dar-
iiber hinaus gar nicht von der ganzen Christenheit am selben Tag
begangen. Davon zeugt in besonders eindriicklicher Weise der Oster-
terminstreit, von dem Euseb in seiner Kirchengeschichte (V, 23-25)
ziemlich ausfithrlich berichtet. Rom und die iibrigen Kirchen des
Westens (aber auch Palidstinas, Griechenlands und Alexandriens)
feierten Ostern regelméBig und ausschlieBlich an einem Sonntag. Die
kleinasiatischen Christen, genauer gesagt die sogenannten Quarta-
decimaner in Kleinasien, Syrien und Mesopotamien, richteten sich
in ihrer Bestimmung des Ostertermines nach der Zeit des jiidischen
Passa: sie feierten ihr «Ostern» am Abend des 14. Nisan, unbe-
kiimmert darum, auf welchen Wochentag er fiel. Diese Divergenz
fihrte zum Osterterminstreit, der dann zugunsten Roms und der
hinter Rom stehenden Kirchen entschieden wurde; seither feierte
man Ostern nur noch am Sonntag!. Bald 16ste man sich auch von
der jiidischen Berechnung des Ostertermins und stellte unab-
hingige christliche Osterzyklen auf2.

Wir beschrinken uns im folgenden darauf, nach dem Ursprung
des Osterfestes am Sonntag zu fragen; die quartadecimanische Pra-
xis soll in die Untersuchung nur insofern einbezogen werden, als sie
fiir unsere Fragestellung von Belang ist.

B. Lohse hat der quartadecimanischen Tradition, unter Beriicksichtigung
der einschligigen alteren Literatur, eine eingehende Studie gewidmet?, worin
er zum SchluBl kommt, die quartadecimanische Tradition miisse sehr alt
sein, ja sie reiche vielleicht sogar bis in die Zeit der Urgemeinde hinauf.
Seine These hat in der Tat eine gewisse Wahrscheinlichkeit fiir sich, denn
einerseits beriefen sich die Quartadecimaner fiir ihre Tradition auf den Jinger
Johannes, den Samarienmissionar Philippus und andere apostolische Zeugen,
und andererseits schlof sich ihre Tradition offensichtlich an die jiidische
Passasitte an: nicht nur das Datum, sondern auch die Form der Feier und

1 Uber die weiteren Schicksale der Quartadecimaner B. Lohse, Das Passa-
fest der Quartadecimaner (1953), S. 127-130.

2 Zum Ganzen siehe die Untersuchung von E. Schwartz, Christliche und
judische Ostertafeln: Abh. Ges. Wiss. Gott., phil.-hist. K1. N.F. 8, 6 (1905).
In diesem Zusammenhang wiren auch diejenigen christlichen Gruppen zu
erwiahnen, die Ostern am 25. Médrz oder am Sonntag nach dem 6. April
feierten; vgl. Schwartz, Osterbetrachtungen: Zeitschr. neut. Wiss. 7 (1906),
S. 10-16.

3 Lohse (A. 1).



168 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

vor allem die eschatologische Erwartung, die mit ihr verbunden war, stamm-
ten aus dem Judentum?.

1;

Gewdhnlich nimmt man an, das Osterfest am Sonntag sei erst
spit entstanden. Weil ndmlich bei Euseb die romische Osterpraxis
nur bis auf Xystus, also bis auf ca. 115 n. Chr., zurickgefiihrt wird,
glaubt man sich zum Schlull berechtigt, die Praxis selber sei erst
damals aufgekommen; im 1.Jahrhundert hatte die ganze Kirche
nur die quartadecimanische Tradition gekannt, diese sei die ur-
springliche Osterpraxis der Christen gewesen?®.

Wir geben den betreffenden Passus aus der Kirchengeschichte
Eusebs wieder; Euseb zitiert einen Brief des Bischofs Irendus von
Lyon an den damaligen Bischof Roms, Victor I. (Eus. Hist. V, 24,
14-17)8:

(14) Unter denen (die Frieden gehalten haben) haben auch die Presbyter
vor Soter, die der Gemeinde vorstanden, an deren Spitze du jetzt stehst — wir
meinen Aniket, Hyginus, Telesphorus und Xystus —, weder selbst (den Passa-
tag der Quartadecimaner) eingehalten noch den Ihren (Gemeinden) das ge-
stattet. Und nichtsdestoweniger haben sie, die selbst (den Tag) nicht ein-
hielten, Frieden gehalten mit denen, die von solchen Gemeinden zu ihnen
kamen, in denen man ihn einhielt — dabei bestand doch durchaus ein Gegen-
satz zwischen dem Einhalten (des Tages) und denen, die ihn nicht einhielten!
— (15) Und niemals wurde jemand wegen dieser Art (des Fastens) ausge-
schlossen. Vielmehr schickten die Presbyter vor dir, die (den Tag doch) nicht
einhielten, die Eucharistie an diejenigen aus den Gemeinden, die (ihn) ein-
hielten. — (16) Auch als der selige Polykarp bei Aniket in Rom weilte (ca.
155 n. Chr.) und sie wegen einiger anderer Fragen geringe (Meinungsver-
schiedenheiten) miteinander hatten, einigten sie sich doch schnell, ohne tiber

* Besonders stark betont den letzteren Zug auch A. Strobel, Die Passa-
Erwartung als urchristliches Problem in Le. 17, 20f.: Zeitschr. neut. Wiss.
49 (1958), S. 157ff; Der Termin des Todes Jesu: ebd. 51 (1960), S. 69-101;
In dieser Nacht (Luk 17, 34). Zu einer élteren Form der Erwartung in Luk
17, 20-37: Zeitschr. Theol. Ki. 58 (1961), S. 16-29.

5 So L. Duchesne, La question de la Paque au concile de Nicée: Rev. de
quest. hist. 15, 28 (1880), S. 7; H. Koch, Pascha in der &ltesten Kirche:
Zeitschr. wiss. Theol. N.F. 20 (1914), S. 304. 309; vor allem K. Holl, Ein
Bruchstiick aus einem bisher unbekannten Brief des Epiphanius: Gesammelte
Aufsétze, 2 (1928), S. 218; vgl. auch M. Goguel, L’Eglise primitive (1947),
S. 212f.; Lohse (A. 1), S.117ff.; J. van Goudoever, Biblical Calendars
(1959), S. 165.

¢ Wir beniitzen die Ubersetzung von Lohse (A. 1), S. 12.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 169

diesen wichtigsten Punkt miteinander zu streiten. Denn weder konnte Aniket
den Polykarp dazu iiberreden, das nicht einzuhalten, was er mit Johannes,
dem Jiinger unseres Herrn, und den tibrigen Aposteln, mit denen er verkehrt
hatte, immer eingehalten hatte, noch konnte Polykarp den Aniket zum Ein-
halten (des Tages) tiberreden, da er (Aniket) sagte, er miisse an der Sitte der
Presbyter vor ihm festhalten. — (17) Obwohl sich dies so verhielt, blieben sie
doch in (kirchlicher) Gemeinschaft miteinander, und Aniket iiberliel dem
Polykarp (sogar) aus Ehrerbietung die (Austeilung der) Eucharistie in der
Kirche, und sie trennten sich in Frieden voneinander, wobei man in der
ganzen Kirche Frieden hatte, sowohl die, die (den Tag) hielten, wie die, die
(ihn) nicht hielten!

Es ist richtig, dafl wir fiir die Zeit vor 100 keine direkte Bezeu-
gung des Osterfestes am Sonntag haben. Nur miissen wir vorsichtig
sein mit der Behauptung, dafl folglich diese Tradition erst damals
entstanden ist. Wir haben auch keine friitheren Zeugnisse fiir die
quartadecimanische Praxis! Irendus fithrt die Liste der Presbyter
Roms, die die Praxis des Osterfestes am Sonntag eingehalten haben
und die bis auf Xystus zuriickgeht, in seinem Brief an Victor nicht
an, weil er zeigen méchte, daf3 die rémische Sitte sich von Xystus
herleite, sondern weil er Victor vor Augen halten will, dal} alle diese
seine Vorgédnger (im Gegensatz zu Victor selber) den Frieden mit den
Quartadecimanern bewahrt hédtten, obwohl auch sie mit jenen in
der Frage des Ostertermins nicht einig gewesen seien. Irendus will
also offenbar daran erinnern, dall die Differenzen beziiglich des
Osterdatums sich in ihren Anfingen in Rom bis auf Xystus zuriick-
verfolgen lieBen, daB aber deswegen iiber die andere Partei noch nie
Exkommunikationsurteile verhingt worden seien, im Gegenteil:
seitdem Quartadecimaner in der romischen Gemeinde weilten (dies
war offenbar seit Xystus der Fall), hdtte man ihre abweichende
Osterpraxis toleriert und ihnen sogar die Eucharistie geschickt. Das
sei auch nicht anders geworden nach dem Besuch Polykarps bei
Aniket, vielmehr hétten sich beide trotz der Meinungsverschieden-
heit in diesem Punkt mustergiiltig briiderlich verhalten?. Dal3 die
Erwidhnung der Presbyter Roms im Brief des Irenédus so zu deuten
ist und nicht etwa als ein Nachweis des Alters der romischen Praxis
zu gelten hat, wird auch nahegelegt durch die wiederholte Beteue-
rung im Bericht des Euseb, daBl das Osterfest am Sonntag auf
apostolische Tradition zuriickgehe; das ist ein Hinweis darauf, daf3

7 So auch O. Casel, Art und Sinn der altesten christlichen Osterfeier:
Jahrb. Lit.wiss. 14 (1938), S. 11f., Anm. 16.



170 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

das Osterfest am Sonntag dlter ist, als man auf Grund jener Presbyter-
liste erschlieBen méchte.®

Wer eine spite Entstehung der rémischen Osterpraxis im 2. Jahr-
hundert annimmt, ist gewdhnlich der Meinung, das Osterfest am
Sonntag habe sich in Analogie zur wochentlichen Sonntagsfeier
entwickelt. Diese Auffassung ist jedoch unhaltbar. Der wdchent-
liche Sonntagsgottesdienst fand wihrend des ganzen ersten Jahr-
hunderts am Sonntagabend statt®, der jdhrliche Ostergottesdienst
aber, wie gleich noch zu zeigen sein wird, in der Nacht vom Sams-
tag auf den Sonntag und am frithen Morgen des Sonntags. Es
wire hochst merkwiirdig, ja geradezu unverstdndlich, wenn wir
zwar eine innere Abhéngigkeit des Osterfestes am Sonntag von der
wochentlichen Sonntagsfeier anzunehmen hétten, der Termin des
Gottesdienstes aber in dieser Weise verschoben worden wére. Diese
Differenz scheint ein untriigliches Anzeichen dafiir zu sein, daf} der
Ostergottesdienst eigene, von der wochentlichen Sonntagsfeier unab-
hingige Wurzeln hat.

Zudem ist es iberhaupt unwahrscheinlich, dafl Xystus oder gar
erst Soter die Praxis, am Sonntag Ostern zu feiern, eingefiihrt hat.
Denn eine neu geschaffene Einrichtung hiitte sicher nicht eine alt-
hergebrachte (ndmlich die quartadecimanische) so leicht in fast allen
Kirchen verdrdngen kénnen, ohne dall wir von irgendeinem Wider-
stand horen. Wenn wirklich die quartadecimanische Praxis im
1.Jahrhundert die allein beobachtete gewesen wire, dann hitten
wir vorauszusetzen, dal auch in Rom und in allen andern Ge-
bieten (Palédstina, Griechenland, Alexandrien, Gallien), die den
romischen Brauch annahmen, zuvor Ostern in der Nacht vom 14.
zum 15. Nisan gefeiert worden seil®. Und alle diese Kirchen hatten
die romische Neuerung ohne weiteres hingenommen, ja sie sogar in

8 Eus. Hist. V, 23, 1; vgl. V, 25 (die Kirchen Paldstinas und Alexandriens,
die an der letzteren Stelle erwdhnt werden, haben offensichtlich das Oster-
fest am Sonntag eingehalten; siehe V, 23, 3).

? Siehe meine in den Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testaments (Bd. 42) erscheinende Dissertation « Der Sonntag. Geschichte des
Ruhe- und Gottesdiensttages im #ltesten Christentumo.

10 Lohse (A. 1), S. 118, scheint zwar anzunehmen, diese Teile der Christen-
heit hétten vorher iiberhaupt kein Osterfest, auch nicht das quartadecima-
nische, gekannt. Das ist aber eine schwer zu begriindende Ansicht. Wie hétte
das wichtige christliche Fest, das so sehr mit der Eschatologie verbunden
war, bei ihnen spurlos verschwinden kénnen ?



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 171

kurzer Zeit zur ihrigen gemacht? Diese Sicht der Dinge wird um so
problematischer, wenn wir uns fragen, welche Griinde die romischen
Presbyter veranlaflt haben kénnten, nicht mehr zur gleichen Zeit
wie die Juden zu feiern. Das Vorbild der Sonntagsfeier konnte da-
fiir nicht mafgebend sein, wie wir schon gesagt haben. Also miissen
wir annehmen, daf} antijiidische Gesichtspunkte mit im Spiele wa-
ren!!, Aber war das ein AnlaB, die apostolische Uberlieferung der
quartadecimanischen Praxis zu verlassen und eigenmaichtig einen
anderen Termin zu wihlen? Man mul} beachten, dall die Ansetzung
des Osterfestes nicht nur eine Kalenderfrage war. Wenn B. Lohses
und A. Strobels Vermutungen richtig sind, dall die quartadeci-
manische Tradition im Anschlufl an die jiidische von dem «richti-
gen» Termin des Festes das Kommen des Messias bzw. die Wieder-
kunft Christi abhéngig machte!?, konnten dann die romischen Pres-
byter ohne weiteres diesen mit hocheschatologischen Erwartungen
verkniipften Termin verlegen? Gerade der Osterterminstreit 140t
deutlich erkennen, dafl auf den «richtigen» Termin von beiden Sei-
ten (auch von der romischen) ein ganz grofles Gewicht gelegt wurde.
Also miissen wir folgern, daf3 es auch fiir die Kirchen in Gallien und
Griechenland, in Alexandrien, Pontus und Palidstina eine ganz
wesentliche Sache war, dall Ostern gerade am Sonntag, und nur am
Sonntag, gefeiert werden sollte. Thnen war es mindestens ebenso
ernst, wenn sie gegeniiber den Quartadecimanern ihre apostolische
Tradition verteidigten'®. Hétten die Quartadecimaner aber die Be-
hauptung des apostolischen Ursprungs der rémischen Praxis un-
widersprochen hingenommen, wenn sie davon Kenntnis gehabt
hétten, dall es sich bei der romischen Praxis um eine Neuerung
handelte, die seit hochstens einem halben Jahrhundert bestand und
sich selbstverstindlich nicht mit dem apostolischen und theologisch
so stark fundierten quartadecimanischen Brauch messen konnte?

Wir sind also gezwungen, nachzuforschen, ob nicht auch der
romische Brauch seine Wurzeln in einer ebenso alten und theologisch
fundierten Uberlieferung gehabt haben kénntels.

11 8o J. Jeremias: Theol. Woért., 5 (1954), S. 902, A. 64.

12 T.ohse (A. 1); Strobel (A. 4).

13 Ahnlich Casel (A. 7), S. 13f., und Jeremias (A. 11), S. 902f. A. 66.

14 Die Tatsache, da3 die apostolische Tradition der rémischen und der
ihr assoziierten Kirchen im Eusebbericht nicht mit Namen aufgefiihrt wird,
will nicht besagen, da sie gar nicht bestanden habe. Iluseb erwihnt sie
vielleicht nur nicht, weil sie allgemein bekannt war. Wenn Polykrates in



172 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

2.

Solche Wurzeln lassen sich tatsdchlich aufzeigen. Zu diesem
Zweck ist es allerdings notwendig, etwas weiter auszuholen.
B. Lohse und A. Strobel haben, wie wir gesagt haben, wohl mit
Recht eine starke eschatologische Erwartung fiir das quartadecima-
nische Passa nachgewiesen. Das ist zugleich ein deutliches Zeichen
fir das hohe Alter dieser Tradition. Wir kénnen aber auch eine
eschatologische Erwartung, die mit dem Osterfest am Sonntag ver-
bunden ist, feststellen. B. Lohse gibt sie zwar zu!s, erstmals
fiir Lactanz!é, fiir ihn ist sie aber eine «Ubertragung» der Parusie-
hoffnung vom quartadecimanischen Fest auf das Sonntagsfest.
Diese Behauptung ist jedoch unwahrscheinlich, da sich eschatologi-
sche Erwartungen, die mit einem Termin zusammenhéngen, nicht
so leicht «iibertragen» lassen. Und zudem kénnen wir andere, friihere
Zeugnisse als Lactanz angeben, die zeigen, daf} die eschatologische
Erwartung schon urspringlich mit dem Osterfest am Sonntag ver-
bunden war.

Wir wollen allerdings mit unserer Untersuchung nicht bei der
Osternacht als solcher einsetzen, sondern bei der 40tdgigen Pentekoste,
zu der die Osternacht das Tor bildete. Es ist unverkennbar, daf3 die
Pentekoste in der dltesten Christenheit eine grole Rolle spielte. Sie
galt als ein einziger Tag der Freude, an dem man nicht fasten noch
die Knie beugen durfte zum Gebet!?. Aus welcher Quelle flof} dieser
Jubel? Wohl weniger aus der jidischen Tradition (denn dort war
die Pentekoste eher eine Zeit der Trauer: man gedachte der Wande-
rung durch die Wiistel8), als aus der Freude iiber die Auferstehung
seinem Brief an Victor (Eus. Hist. V, 24, 2) davon spricht, ¢auch» in Asia
ruhten bedeutende Geister, so scheint das doch eine Anspielung darauf zu
sein, dafl Victor fur die rémische Tradition Namen ins Feld gefiihrt hatte
(gegen Lohse, A. 1, S. 114, Anm. 1).

15 Lohse (A. 1), S. 83.

16 T.act. Div. inst. 7, 19, PL 6, 796f.

17 Vgl. Acta Pauli, ed. C. Schmidt (1936), 1, 30-32; Tert. De orat. 23,
CSEL 20, 196; De cor. 3, CSEL 70, 158; Ps.-Just. Quaest. et resp. ad orthod.
115, PG 6, 1364f.; Ps.-Hipp. In psalm. fragm. IX, GCS Hipp. I, 2, 138,
9ff.; Test. Dom. II, 12, ed. J. E. Rahmani (1889), S. 134f.; Epiph. Exp. de
fide 22, PG 42, 828. Siehe jetzt J. Boeckh, Die Entwicklung der altkirch-
lichen Pentekoste: Jahrb. f. Lit. u. Hymn. 5 (1960), S. 1-45.

18 Goudoever (A. 5), S. 99; 183 (allerdings war die Pentekoste als Ernte-
zeit zugleich eine Freudenzeit).



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 173

Jesu, aus der Erinnerung, dall der Herr nach seiner Erweckung
wihrend dieser Zeit mit den Jiingern zusammen war. Wir kénnen
auch den Ursprung der wochentlichen Sonntagsfeier in der dyah-
Miaoig der Mahlzeiten der Gldubigen mit dem im Heiligen Geist
anwesenden Herrn am Sonntagabend vermuten?!®, und die Art der
christlichen Feier der Pentekoste glich in vielem tatsdchlich der-
jenigen der wochentlichen Sonntagsfeier®. Doch das ist nicht alles:
die Pentekoste hatte in der christlichen Tradition noch eine andere
Bedeutung: sie galt als die Zeit der Wriederkunft Christi. Das ist
erstmals unmiliverstdndlich bezeugt bei Tertullian, De bapt.
19 (CSEL 20, 217), wo er sagt:

(In der Pentekoste) weilte der auferstandene Herr hédufig unter den Jiin-
gern?l, die Gnade des Heiligen Geistes wurde in ihr gespendet und die Hoff-
nung auf die Wiederkunft des Herrn wurde angekiindigt. Denn nach der
Rickkehr des Herrn in den Himmel sagten die Engel zu den Aposteln, er
werde so wiederkommen, wie er in den Himmel gefahren sei, also in der
Pentekoste. Und wenn Jeremias sagt: «Ich werde sie von den &ullersten
Enden der Erde zu dem Festtage versammeln» (Jer. 31, 8), so deutet er
damit auf den Tag des Passa und der Pentekoste hin, der Festtag im eigent-
lichen Sinn ist.

Die ganze 50tdgige Pentekoste galt also als moglicher Termin der
Parusie Jesu?2. Wir kénnen aber noch weiter zuriickgehen. In der
Epistula Apostolorum Kap. 17 fragen die Jiinger Jesus, wann die
Parusie eintreffen werde, und dieser antwortet: «<Wenn das hundert-
finfzigste Jahr vollendet ist, in den Tagen des Passa- und Pfingst-
festes wird stattfinden die Ankunft meines Vaters.»?® Ks ist einer

1% Vgl. oben, Anm. 9.

20 Das Fast- und Kniebeugeverbot z. B. galt fiir beide gleichermaflen.

21 Figentlich: «hat sich die Auferstehung des Herrn héufig unter den
Jingern wiederholt» (domini resurrectio inter discipulos frequentata est).

22 Darin spiegelt sich offenbar die Tatsache, daf3 die einzelnen Heils-
ereignisse noch nicht datiert waren: Jesus war einfach «héufig» bei den Jiin-
gern, der Heilige Geist wurde gespendet, ohne daf3 gesagt wiirde «am Pfingst-
tag». Zur ganzen Frage siehe E. von Dobschiitz, Ostern und Pfingsten (1903);
G. Kretzschmar, Himmelfahrt und Pfingsten: Zeitschr. Ki.gesch. 66 (1954),
S. 209-253; Boeckh (A. 17). — Lohse (A. 1), S. 80, Anm. 2, wird zu leicht mit
der Tertullianstelle fertig, wenn er sie, weil Tertullian Apg. 1, 11 zitiert, als
eine «spiate Umdeutung des Parusiegedankens» abstempelt. Die termin-
méBig unbestimmte VerheiBung in Apg. 1, 11 kann nicht der Grund dafiir
gewesen sein, dall die ganze funfzigtigige Pentekoste zur Zeit der Parusie-
hoffnung wurde.

23 S0 liest der &athiopische Text nach den besten Handschriften: ed.



174 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

der am wenigsten iiberzeugenden Punkte in B. Lohses Arbeit?4, daf
er die Erwihnung des «Pfingstfestes» einfach streicht?® und da-
durch die Stelle fiir sich buchen kann: die Christen (in diesem Fall
die Quartadecimaner) hitten die Parusie nach jidischem Brauch
allein in der Passanacht erwartet. Wenn auch die Epistula Aposto-
lorum eine quartadecimanische Schrift sein mag, was gar nicht so
sicher ist?6, so ist es noch immer nicht ausgemacht, ob nicht auch
die Quartadecimaner eine Pentekoste gekannt haben und die Paru-
sie vielleicht nicht nur in der Passanacht erwarteten?’.

C. Schmidt, Gespriche Jesu mit seinen Jingern nach der Auferstehung
(1919), S. 58f. Der Kopte gibt die Stelle folgendermaflen wieder: «Zwischen
Pfingsten und Passa wird stattfinden die Ankunft meines Vaters.» Der Text
in dieser Form ergibt keinen Sinn; leider ist nur er von Duensing: . Heh-
necke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 (1959), S. 134f,,
berticksichtigt.

24 Lohse (A. 1), S. 78ff. 25 Fir ihn ist sie eine Dittographie.

26 Wenn man behauptet, die Bezeichnung «Gedédchtnis meines Todes» in
Epist. Apost. 15 weise auf quartadecimanische Tradition hin, dann versteht
man die quartadecimanische Tradition falsch, die gar nicht speziell ein Ge-
déchtnis an Jesu Tod war; so mit Recht Lohse (A. 1), S. 41f. 45. 49. 62 e. p.
Damit fallt aber weg, was noch fiur Schmidt (A. 23), S. 368ff., 577{f., das
Hauptargument fiir die These des quartadecimanischen Ursprungs der Epist.
Apost. war. Schon damals hatte H. Lietzmann: Zeitschr. neut. Wiss. 20
(1921), S. 173ff., gegen Schmidts These Zweifel erhoben, da die «Passafeier»
der Epist. Apost. doch gar nicht auf den 14. Nisan datiert sei. Es spricht
also kaum etwas fiir den quartadecimanischen Ursprung der Epist. Apost.
Dagegen scheint zu sprechen, daf} nach der Epist. Apost. Agape und Euchari-
stie um die Zeit des Hahnenschreis gefeiert wurden. Wie ist diese Tradition
von der judischen Passafeier her zu erkléren? Wenn das quartadecimanische
Passa eine Ubernahme des jiidischen Passa gewesen ist (wenigstens, was den
Rahmen betrifft), dann hat diese Tradition eigentlich keinen Platz, war es
doch verboten, das Passamahl uber Mitternacht auszudehnen. Wenn man
in den quartadecimanischen Kreisen um der Juden willen fastete, wiahrend
jene (die Juden) ihre Mahlzeit hielten, dann war kein Grund vorhanden,
das Fasten tiber Mitternacht auszudehnen. So berichtet Hier. in Matth. IV,
25, 6, PL 26, 184f., von einer «traditio Judaeorum» (er meint damit sicher
die Judenchristen), in der Passanacht bis Mitternacht zusammenzubleiben.
Ist die Tradition vom ¢Hahnenschrei» nicht besser zu verstehen im Zu-
sammenhang mit der Auferstehungsnacht vom Samstag auf den Sonntag ?
Man glaubte, um die Zeit des Hahnenschreis sei Christus auferstanden,
brach darum zu diesem Zeitpunkt das Fasten und feierte mit Jubel das
Mahl (vgl. die im Haupttext wiedergegebene Stelle der syr. Didaskalie).
Siehe auch unten Anm. 67.

27 Wir werden noch zu erwigen haben, ob moéglicherweise der Unterschied



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 175

In der syrischen Didaskalie ist dann die eschatologische Erwar-
tung deutlich auf die Osternacht bezogen, und zwar nicht auf die
quartadecimanische des 14./15. Nisan, sondern auf die grofkirch-
liche der Nacht vom Samstag auf den Sonntag. Es heiflt da, Syr.
Did. 21%8;

Seid miteinander versammelt, bleibt schlaflos und seid wach die ganze
Nacht unter Gebeten und Bitten, unter Verlesung der Propheten, des Evan-
geliums und der Psalmen in Furcht und Zittern und eifrigem Flehen bis an
die dritte Stunde der Nacht, die auf den Sonnabend folgt, und dann brecht
euer Fasten... Ganz besonders also ziemt sich fiir euch... das Aufbleiben
und Wachen am Sonnabend, und das Verlesen der Schriften und Psalmen,
und Gebet und Flehen fiir diejenigen, die gesiindigt haben, und die Erwar-
tung und Hoffnung der Auferstehung unseres Herrn Jesu bis zur dritten
Stunde in der Nacht, die auf den Sonnabend folgt. Und dann bringt eure
Opfergaben dar: und nun esset und seid guter Dinge, freuet euch und seid
frohlich, denn als Unterpfand unserer Auferstehung ist Christus auferstan-
den, und dies soll fiir euch ein ewig giiltiges Gesetz sein, bis zur Vollendung
der Welt2%.

Es ist zwar in diesem Passus nur von der Erwartung der Auf-
erstehung Jesu, nicht von der Hoffnung auf seine Parusie die Rede.
Aber die «Aktualisierung» der Auferstehung Jesu in der Osternacht
(sie soll «mit Furcht und Zittern» geschehen) trigt die gleichen aus-
gesprochen eschatologischen Ziige wie die Aktualisierung des Aus-
zugs aus Agypten in der jiidischen Passanacht: die Feiernden rech-
nen damit, dafl beim darstellenden Vollzug des vergangenen Kr-
eignisses sich dieses Ereignis selbst wiederholen kénnte.

Was nun an der zitierten Stelle aus der syrischen Didaskalie be-

zwischen groBkirchlicher und quartadecimanischer Feier zur Hauptsache
darin bestand, daBl man hiiben und driiben den Anfang der ganzen Parusie-
zeit verschieden ansetzte; siehe unten S. 188.

28 Hd. H. Achelis-J. Flemming, Die dltesten Quellen des orientalischen
Kirchenrechts, 2 (1904), S. 111f. Wir erfahren hier zugleich etwas tiber den
Verlauf der Feier. Es fehlt nur die Erwéahnung der Taufe.

2 Const. Apost. V, 19, PG 1, 892f., nehmen die Ausfithrungen der Didas-
kalie z. T. wortlich auf, erwéahnen aber auch die Taufhandlung. Vgl. Test.
Dom. IT, 8. 12. 18ff., ed. J. E. Rahmani (1889), S. 126ff. 134 f. 138ff. Thomas-
akten 29, ed. M. Bonnet, Act. Apost. Apoer. (Neudruck 1959), S. 146, ge-
héren wohl auch hieher: Thomas fastet in der Nacht vor der Kyriake. Ferner
spiegelt sich im Hebréderevangelium (Hier. De wvir. ill. 2: E. Hennecke-
W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 [1959], S. 108), die-
selbe Sache: Jakobus fastet, bis ithm verkiindet wird, Christus sei von den
Toten auferstanden.



176 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

sonders aufféllt, ist der vollig gleiche Rahmen wie beim quartadecima-
nischen Passa: die Gldubigen sollen um der Juden willen fasten, sich,
der Parusie gewirtig, die ganze Nacht durch Lesungen und Gebet
wachhalten und am Morgen in der Frithe das Fasten brechen, sich
mit Freude und Dank iiber die erfolgte Auferstehung am Mahle
siattigen??. Zug fir Zug entspricht das dem, was Lohse fiir das quarta-
decimanische Passa erarbeitet hat. Die Ahnlichkeit ist so frappant,
daf} man sich fragen muf}, ob wir nicht das gleiche Fest, nur an ver-
schiedenen Tagen gefeiert, vor uns haben®.. Dann vermag uns aber
Lohse doch nicht ganz zu iiberzeugen, wenn er so energisch bestreitet,
daf} das quartadecimanische Passafest der Auferstehung Jesu gedach-
tefd,

Die Homilie des quartadecimanischen Bischofs Meliton von Sardes
iiber Ex. 1232 klingt aus in einer Verherrlichung des Auferstande-
nen, die gegeniiber der Behauptung, die quartadecimanische Feier
habe sich nur mit Passagedanken getragen, nachdenklich stimmt34.
Die Homilie schlie3t mit einer Ichrede des Auferstandenen?s:

Who is he that contendeth against me? Let him stand before me. I freed
the condemned, I made the dead to live again, I raise him who was buried.
Who is he who raises his voice against me? I am the Christ. I am he who
put down death, and triumphed over the enemy, and trod upon Hades, and
bound the strong one and brought man safely home to the heights of the
heavens: I, Christ. Therefore, come hither all ye families of men, who are
sullied with sin, and receive remission of sins. For I am your remission. I am
the Passover of salvation, the Lamb that was sacrified for you, I am your
ransom. I am your light. I am your saviour, I am the resurrection. I am your

king, I lead you up to the heights of the heavens, I will show you the Father
who is from the ages, I will raise you up by my right hand.

Hier ist vom Ostersieg iiber die Holle in massivster Weise die
Rede. Klingen diese Worte des Auferstandenen nicht beinahe wie
eine Einladung zur Taufe? Es wire ja moglich, dal die Quarta-

30 Wahrscheinlich sind Eucharistie und Agape gemeint, wie in Epist.
Apost.

81 Vgl. allerdings Anm. 26 und 56.

32 Lohse (A. 1), 8. 50ff. e. p.

33 C. Bonner, The Homily on the Passion by Meliton, Bishop of Sardis:
Stud. and Doc. 12 (1940); B. Lohse, Die Passahomilie des Bischofs Meliton
von Sardes (1958); M. Testuz, Méliton de Sardes, Homélie sur la Paque,
Papyrus Bodmer XIITI (1960).

3¢ So auch Casel (A. 7), S. 7.

35 Bonner (A. 33), S. 101-103.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 177

decimaner auch eine Taufhandlung in der Passanacht gekannt
hitten®s. Dann wire die Parallelitit zur Osternacht der GroBkirche
vollstdndig. Ausgeschlossen ist diese Vermutung schon deswegen
nicht, weil gerade die Passahaggada Ex. 12-14 (besonders der
Durchzug durchs Rote Meer) eine der beliebtesten Tauftypologien
wurde?”.

Es ist darum zu fragen, ob man dem Bericht Eusebs nicht trauen
darf, der offensichtlich voraussetzt, dal das quartadecimanische
Passa ebenso wie das groflkirchliche ein Gedéchtnis der Auferste-
hung Jesu in sich schlof3%.

Sehen wir diese Parallelitdt, dann wird auch erst der Oster-
terminstreit in seiner ganzen Schirfe beleuchtet: es ging wirklich
darum, an welchem Tag man das Osterfest begehen sollte, das im
ibrigen bei beiden Parteien im wesentlichen die gleiche Gestalt
hatte?.

Die westlichen Kirchen haben sich gewill fiir ihren Termin auf
eine selbstindige, von der quartadecimanischen Praxis wunab-
hingige Uberlieferung berufen. LaBt sie sich noch erkennen? Weder
aus Kusebs Bericht iiber den Osterterminstreit noch aus andern
Quellen bekommen wir eine direkte Auskunft auf diese Frage. Wir
miissen uns anderweitig umsehen.

36 Afrahat, Hom. 12, 8, ed. G. Bert (1888), S. 193ff., weill allemm Anschein
nach von einer Taufe in der Nacht zum 15. Nisan (er begrindet die Tradition
mit der Typologie des Durchzugs durch das Rote Meer und mit der Ful3-
waschung von Joh. 13); fir ihn ist allerdings der 15. Nisan bereits mit dem
Karfreitag identifiziert. Was die Epist. Apost. betrifft, siehe unten Anm. 52.

37 Siehe unten S. 180ff.

38 Fiur Lohse (A. 1), S. 47. 50ff., hat Euseb einfach den Brauch der Grof83-
kirche auf die Quartadecimaner ubertragen. Was berechtigt uns aber zu die-
ser Annahme, da wir doch nicht beweisen koénnen, daf3 das Passafest der
Quartadecimaner kein Gedéchtnis der Auferstehung in sich schlof3?

39 So Casel (A. 7), S. 13f.; J. Schuemmer, Die altchristliche Fastenpraxis:
Lit.gesch. Qu. u. Forsch. 27 (1933), S. 56; F. E. Brightman: Journ. Theol.
Stud. 25 (1924), S. 254-270. Einzig die Begriindung des Fastens scheint
hitben und driiben verschieden gewesen zu sein; siehe unten S. 188. — Ge-
gen diese Sicht wendet sich neuerdings wieder C.W.Dugmore, A Note on
the Quartodecimans: Studia Patristica IV (1961), S.411—421, aber nicht
mit zwingenden Griinden.

12



178 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Zunéichst scheint sich eine schon lange bekannte jiidische Parallele
aufzudridngen, die durch die im Zusammenhang mit der Qumran-
forschung betriebenen Kalenderstudien erneut wichtig geworden ist.
Nach Lev. 23, 15 hatte man vom «Tag nach dem Sabbat» an die
7 Erntewochen zu zahlen. Zwischen Pharisdern und Sadduzéiern
(genauer Boethusianern) erhob sich ein Streit dariiber, wie die Be-
zeichnung «Tag nach dem Sabbat» auszulegen sei*?. Die Pharisder
sahen in dem «Sabbat» von Lev. 23, 15 nicht den gewdéhnlichen
wochentlichen Sabbat, sondern den Festtag des Passa und bestimm-
ten daher den «Tag nach dem Sabbat» als den 16. Nisan (= 1. Tag
nach dem 15. Nisan), gleichgiiltig, auf welchen Wochentag er fiel.
Die Boethusianer hingegen (iibrigens auch die Samaritaner) deute-
ten Lev. 23, 15 wortlich: am «Tag nach dem (woOchentlichen)
Sabbat», ndmlich am Sonntag (nach dem Passafest), sollte man die
Erntewochen zu zihlen beginnen. Derselbe auf einen Sonntag
fixierte Beginn der sieben Erntewochen (= «Pentekoste») begegnet
nun aber auch in den Kreisen, wo der neuerschlossene zadokidisch-
essenische Solarkalender in Gebrauch war*!, nur liel man hier die
Erntezeit am Sonntag nach der Woche der Ungesduerten Brote,
also 8 Tage spiiter, beginnen. Von diesen jiidischen Uberlieferungen
wurde also wie von der romischen christlichen Tradition Wert dar-
auf gelegt, dall die Pentekoste an einem Somniag beginnen sollte.
Trotzdem ist damit noch nicht viel gewonnen fiir die Frage nach
dem Ursprung des Osterfestes am Sonntag?2. Denn der Anfangstag

40 P, Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 598-600; A. Jaubert, Jésus et
le calendrier de Qumran: New Test. Stud. 7 (1960), S. 5f.; Goudoever (A. 5),
S. 151f.

41 Wir verweisen auf die Arbeiten von J. Barthélémy, Notes en marge de
publications récentes sur les manuscrits de Qumran: Rev. bibl. 59 (1952),
S. 199-203, und vor allem von A. Jaubert: Vetus Test. 3 (1953), S. 250-264;
Rev. d’hist. des rel. 146 (1954), S. 140-173; Vet. Test. 7 (1957), S. 35-61;
La date de la Céne (1957); ferner M. Testuz, Les idées religieuses du livre
des Jubilés (1960), S. 121ff.; A. Strobel: Zeitschr. neut. Wiss. 51 (1960),
S. 69-101; Theol. Li.zeit. 86 (1961), Sp. 179-184. Eine Ubersicht iiber die
Literatur zur Kalenderfrage bis 1958 bietet J. A. Walther: Journ. Bibl. Lit.
77 (1958), S. 116-122.

12 Wir konnen z. B. daraus nicht folgern, wie das A. Jaubert (A. 40),
S. 27, tut (cf. schon Ph. Carrington, The Primitive Christian Calendar, 1
[1952], S. 38), im Osterterminstreit spiegele sich nur die alte Auseinander-
setzung zwischen Boethusianern und Pharisdern betreffend die Auslegung
von Lev. 23, 15. Denn den Quartadecimanern ging es ja nicht um die Be-



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 179

der «50 Tage», der Omertag (nach der boethusianischen Zihlung,
iibrigens auch nach der johanneischen Chronologie ein Sonntag),
zeichnete sich ja nicht durch eine spezielle gottesdienstliche Teier
aus (er war auch kein Ruhetag wie der 15. Nisan); an ihm wurde
lediglich die 1. Garbe im Tempel Gott dargebracht (Lev. 23, 9-12).
Allenfalls ist hier der Ursprung der Symbolik von Christus als dem
«Krstling» (der Auferstandenen) zu suchen (1. Kor. 15, 20. 23)%,
aber von ihr aus kann keinesfalls erklirt werden, wie die Christen
dazu kamen, einen Vigilgottesdienst in der Nacht vom Samstag auf
den Sonntag durchzufithrent.

Es ist das Verdienst von J. van Goudoever, auf andere jidische
Tradittonen autmerksam gemacht zu haben?s, die ein iiberraschen-
des Licht auf die Urspriinge des christlichen Osterfestes in der Nacht
vom Samstag auf den Sonntag und auf den Hintergrund der Kar-
woche, die dieser Nacht voraufging, werfen. Wir wollen dariiber
kurz referieren.

1. Erstens einmal spielte in gewissen jiidischen Traditionen die
Vigil vor dem Beginn der «50 Tage» eine grofle Rolle. Bekannt ist die
Vigil der Therapeuten, die Philo in De vita contempl (VIII-XI)

stimmung des Omertages (nach pharisédischer Tradition wire das der 16. Ni-
san gewesen), sondern des Passatages (des 14. Nisan).

43 Xprotog. .. amapyn Twv kexoipunuevwy; ef. Off. 1, 5.

4% Auch die evangelischen Auferstehungsberichte kénnen wohl kaum da-
fur verantwortlich gemacht werden; denn sie wiirden keine hinreichende
Veranlassung zu einer am Abend beginnenden vollen Nachtwache gegeben
haben; so A. Baumstark, Nocturna laus. Typen frithchristlicher Vigilfeiern
und ihr Fortleben vor allem im rémischen und monastischen Ritus: Lit.-
gesch. Qu. u. Forsch. 32 (1956), S. 29. Baumstark legt dann allerdings (S. 30)
zu viel Gewicht auf den EinfluB nichtchristlicher Mysterienkulte auf die
Ostervigil. So kénnen wir gerade nicht erkldren, warum die Taufe in der
Osternacht vom Samstag auf den Sonntag gespendet wurde. Das gleiche ist zu
sagen zum Versuch, die christliche Ostervigil mit Vigilfeiern im allgemeinen
(etwa denjenigen von Qumran: 1 QS VI, 6-7; vgl. G. Kretzschmar, Neue
Arbeiten zur Geschichte des Ostergottesdienstes 1: Jahrb. f. Lit. u. Hymn. 5
[1960], S. 75-79) in Zusammenhang zu bringen. Vigilfeiern existierten da-
mals natiirlich in verschiedenen Formen; das eigentliche Problem betrifft
aber die Erklarung des Termins der christlichen Ostervigil: warum wurde
sie gerade in der Nacht vom Samstag auf den Sonntag nach dem jiidischen
Passa abgehalten ?

45 Goudoever (A. 5). Die umgearbeitete Neuauflage des Werkes war mir
nicht zugénglich.



180 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

beschreibtté, Diese jiidische Sondergruppe in Agypten hielt sogar
alle 50 Tage eine besondere Feier ab, in deren Verlauf nicht nur eine
Mahlzeit eingenommen und Hymnen gesungen wurden, sondern auf
deren Hohepunkt das Geddchinis des Durchzugs durchs Rote Meer
mit Tanzen und Singen des Moses- bzw. Mirjamliedes von Ex. 15
begangen wurde?’. Goudoever findet nun mehrere Spuren davon,
daB auch andernorts (bei den Samaritanern, aber auch bei den
Rabbinen) in einer Vigil vor dem Beginn der «50 Tage» des Durch-
zugs durch das Rote Meer gedacht wurde?®®. Freilich ist nur bei den
Samaritanern damit die Ansicht verbunden, das Gedachtnis des
Durchzugs durch das Rote Meer sei auf die Nacht vom Samstag auf
den Sonntag anzusetzen. Aber immerhin: es muf} iiberraschen, daf}
Euseb (Hist. IT, 17) und Epiphanius (Haer. I, 29, 1. 5) die Thera-
peuten Philos wegen ihrer Feier als christliche Monche ansahen,
obwohl sie — das wird von der neueren Forschung fast allgemein
angenommen?®® — in Wirklichkeit eine rein jidische Sekte waren.
Die Kirchenviater konnten sie mit Christen verwechseln, weil ihre
Feier offenbar stark der christlichen Ostervigil glich. Und wir haben
ja Beweise, daf} die christliche T'aufe, die wihrend der Ostervigil
gespendet wurde, typologisch mit dem Geschehen beim Auszug aus
Agypten in Zusammenhang gebracht wurde. Die erste Anspielung
darauf macht Paulus in 1. Kor. 10, 1-2: «Denn ich will euch nicht
in Unkenntnis dariiber lassen, Briider, dall unsere Vater alle unter
der Wolke waren und alle durch das Meer gingen und alle auf

46 Kommentierte Ausgabe des Philotextes von P. Geoltrain, Le traité de
1a vie contemplative de Philon d’Alexandrie: Semitica X (1960).

47 Die Therapeuten haben also mdéglicherweise den alten Jahreszeiten-
kalender benutzt, der das Jahr in 7 Perioden zu 50 Tagen einteilte; vgl.
J. und H. Lewy, The Origin of the Week and the Oldest West-Asiatic
Calendar: Hebr. Un. Coll. Ann. 17 (1942-43), 8. 1-152¢; J. Morgenstern,
The Calendar of the Book of Jubilees, its Origin and its Character: Vet.
Test. 5 (1955), S. 34-76. Zweifellos ist die 50tdgige Erntezeit im Friihling
selber ein Rest dieses Kalenders. Die Therapeuten haben also sicher auch in
der Nacht vor dem Beginn dieser Erntezeit ihr Fest abgehalten, um so mehr,
als der Durchzug durch das Rote Meer nach der biblischen Uberlieferung ja
tatsdchlich nach dem 1. Passa stattgefunden hat.

48 Goudoever (A. 5), S. 124ff.

4% P, E. Lucius, Die Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der
Askese (1879), S. 198, hatte noch die These vertreten, der Traktat Philos De
vita contemplativa sei eine etwa am Ende des 3.Jahrhunderts unter dem
Namen Philos zugunsten der christlichen Askese verfa3te Apologie.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 181

Moses getauft wurden in der Wolke und im Meer.» In Off. 15, 2-3
wird am «gldsernen Meer» das Lied des Moses angestimmt, wohl
doch im Gedanken an Ex. 1550, Natiirlich ist in beiden Féllen nichts
von der Ostervigil gesagt. Auch ist die Spendung der christlichen
Taufe nicht auf die Osternacht beschrinkt gewesen®'. Aber immer-
hin wurde schon frith mit Vorzug in der Osternacht getauft, wahr-
scheinlich noch vor Tertullian, wo erstmals explizit die Taufhand-
lung wihrend der Osternacht vorausgesetzt wird52.

Die Praxis des Karsamstagfastens, das bei Tertullian schon als allgemeiner
Brauch der Kirche erscheint3, kann im Zusammenhang mit der Taufpraxis
wahrend der Osternacht gesehen werden. Das Karsamstagfasten ist zwar
bald mit Mark. 2, 18ff. begriindet worden®: die Glaubigen werden fasten
san dem Tage», wo der Briautigam von ihnen genommen ist. Es kann aber
vielleicht eine noch éaltere Begriindung fir das Karsamstagfasten gegeben
werden, wenn wir es, wie gesagt, mit der Taufpraxis wihrend der Oster-
nacht zusammenbringen. Es war namlich tiblich, mit den Katechumenen vor
ihrer Taufe mindestens einen Tag lang zu fasten; diese Sitte ist nicht erst bei
Justin (1. Apol. 61), sondern schon in der Didache (7, 4) bezeugt. Wenn nun
die Tauffeier schon frith wihrend der Osternacht stattfand, dann wurde also
am Karsamstag von den Katechumenen samt einigen Glidubigen gefastet,

50 Uber die weitere Geschichte dieser reichen Tauftypologie siche F. J.
Délger: Antike und Christentum 2 (1930), S. 63-69; J. Daniélou: Rev. des
scienc. rel. 33 (1946), S. 402—430; Bible et Liturgie (1951), S. 119-135. Auch
in 1. Petr. 1, 13ff. scheint der Gedanke an den Auszug aus Agypten im Zu-
sammenhang mit der Taufe lebendig. Vgl. dann etwa Tert. De bapt. 9,
CSEL 20, 208: «Als das Volk aus Agypten in die Freiheit entlassen war,
durch das Wasser schritt und so der Gewalt des dgyptischen Konigs entging,
vertilgte das Wasser den Konig selbst mit seinem ganzen Heer. Welches
Vorbild wire im Sakrament, der Taufe klarer (erhalten) als dieses?» Siehe
auch die Darstellung der Szene in der Via Latina-Katakombe, Rom, Mitte
4.Jahrh.: E. Kirschbaum: Rém. Quart. 51 (1956), Abb. 4.

51 Apg. 8, 36ff. Vgl. Tert. De bapt. 19, CSEL 20, 217, der jede Zeit als
fur die Taufe geeignet erachtet, wenn er auch der Osterzeit deutlich den
Vorrang gibt.

52 In Tert. De bapt. 19, CSEL 20, 217, ist sicher die Osternacht gemeint;
vgl. Ad ux.II, 4, PL 1, 1294. Vielleicht ist auch Epist. Apost. 27 (38) kop-
tischer Text (Hennecke-Schneemelcher, 1, S. 141) hier zu nennen, wo
Christus in der Osternacht die Entschlafenen der Unterwelt (Adam usw.)
taufen geht.

53 Tert. De ieiun. 2; 14, CSEL 20, 275; 293. Wir miissen zwar wohl die
Quartadecimaner davon ausnehmen, denn sie brachen ja ihr Fasten am
15. Nisan ab.

54 So schon Tert. De ieiun. 2, CSEL 20, 275; dann syr. Didaskalie 21, ed.
Achelis-Flemming, S. 105.



182 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

und die Begriindung dieses Fastens mit der evangelischen Geschichte konnte
sich leicht an die bestehende Praxis anfiigen®®. — Noch ein anderer Grund
kann angefithrt werden, der fiir das hohe Alter der Fastenpraxis vor der
Osterfeier spricht: sie wurde als ein Vorbereitungsfasten vor dem Anbruch
der Pentekoste, also, wie wir gesehen haben, der Parusiezeit, verstanden und
hing darum mit der eschatologischen Erwartung zusammen5.

Wir haben also einerseits eine jiidische Tradition, die ein Ge-
dédchtnis des Durchzugs durch das Rote Meer in der Nacht vor der
50tigigen Erntezeit kannte, und andererseits eine christliche Tra-
dition, die Taufe und Durchzug Israels durch das Rote Meer typo-
logisch zusammensah und offenbar friihzeitig diese Typologie auch
datummaiBig zum Ausdruck brachte, indem die Taufe mit Vorliebe
wihrend der Osternacht gespendet wurde, also zur Zeit, da gewisse
jiidische Kreise in einer Feier des Durchzugs durch das Rote Meer
gedachten. Man wird mit Recht fragen diirfen, ob da nicht ein Zu-
sammenhang besteht®?.

2. Nun kommt aber noch eine zweite jiidische Tradition hinzu,
auf die ebenfalls J. van Goudoever verweist und die den eben ge-
wonnenen Eindruck einer Verwurzelung auch der sonntéglichen
Osterfeier in jidischer Tradition fast zur Gewilheit werden laft.
Sie hilft uns vielleicht auch, den Osterterminstreit des 2.Jahr-
hunderts in einem neuen Licht zu sehen. Das Fest des Durchzugs
durch das Rote Meer ist ndmlich nicht nur, wie wir gesehen haben,
in der Nacht vor dem Beginn der «50 Tage», sondern — nach an-
deren Quellen®® — am letzten Tag der Ungesiuerten Brote gefeiert
werden. Goudoever fragt mit Recht, ob nicht ein urspriinglicher
Zusammenhang zwischen den beiden Traditionen bestand, in der
Weise, dall nach der einen wie nach der andern die Woche der

5 Schuemmer (A. 39), S. 169.

56 An der oben 8. 175 zitierten Stelle der syr. Didaskalie ist das deutlich
der Fall. Dieselbe Stelle setzt zudem ein Fasten um der Juden willen am
Sonnabend voraus. Wahrscheinlich handelt es sich hier aber um eine sekun-
dére Tradition, die dem Passafasten der GroBkirche erst nachtriglich zuge-
legt wurde; vgl. Lohse (A. 1), S. 62ff., und unten S. 188f.

57 Freilich wurde die Taufe auch mit der Auferstehung in Verbindung
gebracht (Rém. 6, 3ff.). Auch Christi Kreuztod selber wurde «Taufe» genannt
(Mark. 10, 38; Luk. 12, 50). Doch scheint dieses Motiv gegeniiber dem Durch-
zug durch das Rote Meer erst in zweiter Linie wichtig geworden zu sein.

58 Goudoever (A. 5), S. 124 1f.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 183

Ungesduerten Brote unmittelbar vor den Beginn der «50 Tage» zu
liegen kam®. Diese Kalenderordnung scheint tatséichlich schon in
jiidischen Quellen bezeugt zu sein®. Sie begegnet uns auch in ver-
schiedenen christlichen Uberlieferungent!. (Letztlich geht unsere
Karwoche, die «grofe Woche», von Palmsonntag bis Ostern, darauf
zuriick.) Bekannt ist die Forderung der syrischen Didaskalie, wéh-
rend 6 Tagen vor Ostern, vom Montag der Karwoahe an, zu fasten®2.
Aber Goudoever verweist schon auf Apg. 12, 3ff., die Geschichte von
des Petrus Gefangennahme und wunderbarer Befreiung®. Es heil3t da,
Petrus sei wihrend der Tage der Ungesiduerten Brote eingekerkert
worden (V. 3)%, und Herodes habe ihn «nach dem Passa» dem Volk
vorfithren wollen (V. 4). Die Geschichte der Befreiung Petri trigt
so viele Ziige der Passanachttradition®, dal} wir voraussetzen miis-

5 Ebd., S. 129.

60 Fventuell im Jubilienbuch, so nach Goudoever, S. 67f. Goudoever
gibt noch die syrische Ubersetzung von Lev. 23, 11 und die Uberlieferung
der Falaschas an, S. 179. Ist nicht auch die Tatsache, da3 die Therapeuten
gesciuertes Brot zu ihrem Fest aBlen (Phil. De vita cont. X, 81, Geoltrain
[A. 46], S. 46), ein Hinweis darauf, daf ihre Vigilfeier im Frithling bereits
nach der Woche der Ungeséduerten Brote abgehalten wurde? Man kann als
weitere Stiitze der These, dafl es Kalenderordnungen gab, denen gemil} die
‘Woche der Ungesiuerten Brote vor die Periode der 50tdgigen Erntezeit zu
stehen kam, die Studien von Morgenstern (A. 47) iiber den Jahreszeiten-
kalender, der das Jahr in 7 Perioden von 50 Tagen einteilte, heranziehen.
Morgenstern vermutet, da3 der 1. Tag der Erntezeit nach diesem Jahres-
zeitenkalender zugleich der Neujahrstag war und daf3 vor ihm (wie im Herbst)
eine ganze Woche eingeschaltet wurde, um die Ubereinstimmung mit dem
Sonnenjahr herzustellen. Diese Schaltwoche bringt Morgenstern mit der
Woche der Ungeséuerten Brote in Zusammenhang. Er glaubt, darin einen
urspriinglich magischen Brauch erkennen zu kénnen, wonach man vor der
Ernte alles alte Getreide zu verbrennen und sich nur von Ungesduertem zu
erniihren hatte. Auch nach diesem Jahreszeitenkalender wirde also die
Woche der Ungesduerten Brote unmittelbar vor die 50 Tage der Erntezeit
fallen.

61 Goudoever (A. 5), S. 177ff. Es wire noch Dion. Al. Epist. can. ad Bas.,
PG 10, 1277 A, nachzutragen. Auch Just. Dial. 14, 3, ed. Goodspeed, 106,
scheint auf eine solche Festordnung anzuspielen.

62 Ed. Achelis-Flemming (1904), S. 107.

63 Goudoever (A. 5), S. 179f.

% Die Auskunft E. Haenchens, Die Apostelgeschichte (1959)3, S. 325:
Apg. 12, 3 sei eine «eingeschobene Nebenbemerkung», ist ungerechtfertigt.

65 Die Geschichte ist so etwas wie ein «Auszug aus Agypten» im kleinen;
der Engel kommt in das Haus bei Nacht, gibt Petrus einen Schlag (Kontrast



184 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

sen, Petrus sei nach der Meinung dieser Uberlieferung in der Passa-
nacht aus dem Gefingnis befreit worden®®. Dann ergibt sich aber
eine erstaunliche Konsequenz: die Passanacht mul} in diesem Fall
gemill der Tradition von Apg. 12 an den Schlufs der Woche der
Ungesiuerten Brote angesetzt werden, da ja Herodes Petrus nach
den Tagen der Ungesiuerten Brote dem Volke zeigen wollte, Petrus
aber in der Nacht vorher (V. 6), also in der Nacht am Schlufl der
Woche der Ungesiduerten Brote, befreit wurde. Es ist darum zu
fragen, ob in Apg. 12, 3ff. nicht schon das christliche Osterfest in
der Nacht vom Samstag auf den Sonntag vorauszusetzen ist, zumal
— wir haben davon gesprochen — auch nach einigen jidischen Tra-
ditionen an das Ende der Woche der Ungesduerten Brote eine be-
sondere Festnacht zu stehen kam: der Beginn der «50 Tage» oder
das Gedéchtnis des Durchzugs durch das Rote Meer®”.

zu Ex. 12, 29? c¢f. Gen. 32, 22{f.), er soll sich giirten, die Sandalen unter-
binden und den Mantel umwerfen (Ex. 12, 11); die Jiinger sind noch zu die-
ser gpiaten Stunde versammelt beim Gebet, usw. Vgl. A. Strobel, Passa-
Symbolik und Passawunder in Act. XII. 3ff.: New Test. Stud. 5 (1957/58),
S. 210-215.

66 Man kann auch Apg. 16, 256-34, die Geschichte vom Kerkermeister in
Philippi, in diesem Zusammenhang erwihnen. Obwohl der Bericht nicht da-
tiert ist, tragt er auffallend viele Ziige der Ostervigilfeier: um Mitternacht
beten Paulus und Silas, und die Tore des Gefangnisses éffnen sich; hernach
predigen sie, und der bekehrte Kerkermeister 14t sich taufen, wischt den
Aposteln die Wunden (cf. Joh. 13, 1£f.) und setzt ihnen ein Mahl vor, das mit
Frohlocken (Apg. 2, 46) genossen wird. Alles geschieht noch vor Tages-
anbruch. Man kann vermuten, daf3 auch hier die Ostervigilfeier das Modell
zumindest fiir den Rahmen der Geschichte abgab. Es ist zudem bemerkens-
wert, dall sowohl in Apg. 12, 3ff., Epist. Apost. 15, als auch in Apg. 16, 25{f.
(cf. Apg. 5, 17ff.) von einer wunderbaren Befreiung aus dem Gefiingnis bei
Nacht berichtet wird. Dieses immer wiederkehrende Motiv ist ein Hinweis
darauf, dal das Osterfest der Christen (wenn unsere Beobachtungen zu
Apg. 12, 3ff. richtig sind, also auch das nichtquartadecimanische) stark von
der jiidischen Passatradition (Auszug aus Agypten) bestimmt war.

67 In der Tat hiel ja das sonntégliche Osterfest bei den Christen auch
«Pascha», obwohl es nicht am 14. Nisan begangen wurde; vgl. Th. Scher-
mann, Die allgemeine Kirchenordnung. Friihchristliche Liturgien und kirch-
liche Uberlieferung (1914), S. 494ff.; Schuemmer (A. 39), S. 51ff. — In die-
sem Zusammenhang sind {ibrigens noch einmal Zweifel am quartadecimani-
schen Ursprung der Epist. Apost. anzumelden (siehe oben Anm. 26). Denn
in Kap. 15 (koptischer Text, Hennecke-Schneemelcher, 1, S.133f.) ist
offenkundig auf Apg. 12, 3ff. angespielt: «Wenn nun das Pascha stattfinden
wird, dann wird man einen von euch um meines Namens willen ins Geféangnis



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 185

Allem Anschein nach hat es nicht nur eine frithe christliche Uber-
lieferung gegeben, wonach das «Passa» in der Nacht vom Samstag
auf den Sonntag gefeiert wurde, sondern dieser Feier war eine ganze
Woche Fastenzeit vorgelagert, die vielleicht in Anlehnung an eine
jidische Tradition, wonach die Woche der Ungesiduerten Brote un-
mittelbar vor dem Beginn der «50 Tage» zu liegen hatte, entstanden
war. Es liegt keinerlei Grund vor, dieser kalendarisch-liturgischen
Ordnung des christlichen Osterfestes nicht ein ebenso hohes Alter
zuzubilligen wie der quartadecimanischen Praxis. Effektiv wird
auch diese letztere erst um die Mitte des 2.Jahrhunderts in den
Quellen greifbar und sind wir zur Ermittlung ihres Alters auf Riick-
schliisse angewiesen.

4.

Wir kénnen nun noch versuchen, kurz die Situation des Oster-
terminstreites zu skizzieren. Wir haben schon gesagt, dall es darin
hauptsichlich um das Datum, nicht um den Inhalt der Feier ging.
Trotzdem tbersehen wir einen wesentlichen Punkt des Streites,
wenn wir die Datumfrage nicht in direktem Zusammenhang mit der
Fastenfrage sehen. Irendus schreibt in seinem Brief an Victor, den
uns Euseb, Hist. V, 24, 12, im Auszug mitteilt, die Streitfrage be-
treffe nicht allein den Tag der Feier, sondern auch die Art des

werfen und er wird sein in Trauer und Sorge, daf3 ihr Pascha feiert, wihrend
er sich im Gefiangnis befindet und fern von euch ist; denn er wird trauern,
daf} er nicht das Pascha mit euch feierte. Ich werde nédmlich schicken meine
Kraft in der Gestalt des Engels Gabriel, und es werden sich 6ffnen die Tore
des Gefangnisses. Er wird herausgehen und kommen zu euch, er wird eine
Nacht des Wachens mit euch zubringen und bei euch bleiben, bis der Hahn
kriht. Wenn ihr aber vollendet das Gedédchtnis, das da ist fir mich, und die
Agape, so wird er wiederum ins Gefiingnis geworfen werden zum Zeugnis,
bis dal er von dort herauskommt und predigt, was ich euch tibergeben
habe.» Wenn in Apg. 12, 3ff. ein Osterfest in der Nacht vom Samstag auf
den Sonntag vorauszusetzen sein sollte, dann diirfen wir dasselbe von der
Epist. Apost. annehmen. (Die Parallelitdt von Epist. Apost. 15und Apg. 12, 3ff.
ist ubrigens so offenkundig, da wir uns fragen miissen, ob nicht die Epist.
Apost. noch eine konkrete Einzelheit uberliefert hat, die die Apg. ver-
schweigt: in Apg. 12, 17 heif3t es nur, Petrus sei «an einen andern Ort» ge-
gangen, wihrend in der Epist. Apost. unverblimt gesagt wird, der betref-
fende Jiinger sei wieder eingekerkert und erst hernach freigelassen worden.
Ist das echte Tradition uber das weitere Schicksal des Petrus?)



186 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Fastens. Euseb selber berichtet (Hist. V, 23, 1), die Quartadecimaner
hitten ihr Fasten am 14. Nisan beendet, gleichviel, auf welchen
Wochentag er fiel, wihrend die iibrigen Kirchen es immer am Sonn-
tag beendet hiitten. Also war die Frage des Osterdatums mit der
andern gekoppelt, wann das Fasten beendet werden sollte. Hin-
sichtlich der romischen Tradition wissen wir nun tatsidchlich von
einem Fasten, das vor Ostern geilibt wurde. Es hat zwar verschie-
dene Gestalt gehabt. Nach Irendus (Eus. Hist. V, 24, 12) fasteten
die einen lediglich einen Tag®, andere 2 Tage®, andere 40 Stun-
den”, noch andere mehrere Tage. Die letztere Notiz ist besonders
interessant. Irendus driickt sich plotzlich sehr unprizis aus: er sagt
nicht 3, 4, 5 oder 6 Tage. Liegt es etwa daran, dafl das Fasten
dieser Kreise tatsdchlich von wnbestimmter Linge war? Wenn dem
so ist, dann konnten wir vermuten, da@3 sich die Linge dieses Fastens
darnach richtete, auf welchen Wochentag der 14. Nisan, der judi-
sche Passatermin, fiel. Mit andern Worten: diese Christen hétten
vom Passatag an bis zur 3. Stunde des folgendes Sonntags gefastet,
also manchmal linger, manchmal kiirzer, je nachdem, ob der
14. Nisan auf den Montag oder auf einen spitern Wochentag fiel?.

Dal} diese Vermutung nicht aus der Luft gegriffen ist, kann an
der Uberlieferung der Syrischen Didaskalie gezeigt werden. Hier
wird zwar bereits wihrend der ganzen Woche vor dem Oster-
sonntag gefastet, aber noch immer hingt diese Fastenzeit aufs
engste mit dem Termin des jiidischen Passafestes zusammen, Syr.
Did. 2172;

Darum sollt auch ihr um sie (sc. die Juden) trauern am Sabbat des Passa
bis zur dritten Stunde der kommenden Nacht, und dann an dem Tage der
Auferstehung Christi: freut euch und seid ihretwegen guter Dinge und

68 Damit ist offenbar das Karsamstagfasten (allenfalls aber auch das
quartadecimanische Fasten) gemeint.

8 Der Freitag, der ohnehin Fasttag war, wurde zum Samstag hinzuge-
nommen: Agyptische Kirchenordnung 55, ed. H. Achelis (1891), S. 115f.;
vgl. Syr. Didaskalie 21, ed. Achelis-Flemming (1904), S. 112.

70 Moglicherweise von Freitag 12 Uhr bis Sonntag frith 3 Uhr (oder von
Freitag 9 Uhr bis Samstag Mitternacht) = 39 Stunden. Die Zahl 40 wiire
dann im besonderen eine Erinnerung an Jesu 40tdgiges Fasten in der Wiiste;
vgl. F. X. Funk: Theol. Quart. (1893), S. 196ff.

1 So auch E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen (21924), S.
147f., Anm.

2 Kd. Achelis-Flemming, S. 114.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 187

brechet euer Fasten, und den Gewinn eures sechstidgigen IFastens bringet
Gott, dem Herrn, dar. Thr, die ihr weltlichen Besitz im Uberflu3 habt, helfet
den Armen und Bedirftigen und erquicket sie sorgsam, dall der Lohn eures
Fastens in Empfang genommen werde. Wie also der vierzehnte des Passa
fallt, so miufBt ihr es beobachten, denn weder der Monat noch der Tag in
einem jeden Jahre trifft auf dieselbe Zeit, sondern ist verdnderlich. Thr mii3t
also fasten, wenn jenes Volk das Passa feiert, und eifrig sein, um euer Wachen
zu erfillen mitten im (Fest) ihrer Ungesduerten. Am Sonntag aber sollt ihr
allezeit guter Dinge sein, denn der macht sich einer Siinde schuldig, der am
Sonntag sich selbst quiilt. Darum ist es auch aullerhalb des Passa niemandem
erlaubt, in diesen drei Nachtstunden zwischen Sonnabend und Sonntag zu
fasten, denn die Nacht des Sonntags ist dies; jedoch am Passa allein sollt
ihr diese 3 Stunden jener Nacht fasten, indem ihr untereinander versammelt
seid als Christen im Herrn.

Gewohnlich wird gesagt, dafi hier verschiedene Quellen ineinander
verarbeitet seien, da der mittlere Abschnitt doch quartadecimani-
sche Praxis voraussetze, wiahrend vorher und nachher vom Oster-
sonntag, also von der groBkirchlichen Tradition, die Rede sei.
Aber diese Quellenscheidung ist in diesem Fall gar nicht nétig, da
sich die zitierte Stelle einheitlich verstehen li8t. Die Christen sollten
die ganze Woche vor Ostern fasten. Aber es war nicht gleichgiiltig,
wann sie diese Fastenwoche ansetzten: sie war dann zu halten,
wenn auch die Juden ihr Passafest und die Woche der Ungesauerten
Brote feierten; als Fastenwoche galt also diejenige Woche, in die
der 14. Nisan jeweils fiel. Die Christen muften dementsprechend in
den Tagen des jiidischen Passa fasten und ihr Wachen (= Fasten)
erfiillen «mitten im (Fest) ihrer Ungeséuerten». Hier (gerade im an-
geblich quartadecimanischen Passus) ist uniibersehbar die grof3-
kirchliche Tradition vorausgesetzt; denn die Quartadecimaner ha-
ben ihr Fasten eben gerade nicht mitten im Fest der Ungesiduerten
Brote gebrochen, sondern schon an dessen Beginn: in der Passa-
nacht. Wer hingegen vom Montag der Woche an, in die der Passatag
fiel, fastete, dessen Fastenbruch fiel tatsdchlich mitten in das Fest
der Ungeséiuerten Brote?.

3 Vgl. Lohse (A. 1), S. 48f.; Schwartz (A. 2), S. 105ff. Es soll allerdings
nicht bestritten werden, daf in der Syr. Didaskalie mehrere Traditionen ver-
treten sind; das wird etwa an der Fastenbegriindung deutlich: vgl. Lohse

(A. 1), S. 64f.
4 Der an dieser Stelle vielleicht auffallende Passus «Am Sonntag aber
sollt ihr allezeit guter Dinge sein...» wird verstidndlich, wenn wir Afrahat,

Hom. 12, 8, ed. Bert (A. 36), S. 193ff., danebenhalten, wo der Fall bespro-



188 W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

Die romische Tradition war also — wenigstens in der vorkonstan-
tinischen Zeit — durchaus nicht unabhingig vom Termin des jiidi-
schen Passafestes. Man feierte Ostern am Sonntag nach dem jiidi-
schen 14. Nisan und fastete entweder am Samstag (eventuell auch
am Freitag) vorher, oder vom 14. Nisan bis am folgenden Sonntag,
oder die ganze betreffende Woche vom Montag an. In diesem Licht
gesehen zeigt sich aber der Osterterminstreit von einer andern
Seite: bestand etwa der Unterschied der quartadecimanischen Tra-
dition von der groBikirchlichen lediglich darin, dafl die Quartadeci-
maner ihr Fasten schon in der Nacht vom 14. zum 15. Nisan be-
endeten und Ostern also nicht erst am Sonntag darauf wie die Grof3-
kirche feierten”? Wenn wir nach den Griinden fragen, die die
Quartadecimaner veranlaBBten, ihr Fasten nicht iiber den 14. Nisan
auszudehnen, so sind sie zweifellos in einer besonderen, von der
GroBkirche unabhéingigen Tradition zu suchen; diese ging davon
aus, dalBl die Qliubigen zu fasten hitten, wenn die Juden feierten,
und zu feiern hitten, wenn die Juden fasteten?. Nun war ja das
Passamahl der Juden eine Freudenfeier, und die Tage der Unge-
sduerten Brote konnten als Tage der Trauer verstanden werden.
Wenn die Christen also der erwiahnten Tradition folgten, dann hat-
ten sie wihrend der Passamahlzeit der Juden zu fasten und un-
mittelbar anschlieBend zu feiern. Dann mull man sich allerdings
fragen, ob fiir die Quartadecimaner in diesem Fall die Pentekoste,

chen wird, dafl der 14. Nisan in einem Jahr auch einmal auf den Sonntag
fallen kann. Dann habe erst die nichstfolgende Woche (ab Montag) als
«Passawoche» zu gelten, da die Christen ja am Sonntag nicht fasten diirften.
(Fiel der 14. Nisan auf einen andern Wochentag, dann entstand dieses Pro-
blem nicht: es wurde dann einfach wihrend der ganzen betreffenden Woche
gefastet.) Afrahat legt dann allerdings (in diesem Punkt scheint er iiber die
Syr. Didaskalie hinauszugehen) dem Karfreitag ein grofles Gewicht bei.

5 Lohse (A. 1), S. 46ff., bestreitet zwar, dal die Quartadecimaner schon
vor dem 14. Nisan gefastet haben, obwohl Euseb das ausdriicklich hervor-
hebt (Hist. V, 23, 1). Letztlich kénnen wir in dieser Sache keine Entschei-
dung treffen. Wichtig ist die Tatsache, daB die Quartadecimaner nach dem
14./15. Nisan nicht mehr gefastet haben, wihrend die Grofkirche das tat.

76 Belege bei Lohse (A. 1), S. 63. Fur ihn ist dieses Fasten um der Juden
willen — wohl mit Recht — die Hauptsache des quartadecimanischen Festes
(zusammen mit der Parusieerwartung). Freilich ist diese Begrimdung des
Fastens spéater auch auf das Osterfest am Sonntag iibertragen worden (vgl.
z. B. die auf Seite 175 zitierte Stelle der Syr. Didaskalie), wo sie eigentlich
keinen genuinen Platz hat.



W. Rordorf, Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag 189

deren Feier wir fiir sie fast mit Sicherheit auch vorauszusetzen ha-
ben, schon mit dem 15. (bzw. 16.?) Nisan oder doch (wie in der
Grofikirche) erst am folgenden Sonntag begann. Moglicherweise
haben die Quartadecimaner die ganze Pentekoste anders als die
GroB3kirche berechnet, nicht von Sonntag zu Sonntag, sondern so,
wie der 15. (bzw. 16.%) Nisan jeweils fiel. Doch 148t sich leider nichts
Genaueres dariiber ermitteln.

Wir haben somit zeigen wollen, dall das romische Osterfest even-
tuell ein ebenso hohes (vielleicht apostolisches) Alter hat wie die
quartadecimanische Tradition”. Man wird vielleicht fragen, warum
es dann erst vm 2.Jahrhundert zum Streit zwischen den beiden Tra-
ditionen gekommen ist. Es ist aber gut denkbar, dal sich in den
verschiedenen Kirchen verschiedene Traditionen erhielten, ohne
dafl man sich deswegen in die Quere gekommen wire. So vertreten
z. B. die Synoptiker und das Johannes-Evangelium eine ver-
schiedene Chronologie hinsichtlich des Todestages Jesu, ohne daf}
wir deswegen etwa von einem Abendmahlsstreit innerhalb der
frithen Christenheit horen. Gerade der Brief des Irendus an Victor 1.,
den wir eingangs zitiert haben, berichtet uns, dal3 selbst in der
romischen Gemeinde die quartadecimanische Tradition tber Jahr-
zehnte hinweg respektiert worden war. Es mufl mit den beginnenden
Primatsanspriichen Roms zusammenhingen, dal am Ende des
2. Jahrhunderts der abweichende quartadecimanische Brauch nicht

mehr geduldet wurde.
Willy Rordorf, Genf

77 Man kann auch den Nachweis erbringen, da3 das christliche Pfingst-
fest in denselben jidischen Traditionen wurzelt, die von EinfluB waren auf
die Ausbildung des sonntéglichen Osterfestes; vgl. Kretzschmar (A. 22);
Goudoever (A. 5), S. 182ff. 2281f.



	Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag

