Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 18 (1962)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

MirceEa EriapE, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit. Ubers. von J. Kock.
Ziirich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1960. X + 515 S. Fr. 37.20.

J. W. HAUER, Der Yoga, ein tndischer Weg zum Selbst. Kritisch-positive Dar-
stellung nach den indischen Quellen mit einer Ubersetzung der mafgeblichen
Texte. 2., erweit. Aufl. des Yoga als Heilsweg. Stuttgart, W. Kohlhammer,
1958. 487 S.

Wir haben es in oben erwithnten Schriften mit zwei vorziiglichen Einfithrun-
gen in die indische Lehre des Yoga, der meditativen Askesetechnik, zu tun.

Eliade, Professor an der Religionswissenschaftlichen Fakultit der Uni-
versitéit Chicago, hat sich schon durch eine gréBere Reihe von Publikationen
auf diesem Gebiet bestens ausgewiesen. In diesem Buche gibt er nun eine
erschépfende Darstellung des Yoga und der wichtigsten Techniken Indiens.
Es eignet sich besonders als wissenschaftliche Einfithrung in die ganze Pro-
blematik, wobei die kosmische Symbolik der verschiedenen Richtungen in
tiberlegener und deutlicher Weise dargelegt wird. Es ist Eliade zweifellos
gelungen, dem Leser die Tatsache nahezubringen, dal3 wir es in dieser in-
dischen Erlosungssymbolik keineswegs mit einer pessimistischen Welt-
anschauung zu tun haben, wie man die indische Religion meistens zu be-
zeichnen pflegt, sondern mit einer eher lebensfrohen, die ganze Sinnlichkeit
der Existenz in sich aufnehmenden und deren Beschwerden iiberwindenden
Strebung nach der Unsterblichkeit. Wir zitieren: «Auf den ersten Blick
konnte die vom Yoga auferlegte Ablehnung des Lebens schrecklich erschei-
nen, denn sie enthélt manches Symbol aus dem Bereich des Grabes, manches
Erlebnis, das eine Vorwegnahme des Todes ist... Wir wissen nun, daf3 dieser
vorweggenommene Tod ein Initiationstod ist, das heillt, daBl ihm notwendig
eine Wiedergeburt folgt. Im Hinblick auf diese Wiedergeburt zu einer an-
deren Seinsweise bringt der Yogin das Opfer von allem, was auf der Ebene
der profanen Existenz wichtig erscheint, das Opfer seines ,Lebens‘, aber auch
geiner ,Personlichkeit’. In der Perspektive einer profanen Existenz wird
dieses Opfer unverstiandlich. Doch wir kennen die Antwort der indischen
Philosophie: Die Perspektive der profanen Existenz ist falsch... Das Ideal
des Yoga ist ein Leben in ,ewiger Gegenwart‘, aullerhalb der Zeit. Der ,im
Leben Befreite‘ hat kein personliches, sondern ein ,Zeugenbewulltsein‘, das
reine Klarheit und Spontaneitat ist» (S. 370f.).

Ein gewill ebenfalls sehr sachkundiger Fiihrer ist J. W. Hauer, der wie
Eliade eine wichtige Reihe von Schriften zur indischen Mystik auf seinem
Namen hat und auch 6fters von Eliade zitiert wird. Das obenerwihnte Buch
ist die Neubearbeitung eines schon 1932 erschienenen Werkes, «Der Yoga
als Heilsweg». Der Unterschied von der Schrift Eliades ist der, daB Hauer
mehr Texte aus den indischen Schriften zur Illustration bietet, daf3 er mehr
kritisch beschreibend vorgeht und die Symbolik der Handlungen weniger
betont. Dafiir konfrontiert er den Yoga auch mit ihm verwandten Methoden
im Westen wie das autogene Training und die Tiefenpsychologie (Jung).
Diese kritisch-vergleichende Darstellung scheint uns deshalb wichtig zu sein,
weil sie starke Zuriickhaltung empfiehlt, um indische Methoden zur Er-



144 Rezensionen

16sung des Selbst auf Note und Krankheiten im Westen anzuwenden, wo-
bei es offensichtlich unmoglich ist, wirklich zu den letzten Vorbedingungen
durchzudringen, die im Osten vorhanden sind. Das Buch Hauers bildet eine
populir-wissenschaftliche Schrift, die sich empfehlen 1Bt unter dem Ein-
druck zahlreicher vorschneller und dilettantischer Ubertragungsmethoden
im Westen. «...ist es unbedingt notig, Wesen und Sinn des Yoga kritisch
zu betrachten, wobei schon hier gesagt werden soll, daf3 alle Versuche, den
indischen Yoga als Gesamtsystem in den Westen zu iibertragen, nur auf Ab-
wege gegen die lebensgesetzliche leib-seelisch-geistige Durchbildung des
westlichen Menschen fithren kann» (S. 311). Hendrik van Oyen, Basel.

Cr.aus WESTERMANN, Umstrittene Bibel. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1960. 183 S.

Der vorliegende Band enthélt den Text einer Reihe von Vortrégen, ge-
halten im siiddeutschen Rundfunk. Die Absicht des Verfassers war es, wie
wir im Nachwort lesen, «denen eine Orientierung zu geben, die eine Ver-
bindung suchen zwischen der Bibel, wie sie in der Predigt der Kirche als das
Wort Gottes verkiindigt wird, und der Bibel, wie sie in der Gestalt mensch-
lichen Wortes in miindlicher und schriftlicher Tradition entstanden und so
auch wissenschaftlicher, geschichtlich verstehender Auslegung zuginglich
ist» (S. 178).

Diesen Zweck erfiillt unser Buch sehr gut. Der Leser aus nichttheologi-
schen, jedoch gebildeten Kreisen sollte darin eine grindliche Darstellung der
hl. Schrift als Botschaft finden. Geschichtliche Fragen, wie z. B. die Ur-
springe der Botschaft und des Kanons, «apologetische» Probleme, wie das
Wunder, die Schopfung, theologische Fragen, wie das Gesetz, der Verhei-
Bungsbeweis, die Bibel und das Gotteswort, und andere noch werden griind-
lich und zugleich einfach dargestellt und meistens befriedigend behandelt.

Es gehort zur Natur eines solchen Buches, da3 die bibliographischen An-
gaben notgedrungen reduziert, wenn nicht gar weggelassen werden. Nach der
Ansicht des Rezensenten wiirde es sich als dullerst nutzlich erweisen, wenn
am Ende jedes Kapitels ein kurzer Literaturnachweis stiinde, so wie man
dies in den letzten Jahrzehnten oft in nordamerikanischen Biichern findet
(«suggestions for further reading»); dies wiirde den besonders interessierten
Lesern erlauben, sich mit eigenen Mitteln weiterzubilden. Auch hitte ein
Kapitel iiber archiiologische Fragen unserem Bande eine groflere Voll-
standigkeit verliehen.

Das Buch eignet sich noch besonders fiir den Religionsunterricht, sowohl
in héheren Mittelschulen als in der Katechese, aber auch fur Bibelstudien
unter Erwachsenen. Es kann dort Ausgangspunkt zu niitzlichen Diskussionen
sein und dadurch zur Kldrung wichtiger, umstrittener Punkte beitragen.

J. Alberto Soggin, Rom

KarL GEorc KUHN, Konkordanz zu den Qumrantexten. Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1960. X + 237 S. DM 72.—.
Sehr schnell hat Kuhn seinem «Ruckldufigen hebraischen Woérterbuch»
(1958) 1 diese Konkordanz folgen lassen, die unter Mithilfe eines Fachkollegen

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 61f.



Rezensionen 145

aus Louvain und einiger Teilnehmer seiner Qumran-Arbeitsgemeinschaft
entstanden ist und mit Ausnahme zweier zu spat gekommener Fragmente den
Wortschatz simtlicher edierter Texte und Fragmente aus den Héhlen 1 und 4
nach den Photographien in alphabetischer Folge darbietet. Kiinftig ver-
offentlichte hebriische Texte und die araméischen wird zu gegebener Zeit
ein Ergénzungsheft bringen. Unsichere Lesungen sind als solche gekenn-
zeichnet. Substantive, Verben, Adjektive usw. sind als solche angegeben,
nicht aber die Stammformen der Verben und auch nicht die Bedeutungen;
das ist dem gleichfalls schon in Vorbereitung befindlichen «Qumran-Woérter-
buch» vorbehalten. Acht Seiten Erlduterungen fiihren in die Benutzung ein.

Wie die Anlage bis ins Einzelnste tiberlegt war, so ist auch die Ausfithrung
mit der denkbar grofiten Sorgfalt und Genauigkeit geschehen, wovon léngerer
Gebrauch den Schreibenden iiberzeugte. Druckfehler und sonstige Un-
stimmigkeiten stoBen einem nur selten auf, was bei einem Buch dieser Art
etwas heiflen will. Fir die die Buchstaben =1 behandelnden Seiten sind
es nur die folgenden Fille: Zu ApT 8. 65¢ konnte wie anderwirts die Lesung
als nicht ganz deutlich angemerkt sein. S. 68a s. v. 21 ist 127 statt 127 zu
lesen. S. 69b fehlt die S. 132! zur selben Stelle vorhandene Bemerkung, ent-
gegen der Handschrift sei DmpnN in einem Wort zulesen. 8.72b s. v. o'Ro%n
fehlt in drei Stellen das fir das Verstédndnis des ’T7 entscheidende parallele
1YY bzw. 2. Ebendort in H 4, 35 u. S. 97¢ 8. v.m22 ist der erste Buch-
stabe undeutlich ; Kuhn liest mit Sukenik 712922 , aber das parallele 11202
spricht mehr fiir das ebensogut mégliche 1927, das heute meist gelesen
wird. S.75b s. v. Y2 im letzten Fall ist nicht 34 zu lesen, sondern 34bis
(DJD, S.152f.), so tuberall, wo dieser Text zitiert wird. S.77¢ s.v. Yon
sollte in der letzten Stelle 1 7199 nicht ausgelassen werden, das die Abhiingig-
keit von den Stellen in Jesaia und Daniel erst deutlich macht.

So schuldet man Kuhn und seinen Mitarbeitern lebhaften Dank fiir dieses
vortreffliche Hilfsmittel, das einem viel dringenderen und allgemeineren Be-
diirfnis entgegenkommt als das «Ricklaufige Woérterbuchy». Weit vorzu-
ziehen ist es dem hebriischen Gegenstiick, «Megilloth Midbar Yehuda», von
A. M. Habermann (1959), das in der durchgehenden Vokalisation der Texte
so gar nichts von Schwierigkeiten der Lesung oder des Verstdndnisses er-
kennen la8t und im Konkordanzteil den Wortschatz der im Textteil mit-
aufgenommenen Fragmente {iberhaupt nicht beriicksichtigt. Wir hoffen,
auch das «Qumran-Worterbuch» werde als krénender Abschlufl der ganzen
Arbeit in nicht allzu weiter Ferne vorliegen. Walter Bawmgartner, Basel

HeiNrICE ZIMMERMANN, Untersuchungen zur Geschichte der altlateinischen
Uberlieferung des zweiten Korintherbriefes. — Bonner biblische Beitrige
hrsg. v. Fr. Notscher und K. Th. Schéfer, 16. Bonn, Peter Hanstein, 1960.
XXIV + 439 5. DM 52.20.

H. J. FrEDE, Pelagius, Der Irische Paulustext, Sedulius Scoftus. = Vetus
Latina. Aus der Geschichte der Lateinischen Bibel, 3. Freiburg, Herder,
1961. 165 S.

These two books are valuable contributions to the study of the Latin

10



146 Rezensionen

version of the Pauline Epistles. Though each deals with a different problem
they supplement and support each other in their conclusions.

Dr. Zimmermann studies the Old Latin textual tradition of 2 Corinthians
as a whole and prints at the end of his book the principal witnesses. Among
them his texts of the Liber Comicus and of the text of Lucifer of Caliaris
are improvements on the printed editions. He rightly argues that we have
only one Latin translation and makes the important suggestion that the
Marcionite Latin version that we encounter for example in Tertullian was a
revision of this translation. After Tertullian the earliest stage of the trans-
lation is represented in Cyprian. Lucifer of Caliaris reveals a considerable
revision. The translation becomes more literal and the vocabulary is revised,
‘“Kuropean’ terms taking the place of their “African” equivalents. A further
stage is to be found in d f g wherein the version is influenced by a Greek text
like ®/ABC. The Vulgate is later still, belonging to A. D. 450-500". Pelagius
represents an earlier stage in this revision. The second stage appears in
Pseudo-Hieronymus’ revision of Pelagius and our Vulgate in Cassiodorus’
commentary. Augustine took a form of the Latin version and revised it
both from Greek manuscripts like X /ABC and in vocabulary. This revision
is to be found in r and in the quotations of some friends and followers
of Augustine. It may have exercised a little influence on the text of the
Vulgate.

Dr. Frede limits himself to Ephesians for which he gives a revised edition
of the text used in Pelagius’ commentary and a new edition of Sedulius
Scottus’ commentary based on the manuscripts. In Souter’s edition of Pe-
lagius the Pauline text sometimes has an Old Latin reading where the com-
mentary has a Vulgate reading. Dr. Frede agrees with Dr. Zimmermann in
substituting the Vulgate reading for the Old Latin one in the text. He goes
further than Dr. Zimmermann in arguing that Pelagius was commenting
on the Vulgate and was the first witness for it. The difference between the
two scholars can only be resolved by further investigation?. Dr. Frede next
examines the text of D (Ardmachanus) and of Sedulius Scottus. He shows
that where they disagree with the Vulgate they are very similar and have
a kind of text which is to be found in the quotation of a number of Latin
authors of the fourth and fifth centuries.

Prof. Zimmermann and Dr. Frede are to be congratulated on their books.
Inquiries such as these increase our knowledge of the history of the Latin
version of the Pauline Epistles, and are a credit to the Roman Catholic

1 In the same way the Vulgate of 1, 2 Maccabees, with which Jerome
had nothing to do, seems to belong to the fifth century.

2 Prof. K. T. Schéfer, Bonn, very kindly sent me a copy of his paper,
Der Paulustext des Pelagius, given at Rome at the International Catholic
Congress for Pauline Studies on 16 September 1961. In it he gives strong
reasons for thinking that Pelagius’ text represents one of the final stages
before the appearance of the Vulgate itself. He points out that Pelagius’ text
of Galatians differs from the Vulgate some 26 times where the difference
reflects a difference of Greek text.



Rezensionen 147

Faculty of Theology at Bonn and the Vetus Latina Institute at Beuron to
whose encouragement and resources they owe so much. Misprints and the
like are few and easily corrected. Q. D. Kilpatrick, Oxford.

CAELESTIS EICHENSEER, Das Symboluim apostolicum beim Heiligen Augustinus.
Mit Beriicksichtigung des dogmengeschichtlichen Zusammenhangs. Kirchen-
geschichtliche Quellen und Studien, 4. St. Ottilien, Eos-Verlag der Erz-
abtei, 1960. XXIIT + 501 S. DM 45.—.

Die zu besprechende Arbeit unternimmt den Versuch, eine dogmen-
geschichtliche Studie zum Symbolum apostolicum beim Heiligen Augustin
zu geben und in Gehalt und Gestalt erkennen zu lassen, wie Augustin das-
selbe versteht und auslegt. Im ersten Hauptteil werden allgemeine Fragen
zum Symbolum behandelt, wie Name, Entstehung usw., wihrend der zweite
Hauptteil sich eingehend mit der dogmengeschichtlichen Entwicklung der
einzelnen Artikel des Symbolums und ihrer Interpretation bei Augustin
befaBt.

Unter der Voranstellung eines Augustinwortes aus dem Sermo 213: Sym-
bolum est breviter complexa regula fidei, ut mentem instruat nec oneret
memoriam, paucis verbis dicatur, unde multum adquiratur, wird anhand
von einigen Stellen aus den Frith- und Spidtwerken Augustins deutlich ge-
macht, dafl sich Augustin «hinsichtlich der Einschétzung des Symbolums
im groBen und ganzen gleichgeblieben ist» (S. 2). Der Inhalt des Symbolums
ist die «gedrangte Zusammenfassung der in der Schrift enthaltenen Wahr-
heiten und der gottlichen Heilslehre tiberhaupt» (S. 2), wobei in bezug auf
die weitere Entwicklung die «Einheit zwischen Schrift und Symbolum, hinter
der die Autoritidt der Kirche steht, bezeichnet werden kann» (8. 3). Die
Interpretation Augustins trug ausschlaggebend zur Vertiefung und Klirung
der Symbolaussagen bei.

Der Leser wird in eine interessante begriffsgeschichtliche Analyse des
Wortes «symbolum» eingefiihrt, die zeigt, dall das Wort im profanen Ge-
brauch bereits bei Plautus und spiiter auch bei Plinius dem Alteren vertreten
ist und in der Zeit vom 5. bis 3.Jahrhundert v. Chr. eine vielfache Bedeutung
aufzuweisen hatte: ndmlich als Erkennungs- und Garantiezeichen, als Zeichen
eines Ubereinkommens, einer Vereinbarung, als Kennzeichen. Bedeutsam fir
die spatere Entwicklung wurde das Verstéindnis als Zeichen fiir die Zukunft,
wodurch es Eingang in den Mysteriengebrauch fand und als ¢ Verhiillung
theologischer und metaphysischer Wahrheiten galt» (S. 11). Es wird hier-
durch zur «Erscheinungsform des Heiligen» (S. 12), wodurch eine Scheidung
von Eingeweihten und Auflenstehenden vorgenommen wird. Auf diesem
Hintergrund findet es Eingang bei den christlichen Schriftstellern (Clemens
von Alexandrien, Origenes u. a.), die das Symbol als Erkennungszeichen ihren
theologisch-allegorischen Betrachtungen zugrunde gelegt haben. Unter den
christlich-lateinischen Schriftstellern findet sich das Wort symbolum zuerst
bei Tertullian, ihm folgend Cyprian, der «nach Ansicht Harnacks symbolum
zum ersten Male in der Bedeutung von Glaubensbekenntnis gebraucht»
(S. 21). Aus der Funktion, die dem Wort in den Mpysterien beigemessen
wurde, und dem Gestaltungswandel von der Erscheinungsform des Heiligen



148 Rezensionen

zur heiligen Formel fand es Bezug zum Glaubensbekenntnis der Kirche. Die
heilsvermittelnde Seite des Symbols fithrte schlieBlich dazu, «daf3 dieser Be-
griff iiber die christliche Taufe in die Terminologie christlichen Denkens,
Glaubens und Lehrens Eingang fand» (S. 25).

Ausschlaggebend fiir die Ubernahme in den christlichen Sprachgebrauch
mag der Vertragsgedanke gewesen sein (zwischen Gott und Mensch in der
Taufe abgeschlossen). Zunéchst handelt es sich im Symbol um Tauffragen
(Konzil zu Arles 314), wiahrend spéter durch die durch Konstantin den Groflen
erlangte kirchliche Freiheit eine neue Situation und Entwicklung eingeleitet
wurde, die das Symbol vom Frage- zum Aussage-Credo fiihrte.

Augustin kntipft an dieses Verstdndnis von symbolum an, dal} es inner-
halb der Kirche als Unterscheidungs- und Erkennungszeichen dient und ganz
allgemein in der Taufliturgie und im Leben des Christen Verwendung findet.
Bedeutsam ist, dafl nirgendwo bei Augustin das Symbolum durch das Epi-
theton «apostolisch» ndher bezeichnet oder gar vom Nikdnum unterschieden
wird, wenngleich sie sich sachlich bei Ambrosius findet, der vom symbolum
apostolorum spricht. Das Adjektiv apostolicum in Verbindung mit symbolum
ist erst bei Leo dem GroBlen gegeben, der ein catholicum vorausgehen 1a3t,
das er moglicherweise von Kassian iibernommen hat, der von einem catho-
licum symbelum sprach. Mit der Benennung des Apostolischen Glaubens-
bekenntnisses als Symbolum Apostolicum hat die Entwicklungsgeschichte
der Namensgebung ihren bleibenden Abschlufl gefunden.

Anhand von einzelnen Kirchenviterzitaten wird eine dogmengeschicht-
liche Entwicklungsreihe zur Entstehung des Symbolums vorgelegt, die eine
genetische Entwicklung von der Frageform zur Aussageform des Tauf-
bekenntnisses anzeigt. Die Frageform des Taufsymbols, die wir bei Justin,
Irenédus, der Kirchenordnung des Hippolyt, den Kappadoziern u. a. an-
treffen, zeigt, dall im Hintergrund die katechetische Unterweisung und Er-
ziehung, nicht die sakramentale Initiation steht. Das Christus-Kerygma wird
im weiteren Verlauf der Entwicklung in ein trinitarisches Schema eingefiigt,
d. h. in triadisch angelegte Tauffragen. Im altrémischen Symbol (150-190)
ist dann die positive und konstruktive Glaubenszusammenfassung gegeben.
Es enthélt in der Aussageform im groBlen und ganzen das, was der Tauf-
kandidat bei der Taufe selber in Frageform vorgelegt bekam. Die traditio
und redditio symboli wurde Herz- und Kernstiick des Katechumenats.

Die enge Verbindung von Rom und Afrika ist bekannt. So itibernahm
Augustin die Mailénder Formel, zu der er ja eigens durch seine Taufe eine
konkrete Berithrung hatte. Die Lage der Provinz Afrika brachte es aber auch
mit sich, daf3 sich ¢stliche Symbolformen auswirkten, in denen besonders die
Einheit Gottes bekannt wurde.

In einer Gegeniiberstellung von Symbolum und Glaubensregel wird aus-
gefithrt, daB} beide auf der Heiligen Schrift aufruhen, daB es aber ¢einer
Richtschnur bedarf, die Heilige Schrift selber richtig zu verstehen, und diese
weisende Norm liegt in der Lehrtradition der Kirche». Der Verfasser meint,
daB es fiir Augustin allgemein gilt, daB «unter Zuhilfenahme des Lehramtes,
das in der lebendigen Tradition verankert ist» (S. 121), die Glaubensregel die
Schriftauslegung selber reguliert. Die Glaubensregel wird — von katholischen



Rezensionen 149

Theologen, wie der Verfasser sagt — «immer wieder vom Symbol selber als
freiere Vergegenwirtigung der allgemeinen Lehre der Kirche» (S. 123) ver-
standen. Die Glaubensregel greift tiber die Schrift hinaus, denn in der Ab-
wehr gegeniiber den gnostischen Spekulationen und Irrlehren, wie z. B.
Markion, geniigte nicht eine Selbstinterpretation des Symbolums, ¢«sondern
es mullte den neuen Fragen Antwort zukommen aus der Gesamtheit aller
Offenbarungsweisheiten, die als verbum veritatis in Schrift und Tradition
niedergelegt sind» (S. 123). Die Regula fidei besteht «nicht letztlich im ge-
schriebenen Wort, sondern im lebendigen GlaubensbewuBtsein der Kirche...
der traditio activa, der sich auch die Schriftdeutung unterordnet. Daraus
ergibt sich, daB nicht so sehr die Schrift als das GlaubensbewuBtsein der
lebendigen Kirche anzusehen ist, sondern die Tradition, daB3 aber dennoch
die maBgebende Glaubensregel dem wahren Sinn der Schrift nie wider-
streitet» (S. 123).

Hier, so meinen wir kritisch bemerken zu miissen, ist der nachtridentini-
sche katholisch-dogmatische Standpunkt zur Grundlage des Augustin-
verstdndnisses erhoben, unter Anwendung eines Vaticinium ex eventu. In
diesem Sinne hat es u. E. zur Zeit Augustins den Begriff der Tradition noch
nicht gegeben. Was Augustin bei aller sonstigen Betonung der Schrift und
der Autoritéit der Kirche gelegentlich tiber beide stellt, ist nicht die Tradition,
sondern die Contemplatio und das eigene sittlich-existentielle Niveau, d. h.
nicht ein allgemeines, sondern ein personliches Glaubensbewuf3tsein, das der
Bindung an die Schrift entbehren kann.

Nach diesem ersten Hauptteil werden im zweiten die zwdolf Artikel, d. s.
die einzelnen Begriffsinhalte des Symbolums, besprochen, indem jeweils ihre
dogmengeschichtliche Entwicklung dem Verstédndnis Augusting voran- und
gegeniibergestellt wird. Auf mehr als 300 Seiten wird hier die Komplexitat
des Themas sichtbar, und es wire verfehlt, wollten wir im Rahmen dieser
Besprechung die Fiille des Stoffes und der Gedanken nachzeichnen. Dafur
kann man den Leser bitten, dieses umfangreiche und mit groBer Akribie
geschriecbene Werk des Verfassers selbst zur Hand zu nehmen.

Rudolf Strauss, Celle/Hannover

RoBERT BroMMme, La doctrine du péché dans les écoles théologiques de la pre-
miere moutié du XIIe sidcle. — Universitas catholica Lovaniensis. Diss.
III, 6. Louvain & Gembloux 1958. XII 4 385 S. 390 FB.

Diese gelehrte und griindliche Abhandlung macht sich zur Aufgabe, einen
kleinen Abschnitt der Theologie des 12.Jahrhunderts genau zu untersuchen
und damit die systematische und ideengeschichtliche Bedeutung dieser
Theologie auf einem Teilgebiet zu erhellen. Es hat sich gezeigt — und es zeigt
sich noch deutlicher durch diese Arbeit —, da die friher wenig bekannten
Schulen der anfangenden mittelalterlichen Universitétstheologie sowohl als
Vorbereitung zur Hochscholastik als auch als selbstindige Interpretation
des Dogmas eine wichtige Stellung in der Theologiegeschichte einnehmen.

Die Lehre von der Siinde spielt zwar keine besonders grol3e Rolle in der
Gedankenentwicklung der damaligen Zeit, einige interessante Beitridge kann



150 Rezensionen

doch der Verfasser hier zum erstenmal zu einer griindlichen Analyse aus den
teilweise noch ungedruckten Quellen herausholen. Bei einer von den damali-
gen Theologenschulen, der von Chartres, hat er vergebens nach einigen Aus-
fithrungen zu seinem Thema gesucht. Die Schulen des Anselm von Laon und
seines Schilers Vilhelm von Champeaux haben aber Bedeutendes zur For-
mung der scholastischen Stindenlehre beigetragen. Ein Hauptanliegen ihrer
Stindenlehre ist die genaue Beschreibung der sogenannten Stadien der Stinde.
In dem sindhaften Handeln werden funf Stufen unterschieden: suggestio,
propassio, passio, actus und consuetudo. In dhnlicher Weise wird auch die
Psychologie der Versuchung durch eine Distinktion von folgenden drei Ele-
menten beleuchtet: die Eingebung (la suggestion), die Lust (la délectation)
und die Zustimmung (le consentement).

Die zugespitzte Frage, was eigentlich die bose Tat zur Siinde macht, wird
gewoOhnlich so beantwortet, dall erst die innere Zustimmung siindhaft ist.
Eine Tendenz zur Verinnerlichung ist bei diesen Autoren stark vernehmbar.
Die boshafte Intention, deren Verwirklichung durch die Umstédnde gehindert
wird, ist ebenso tadelhaft wie die durchgefithrte Handlung. Dies ist ein
Grundsatz des Anselm von Laon, und dasselbe wird bei Wilhelm von Cham-
peaux betont. Der bose Wille und die Zustimmung, die erst in dem Stadium
der «passio» vorliegt, sind die konstitutiven Faktoren der Stnde.

Dasselbe Streben zur Verinnerlichung zeigt sich bei Peter Abélard, dessen
fiihrende Stellung in der theologischen Entwicklung des 12.Jahrhunderts
erst in jlingster Zeit anerkannt worden ist. Peter Abilard betont so scharf,
daB die Stinde nur in der Zustimmung (consensus) liegen kann, dal} er sogar
nur diese als Stinde im eigentlichen Sinn bezeichnen will. In dem «consensus»
zum Bésen verbirgt sich eine Verachtung und Beleidigung Gottes. Eine Kon-
sequenz dieser Definition der Siinde ist, dafl weder die Begierde, noch die
Lust, noch die Handlung im eigentlichen Sinne als Stinde bezeichnet werden
konnen. Diese eigenartige SchluBfolgerung der abiilardschen Stindenlehre hat
das Konzil von Sens (1140) verdammt. Hat man aber bei dieser Beurteilung
wirklich den Gedankengang Abélards getroffen? Der Verfasser zeigt, dall die
Urheber des Konzilsbeschlusses den Meister nicht richtig verstanden haben.
Zwar sagt Abalard etwas Derartiges in seiner Bemiihung, die Innerlichkeit
der Sunde zu bewahren. Es mull aber beachtet werden, dal3 er dabei von
Siinde in einer engen, nach den logischen Regeln genau definierten Bedeutung
redet. Nach diesen Regeln muf in einer Definition definiens und definiendum
in jeder Hinsicht austauschbar sein. Dieser Vorschrift hat Abilard bei seiner
Definition der Stinde zu folgen versucht. Er kann aber ohne weiteres zu-
geben, dal3 der bose Wille oder die bése Handlung usw. als Siinde im weiteren
Sinne bezeichnet werden kénnen.

Auch einen anderen Punkt der Stindenlehre Abédlards hat das Konzil zu
Sens verurteilt, ndémlich den Satz, dal3 alles, was aus Unwissenheit geschieht,
auch nicht siindhaft sei. Eine Folge — die im 9. Artikel des Konzilsbeschlusses
ausdricklich verdammt wird — wiire, daf3 die Henker, die Christus kreuzigten,
in dieser Handlung nicht gesiindigt hétten. Auch hier wird der logische
Charakter der Siindenlehre Abilards von seinen Beurteilern iibersehen. Er
meinte wirklich, da3 auch in Unwissenheit begangene Handlungen grofle



Rezensionen 151

Stinden sein konnten. Aber dann handelt es sich nach ihm um Siinden im wn-
etgentlichen Sinn. Dies interessiert ihn aber weniger, denn er will vor allem
eine logisch stringente Definition der Siinde geben. Dabei hat er sich dann
und wann unklar ausgedriickt, aber im groBen und ganzen kann er doch
— soweit es die Siindenlehre betrifft — von den Anklagen des kirchlichen
Konzilsbeschlusses freigesprochen werden. Das ist das Ergebnis dieser von
modernen Gesichtspunkten her durchgefiihrten griindlichen Analyse. Es zeigt
sich auch, dafl Abédlards Ausfiihrungen trotz der kirchlichen Verdammung
fiir Petrus Lombardus wie auch fiir die folgende Scholastik gro3e Bedeutung
gehabt haben. Seine Arbeit « Ethica sive scito te ipsum» enthélt den bedeu-
tendsten Beitrag zur Stindenlehre der hier behandelten Epoche.

Fur die sich heute schnell entwickelnde Erforschung der frithscholasti-
schen Theologie bedeutet diese Abhandlung eine wichtige Hilfe. Auch bei
dem Nachdenken der grundsiitzlichen Fragen der Sinde und der Moralitéit
hat sie viele Anregungen zu schenken. Bengt Higglund, Lund

Hemnz LieBING, Zwischen Orthodoxie und Awfklirung. Das philosophische
und theologische Denken Georg Bernhard Bilfingers. Tibingen, Verlag
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1961. 132 S.

Gemeinhin stellt sich dort, wo der Name Bilfinger fillt, sogleich die Vor-
stellung «Leibniz-Wolffsche Philosophie» ein. Soll er es doch gewesen sein,
der diesen bald geldufig gewordenen, fiir die Interpretation und das Schicksal
der Leibnizischen Ideenwelt verhingnisvollen Terminus gepriagt hat — eine
Behauptung, deren Richtigkeit der Verfasser der vorliegenden Studie freilich
(S. 17, Anm. 1) bestreitet. Allein wie dem auch sei, sicher darf man es im
wesentlichen dem genannten Sachverhalt zuschreiben, da3 die Erinnerung
an jenen wackeren schwibischen Gelehrten aus der ersten Hilfte des 18.
Jahrhunderts noch nicht génzlich erloschen ist. Denn was selbst ausfiithrliche
Darstellungen der Geschichte der neueren Philosophie iiber ihn zu vermelden
wissen — sofern sie es iiberhaupt fur geboten erachten, seiner Erwidhnung
zu tun —, beschréankt sich meist auf gelegentliche nichtssagende Bemerkungen
(vgl. z. B. die einschligigen Werke von Kuno Fischer und Richard Falcken-
berg); die wenigen da und dort verstreuten Monographien zur Philosophie
Bilfingers sind aber kaum dazu angetan, dessen geistige Gestalt dem Leser
eindriicklich zu machen.

Hat Liebing die hier bislang klaffende Liicke ausgefiillt? Man ist geneigt,
sich dieser Hoffnung hinzugeben; denn schon der Titel seines Buches be-
zeugt die Intention einer genauen geistes- und insonderheit theologie-
geschichtlichen Standortsbestimmung, und das aulerordentlich gut ge-
lungene Einleitungskapitel iiber die Situation der theologischen Wissenschaft
in Deutschland am Anfang des 18. Jahrhunderts lilt die gehegten Er-
wartungen als begriindet erscheinen. Indessen seine weiteren Darlegungen
bestiitigen diesen ersten Eindruck nicht in ausreichendem Mafe. Wohl sind
wir weit davon entfernt, dem Verfasser aus der Art, wie er Bilfingers philo-
sophische Gedanken in engstem Anschluf3 an dessen Schriften reproduziert,
einen Vorwurf zu machen; die Treue, in der dies geschieht, und der Scharf-



152 Rezensionen

sinn, den er dabei an den Tag legt, verdienen vielmehr volle Anerkennung.
Ist aber mit solcher bloBen, obschon immer wieder zugleich kritisch werten-
den Wiedergabe bereits das Entscheidende und Erforderliche getan? Was
der Rezensent schmerzlich vermif3t, ist das Bemiithen um eine letzte Sinn-
deutung des leibnizischen Monadismus, ohne die seines Erachtens die Auf-
gabe, die sich der Verfasser gestellt hat, nicht restlos befriedigend geldst
werden kann. Gewill hebt Liebing die Diskrepanz, die zwischen den Aussagen
Bilfingers uber das Substanzproblem und Leibnizens Anschauung vom
Wesen und Wirken der Monaden obwaltet, wiederholt mit Nachdruck hervor,
so etwa wenn er S. 67 erklart: «Die Entscheidung ist dort gefallen, wo er
(scil. Bilfinger) das einheitliche Konzept der Monaden als der das Universum
;reprisentierenden’ Substanzen, die sich nur durch den Grad der Klarheit
und Deutlichkeit ihrer Vorstellungen voneinander unterscheiden, preisgibt
und die Koérperelemente durch die vis motrix konstituiert sein laf3t.» Vgl.
auch die Feststellung S. 84: Wenn Bilfinger «in den geistigen Substanzen
alle strukturellen Merkmale aus diesem einen Prinzip der ,Vis repraesentans’
abzuleiten sucht, so wird aus dieser auch etwas anderes, als was Leibniz unter
dieserm Begriff gemeint hat». Indessen was diese Abweichung zutiefst be-
deutet und welche Auswirkungen auf das theologische Denken sie zeitigen
multe, bleibt in ein Halbdunkel gehiillt. Es wire vermutlich erhellt worden,
hitte sich der Verfasser mit gleichem Ernst, wie er dies hinsichtlich der
philosophiegeschichtlichen Voraussetzungen der leibnizischen Metaphysik
tut, auch die Frage nach deren existentieller Wurzel gestellt. Wie immer
man uber die Deutungsversuche Schmalenbachs oder Mahnkes denken mag,
daB sie unberticksichtigt geblieben sind, ist jedenfalls zu bedauern.

Schon rein duBlerlich gesehen beherrscht der zweite, «Bilfingers Meta-
physik als Wissenschaftslehre» iiberschriebene Teil mit seinen 74 Seiten
durchaus die Gesamtdarstellung Liebings, wie denn in ihm auch sachlich
der Schwerpunkt der Studie liegt. Auf Einzelheiten einzugehen eriibrigt
sich; Einwinde, wie sie etwa gegen die Formulierung, dafl Leibniz die Welt
in ihre kleinsten funktionalen Einheiten, die Monaden, «zerlegt» (S. 75), an-
zumelden wiiren, bewegen sich ohnehin auf der Linie des oben geltend ge-
machten grundsétzlichen Bedenkens.

Was endlich die letzten Kapitel des Buches anlangt, so kommt der Ver-
such, eine Theologie Bilfingers darzubieten, in Anbetracht der den Autor
bewegenden Thematik naturgemifl nur unvollkommen zur Entfaltung.
Manche Frage, die sich der Leser stellt, bleibt darum unbeantwortet. Das ist
um so bedauerlicher, als es nur auf dem Wege einer eindringenden Analyse
des theologischen Ideengutes jener Zeit in der Vielfalt seiner Erscheinungs-
formen gelingen kann, die in der allzu bequemen Etikettierung « Aufklarung»
beschlossenen Gefahrenmomente zu tiberwinden. Es wére freilich unbillig,
wollte man, ein wenig enttiuscht iiber das bescheidene Ausmaf3 des von
Liebing nach dieser Richtung hin Dargebotenen, verkennen, daf} seine
Aspekte fraglos wertvolle Vorarbeit fiir die Bewiltigung des aufgezeigten
Problems leisten. Wilhelm Kiihnert, Wien.



Rezensionen 153

SerEN NORDENTOFT, Heideggers Opgor med den filosofiske tradition kritisk
belyst. Kebenhavn, Hans Reitzel (Diss. Aarhus), 1961, 191 S,

Von den skandinavischen Liéndern hat immer zuerst Didnemark die neuen
Ansétze des kontinentalen Denkens registriert. Mit der Philosophie Martin
Heideggers haben sich auch zunéchst dédnische Forscher beschéftigt, spezielle
Aufmerksamkeit schenkte man ihr aber bisher nur an einer der sieben Theo-
logischen Fakultidten des Nordens, in Aarhus!. Es ist daher kein Zufall, daf3
der vorliegende Beitrag zu der Heidegger-Literatur als eine Aarhuser Disser-
tation zustande gekommen ist.

Nordentoft hat eine bedeutende Arbeit geleistet. Die kurze deutsche Zu-
sammenfassung offenbart nicht das groBte Verdienst dieser Arbeit, das
meistens kongeniale Referat der wichtigsten Gedankenginge Heideggers.
Wenn nun dieser dénische Bericht vorliegt, wird Heidegger hoffentlich nicht
mehr in so groBem Umfang wie friher von skandinavischen Schriftstellern
als unlesbar oder gleichgiiltig abgefertigt 2.

Nordentoft geht iiber einen blofBen Bericht des Heideggerschen Denkens
hinaus und gibt eine interessante Auseinandersetzung mit Heidegger, u. a.
von Kierkegaard aus. Leider wird seine Kritik durch eine Heidegger fremde
Absolutsetzung des eigenen Standpunktes beeintrichtigt. Heidegger sollte
doch ernst genommen werden, wenn er z. B. schreibt, er meine nicht kliger
zu sein «als Nietzsche und die abendlédndische Philosophie, die Nietzsche ,nur*
zu Ende denkt»?.

Interessant ist die Behandlung des Verhéltnisses zwischen Heidegger und
Bultmann. Nordentoft konstatiert, daBl «die Philosophie Heideggers fur
Bultmann nur die rein formale Existenzbestimmung ist, wozu dann das Neue
Testament den Inhalt gibt» (S. 108). Das Verhiltnis zwischen Bultmann und
Heidegger ist aber gar nicht so unkompliziert. Bultmann betrachtet wohl
oft Heideggers Existenzanalyse als «vorgldubig» und also formal, aber in dem
Aufsatz «Neues Testament und Mythologie» sieht er auch die Philosophie
Heideggers als «ungldubig» an; die Analyse des Seins zum Tode ist nicht
«rein» formal, sondern inhaltlich. Es ist fir Bultmann deutlich, «daf3 die
Ubernahme der Geworfenheit in der Todesentschlossenheit radikale Eigen-
méchtigkeit des Menschen ist»*.

Heideggers «ideologische Neutralitdt der Theologie und dem Christentum
gegeniiber» (8. 186) ist fiir Bultmann problematischer als fiir Nordentoft.
Wenn er das Entmythologisierungsprogramm erdrtert, will er den Unter-
schied zwischen Bultmann und dessen Kritikern darin sehen, dafl jener die

1 Schon 1933 behandelte R. Prenter in Teol. Tidskr. «Die Philosophie
Martin Heideggers und die Theologie»; K. E. Logstrup schrieb 1950 tuber
«Kierkegaards und Heideggers Existenzanalyse und ihr Verhiltnis zur Ver-
kiindigung»; J. Slek hat in verschiedenen Zusammenhéngen tiber Heidegger
geschrieben, u. a. in Sv. teol. kvartalskr. 1949.

2 Marc-Wogau, Att studera filosofi (1961), S. 17: man kénne fragen, «ob
es (bei Heidegger) wirklich etwas zu verstehen gebe».

3 M. Heidegger, Nietzsche, 1 (1961), S. 28.

4 R. Bultmann, Kerygma und Mythos, 1 (1951), S. 37.



154 Rezensionen

Verschiedenheit der neutestamentlichen und der modernen Vorstellungswelt
anerkennt, wihrend diese die Verschiedenheit verhehlen. Die Kritik, die in
diesem Zusammenhang gegen Prenter gerichtet wird, ist erstaunlich; Prenter
hat ja, u.a. in Kerygma und Mythos, II, die Problemstellung sehr genau
analysiert. Man kann wirklich nicht sagen, da@l er den « Konflikt zwischen der
Gestalt, die die christliche Botschaft heute annimmt, und ihrem von allen
historischen Veridnderungen unabhingigen Wesen»® verhehle. Und wenn
Nordentoft behauptet, dal die einzige Ursache fiir die Erérterung der Engel
in der Dogmatik Prenters die Tatsache sei, dal ihre Abschaffung moderne
Eigenmichtigkeit wire (S.109), so ist das falsch. Prenter weist in seiner
Dogmatik ausdriicklich den intimen Zusammenhang der Engel mit dem
Zentrum der biblischen Botschaft, dem Gedanken an Gott als Schopfer, auf®.
Der eigentliche Unterschied zwischen den Fiirsprechern und den Gegnern
der Entmythologisierung sei nach Nordentoft «die Meinungsverschiedenheit
dariiber, wieviel mitgenommen werden soll, und wieviel bei der Darstellung
der christlichen Botschaft in seiner genuinen Gestalt nur Auflenwerk ist»
(S. 109). Diese quantitative Betrachtungsweise lit auch dem von Norden-
toft geschiitzten Bultmann nicht Gerechtigkeit widerfahren, denn sie ist
in der Tat der alte liberale Unterschied zwischen Schale und Kern, den

Bultmann mit seiner existentialen Auslegung tiberwinden will?.
Benkt-Erik Benktson, Eskilstuna, Schweden.

JoacHIM BECKMANN, Im Kampf fiir die Kirche des Evangeliums, eine Aus-
wahl von Reden und Awufsitzen aus drei Jahrzehnten. Giitersloh, Verlags-
haus Mohn, 1961. 398 S. DM 19.80.

Als der «Priases» Joachim Beckmann der Evangelischen Kirche im Rhein-
land am 18. Juli 1961 seinen 60. Geburtstag beging, tiberreichten ihm seine
Freunde diesen ansehnlichen Band von Reden und Aufsitzen, die er selbst
wihrend 30 Jahren verfaf3t und gehalten hatte; nur eine kleine Auswahl aus
der Fulle von Publikationen, welche dieser unwahrscheinlich fleilige Kir-
chenmann und akademische Lehrer (Wuppertal und Bonn) der protestan-
tischen Welt beschert hat. In der Regel werden bei solchen Anldssen dem
Jubilar gesammelte Abhandlungen aus der Feder von Kollegen und Schiilern
auf den Gabentisch gelegt — sicher zur dankbaren Freude des Gefeierten.
In unserem Falle ist Priases und Professor Beckmann nicht weniger geehrt,
zugleich aber sind alle, welche diese Anthologie aus seinen Schriften zur
Hand nehmen und aufmerksam lesen, die Beschenkten. Denn das Buch ist
eine Fundgrube von Informationen zu aktuellen, z. T. noch ungelésten Pro-
blemen der Zeitgeschichte seit 1933, sowie der Dogmatik, Ethik, Ekklesiologie
und Liturgik; lichtvolle Gutachten in klaren Formulierungen, die man oft
genug als abschlieBende Bescheide zu heiklen theologischen und kirchlichen
Fragen werten muB. Uberdies enthiilt der Band vier Predigten aus den

5 R. Prenter, Mythos und Evangelium: Kerygma und Mythos, 2 (1952),
S. 69.

5 Prenter, Skabelse og Genlosning (2. Aufl. 1955), S. 253-255.

7 Bultmann (A. 4), S. 21. 24.



Rezenstonen 155

Jahren 1934, 1935, 1958, 1960 (warum nicht auch aus der Zeit des Krieges?!)
sowie zwei Aufsitze zum «Kirchenkampf» (1936, 1937) und riickblickend
auf diesen zwei aus den Jahren 1951 und 1952.

Beckmann erweist sich nach allen diesen Proben als gewissenhaft kon-
servativ und zugleich energisch-fortschrittlich, je nachdem, wie die Sache
es erfordert. Er ist {iberhaupt erstaunlich sachlich, im Stil nichtern und
schlicht, in der Methode lehrhaft, das Erarbeitete schliefllich in kurzen
Sitzen zusammenfassend. Auf K. Barth wird immer wieder respektvoll ver-
wiesen, auch dort, wo Beckmann ihm nicht folgen kann (z. B. in der Tauf-
frage); Bultmann und das grofle neutestamentliche Wérterbuch sind ihm,
Beckmann, giiltige Autorititen. Obwohl er Mann der Unionskirche ist und
sogar einmal Inspektor des Reformierten Studienhauses in Goéttingen war,
ist er mit Herz und Kopf dennoch Lutheraner, freilich immer doktrinir,
auch als Prediger — wenigstens laut den hier vorliegenden Proben. Seine be-
sondere Liebe gilt dem Dienst an der Kirche und ihrem Kultus, immer auch
mit sorgféltigen Erwidgungen hinsichtlich unserer 6kumenischen Aufgaben.
Die funf liturgischen Aufsdtze am Ende des Buches gehdéren m. E. zum
Besten, das moderne Theologie zur« Theologie des Gottesdienstes» aufzu-
weisen hat.

Kritische Bemerkungen: Warum ist zur Frage «Kirche und Staat» nur
Rém. 13 berticksichtigt ? Ist in der ganzen Bibel wirklich Christus die Ein-
heit ? Ist die « Schépfungsordnungs-» und «Notordnungs»-Lehre in Ordnung?
Tragt die Kirche in Wahrheit eine politische Verantwortung, da doch Beck-
mann selbst die «klare Geschiedenheit von Kirche und Gesellschaft» betont ?
Dirfen wir die «natirliche Religion» (Rém. 1 und 2) ignorieren? Ist «jus
divinum» in der Tat der zutreffende Ausdruck fur eine «gnédige (also nicht
gesetzlich-gerechte) Anordnung Christi»? u. a. m. — kritische Bemerkungen
des theologischen Lesers sollen also angesichts des unbestreitbaren Reichtums
an Positivem nur ganz klein an den Rand geschrieben werden!

Welcher Theologe immer dieses Buch studiert hat, wird begierig nach
Beckmanns anderen Publikationen greifen. Wir wiinschen uns, dal3 Gott ihm
auch das 7. Jahrzehnt segne, so dal} wir noch allerlei aus seiner Feder er-
warten durften. E. E. Schneider, Wien.

JURGEN WILHELM WINTERHAGER, Kirchenunionen des 20.Jahrhunderts.
Zurich/Frankfurt a. M., Gotthelf-Verlag, 1961. 153 S. DM 12.50.

StePHEN C. NEILL, Mdnner der Einheit. Okumenische Bewegung von Edinburg
bis Neu-Delhi. Aus dem Englischen von A. Oesterle. Kassel, J. G. Oncken
Verlag, 1961. 208 S. DM 6.—.

Beide 6kumenischen Werke erscheinen im Jahre der 3. Vollversammlung
des Okumenischen Rates der Kirchen in Neu-Delhi. Das erste grundlegende
wissenschaftliche Werk von Winterhager beansprucht schon darum beson-
deres Interesse, weil es die Hintergriinde und die Geschichte der tatséch-
lichen Unionen des 20.Jahrhunderts schildert. Der Verfasser ist selber
titiges Mitglied der Kommission fiir Faith and Order des Okumenischen
Rates. Er schildert im ersten Teil seiner Untersuchung nach einer Erérterung
uber «Das Anliegen der Union und die 6kumenische Bewegung des 20. Jahr-



156 Rezensionen

hunderts» (Kap. 1) die Geschichte der United Church of Canada, die 1925
zu ihrem Ziele kam (Kap. 2, A). Diese Union ist der Haupttypus der «histo-
rischen Union», die das Erbe der in ihr verbundenen Kirchen in die neue
Kirche mit einbringt und fortsetzt. Dieser Typus geht eigentlich auf N. S6-
derblom und die Bewegung fiir Life and Work zuriick, die ja auch im Grin-
dungsjahre ihre Versammlung in Stockholm hielt. Es ist das groBe Verdienst
Winterhagers, diesen Typus nun auch fiir deutsche Leser scharf umrissen zu
haben. Das ist um so wichtiger und dankenswerter, als der neue Trend der
Bewegung fiur Faith and Order in eben diese Richtung geht, wie Winterhager
auch zeigt.

Urspriinglich vertrat die Bewegung fiir Faith and Order den zweiten
Haupttypus, den ¢«dynamischen Typus», dessen Wesen in einem Neuanfang
unter bewulltem Verzicht auf Teile des historischen Erbes besteht. Be-
zeichnend fur diesen Unionstypus ist die Rede vom Sterben und Auferstehen
der Kirchenformen. Als Beispiel und erste Vollendung dieses zweiten Typus
schildert Winterhager die Geschichte der Church of South India, die 1947
in ihr Grundungsstadium eintrat, das bis 1977 lauft (Kap. 2, B). Auch hier
ist es Winterhager zu danken, dall er in seiner klaren Darstellung zu groQe
Hoffnungen auf diese weithin bekannte Union richtigstellt. Interessant ist
die Feststellung, da3 nun nach einem Ablauf von {iber zehn Jahren die Angli-
kaner und mit ihnen die Bewegung fiir Faith and Order von diesem Typus
zugunsten des zuerst geschilderten abzuriicken beginnen.

In einem SchluBlkapitel behandelt Winterhager die «Auswirkungen auf
die jungen Kirchen Asiens und Afrikas» (Kap. 3). Beide Typen der ékumeni-
schen Union haben Nachfolger gefunden. Entscheidend ist hier fast immer
die Stellung zum historischen Episkopat. In Indien selbst, namlich in Nord-
indien, wird nun eine Union vom Typus Kanada verhandelt. So treffen beide
Haupttypen zusammen in diesem Lande der 3. Vollversammlung des Oku-
menischen Rates, deren Tagungsort Neu-Delhi in Nordindien liegt. Winter-
hager verspricht sich von dieser Tatsache ein Zusammengehen beider Haupt-
typen von ihrer gemeinsamen Wurzel in der Mission aus hin zur Einheit und
Fille der Christenheit. Diese hochaktuelle Untersuchung Winterhagers, der
in Anmerkungen die Breite der Literatur mitgegeben ist, verdient hochstes
Lob und weite Verbreitung in an der Okumenischen Bewegung interessierten
Kreisen. An die Sache, nicht an die Arbeit Winterhagers wire noch die
Frage zu stellen, welchen Platz in diesem Schema und mithin in der Oku-
menischen Bewegung tuberhaupt die AltpreuBische Union beanspruchen
kann. Mul3 sie nicht als erster groBer Versuch gewertet werden, wie es
St. Neill tut?

Das Buch von Stephen Neill, der selber Missionar und Bischof und spater
beigeordneter Sekretar des Okumenischen Rates war, bietet eine iiberaus
fliissig geschriebene Kurzfassung der Geschichte der Okumenischen Bewe-
gung von Edinburg bis Neu-Delhi in der Form von Lebensbeschreibungen
okumenisch bedeutsamer Gestalten. Der humorvolle Stil 148t die Figuren
und Sachen klar und lebendig hervortreten. Von John R. Mott und Nathan
Soderblom iiber William Temple, Erzbischof Germanos und Dietrich Bon-
hoeffer bis zu Papst Johannes XXIII. — um nur einige zu nennen — ist der



Rezensionen 157

Bogen gespannt. Es ist ein spannendes und belehrendes Buch, geeignet fiir
alle, die sich das miihevolle Studium der Geschichte der Okumenischen Be-
wegung erleichtern wollen. Dieses Buch ist selbst ein Zeugnis fiir die Kraft
des Rufes zur Einheit. Klaus-Martin Beckmann, Bonn.

Geora EicaroLnz (Hrsg.), Herr, tue meine Lippen auf. Hine Predigthilfe, 5.
Die alttestamentlichen Perikopen. 2., neugeschriebene Auflage. Wupper-
tal-Barmen, Emil Miiller Verlag, 1961. VIII 4 620 S. DM 26.40.

Ein uberaus reizvolles und niitzliches Buch. Es enthilt 70 Predigt-
vorbereitungen tiber alttestamentliche Texte, verfalit von 17 Mitarbeitern,
meist Alttestamentlern. Reizvoll vor allem die Mannigfaltigkeit der exege-
tisch-homiletischen Methode. Neben den knappen Bemerkungen etwa von
Claus Westermann, dessen Beitrdge stets nach einem einfachen Schema auf-
gebaut sind: «Zur Exegese — Zur Predigty, finden sich eindringende exege-
tische Studien — etwa von W. Zimmerli iiber Texte aus Ezechiel und andern
Biichern, von H. Wildberger iiber 5 Perikopen aus Jes. 1-35, von R. Rend-
torff, von A.J. Rasker etc. —, daneben rasch hingeworfene Aper¢us — ich
denke an die Arbeiten von H.-J. Kraus —, kurze exegetische Einfiihrungen
(0. Ploger), und gelegentlich auch ausfiihrliche, eigentlich christlich-theo-
logische Predigtstudien (E. Jenni iiber Jes. 61, 1-6). Gemeinsam ist allen
Alttestamentlern die Bemithung, den Text fiir die Gemeindepredigt frucht-
bar zu machen. Mit andern Worten: wir treffen in den verschiedensten Ava-
taren die Frage nach der christologischen wie der aktuellen Bedeutung des
Alten Testaments. Die wenigen Beitrdge von systematischen Theologen, vor
allem K. H. Miskotte, bringen eine etwas andere Note; hier liberwiegt die
tiefschiirfende, fur den Alttestamentler nicht immer leicht zu fassende, theo-
logische Meditation. — Alles in allem: ein Band, der jedem viel zu biten hat,
der in seiner Verkiindigung die ganze Heilsgeschichte zu Worte kommen 143t.

Carl A. Keller, Lausanne.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Scawriz. The Eecumenical Review 14, 2 (1962): G. Noth, Jesus Christ, the
Light of the World (141-153); P. D. Devanandan, Called to Witness (154—
163); M. Takenaka, Called to Service (164-176); J. A. Sittler, Called to
Unity (177-187); N. Nissiotis, The Witness and the Service of Eastern
Orthodoxy to the One Undivided Church (192-202); L. Newbigin, The Mis-
sionary Dimension of the Ecumenical Movement (207-215); W. A. Visser
't Hooft, The Calling of the World Council of Churches (216-226). Evangeli-
sches Missions-Magazin 105, 4 (1961): I. Auf der Maur, Die Leitideen in den
Missionsenzykliken der Papste Benedikt XV, bis Johannes XXTIT (142-153);
W. Bieder, William Carey, 1761-1834 (153-173). Judaica 17, 4 (1961):
N. Krieger, Der Schrecken Isaaks (193-195); J. Jocz, The Invisibility of God



	Rezensionen

