
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Mircea Eliade, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit. Übers, von J. Köck.
Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1960. X + 515 S. Fr. 37.20.

J. W. Hauer, Der Yoga, ein indischer Weg zum Selbst. Kritisch-positive
Darstellung nach den indischen Quellen mit einer Übersetzung der maßgeblichen
Texte. 2., erweit. Aufl. des Yoga als Heilsweg. Stuttgart, W. Kohlhammer,
1958. 487 S.

Wir haben es in oben erwähnten Schriften mit zwei vorzüglichen Einführungen

in die indische Lehre des Yoga, der meditativen Askesetechnik, zu tun.
Eliade, Professor an der Religionswissensehaftlichen Fakultät der

Universität Chicago, hat sich schon durch eine größere Reihe von Publikationen
auf diesem Gebiet bestens ausgewiesen. In diesem Buche gibt er nun eine
erschöpfende Darstellung des Yoga und der wichtigsten Techniken Indiens.
Es eignet sich besonders als wissenschaftliche Einführung in die ganze
Problematik, wobei die kosmische Symbolik der verschiedenen Richtungen in
überlegener und deutlicher Weise dargelegt wird. Es ist Eliade zweifellos
gelungen, dem Leser die Tatsache nahezubringen, daß wir es in dieser
indischen Erlösungssymbolik keineswegs mit einer pessimistischen
Weltanschauung zu tun haben, wie man die indische Religion meistens zu
bezeichnen pflegt, sondern mit einer eher lebensfrohen, die ganze Sinnlichkeit
der Existenz in sich aufnehmenden und deren Beschwerden überwindenden
Strebung nach der Unsterblichkeit. Wir zitieren: «Auf den ersten Blick
könnte die vom Yoga auferlegte Ablehnung des Lebens schrecklich erscheinen,

denn sie enthält manches Symbol aus dem Bereich des Grabes, manches
Erlebnis, das eine Vorwegnahme des Todes ist... Wir wissen nun, daß dieser

vorweggenommene Tod ein Initiationstod ist, das heißt, daß ihm notwendig
eine Wiedergeburt folgt. Im Hinblick auf diese Wiedergeburt zu einer
anderen Seinsweise bringt der Yogin das Opfer von allem, was auf der Ebene
der profanen Existenz wichtig erscheint, das Opfer seines ,Lebens', aber auch
seiner .Persönlichkeit'. In der Perspektive einer profanen Existenz wird
dieses Opfer unverständlich. Doch wir kennen die Antwort der indischen
Philosophie: Die Perspektive der profanen Existenz ist falsch... Das Ideal
des Yoga ist ein Leben in .ewiger Gegenwart', außerhalb der Zeit. Der ,im
Leben Befreite' hat kein persönliches, sondern ein .Zeugenbewußtsein', das
reine Klarheit und Spontaneität ist» (S. 370f.).

Ein gewiß ebenfalls sehr sachkundiger Führer ist J. W. Hauer, der wie
Eliade eine wichtige Reihe von Schriften zur indischen Mystik auf seinem
Namen hat und auch öfters von Eliade zitiert wird. Das obenerwähnte Buch
ist die Neubearbeitung eines schon 1932 erschienenen Werkes, «Der Yoga
als Heilsweg». Der Unterschied von der Schrift Eliades ist der, daß Hauer
mehr Texte aus den indischen Schriften zur Illustration bietet, daß er mehr
kritisch beschreibend vorgeht und die Symbolik der Handlungen weniger
betont. Dafür konfrontiert er den Yoga auch mit ihm verwandten Methoden
im Westen wie das autogene Training und die Tiefenpsychologie (Jung).
Diese kritisch-vergleichende Darstellung scheint uns deshalb wichtig zu sein,
weil sie starke Zurückhaltung empfiehlt, um indische Methoden zur Er-



144 Rezensionen

lösung des Selbst auf Nöte und Krankheiten im Westen anzuwenden, wobei

es offensichtlich unmöglich ist, wirklich zu den letzten Vorbedingungen
durchzudringen, die im Osten vorhanden sind. Das Buch Hauers bildet eine

populär-wissenschaftliche Schrift, die sich empfehlen läßt unter dem
Eindruck zahlreicher vorschneller und dilettantischer Übertragungsmethoden
im Westen, «...ist es unbedingt nötig, Wesen und Sinn des Yoga kritisch
zu betrachten, wobei schon hier gesagt werden soll, daß alle Versuche, den
indischen Yoga als Gesamtsystem in den Westen zu übertragen, nur auf
Abwege gegen die lebensgesetzliche leib-seelisch-geistige Durchbildung des

westlichen Menschen führen kann» (S. 311). Hendrik van Oyen, Basel.

Ciaits Westeemanh, Umstrittene Bibel. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1960. 183 S.

Der vorliegende Band enthält den Text einer Reihe von Vorträgen,
gehalten im süddeutschen Rundfunk. Die Absicht des Verfassers war es, wie
wir im Nachwort lesen, «denen eine Orientierung zu geben, die eine
Verbindung suchen zwischen der Bibel, wie sie in der Predigt der Kirche als das
Wort Gottes verkündigt wird, und der Bibel, wie sie in der Gestalt menschlichen

Wortes in mündlicher und schriftlicher Tradition entstanden und so
auch wissenschaftlicher, geschichtlich verstehender Auslegung zugänglich
ist» (S. 178).

Diesen Zweck erfüllt unser Buch sehr gut. Der Leser aus nichttheologischen,

jedoch gebildeten Kreisen sollte darin eine gründliche Darstellung der
hl. Schrift als Botschaft finden. Geschichtliche Fragen, wie z. B. die
Ursprünge der Botschaft und des Kanons, «apologetische» Probleme, wie das

Wunder, die Schöpfung, theologische Fragen, wie das Gesetz, der
Verheißungsbeweis, die Bibel und das Gotteswort, und andere noch werden gründlich

und zugleich einfach dargestellt und meistens befriedigend behandelt.
Es gehört zur Natur eines solchen Buches, daß die bibliographischen

Angaben notgedrungen reduziert, wenn nicht gar weggelassen werden. Nach der
Ansicht des Rezensenten würde es sich als äußerst nützlich erweisen, wenn
am Ende jedes Kapitels ein kurzer Literaturnachweis stünde, so wie man
dies in den letzten Jahrzehnten oft in nordamerikanischen Büchern findet
(«suggestions for further reading»); dies würde den besonders interessierten
Lesern erlauben, sich mit eigenen Mitteln weiterzubilden. Auch hätte ein
Kapitel über archäologische Fragen unserem Bande eine größere
Vollständigkeit verliehen.

Das Buch eignet sich noch besonders für den Religionsunterricht, sowohl
in höheren Mittelschulen als in der Katechese, aber auch für Bibelstudien
unter Erwachsenen. Es kann dort Ausgangspunkt zu nützlichen Diskussionen
sein und dadurch zur Klärung wichtiger, umstrittener Punkte beitragen.

J. Alberto Soggin, Rom

Karl Geobg Kuhn, Konkordanz zu den Qumrantexten. Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1960. X + 237 S. DM 72.—.

Sehr schnell hat Kuhn seinem «Rückläufigen hebräischen Wörterbuch»
(1958)1 diese Konkordanz folgen lassen, die unter Mithilfe eines Fachkollegen

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 61 f.



Rezensionen 145

aus Louvain und einiger Teilnehmer seiner Qumran-Arbeitsgemeinschaft
entstanden ist und mit Ausnahme zweier zu spät gekommener Fragmente den
Wortschatz sämtlicher edierter Texte und Fragmente aus den Höhlen 1 und 4

nach den Photographien in alphabetischer Folge darbietet. Künftig
veröffentlichte hebräische Texte und die aramäischen wird zu gegebener Zeit
ein Ergänzungsheft bringen. Unsichere Lesungen sind als solche
gekennzeichnet. Substantive, Verben, Adjektive usw. sind als solche angegeben,
nicht aber die Stammformen der Verben und auch nicht die Bedeutungen;
das ist dem gleichfalls schon in Vorbereitung befindlichen «Qumran-Wörter-
buch» vorbehalten. Acht Seiten Erläuterungen führen in die Benutzung ein.

Wie die Anlage bis ins Einzelnste überlegt war, so ist auch die Ausführung
mit der denkbar größten Sorgfalt und Genauigkeit geschehen, wovon längerer
Gebrauch den Schreibenden überzeugte. Druckfehler und sonstige
Unstimmigkeiten stoßen einem nur selten auf, was bei einem Buch dieser Art
etwas heißen will. Für die die Buchstaben T~n behandelnden Seiten sind
es nur die folgenden Fälle: Zu f]pT S. 65c könnte wie anderwärts die Lesung
als nicht ganz deutlich angemerkt sein. S. 68a s. v. 3in ist "Dil statt "OH zu
lesen. S. 69b fehlt die S. 1321 zur selben Stelle vorhandene Bemerkimg,
entgegen der Handschrift sei DÜlpaö in einem Wort zu lesen. S. 72b s. v.
fehlt in drei Stellen das für das Verständnis des Tl entscheidende parallele
nSJtïH bzw. D,S7îîiT. Ebendort in H 4, 35 u. S. 97c s. v.133 ist der erste Buchstabe

undeutlich; Kuhn liest mit Sukenik HDISD aber das parallele ri3m3
spricht mehr für das ebensogut mögliche TD") 3*7, das heute meist gelesen
wird. S. 75b s. v. im letzten Fall ist nicht 34 zu lesen, sondern 34bis

(DJD, S. 152 f.), so überall, wo dieser Text zitiert wird. S. 77c s.v. fin
sollte in der letzten Stelle 1 nicht ausgelassen werden, das die Abhängigkeit

von den Stellen in Jesaia und Daniel erst deutlich macht.
So schuldet man Kuhn und seinen Mitarbeitern lebhaften Dank für dieses

vortreffliche Hilfsmittel, das einem viel dringenderen und allgemeineren
Bedürfnis entgegenkommt als das «Rückläufige Wörterbuch». Weit
vorzuziehen ist es dem hebräischen Gegenstück, «Megilloth Midbar Yehuda», von
A. M. Habermann (1959), das in der durchgehenden Vokalisation der Texte
so gar nichts von Schwierigkeiten der Lesung oder des Verständnisses
erkennen läßt und im Konkordanzteil den Wortschatz der im Textteil
mitaufgenommenen Fragmente überhaupt nicht berücksichtigt. Wir hoffen,
auch das «Qumran-Wörterbuch» werde als krönender Abschluß der ganzen
Arbeit in nicht allzu weiter Ferne vorliegen. Walter Baumgartner, Basel

Heinrich Zimmermann, Untersuchungen zur Geschichte der altlateinischen
Überlieferung des zweiten Korintherbriefes. Bonner biblische Beiträge
hrsg. v. Fr. Nötscher und K. Th. Schäfer, 16. Bonn, Peter Hanstein, 1960.

XXIV + 439 S. DM 52.20.

H. J. Frede, Pelagius, Der Irische Paulustext, Sedulius Scottus. Vetus
Latina. Aus der Geschichte der Lateinischen Bibel, 3. Freiburg, Herder,
1961. 165 S.

These two books are valuable contributions to the study of the Latin

10



146 Rezensionen

version of the Pauline Epistles. Though each deals with a different problem
they supplement and support each other in their conclusions.

Dr. Zimmermann studies the Old Latin textual tradition of 2 Corinthians
as a whole and prints at the end of his book the principal witnesses. Among
them his texts of the Liber Comicus and of the text of Lucifer of Caliaris
are improvements on the printed editions. He rightly argues that we have
only one Latin translation and makes the important suggestion that the
Marcionite Latin version that we encounter for example in Tertullian was a
revision of this translation. After Tertullian the earliest stage of the
translation is represented in Cyprian. Lucifer of Caliaris reveals a considerable
revision. The translation becomes more literal and the vocabulary is revised,
"European" terms taking the place of their "African" equivalents. A further
stage is to be found in d f g wherein the version is influenced by a Greek text
like N/ABC. The Vulgate is later still, belonging to A.D. 450-5001. Pelagius
represents an earlier stage in this revision. The second stage appears in
Pseudo-Hieronymus' revision of Pelagius and our Vulgate in Cassiodorus'
commentary. Augustine took a form of the Latin version and revised it
both from Greek manuscripts like N /ABO and in vocabulary. This revision
is to be found in r and in the quotations of some friends and followers
of Augustine. It may have exercised a little influence on the text of the
Vulgate.

Dr. Frede limits himself to Ephesians for which he gives a revised edition
of the text used in Pelagius' commentary and a new edition of Sedulius
Scottus' commentary based on the manuscripts. In Souter's edition of
Pelagius the Pauline text sometimes has an Old Latin reading where the
commentary has a Vulgate reading. Dr. Frede agrees with Dr. Zimmermann in
substituting the Vulgate reading for the Old Latin one in the text. He goes
further than Dr. Zimmermann in arguing that Pelagius was commenting
on the Vulgate and was the first witness for it. The difference between the
two scholars can only be resolved by further investigation2. Dr. Frede next
examines the text of D (Ardmachanus) and of Sedulius Scottus. He shows
that where they disagree with the Vulgate they are very similar and have
a kind of text which is to be found in the quotation of a number of Latin
authors of the fourth and fifth centuries.

Prof. Zimmermann and Dr. Frede are to be congratulated on their books.
Inquiries such as these increase our knowledge of the history of the Latin
version of the Pauline Epistles, and are a credit to the Roman Catholic

1 In the same way the Vulgate of 1, 2 Maccabees, with which Jerome
had nothing to do, seems to belong to the fifth century.

2 Prof. K. T. Schäfer, Bonn, very kindly sent me a copy of his paper,
Der Paulustext des Pelagius, given at Rome at the International Catholic
Congress for Pauline Studies on 16 September 1961. In it he gives strong
reasons for thinking that Pelagius' text represents one of the final stages
before the appearance of the Vulgate itself. He points out that Pelagius' text
of Galatians differs from the Vulgate some 26 times where the difference
reflects a difference of Greek text.



Rezensionen 147

Faculty of Theology at Bonn and the Vetus Latina Institute at Beuron to
whose encouragement and resources they owe so much. Misprints and the
like are few and easily corrected. G. D. KilpatricJc, Oxford.

Caelestis Eichenseeb, Das Symbolum apostolicum beim Heiligen Augustinus.
Mit Berücksichtigung des dogmengeschichtlichen Zusammenhangs.
Kirchengeschichtliche Quellen und Studien, 4. St. Ottilien, Eos-Verlag der Erz-
abtei, 1960. XXIII + 601 S. DM 45.-.
Die zu besprechende Arbeit unternimmt den Versuch, eine

dogmengeschichtliche Studie zum Symbolum apostolicum beim Heiligen Augustin
zu geben und in Gehalt und Gestalt erkennen zu lassen, wie Augustin
dasselbe versteht und auslegt. Im ersten Hauptteil werden allgemeine Fragen
zum Symbolum behandelt, wie Name, Entstehimg usw., während der zweite
Hauptteil sich eingehend mit der dogmengeschichtlichen Entwicklung der
einzelnen Artikel des Symbolums und ihrer Interpretation bei Augustin
befaßt.

Unter der Voranstellung eines Augustinwortes aus dem Sermo 213:
Symbolum est breviter complexa régula fidei, ut mentem instruat neo oneret
memoriam, paucis verbis dicatur, unde multum adquiratur, wird anhand
von einigen Stellen aus den Früh- und Spätwerken Augustins deutlich
gemacht, daß sich Augustin «hinsichtlich der Einschätzung des Symbolums
im großen und ganzen gleichgeblieben ist» (S. 2). Der Inhalt des Symbolums
ist die «gedrängte Zusammenfassung der in der Schrift enthaltenen Wahrheiten

und der göttlichen Heilslehre überhaupt» (S. 2), wobei in bezug auf
die weitere Entwicklung die « Einheit zwischen Schrift und Symbolum, hinter
der die Autorität der Kirche steht, bezeichnet werden kann» (S. 3). Die
Interpretation Augustins trug ausschlaggebend zur Vertiefung und Klärung
der Symbolaussagen bei.

Der Leser wird in eine interessante begriffsgeschichtliche Analyse des
Wortes «symbolum» eingeführt, die zeigt, daß das Wort im profanen
Gebrauch bereits bei Plautus und später auch bei Plinius dem Älteren vertreten
ist und in der Zeit vom 5. bis 3. Jahrhundert v. Chr. eine vielfache Bedeutung
aufzuweisen hatte : nämlich als Erkennungs- und Garantiezeichen, als Zeichen
eines Ubereinkommens, einer Vereinbarung, als Kennzeichen. Bedeutsam für
die spätere Entwicklung wurde das Verständnis als Zeichen für die Zukunft,
wodurch es Eingang in den Mysteriengebrauch fand und als «Verhüllung
theologischer und metaphysischer Wahrheiten galt» (S. 11). Es wird
hierdurch zur «Erscheinungsform des Heiligen» (S. 12), wodurch eine Scheidung
von Eingeweihten und Außenstehenden vorgenommen wird. Auf diesem
Hintergrund findet es Eingang bei den christlichen Schriftstellern (Clemens
von Alexandrien, Origenes u. a.), die das Symbol als Erkennungszeichen ihren
theologisch-allegorischen Betrachtungen zugrunde gelegt haben. Unter den
christlich-lateinischen Schriftstellern findet sich das Wort symbolum zuerst
bei Tertullian, ihm folgend Cyprian, der «nach Ansicht Harnacks symbolum
zum ersten Male in der Bedeutung von Glaubensbekenntnis gebraucht»
(S. 21). Aus der Funktion, die dem Wort in den Mysterien beigemessen
wurde, und dem Gestaltungswandel von der Erscheinungsform des Heiligen



148 Rezensionen

zur heiligen Formel fand es Bezug zum Glaubensbekenntnis der Kirche. Die
heilsvermittelnde Seite des Symbols führte schließlich dazu, «daß dieser
Begriff über die christliche Taufe in die Terminologie christlichen Denkens,
Glaubens und Lehrens Eingang fand« (S. 25).

Ausschlaggebend für die Übernahme in den christlichen Sprachgebrauch
mag der Vertragsgedanke gewesen sein (zwischen Gott und Mensch in der
Taufe abgeschlossen). Zunächst handelt es sich im Symbol um Tauffragen
(Konzil zu Arles 314), während später durch die durch Konstantin den Großen
erlangte kirchliche Freiheit eine neue Situation und Entwicklung eingeleitet
wurde, die das Symbol vom Frage- zum Aussage-Credo führte.

Augustin knüpft an dieses Verständnis von symbolum an, daß es innerhalb

der Kirche als Unterscheidungs- und Erkennungszeichen dient und ganz
allgemein in der Taufliturgie und im Leben des Christen Verwendung findet.
Bedeutsam ist, daß nirgendwo bei Augustin das Symbolum durch das
Epitheton «apostolisch» näher bezeichnet oder gar vom Nikänum unterschieden
wird, wenngleich sie sich sachlich bei Ambrosius findet, der vom symbolum
apostolorum spricht. Das Adjektiv apostolicum in Verbindung mit symbolum
ist erst bei Leo dem Großen gegeben, der ein catholicum vorausgehen läßt,
das er möglicherweise von Kassian übernommen hat, der von einem catholicum

symbolum sprach. Mit der Benennung des Apostolischen
Glaubensbekenntnisses als Symbolum Apostolicum hat die Entwicklungsgeschichte
der Namensgebung ihren bleibenden Abschluß gefunden.

Anhand von einzelnen Kirchenväterzitaten wird eine dogmengeschichtliche

Entwicklungsreihe zur Entstehung des Symbolums vorgelegt, die eine
genetische Entwicklung von der Frageform zur Aussageform des
Taufbekenntnisses anzeigt. Die Frageform des Taufsymbols, die wir bei Justin,
Irenaus, der Kirchenordnung des Hippolyt, den Kappadoziern u. a.
antreffen, zeigt, daß im Hintergrund die katechetische Unterweisung und
Erziehung, nicht die sakramentale Initiation steht. Das Christus-Kerygma wird
im weiteren Verlauf der Entwicklung in ein trinitarisches Schema eingefügt,
d. h. in triadisch angelegte Tauffragen. Im altrömischen Symbol (150-190)
ist dann die positive und konstruktive Glaubenszusammenfassung gegeben.
Es enthält in der Aussageform im großen und ganzen das, was der
Taufkandidat bei der Taufe selber in Frageform vorgelegt bekam. Die traditio
und redditio symboli wurde Herz- und Kernstück des Katechumenats.

Die enge Verbindung von Rom und Afrika ist bekannt. So übernahm
Augustin die Mailänder Formel, zu der er ja eigens durch seine Taufe eine
konkrete Berührung hatte. Die Lage der Provinz Afrika brachte es aber auch
mit sich, daß sich östliche Symbolformen auswirkten, in denen besonders die
Einheit Gottes bekannt wurde.

In einer Gegenüberstellung von Symbolum und Glaubensregel wird
ausgeführt, daß beide auf der Heiligen Schrift aufruhen, daß es aber «einer
Richtschnur bedarf, die Heilige Schrift selber richtig zu verstehen, und diese
weisende Norm liegt in der Lehrtradition der Kirche». Der Verfasser meint,
daß es für Augustin allgemein gilt, daß «unter Zuhilfenahme des Lehramtes,
das in der lebendigen Tradition verankert ist» (S. 121), die Glaubensregel die
Schriftauslegung selber reguliert. Die Glaubensregel wird - von katholischen



Rezensionen 149

Theologen, wie der Verfasser sagt — «immer wieder vom Symbol selber als
freiere Vergegenwärtigung der allgemeinen Lehre der Kirche» (S. 123)
verstanden. Die Glaubensregel greift über die Schrift hinaus, denn in der
Abwehr gegenüber den gnostischen Spekulationen und Irrlehren, wie z. B.
Markion, genügte nicht eine Selbstinterpretation des Symbolums, «sondern
es mußte den neuen Fragen Antwort zukommen aus der Gesamtheit aller
Offenbarungsweisheiten, die als verbum veritatis in Schrift und Tradition
niedergelegt sind» (S. 123). Die Regula fldei besteht «nicht letztlich im
geschriebenen Wort, sondern im lebendigen Glaubensbewußtsein der Kirche...
der traditio activa, der sich auch die Schriftdeutung unterordnet. Daraus
ergibt sich, daß nicht so sehr die Schrift als das Glaubensbewußtsein der
lebendigen Kirche anzusehen ist, sondern die Tradition, daß aber dennoch
die maßgebende Glaubensregel dem wahren Sinn der Schrift nie
widerstreitet» (S. 123).

Hier, so meinen wir kritisch bemerken zu müssen, ist der nachtridentini-
sche katholisch-dogmatische Standpunkt zur Grundlage des Augustin-
verständnisses erhoben, unter Anwendung eines Vaticinium ex eventu. In
diesem Sinne hat es u. E. zur Zeit Augustins den Begriff der Tradition noch
nicht gegeben. Was Augustin bei aller sonstigen Betonung der Schrift und
der Autorität der Kirche gelegentlich über beide stellt, ist nicht die Tradition,
sondern die Contemplatio und das eigene sittlich-existentielle Niveau, d. h.
nicht ein allgemeines, sondern ein persönliches Glaubensbewußtsein, das der
Bindung an die Schrift entbehren kann.

Nach diesem ersten Hauptteil werden im zweiten die zwölf Artikel, d. s.
die einzelnen Begriffsinhalte des Symbolums, besprochen, indem jeweils ihre
dogmengeschichtliche Entwicklung dem Verständnis Augustins voran- und
gegenübergestellt wird. Auf mehr als 300 Seiten wird hier die Komplexität
des Themas sichtbar, und es wäre verfehlt, wollten wir im Rahmen dieser
Besprechung die Fülle des Stoffes und der Gedanken nachzeichnen. Dafür
kann man den Leser bitten, dieses umfangreiche und mit großer Akribie
geschriebene Werk des Verfassers selbst zur Hand zu nehmen.

Rudolf Strauss, Celle/Hannover

Robert Blomme, La doctrine du péché dans les écoles théologiques de la
première moitié du XIIe siècle. Universitas catholica Lovaniensis. Diss.
III, 6. Louvain & Gembloux 1958. XII + 385 S. 390 FB.

Diese gelehrte und gründliche Abhandlung macht sich zur Aufgabe, einen
kleinen Abschnitt der Theologie des 12. Jahrhunderts genau zu untersuchen
und damit die systematische und ideengeschichtliche Bedeutung dieser
Theologie auf einem Teilgebiet zu erhellen. Es hat sich gezeigt - und es zeigt
sich noch deutlicher durch diese Arbeit -, daß die früher wenig bekannten
Schulen der anfangenden mittelalterlichen Universitätstheologie sowohl als

Vorbereitung zur Hochscholastik als auch als selbständige Interpretation
des Dogmas eine wichtige Stellung in der Theologiegeschichte einnehmen.

Die Lehre von der Sünde spielt zwar keine besonders große Rolle in der
Gedankenentwicklung der damaligen Zeit, einige interessante Beiträge kann



150 Rezensionen

doch der Verfasser hier zum erstenmal zu einer gründlichen Analyse aus den
teilweise noch ungedruckten Quellen herausholen. Bei einer von den damaligen

Theologenschulen, der von Chartres, hat er vergebens nach einigen
Ausführungen zu seinem Thema gesucht. Die Schulen des Anselm von Laon und
seines Schülers Vilhelm von Champeaux haben aber Bedeutendes zur
Formung der scholastischen Sündenlehre beigetragen. Ein Hauptanliegen ihrer
Sündenlehre ist die genaue Beschreibung der sogenannten Stadien der Sünde.
In dem sündhaften Handeln werden fünf Stufen unterschieden: suggestio,
propassio, passio, actus und consuetudo. In ähnlicher Weise wird auch die
Psychologie der Versuchung durch eine Distinktion von folgenden drei
Elementen beleuchtet: die Eingebung (la suggestion), die Lust (la délectation)
und die Zustimmung (le consentement).

Die zugespitzte Frage, was eigentlich die böse Tat zur Sünde macht, wird
gewöhnlich so beantwortet, daß erst die innere Zustimmung sündhaft ist.
Eine Tendenz zur Verinnerlichung ist bei diesen Autoren stark vernehmbar.
Die boshafte Intention, deren Verwirklichung durch die Umstände gehindert
wird, ist ebenso tadelhaft wie die durchgeführte Handlung. Dies ist ein
Grundsatz des Anselm von Laon, und dasselbe wird bei Wilhelm von Champeaux

betont. Der böse Wille und die Zustimmung, die erst in dem Stadium
der «passio» vorliegt, sind die konstitutiven Faktoren der Sünde.

Dasselbe Streben zur Verinnerlichung zeigt sich bei Peter Abälard, dessen
führende Stellung in der theologischen Entwicklung des 12. Jahrhunderts
erst in jüngster Zeit anerkannt worden ist. Peter Abälard betont so scharf,
daß die Sünde nur in der Zustimmung (consensus) liegen kann, daß er sogar
nur diese als Sünde im eigentlichen Sinn bezeichnen will. In dem «consensus»
zum Bösen verbirgt sich eine Verachtung und Beleidigung Gottes. Eine
Konsequenz dieser Definition der Sünde ist, daß weder die Begierde, noch die
Lust, noch die Handlung im eigentlichen Sinne als Sünde bezeichnet werden
können. Diese eigenartige Schlußfolgerung der abälardschen Sündenlehre hat
das Konzil von Sens (1140) verdammt. Hat man aber bei dieser Beurteilung
wirklich den Gedankengang Abälards getroffen? Der Verfasser zeigt, daß die
Urheber des Konzilsbeschlusses den Meister nicht richtig verstanden haben.
Zwar sagt Abälard etwas Derartiges in seiner Bemühung, die Innerlichkeit
der Sünde zu bewahren. Es muß aber beachtet werden, daß er dabei von
Sünde in einer engen, nach den logischen Regeln genau definierten Bedeutung
redet. Nach diesen Regeln muß in einer Definition definiens und definiendum
in jeder Hinsicht austauschbar sein. Dieser Vorschrift hat Abälard bei seiner
Definition der Sünde zu folgen versucht. Er kann aber ohne weiteres
zugeben, daß der böse Wille oder die böse Handlung usw. als Sünde im weiteren
Sinne bezeichnet werden können.

Auch einen anderen Punkt der Sündenlehre Abälards hat das Konzil zu
Sens verurteilt, nämlich den Satz, daß alles, was aus Unwissenheit geschieht,
auch nicht sündhaft sei. Eine Folge - die im 9. Artikel des Konzilsbeschlusses
ausdrücklich verdammt wird - wäre, daß die Henker, die Christus kreuzigten,
in dieser Handlung nicht gesündigt hätten. Auch hier wird der logische
Charakter der Sündenlehre Abälards von seinen Beurteilern übersehen. Er
meinte wirklich, daß auch in Unwissenheit begangene Handlungen große



Rezensionen 151

Sünden sein konnten. Aber dann handelt es sich nach ihm um Sünden im
uneigentlichen Sinn. Dies interessiert ihn aber weniger, denn er will vor allem
eine logisch stringente Definition der Sünde geben. Dabei hat er sich dann
und wann unklar ausgedrückt, aber im großen und ganzen kann er doch

- soweit es die Sündenlehre betrifft - von den Anklagen des kirchlichen
Konzilsbeschlusses freigesprochen werden. Das ist das Ergebnis dieser von
modernen Gesichtspunkten her durchgeführten gründlichen Analyse. Es zeigt
sich auch, daß Abälards Ausführungen trotz der kirchlichen Verdammung
für Petrus Lombardus wie auch für die folgende Scholastik große Bedeutung
gehabt haben. Seine Arbeit «Ethica sive scito te ipsum» enthält den
bedeutendsten Beitrag zur Sündenlehre der hier behandelten Epoche.

Für die sich heute schnell entwickelnde Erforschung der frühscholastischen

Theologie bedeutet diese Abhandlung eine wichtige Hilfe. Auch bei
dem Nachdenken der grundsätzlichen Fragen der Sünde und der Moralität
hat sie viele Anregungen zu schenken. Bengt Hägglund, Bund

Heinz Liebing, Zwischen Orthodoxie und Aufklärung. Das philosophische
und theologische Denken Georg Bernhard Bilfingers. Tübingen, Verlag
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1961. 132 S.

Gemeinhin stellt sich dort, wo der Name Bilfinger fällt, sogleich die
Vorstellung « Leibniz-Wolffsche Philosophie» ein. Soll er es doch gewesen sein,
der diesen bald geläufig gewordenen, für die Interpretation und das Schicksal
der Leibnizischen Ideenwelt verhängnisvollen Terminus geprägt hat — eine

Behauptung, deren Richtigkeit der Verfasser der vorliegenden Studie freilich
(S. 17, Anm. 1) bestreitet. Allein wie dem auch sei, sicher darf man es im
wesentlichen dem genannten Sachverhalt zuschreiben, daß die Erinnerung
an jenen wackeren schwäbischen Gelehrten aus der ersten Hälfte des 18.

Jahrhunderts noch nicht gänzlich erloschen ist. Denn was selbst ausführliche
Darstellungen der Geschichte der neueren Philosophie über ihn zu vermelden
wissen - sofern sie es überhaupt für geboten erachten, seiner Erwähnung
zu tun -, beschränkt sich meist auf gelegentliche nichtssagende Bemerkungen
(vgl. z. B. die einschlägigen Werke von Kuno Fischer und Richard Falcken-
berg) ; die wenigen da und dort verstreuten Monographien zur Philosophie
Bilfingers sind aber kaum dazu angetan, dessen geistige Gestalt dem Leser
eindrücklich zu machen.

Hat Liebing die hier bislang klaffende Lücke ausgefüllt? Man ist geneigt,
sich dieser Hoffnung hinzugeben; denn schon der Titel seines Buches
bezeugt die Intention einer genauen geistes- und insonderheit
theologiegeschichtlichen Standortsbestimmung, imd das außerordentlich gut
gelungene Einleitungskapitel über die Situation der theologischen Wissenschaft
in Deutschland am Anfang des 18. Jahrhunderts läßt die gehegten
Erwartungen als begründet erscheinen. Indessen seine weiteren Darlegungen
bestätigen diesen ersten Eindruck nicht in ausreichendem Maße. Wohl sind
wir weit davon entfernt, dem Verfasser aus der Art, wie er Bilfingers
philosophische Gedanken in engstem Anschluß an dessen Schriften reproduziert,
einen Vorwurf zu machen; die Treue, in der dies geschieht, und der Scharf-



152 Rezensionen

sinn, den er dabei an den Tag legt, verdienen vielmehr volle Anerkennung.
Ist aber mit solcher bloßen, obschon immer wieder zugleich kritisch wertenden

Wiedergabe bereits das Entscheidende und Erforderliche getan? Was
der Rezensent schmerzlich vermißt, ist das Bemühen um eine letzte
Sinndeutung des leibnizischen Monadismus, ohne die seines Erachtens die
Aufgabe, die sich der Verfasser gestellt hat, nicht restlos befriedigend gelöst
werden kann. Gewiß hebt Liebing die Diskrepanz, die zwischen den Aussagen
Bilflngers über das Substanzproblem und Leibnizens Anschauung vom
Wesen und Wirken der Monaden obwaltet, wiederholt mit Nachdruck hervor,
so etwa wenn er S. 67 erklärt: «Die Entscheidung ist dort gefallen, wo er
(seil. Bilfinger) das einheitliche Konzept der Monaden als der das Universum
.repräsentierenden' Substanzen, die sich nur durch den Grad der Klarheit
und Deutlichkeit ihrer Vorstellungen voneinander unterscheiden, preisgibt
und die Körperelemente durch die vis motrix konstituiert sein läßt.» Vgl.
auch die Feststellung S. 84: Wenn Bilfinger «in den geistigen Substanzen
alle strukturellen Merkmale aus diesem einen Prinzip der ,Vis repraesentans'
abzuleiten sucht, so wird aus dieser auch etwas anderes, als was Leibniz unter
diesem Begriff gemeint hat». Indessen was diese Abweichung zutiefst
bedeutet und welche Auswirkungen auf das theologische Denken sie zeitigen
mußte, bleibt in ein Halbdunkel gehüllt. Es wäre vermutlich erhellt worden,
hätte sich der Verfasser mit gleichem Ernst, wie er dies hinsichtlich der
philosophiegeschichtlichen Voraussetzungen der leibnizischen Metaphysik
tut, auch die Frage nach deren existentieller Wurzel gestellt. Wie immer
man über die Deutungsversuche Schmalenbachs oder Mahnkes denken mag,
daß sie unberücksichtigt geblieben sind, ist jedenfalls zu bedauern.

Schon rein äußerlich gesehen beherrscht der zweite, «Bilflngers
Metaphysik als Wissenschaftslehre» überschriebene Teil mit seinen 74 Seiten
durchaus die Gesamtdarstellung Liebings, wie denn in ihm auch sachlich
der Schwerpunkt der Studie liegt. Auf Einzelheiten einzugehen erübrigt
sich; Einwände, wie sie etwa gegen die Formulierung, daß Leibniz die Welt
in ihre kleinsten funktionalen Einheiten, die Monaden, «zerlegt» (S. 75),
anzumelden wären, bewegen sich ohnehin auf der Linie des oben geltend
gemachten grundsätzlichen Bedenkens.

Was endlich die letzten Kapitel des Buches anlangt, so kommt der
Versuch, eine Theologie Bilflngers darzubieten, in Anbetracht der den Autor
bewegenden Thematik naturgemäß nur unvollkommen zur Entfaltung.
Manche Frage, die sich der Leser stellt, bleibt darum unbeantwortet. Das ist
um so bedauerlicher, als es nur auf dem Wege einer eindringenden Analyse
des theologischen Ideengutes jener Zeit in der Vielfalt seiner Erscheinungsformen

gelingen kann, die in der allzu bequemen Etikettierung « Aufklärung »

beschlossenen Gefahrenmomente zu überwinden. Es wäre freilich unbillig,
wollte man, ein wenig enttäuscht über das bescheidene Ausmaß des von
Liebing nach dieser Richtung hin Dargebotenen, verkennen, daß seine

Aspekte fraglos wertvolle Vorarbeit für die Bewältigung des aufgezeigten
Problems leisten. Wilhelm Kuhnert, Wien.



Rezensionen 153

Soren Nordentoft, Heideggers Opgor med den filosofiske tradition kritisk
belyst. Kobenhavn, Hang Reitzel (Diss. Aarhus), 1961. 191 S.

Von den skandinavischen Ländern hat immer zuerst Dänemark die neuen
Ansätze des kontinentalen Denkens registriert. Mit der Philosophie Martin
Heideggers haben sich auch zunächst dänische Forscher beschäftigt, spezielle
Aufmerksamkeit schenkte man ihr aber bisher nur an einer der sieben
Theologischen Fakultäten des Nordens, in Aarhus1. Es ist daher kein Zufall, daß
der vorliegende Beitrag zu der Heidegger-Literatur als eine Aarhuser Dissertation

zustande gekommen ist.
Nordentoft hat eine bedeutende Arbeit geleistet. Die kurze deutsche

Zusammenfassung offenbart nicht das größte Verdienst dieser Arbeit, das
meistens kongeniale Referat der wichtigsten Gedankengänge Heideggers.
Wenn nun dieser dänische Bericht vorliegt, wird Heidegger hoffentlich nicht
mehr in so großem Umfang wie früher von skandinavischen Schriftstellern
als unlesbar oder gleichgültig abgefertigt2.

Nordentoft geht über einen bloßen Bericht des Heideggerschen Denkens
hinaus und gibt eine interessante Auseinandersetzung mit Heidegger, u. a.
von Kierkegaard aus. Leider wird seine Kritik durch eine Heidegger fremde
Absolutsetzung des eigenen Standpunktes beeinträchtigt. Heidegger sollte
doch ernst genommen werden, wenn er z. B. schreibt, er meine nicht klüger
zu sein «als Nietzsche und die abendländische Philosophie, die Nietzsche ,nur'
zu Ende denkt»3.

Interessant ist die Behandlung des Verhältnisses zwischen Heidegger und
Bultmann. Nordentoft konstatiert, daß «die Philosophie Heideggers für
Bultmann nur die rein formale Existenzbestimmung ist, wozu dann das Neue
Testament den Inhalt gibt» (S. 108). Das Verhältnis zwischen Bultmann und
Heidegger ist aber gar nicht so unkompliziert. Bultmann betrachtet wohl
oft Heideggers Existenzanalyse als « vorgläubig » und also formal, aber in dem
Aufsatz «Neues Testament und Mythologie» sieht er auch die Philosophie
Heideggers als «ungläubig» an; die Analyse des Seins zum Tode ist nicht
«rein» formal, sondern inhaltlich. Es ist für Bultmann deutlich, «daß die
Übernahme der Geworfenheit in der Todesentschlossenheit radikale
Eigenmächtigkeit des Menschen ist»4.

Heideggers «ideologische Neutralität der Theologie und dem Christentum
gegenüber» (S. 186) ist für Bultmann problematischer als für Nordentoft.
Wenn er das Entmythologisierungsprogramm erörtert, will er den Unterschied

zwischen Bultmann und dessen Kritikern darin sehen, daß jener die

1 Schon 1933 behandelte R. Prenter in Teol. Tidskr. «Die Philosophie
Martin Heideggers und die Theologie»; K. E. Logstrup schrieb 1950 über
«Kierkegaards und Heideggers Existenzanalyse und ihr Verhältnis zur
Verkündigung»; J. Slok hat in verschiedenen Zusammenhängen über Heidegger
geschrieben, u. a. in Sv. teol. kvartalskr. 1949.

2 Marc-Wogau, Att studera filosofi (1961), S. 17 : man könne fragen, «ob
es (bei Heidegger) wirklich etwas zu verstehen gebe».

3 M. Heidegger, Nietzsche, 1 (1961), S. 28.
4 R. Bultmann, Kerygma und Mythos, 1 (1951), S. 37.



154 Rezensionen

Verschiedenheit der neutestamentlichen und der modernen Vorstellungswelt
anerkennt, während diese die Verschiedenheit verhehlen. Die Kritik, die in
diesem Zusammenhang gegen Prenter gerichtet wird, ist erstaunlich ; Prenter
hat ja, u. a. in Kerygma und Mythos, II, die Problemstellung sehr genau
analysiert. Man kann wirklich nicht sagen, daß er den «Konflikt zwischen der
Gestalt, die die christliche Botschaft heute annimmt, und ihrem von allen
historischen Veränderungen unabhängigen Wesen»5 verhehle. Und wenn
Nordentoft behauptet, daß die einzige Ursache für die Erörterung der Engel
in der Dogmatik Prenters die Tatsache sei, daß ihre Abschaffung moderne
Eigenmächtigkeit wäre (S. 109), so ist das falsch. Prenter weist in seiner
Dogmatik ausdrücklich den intimen Zusammenhang der Engel mit dem
Zentrum der biblischen Botschaft, dem Gedanken an Gott als Schöpfer, auf0.

Der eigentliche Unterschied zwischen den Fürsprechern und den Gegnern
der Entmythologisierung sei nach Nordentoft «die Meinungsverschiedenheit
darüber, wieviel mitgenommen werden soll, und wieviel bei der Darstellung
der christlichen Botschaft in seiner genuinen Gestalt nur Außenwerk ist»
(S. 109). Diese quantitative Betrachtimgsweise läßt auch dem von Nordentoft

geschätzten Bultmann nicht Gerechtigkeit widerfahren, denn sie ist
in der Tat der alte liberale Unterschied zwischen Schale und Kern, den
Bultmann mit seiner existentialen Auslegung überwinden will7.

Benkt-Erik Benktson, Eskilstuna, Schweden.

Joachim Beckmann, Im Kampf für die Kirche des Evangeliums, eine Auswahl

von Reden und Aufsätzen aus drei Jahrzehnten. Gütersloh, Verlags -

haus Mohn, 1961. 398 S. DM 19.80.

Als der «Präses» Joachim Beekmann der Evangelischen Kirche im Rheinland

am 18. Juli 1961 seinen 60. Geburtstag beging, überreichten ihm seine
Freunde diesen ansehnlichen Band von Reden und Aufsätzen, die er selbst
während 30 Jahren verfaßt und gehalten hatte; nur eine kleine Auswahl aus
der Fülle von Publikationen, welche dieser unwahrscheinlich fleißige
Kirchenmann und akademische Lehrer (Wuppertal und Bonn) der protestantischen

Welt beschert hat. In der Regel werden bei solchen Anlässen dem
Jubilar gesammelte Abhandlungen aus der Feder von Kollegen und Schülern
auf den Gabentisch gelegt - sicher zur dankbaren Freude des Gefeierten.
In unserem Falle ist Präses und Professor Beckmann nicht weniger geehrt,
zugleich aber sind alle, welche diese Anthologie aus seinen Schriften zur
Hand nehmen und aufmerksam lesen, die Beschenkten. Denn das Buch ist
eine Fundgrube von Informationen zu aktuellen, z. T. noch ungelösten
Problemen der Zeitgeschichte seit 1933, sowie der Dogmatik, Ethik, Ekklesiologie
und Liturgik; lichtvolle Gutachten in klaren Formulierungen, die man oft
genug als abschließende Bescheide zu heiklen theologischen und kirchlichen
Fragen werten muß. Überdies enthält der Band vier Predigten aus den

5 R. Prenter, Mythos und Evangelium: Kerygma und Mythos, 2 (1952),
S. 69.

6 Prenter, Skabelse og Genlosning (2. Aufl. 1955), S. 253-255.
7 Bultmann (A. 4), S. 21. 24.



Rezensionen 155

Jahren 1934, 1935, 1958, 1960 (warum nicht auch aus der Zeit des Krieges?!)
sowie zwei Aufsätze zum «Kirchenkampf» (1936, 1937) und rückblickend
auf diesen zwei aus den Jahren 1951 und 1952.

Beckmann erweist sich nach allen diesen Proben als gewissenhaft
konservativ und zugleich energisch-fortschrittlich, je nachdem, wie die Sache

es erfordert. Er ist überhaupt erstaunlich sachlich, im Stil nüchtern und
schlicht, in der Methode lehrhaft, das Erarbeitete schließlich in kurzen
Sätzen zusammenfassend. Auf K. Barth wird immer wieder respektvoll
verwiesen, auch dort, wo Beckmann ihm nicht folgen kann (z. B. in der
Tauffrage); Bultmann und das große neutestamentliche Wörterbuch sind ihm,
Beckmann, gültige Autoritäten. Obwohl er Mann der Unionskirche ist und
sogar einmal Inspektor des Reformierten Studienhauses in Göttingen war,
ist er mit Herz und Kopf dennoch Lutheraner, freilich immer doktrinär,
auch als Prediger - wenigstens laut den hier vorliegenden Proben. Seine
besondere Liebe gilt dem Dienst an der Kirche und ihrem Kultus, immer auch
mit sorgfältigen Erwägungen hinsichtlich unserer ökumenischen Aufgaben.
Die fünf liturgischen Aufsätze am Ende des Buches gehören m. E. zum
Besten, das moderne Theologie zur« Theologie des Gottesdienstes»
aufzuweisen hat.

Kritische Bemerkungen: Warum ist zur Frage «Kirche und Staat» nur
Rom. 13 berücksichtigt? Ist in der ganzen Bibel wirklich Christus die
Einheit? Ist die «Schöpfungsordnungs-» und «Notordnungs»-Lehre in Ordnung?
Trägt die Kirche in Wahrheit eine politische Verantwortung, da doch
Beckmann selbst die «klare Geschiedenheit von Kirche und Gesellschaft» betont?
Dürfen wir die «natürliche Religion» (Rom. 1 und 2) ignorieren? Ist «jus
divinum» in der Tat der zutreffende Ausdruck für eine «gnädige (also nicht
gesetzlich-gerechte) Anordnung Christi»? u. a. m. - kritische Bemerkungen
des theologischen Lesers sollen also angesichts des unbestreitbaren Reichtums
an Positivem nur ganz klein an den Rand geschrieben werden

Welcher Theologe immer dieses Buch studiert hat, wird begierig nach
Beckmanns anderen Publikationen greifen. Wir wünschen uns, daß Gott ihm
auch das 7. Jahrzehnt segne, so daß wir noch allerlei aus seiner Feder
erwarten dürften. E. E. Schneider, Wien.

Jürgen Wilhelm Winterhager, Kirchenunionen des 20. Jahrhunderts.
Zürich/Frankfurt a. M., Gotthelf-Verlag, 1961. 153 S. DM 12.50.

Stephen C. Neill, Männer der Einheit, ökumenische Bewegung von Edinburg
bis Neu-Delhi. Aus dem Englischen von A. Oesterle. Kassel, J. G. Oncken
Verlag, 1961. 208 S. DM 6.-.
Beide ökumenischen Werke erscheinen im Jahre der 3. Vollversammlung

des Ökumenischen Rates der Kirchen in Neu-Delhi. Das erste grundlegende
wissenschaftliche Werk von Winterhager beansprucht schon darum besonderes

Interesse, weil es die Hintergründe und die Geschichte der tatsächlichen

Unionen des 20. Jahrhunderts schildert. Der Verfasser ist selber
tätiges Mitglied der Kommission für Faith and Order des Ökumenischen
Rates. Er schildert im ersten Teil seiner Untersuchung nach einer Erörterung
über «Das Anliegen der Union und die ökumenische Bewegung des 20. Jahr-



156 Rezensionen

hunderts» (Kap. 1) die Geschichte der United Church of Canada, die 1925

zu ihrem Ziele kam (Kap. 2, A). Diese Union ist der Haupttypus der
«historischen Union», die das Erbe der in ihr verbundenen Kirchen in die neue
Kirche mit einbringt und fortsetzt. Dieser Typus geht eigentlich auf N. Sö-
derblom und die Bewegung für Life and Work zurück, die ja auch im
Gründungsjahre ihre Versammlung in Stockholm hielt. Es ist das große Verdienst
Winterhagers, diesen Typus nun auch für deutsche Leser scharf umrissen zu
haben. Das ist um so wichtiger und dankenswerter, als der neue Trend der
Bewegung für Faith and Order in eben diese Richtung geht, wie Winterhager
auch zeigt.

Ursprünglich vertrat die Bewegung für Faith and Order den zweiten
Haupttypus, den «dynamischen Typus», dessen Wesen in einem Neuanfang
unter bewußtem Verzicht auf Teile des historischen Erbes besteht.
Bezeichnend für diesen Unionstypus ist die Rede vom Sterben und Auferstehen
der Kirchenformen. Als Beispiel und erste Vollendung dieses zweiten Typus
schildert Winterhager die Geschichte der Church of South India, die 1947
in ihr Gründungsstadium eintrat, das bis 1977 läuft (Kap. 2, B). Auch hier
ist es Winterhager zu danken, daß er in seiner klaren Darstellung zu große
Hoffnungen auf diese weithin bekannte Union richtigstellt. Interessant ist
die Feststellung, daß nun nach einem Ablauf von über zehn Jahren die Angli-
kaner und mit ihnen die Bewegung für Faith and Order von diesem Typus
zugunsten des zuerst geschilderten abzurücken beginnen.

In einem Schlußkapitel behandelt Winterhager die «Auswirkungen auf
die jungen Kirchen Asiens und Afrikas» (Kap. 3). Beide Typen der ökumenischen

Union haben Nachfolger gefunden. Entscheidend ist hier fast immer
die Stellung zum historischen Episkopat. In Indien selbst, nämlich in
Nordindien, wird nun eine Union vom Typus Kanada verhandelt. So treffen beide
Haupttypen zusammen in diesem Lande der 3. Vollversammlung des
Ökumenischen Rates, deren Tagungsort Neu-Delhi in Nordindien liegt. Winterhager

verspricht sich von dieser Tatsache ein Zusammengehen beider Haupttypen

von ihrer gemeinsamen Wurzel in der Mission aus hin zur Einheit und
Fülle der Christenheit. Diese hochaktuelle Untersuchung Winterhagers, der
in Anmerkungen die Breite der Literatur mitgegeben ist, verdient höchstes
Lob und weite Verbreitung in an der Ökumenischen Bewegung interessierten
Kreisen. An die Sache, nicht an die Arbeit Winterhagers wäre noch die
Frage zu stellen, welchen Platz in diesem Schema und mithin in der
Ökumenischen Bewegung überhaupt die Altpreußische Union beanspruchen
kann. Muß sie nicht als erster großer Versuch gewertet werden, wie es
St. Neill tut?

Das Buch von Stephen Neill, der selber Missionar und Bischof und später
beigeordneter Sekretär des Ökumenischen Rates war, bietet eine überaus
flüssig geschriebene Kurzfassung der Geschichte der Ökumenischen Bewegung

von Edinburg bis Neu-Delhi in der Form von Lebensbeschreibungen
ökumenisch bedeutsamer Gestalten. Der humorvolle Stil läßt die Figuren
und Sachen klar und lebendig hervortreten. Von John R. Mott und Nathan
Söderblom über William Temple, Erzbischof Germanos und Dietrich Bon-
hoeffer bis zu Papst Johannes XXIII. - um nur einige zu nennen - ist der



Rezensionen 157

Bogen gespannt. Es ist ein spannendes und belehrendes Buch, geeignet für
alle, die sich das mühevolle Studium der Geschichte der Ökumenischen

Bewegung erleichtern wollen. Dieses Buch ist selbst ein Zeugnis für die Kraft
des Rufes zur Einheit. Klaus-Martin Beckmann, Bonn.

Geobg Eichholz (Hrsg.), Herr, tue meine Lippen auf. Eine Predigthilfe, 5.

Die alttestamentlichen Perikopen. 2., neugeschriebene Auflage. Wupper-
tal-Barmen, Emil Müller Verlag, 1961. VIII + 620 S. DM 26.40.

Ein überaus reizvolles und nützliches Buch. Es enthält 70

Predigtvorbereitungen über alttestamentliche Texte, verfaßt von 17 Mitarbeitern,
meist Alttestamentlern. Reizvoll vor allem die Mannigfaltigkeit der
exegetisch-homiletischen Methode. Neben den knappen Bemerkungen etwa von
Claus Westermann, dessen Beiträge stets nach einem einfachen Schema
aufgebaut sind: «Zur Exegese - Zur Predigt», finden sich eindringende exegetische

Studien - etwa von W. Zimmerli über Texte aus Ezechiel und andern
Büchern, von H. Wildberger über 5 Perikopen aus Jes. 1-35, von R. Rend-
torff, von A. J. Rasker etc. -, daneben rasch hingeworfene Aperçus - ich
denke an die Arbeiten von H.-J. Kraus -, kurze exegetische Einführungen
(O. Plöger), und gelegentlich auch ausführliche, eigentlich christlich-theo-
logische Predigtstudien (E. Jenni über Jes. 61, 1—6). Gemeinsam ist allen
Alttestamentlern die Bemühung, den Text für die Gemeindepredigt fruchtbar

zu machen. Mit andern Worten: wir treffen in den verschiedensten
Avataren die Frage nach der christologischen wie der aktuellen Bedeutung des

Alten Testaments. Die wenigen Beiträge von systematischen Theologen, vor
allem K. H. Miskotte, bringen eine etwas andere Note; hier überwiegt die
tiefschürfende, für den Alttestamentler nicht immer leicht zu fassende,
theologische Meditation. — Alles in allem : ein Band, der jedem viel zu biten hat,
der in seiner Verkündigung die ganze Heilsgeschichte zu Worte kommen läßt.

Carl A. Keller, Lausanne.

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschatj
Schweiz. The Ecumenical Review 14, 2 (1962): G. Not-h, Jesus Christ, the

Light of the World (141-153); P. D. Devanandan, Called to Witness (154-
163); M. Takenaka, Called to Service (164-176); J. A. Sittler, Called to
Unity (177-187); N. Nissiotis, The Witness and the Service of Eastern
Orthodoxy to the One Undivided Church (192-202); L. Newbigin, The
Missionary Dimension of the Ecumenical Movement (207-215); W. A. Visser
't Hooft, The Calling of the World Council of Churches (216-226). Evangelisches

Missions-Magazin 105, 4 (1961): I. Auf der Maur, Die Leitideen in den
Missionsenzykliken der Päpste Benedikt XV. bis Johannes XXIII (142-153) ;

W. Bieder, William Carey, 1761-1834 (153-173). Judaica 17, 4 (1961):
N. Krieger, Der Schrecken Isaaks (193-195); J. Jocz, The Invisibility of God


	Rezensionen

