Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 2

Artikel: Aspekte der Theologie Martin Bubers
Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aspekte der Theologie Martin Bubers

Bubers Gottes- und Glaubensvorstellung haben ihre Mitte in der
Beziehung des ewigen Du zum menschlichen Ich, die — sprachlich
und exegetisch gleich meisterhaft — als «Korrelation von Fiihrung
und Hingabe, Offenbarung und Entscheidung, Liebe und Liebe»
umschrieben wird!. Die Worte, welche die Beziehung Gottes zum
Menschen ansagen, entstammen sowohl biblischem «Realismus»?2 wie
existentialistischer Denkweise. Ist es Buber gelungen, mit beiden
Denkweisen eine Synthese zu erreichen, mit beiden jene Korrelation
anzusagen? — Wir orientieren uns im folgenden hauptsichlich an
Bubers theologischen Schriften.

Der Gott Abrahams li3t sich nicht mit einem geistigen oder mora-
lischen Prinzip verwechseln?. Das Volk Israel kennt ihn als «her-
ausholenden, fithrenden, wegweisenden Gott, dessen Schritt zwi-
schen dem einen rechten und den unzihligen falschen Wegen
scheidet». Es erfihrt sich als die Wandernden, denen Gott voran-
geht®. Der fithrende und herausholende Gott ist Israels Urerfah-
rung, die alsbald zur Trennung nétigender Glaube wird®. Buber
kann zwar die religiose Wirklichkeit auch mit dem «Unbegreiflich-
und Unheimlichwerden des Daseins zwischen Geburt und Tod»¢ be-
ginnen lassen. So scheint uns allerdings die grundlegende Gottes-
erfahrung durch die Erfahrung der Unsicherheiten der Existenz
beschrinkt, wenn nicht gar bedingt, der Glaube auf die Grenz-
situationen abgedringt zu werden?”. Auf der Hauptlinie seines theo-

1 M. Buber, Der Glaube der Propheten (1950), S. 58.

2 Ebd., S.219. Zum «Realismus des israelitischen Glaubens» vgl. auch
Moses (Ausgabe 1952), S. 221f.

8 Vgl. Gottesfinsternis (1953), S. 20. 24.

¢ Der Glaube der Propheten, S. 7f.

5 Ebd., S. 57.

6 Gottesfinsternis, S. 45.

7 Die Gefahr, da3 hier der Gott Abrahams durch die erschiitterte Existenz
verdringt wird, bleibt bestehen, auch wenn die Unsicherheit des Daseins
nicht auf das nur «relativ Unerkannte», sondern auf das «wesenhafte Ge-
heimnis» deuten soll (vgl. ebd.).



134 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

logischen Denkens aber bleibt deutlich, da3 der herausholende Gott
der Grund der Glaubenswirklichkeit ist.

Gott tut sich in tiberwéltigender, singularischer Erfahrung kundS$,
jedoch nicht auf innerweltliche Weise®. Der Realismus alttesta-
mentlicher Patriarchenlegenden klingt an, wenn Buber diese Er-
fahrung sowohl ein Geschehnis am Menschen wie eine Begegnung
nennt: «zuweilen wie ein Anhauch, zuweilen wie ein Ringkampf»10.
Gott ist das uneingeschrinkt Seiende, das als die «absolute Person
zu meinem Partner wird»1!. Er ist das als «unbedingtes Gegeniiber
Erfahrene oder Geglaubte»!2. Das Ineins von Widerfahrnis und Be-
gegnung, von (Glaube und Erfahrung bringt Gottes Gottheit und
des Menschen Menschlichkeit zu treffendem Ausdruck; das Mit-
einander von Glaube und Erfahrung insbesondere muf} die christ-
liche Theologie verstirkt zu einer pneumatologischen Begriindung
dieser Verbindung herausfordern.

Obwohl - oder gerade weil — Gott «wesenhaftes Geheimnis»!3 ist,
fal3t ihn der altisraelitisch Glaubende als «,selbstverstidndlich® seien-
den Gott» auf. Die kommentierenden Worte eines Hebrierbrief-
exegeten werden fiir Buber darum zur Kritik des christlichen Glau-
bensbegriffes: mindestens im Hebréerbrief ist die « Existenz Gottes
,keine Selbstverstindlichkeit, sondern ein Glaubensartikel; man
fiihlt nicht die Nidhe Gottes, sondern man glaubt an sie‘»1%. Buber
kommt das Verdienst zu, mit der Betonung der «Selbstverstind-
lichkeit» und «Ndhe» Gottes die Verwechslung des Glaubens mit ei-
nem Firwahrhalten radikal ausgeschlossen zu haben. Freilich ver-
steht auch das N. T. unter Glauben kein Fiirwahrhalten!®, obschon

8 Der Glaube der Propheten, S. 269. Buber statuiert hier einen Zusam-
menhang zwischen dem Fehlen dieser Erfahrung und dem religiésen Pragma-
tismus, wie er beim Propheten Ezechiel begegnet.

9 So ist das Satzchen in: Dialogisches Leben (1947), S. 120, zu verstehen:
das ewige Du kann nicht erfahren werden.

10 Dialogisches Leben, S. 117.

11 Gottesfinsternis, S. 57.

12 Ebd., S. 95.

13 Siehe Anm. 11.

14, Michel, Der Brief an die Hebraer (1936), S. 165; bei Buber ange-
fuhrt in Zwei Glaubensweisen (1950), S. 37.

15 Buber schaut zwar nicht den Innenbezirk des christlichen Glaubens,
wohl aber seinen Vorhof als ein «Furwahrhalten des bisher nicht fur wahr,
ja fir absurd Gehaltenen» an (Zwei Glaubensweisen, S. 8f.). Mit einer ge-
wissen Abschwichung konnte das allenfalls fiir Hebr. 11, 1. 6 gelten ; letzterer



U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 135

hier Selbstverstindlichkeit und Néihe Gottes nicht mehr unmittel-
bar in der Geschichte erlebt, sondern als eschatologische (teilweise
auch protologische, siehe Rom. 1, 20) verkiindigt werden.

Schopfung und Vollendung sind auf wunderbare Weise ineinander
verschlungen, wo Buber die Beziehung Gottes zu Abraham ein ge-
genseitiges Sehen werden laf3t. « Die gegenseitige Beziehung des For-
dernden, der nur um zu segnen fordert, und des Opfernden, der im
Augenblick der hochsten Opferbereitschaft den hochsten Segen
empfiangt, erscheint hier als die Gegenseitigkeit des Sehens... Der
Mensch sieht, und er sieht auch, dall er gesehen wird. Wenn das
Mitteln zwischen Oben und Unten die eine grolle Figenschaft des
Propheten ist, so ist dieses Sehen die andere... Nun aber erscheint
uns... die Vollkommenheit des Sehens als ein Sehen und Gesehen-
werden in einem.» 16

Was fiir ein Zerrbild von Gott und Mensch begegnet uns gegeniiber JHWH
und dem ersehen-sehenden Abraham in der Sarireschen Analyse des Blick-
phénomens! Eine kurze Zusammenfassung 143t hier den Unterschied in die
Augen springen. Nach J. P. Sartre werde ich mit unter dem Blick des andern
entfremdet, erfahre ich Demiitigung und Machtlosigkeit!?; der Blick des
andern ist der medusenhafte Blick, unter dem ich versteinere, als transzen-
dierendes «Fir-sich» selber transzendiert und zum Ding unter Dingen
werde 8. Deshalb geht die Begierde meines Existenzentwurfes auf das Er-
blickendsein aus, das niemals erblickt werden kann. Dieses Erblickendsein
ist aber fur Sartre nichts anderes als die Idee Gottes!?. In der Tat, ein solcher
Gott, der beflirchten miiBte, beim Erblicktwerden sich selbst zu verlieren,
kann nur Nicht-Gott sein — «absence radicale», wie Sartre die Gottesidee
nennt.

Bubers Ausfithrungen iiber das gegenseitige Sehen Gottes und
des Menschen miil3ten auch zur Auseinandersetzung fiihren mit einer
vom Huxistentialismus geprigten Theologie, in der das Sehen radikal
vom Glauben getrennt und abgewertet wird?2°. Der Mensch darf in

Vers ist ja schon nicht grundlos zum dictum probans des rémisch-katholi-
schen Glaubensbegriffes geworden, der gerade in dem von Ruber erwiihnten
Vorhof des Fiirwahrhaltens sein Zentrum besitzt.

16 Sehertum (1955), S. 44. Vgl. auch Moses, S. 16: « Das Geschichtswunder
ist keine Interpretation; es wird gesehen.»

17 J. P. Sartre, L’étre et le néant (1948), S. 487, 490f.

18 Ebd., S. 502. 19 Ebd., S. 495.

20 Vgl. etwa E. Fuchs, Zum hermeneutischen Problem in der Theologie
(1959), S. 304. Fuchs bemerkt zum Ostergeschehen, dafl die Junger «nicht
wegen, sondern trotz ihres Gesehenhabens zu glauben hatten».



136 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

der «Augenblickhaftigkeit des Augenblickes» leben?! — wobei «Au-
genblick» hier natiirlich nicht den abgeflachten zeitlichen, sondern
den urspriinglichen, personal-konkreten Sinn von «Blicken der
Augen» hat?2. Es ist klar, daBl dieser gottliche und menschliche
«Wesensblick»2® nicht auf einen optisierenden Denkprozel3 oder eine
die eigene Existenz einklammernde Hegemonie des Gesichtssinnes
hinauslaufen kann. Er bedeutet kein «Absehen» oder «Hinauf-
sehen» im Sinne der platonischen Ideenschau, sondern bleibt ein
«Herzusehen»??; er ist kein «In-Augenschein-nehmen», wohl aber
ein «In-die-Augen-sehen» 25,

Diese Korrelation des Sehens und Gesehenwerdens zeigt einmal
mehr, dal Bubers Theologie weder zu einem Subjektivismus noch
Objektivismus fiihrt; seine Glaubensvorstellung reicht darum auch
tiefer, als dal} sie «fides qua» oder «fides quae» heillen konnte.

2.

Die Beziehung des ewigen Du zum Menschen, die Korrelation
von Fiihrung und Hingabe, Liebe und Liebe, wird von Buber nicht
einfach als Analogie zu mitmenschlichen Beziehungen aufgefalit:
die besagte Korrelation kann namlich durchbrochen werden. Dieser
Durchbruch ist jedoch nur die Vertiefung der Beziehung Gottes zum
Menschen, die Markierung, daf3 sich hier Gott und Mensch gegen-
iiberstehen.

21 Gottesfinsternis, S. 53.

22 Der urspriingliche Sinn von «Augenblick» ist auch bei S. Kierkegaard
verlorengegangen. «Augenblick» meint in seiner Anthropologie die nur mo-
mentweise mogliche, das Existieren transzendierende, Einheit von Unend-
lichkeit und Endlichkeit, den Moment der Leidenschaft; in seiner Christo-
logie die Fiille der Zeit als das Ewige, das zugleich das Zukiinftige und das
Vergangene ist (nach H. Diem, Die Existentialdialektik von S. Kierkegaard
[1950], S. 19. 67, vgl. auch S. 64).

2 Zum Ausdruck vgl. Gottesfinsternis, S. 150.

2 Vgl. ebd., S. 51.

2% Ehbd., S. 56. Bubers Ausfihrungen tuber das Sehen mii3ten einmal eine
kritische Erorterung veranlassen, warum und mit welchem Recht die pro-
testantische Theologie im allgemeinen dem Horen gegeniiber dem Sehen
einen Vorrang gibt. Eine sprachgeschichtlich-etymologische Untersuchung
konnte vielleicht zeigen, dal Horen und Sehen urspriinglich, ontologisch,
dem selben Grund entstammen. Vgl. auch H. Wenz, Sehen und Glauben
bei Johannes: Theol. Zeitschrift 17 (1961), S. 22.




U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 137

Zunichst ist darauf zu verweisen, dall Buber eine Identifizierung
Gottes mit dem Begriff « Person» ablehnt. Zumal eine statische, de-
finitorische Aussage, «dall Gott Person ‘ist’», schlie3t er aus?¢. Hier
bemerken wir zwei Gesichtspunkte: einerseits darf das «Absolute»
nicht auf die Personhaftigkeit «reduziert» werden, andererseits ist
Gottes Personhaftigkeit als seine liebende Tat zu verstehen??. Der
erste Gesichtspunkt beriihrt sich mit Paul Tillichs Relativierung
des «Personalismus» in der Gottesvorstellung?s. Weil jedoch der
zweite fiir Buber der mafBgebende ist, weil fiir ihn Gottes Person-
haftigkeit das Ziel seiner liebenden Offenbarung ist, bleibt eine
deutliche Differenz zur Gottesvorstellung Tillichs2°.

Beachten wir eine weitere Vertiefung der Beziehung des Men-
schen zu Gott: diese mull auch dann durchgehalten werden, wenn
Gott sich nicht mehr liebend offenbart, sondern sich verbirgt3°. Hat
Buber zunichst das Darum des Glaubens unterstrichen (siehe Ab-
schnitt I), so weill er jetzt sein Dennoch zu markieren. Hiob hat
«vordem den wahren Gott als den Nahen und Vertrauten gekannt.
Jetzt erfahrt er ihn nur noch durch das Leid und den Widerspruch,
aber auch so erfihrt er Gott»3. Dem klagenden Hiob tut sich
schlieBlich Gottes Gotthaftigkeit kund, «in der alles, was der Mensch
als Sinn und Zweck fafit, zugleich aufgehoben und erfiillt ist»32.

26 Gottesfinsternis, S. 72.

27 Ebd., S.117: «Ja, dem Gliubigen wire das Bekenntnis gestattet, Gott
sei ihm zuliebe Person geworden, weil es unsrer menschlichen Wesensart
nach eine gegenseitige Beziehung mit uns nur als eine personhafte gibt.»

28 «The idea of God was less and more than personal, as well as personal »
(Paul Tillich, The Protestant Era [1948], S.63). Gott ist zwar der Grund alles
Personenhaften, aber nicht der «personliche Gott» (Systematische Theologie 1
[Ausgabe 1956], S. 283).

29 Immerhin kann Tillich betonen: «The depth of being cannot be sym-
bolized by objects taken from a realm which is lower than the personal,
from the realm of things or sub-personal living beings» (Theology of Culture
[1959], S. 132). Doch bleibt fir Tillich Gott eine Synthese des Perstnlichen
und des Nichtpersonlichen, wihrend fiir Buber das Nicht-, bzw. Uberpersén-
liche viel eher terminus a quo, die Personhaftigkeit aber terminus ad quem
Gottes und seiner Offenbarung ist. Der von beiden verwendete Begriff
«Person» ist nicht identisch; Tillich engt ihn eher auf « Bewultseinszentrum»
ein als Buber. Von einem streng trinitdatstheologisch konzipierten Person-
begriff her ergiibe sich natiirlich eine andere Problemlésung.

30 Uber den sich verbergenden Gott vgl. Gottesfinsternis, S. 78.

31 Der Glaube der Propheten, S. 276.

32 Ebd., S. 279.



138 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

Der Mensch erfihrt und glaubt eben mit Gott nicht das Gute, son-
dern das «Ubergute»3. Der sich verbergende Gott versucht den
Menschen. Von Abraham, der Isaak opfern sollte, wurde gerade um
der Intention willen mit dullerstem Ernst die Tat selber gefordert.
«Das ist es, was die alttestamentliche Glaubigkeit... das ,Ver-
suchen‘ nannte. Es ist die Realitdt des ,Moloch‘ in JHWH. »34,

Doch gelten hier wichtige Einschrinkungen. Es ist gerade fiir
einen sich nur allzu sehr auf die Verzweiflung und die Ratlosigkeit
der Zeit ausrichtenden protestantischen Glaubensbegriff bedeut-
sam, dafl bei Buber das Glaubensdarum nicht vom Glaubens-
dennoch absorbiert wird. Einmal trifft das Sich-Verbergen und
Versuchen Gottes als kontingente Schickung ein, die kein apriori-
stisches Strukturgesetz des Glaubens ausmacht?®. In diesem Zu-
sammenhang ist eine Bemerkung Bubers denkwiirdig, wonach das
Gottesverhéltnis sowohl eine autarke Religion als auch eine autarke
Ethik ausschlieB3t. In der Beziehung zu Gott kann «wie das Ethische
nicht vom Religitsen so dieses von jenem nicht abgelost werden»36.
M. a. W., Religion, die sich nicht wesentlich an den Gerechtigkeit
und Liebe fordernden und schenkenden Gott hielte, wiirde sich als
autark gebidrden und so die Wahrheit verfehlen. Darum kritisiert
Buber diejenige Phase im Denken Kierkegaards, in der das Re-
ligiose durch einen « Sprung» vom Ethischen getrennt ist 7.

33 Vgl. Gottesfinsternis, S. 71, B

31 Konigtum Gottes, S. 102. — Damit — und auch mit dem «Uberguten»
(s. 0.) — will Buber allerdings keinen gnostischen Gott voraussetzen, in dem
Gut und Bose «einander gleichsam ausbalancieren»; er will aus Gott keinen
halbsatanischen Demiurgen machen, wie C. G. Jung das tut (Gottesfinster-
nis, S. 104 u. 112). Wenn Buber freilich 1952 in &hnlichem Zusammenhang
schreibt: « Der Moloch ahmt die Stimme Gottes nach» (ebd., S. 142) — so be-
deutet das doch ein sachliches, wohl durch das Erleben des Zweiten Welt-
krieges mitbedingtes Abriicken von dem im Jahre 1932 noch akzeptierten
und nicht zu verwegen empfundenen «,Moloch® in JHWH».

35 Vgl. Gottesfinsternis, S. 142. Der Gott, der das Ethische suspendiert,
tritt dem Auserwihlten, Abraham, gegeniiber; «von dir und mir» ist jedoch
«nicht viel mehr als das grundlegend Ethische gefordert».

38 Dialogisches Leben, S. 212f. Beachte auch, wie Buber den Religions-
begriff relativiert und ihn zugleich dem Gottesverhéltnis integriert: Die
Liebe zu Gott «ist etwas Wesensanderes als die Liebe zur Religion und die
Erkenntnis der Sittlichkeit, wie wohl sie beide einschlieBt» (Gottesfinsternis,

S. 66).
37 Dialogisches Leben, S. 213. Im Zusammenhang mit der Wiirdigung des
Ethischen unterstreicht Buber die Bedeutung der Mitmenschlichkeit und



U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 139

So kénnte Martin Buber den von Goethe bis heute vielen einleuchtenden,
jegliche Beziehung zwischen Gott und Mensch liberhaupt aufhebenden Satz
Spinozas nicht bejahen®®: « Wer Gott recht liebt, mufl nicht verlangen, daf
Gott ihn wieder liebe.» Immerhin billigt Buber die vom erwihnten Satz gar
nicht so weit entfernten Ausfithrungen Spinozas, wonach die Gottesliebe
der Menschen als Liebe Gottes zu sich selbst verstanden werden muf3 3°. Hier
hat eine Art von Mystik seinen Korrelationsgedanken verdringt. Ob bei
Buber wirklich eine fruchtbare Synthese zwischen Mystik und Prophetismus
vorliegt, wie Tillich lobend erwihnt, scheint uns darum mindestens von
dieser Stelle aus fraglich zu sein4°,

Schlieflich beruht die Beziehung des Menschen zum sich verber-
genden Gott doch im géttlichen Erbarmen?!. Wir leben vor einem
Gott, den wir weder beschworen konnen noch an dem wir zu ver-
zagen brauchen 2,

3.

Der herausholende, sich erbarmende Gott begriindet, vertieft
und erhilt des Menschen Beziehung zu ihm. Allein, nun scheint
dieses Verhiltnis doch auseinanderzubrechen. Buber gelingt es ndm-
lich nicht iiberall, den Menschen als bleibenden Partner im Gottes-
bund zu belassen. In bezug auf den Freiheitsbegriff begegnet eine
existentialistische Denkweise, die sich mit dem biblischen «Realis-
mus», mit der Gottheit Gottes kaum vertréigt: Buber verleiht dem
Partner Gottes eine problematische Freiheit, die man als das Frag-
mal einer abstrakten Entscheidungsfidhigkeit, nicht aber als das
Kennzeichen menschlichen Seins von Gott her und zu ihm hin
akzeptieren kann. Der erschaffene Mensch ist nach Buber mit «wirk-
licher Entscheidungsfihigkeit» ausgestattet worden, in der er «dem

kritisiert deshalb Kierkegaards «Kategorie des Einzelnen» (ebd.); éhnliche
Vorbehalte macht Buber in bezug auf Kierkegaards Darstellung von Abra-
hams Opfergang in «Furcht und Zittern» (Gottesfinsternis, 8. 1391.).

38 Zitiert von M. Werner, Der protestantische Weg des Glaubens, 1
(1955), 8. 657.

39 (Jottesfinsternis, S. 21.

40 Tillich, (A. 29), S. 188ff.

41 (Gottesfinsternis, S. 46. Hiob muBte an Gott und an der Welt verzwei-
feln, wenn Gott sich seiner nicht erbarmte.

42 Vel. die tiefsinnige Deutung des Ja-huwanamens (Moses, S. 61f. und
Konigtum Gottes, S. 84). Der radikale Zweifel, der fir Tillichs «absoluten
Glauben» konstitutiv ist (siehe Der Mut zum Sein [1958], S. 131 u. 127{f.),
gehort deshalb bei Buber nicht zum Wesen des Glaubens.



140 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

gebietenden Willen JHWHs wirksam zu widerstreben vermag»43.
Einerseits ist der Mensch einer Freiheit des Immer-Noch der Um-
kehr#* iibereignet, andererseits vollzieht sich diese Freiheit als ein
Immer-Wieder der Auflehnung gegen Gott*5. Solche Freiheit 146t
die «geschichtliche Situation» zweideutig werden, welche die Art
des Gottesverhiltnisses bestimmt. Wenn nun Buber schreibt, Zeiten
der falschen Sicherheit gebiihre der aufriittelnde Unheilsspruch,
Zeiten der Not, Reue und Umkehr der ermunternde Heilsspruch 6,
so verwickelt er sich in Widerspriiche zu der von ihm bejahten
spatjiidischen Lehre iiber die Middoth (Verhaltungsweisen) Gottes.
Danach sind die Middoth des Gerichtes und der Gnade immer mit-
einander verbunden, wobei jedoch die Midda der Gnade die stirkere
ist4”. Wie soll aber diese Behauptung aufrechterhalten werden,
wenn sich die Middoth Gottes nach der durch die zweideutige Frei-
heit gepréigten «geschichtlichen Situation» richten miissen? Fak-
tisch konnte sich Gottes Gnade nur dann stirker erweisen, wenn ein
fir allemal eine geschichtliche Situation eintrife, in der eindeutig
die Freiheit der Umkehr zu Gott hin vollzogen wiirde. Das kénnte
aber nur aus einem unbegriindeten Optimismus heraus statuiert
werden, zumal Buber die Freiheit zu Gott hin bewul3t nicht in der
Gnade wurzeln und von ihr umschlossen sein 1a{t48.

M. a. W., die menschliche Beziehung zu Gott wird darum pro-
blematisch, weil dem Menschen in diesem Verhiltnis ein liberum
arbitrium zugesprochen wird. Der Mensch jedoch, der sich gleicher-
maflen (wie er sich gleichermallen fiir eine Méglichkeit A oder B
entschliefen kann) fiir oder gegen seinen Schopfer zu entscheiden
vermag, ist ein Phantom; er ist faktisch der von Gott losgeloste
Mensch. Die immer schon zur Wirklichkeit gewordene Moglichkeit

43 Der Glaube der Propheten, S. 149.

44 Ebd., 8. 150. Auch die radikale Unheilsansage der Propheten bestétigt
diese Freiheit.

45 Vgl. ebd., S. 300.

16 Ebd., S. 256.

47 Zwel Glaubensweisen, S. 157.

48 Das Absolute «gibt uns etwas zu ergreifen, aber es gibt uns nicht das
Ergreifen» (Gottesfinsternis, S.120). In den Kategorien der christlichen
Dogmengeschichte gemessen nidhert sich Buber einer kryptopelagianischen
Position, wenn er bemerkt, bei der Umkehr miisse der Kranke sich zuerst
dem Arzte zuwenden, ehe dieser eingreifen kénne (Der Glaube der Propheten,
S. 178).



U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 141

der Auflehnung auf den «Einhauch des Schopfers»® zuriickzu-
fithren — das zieht eine sonst von Buber gemiedene Alternative
nach sich : entweder eine Irrationalisierung Gottes und des Menschen
zu halbddmonischen Wesen oder eine Rationalisierung des Schop-
fungsgedankens zu einem alles umfassenden Urhebertum 5°.

Nicht das Immer-Noch der Umkehr, sondern das Immer-Schon
der Abkehr, der Verlust der Freiheit fiir Gott, charakterisiert unsere
Situation5l. Noch mehr aber als von der Hamartologie her mii3te
der Bubersche Freiheitsbegriff christologisch-soteriologisch in Frage
gestellt werden — gerade wegen der tiefsten Intention seiner Theo-
logie, wegen der bleibenden Partnerschaft des Menschen mit Gott.
Paulus verkiindet uns das eine Ereignis des Gottesgerichtes und der
«Gottesfinsternis» %2, das zugleich hochster Krweis der Gottesgnade
ist®3, als das Ende des alten Aeons (1. Kor. 10, 11; 2. Kor. 5, 17).
Darum mul} nicht der Mensch der zweideutigen geschichtlichen Si-
tuation zu Gott in Beziehung treten, sondern darf der Mensch der
neuen Kreatur dem Gott antworten, dessen Gericht sich ein fiir
allemal als Gnade erwiesen hat. Diesem Menschen ist nicht die Frei-
heit des Immer-Wieder der Abkehr, sondern die des Immer-zu-Gott-

49 Der Glaube der Propheten, S. 149; vgl. auch S. 300. Deuterojesaja er-
freut sich bei Buber geringerer Wertschitzung als Jesaja, weil jener im
Gegensatz zu diesem nicht erkennt, «daB3 Gott seinem Geschopf unerbittlich
die Kraft verleiht, sich gegen ihn aufzulehnen».

50 Wir sind uns bewuf3t, nicht auf alle Aspekte des Buberschen Freiheits-
begriffes verwiesen zu haben, insbesondere nicht auf seinen tiefsinnigen, an
die Freiheitsidee N. Berdiajews erinnernden Gedankengang tiber die «Ge-
wohnheitsseele» und die « Uberraschungsseele» (Sehertum, S. 73).

51 Vgl. H. Ott, Dogmatik und Verkiindigung (1961), S. 101. — E. Brunner
argumentiert von der Hamartologie her gegen Bubers Glaubensverstindnis,
Dogmatik, 3 (1960), S.189. Brunners Anthropologie und besonders seine
vor dem Erscheinen der Dogmatik 3 entwickelte Freiheitsauffassung diirfte
aber wenig geeignet sein, die Bubers zu widerlegen, da Brunner den Begriff
einer formalen Freiheit theologisch positiv verwendet (vgl. meine auf Anfang
1962 erscheinende Dissertation, Der Freiheitsbegriff in der Kirchlichen Dog-
matik Karl Barths, 3. Teil, Kap. 1, Anm. 22 u. 15).

52 Vgl. Gottesfinsternis, S. 150.

53 Buber millversteht Paulus, wenn er meint, dieser verteile Gottes Ge-
rechtigkeit und erlésende Gnade an diesen, bzw. an den kommenden Aeon
(Zwei Glaubensweisen, S. 158). Zur Pauluskritik Bubers ist die sorgféltige
Studie von D. G. Schrenk, Martin Bubers Beurteilung des Paulus in seiner
Schrift «Zwei Glaubensweisen»: Judaica 8 (1952) zu vergleichen, in unserm
Zusammenhang besonders S. 22.



142 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

hin verliehen. Denn ihm steht nicht das «Absolute» gegeniiber, das
kein Ergreifen gibt, sondern der Gott, der Wollen und Vollbringen
wirkt (Phil. 2, 13)54.

Bubers Gottes- und Glaubensvorstellung ist um ihres Realismus
und Personalismus willen nicht nur ein Weggefihrte, sondern auch
ein Wegleiter fiir die christliche Anthropologie, Eschatologie und
Protologie. Nur dort, wo sich ein die paulinische Theologie aus-
schlieBender Existentialismus bemerkbar machte, der die wirkliche
Partnerschaft des Menschen mit Gott gefihrdete, brachten wir un-
sere Vorbehalte an.

Ulrich Hedinger, Fillanden, Kt. Ziirich.

54 Vgl. auch A. 48.



	Aspekte der Theologie Martin Bubers

