
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 2

Artikel: Aspekte der Theologie Martin Bubers

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aspekte der Theologie Martin Bubers

Bubers Gottes- und Glaubensvorstellung haben ihre Mitte in der

Beziehung des ewigen Du zum menschlichen Ich, die - sprachlich
und exegetisch gleich meisterhaft - als «Korrelation von Führung
und Hingabe, Offenbarung und Entscheidung, Liebe und Liebe»
umschrieben wird1. Die Worte, welche die Beziehung Gottes zum
Menschen ansagen, entstammen sowohl biblischem «Realismus»2 wie
existentialistischer Denkweise. Ist es Buber gelungen, mit beiden
Denkweisen eine Synthese zu erreichen, mit beiden jene Korrelation
anzusagen? - Wir orientieren uns im folgenden hauptsächlich an
Bubers theologischen Schriften.

1.

Der Gott Abrahams läßt sich nicht mit einem geistigen oder
moralischen Frinzip verwechseln3. Das Volk Israel kennt ihn als
«herausholenden, führenden, wegweisenden Gott, dessen Schritt
zwischen dem einen rechten und den unzähligen falschen Wegen
scheidet». Es erfährt sich als die Wandernden, denen Gott vorangeht4.

Der führende und herausholende Gott ist Israels Urerfah-
rung, die alsbald zur Trennung nötigender Glaube wird5. Buber
kann zwar die religiöse Wirklichkeit auch mit dem «Unbegreiflich-
und Unheimlichwerden des Daseins zwischen Geburt und Tod»6
beginnen lassen. So scheint uns allerdings die grundlegende
Gotteserfahrung durch die Erfahrung der Unsicherheiten der Existenz
beschränkt, wenn nicht gar bedingt, der Glaube auf die Grenz-
Situationen abgedrängt zu werden7. Auf der Hauptlinie seines theo-

1 M. Buber, Der Glaube der Propheten (1950), S. 58.
2 Ebd., S. 219. Zum «Realismus des israelitischen Glaubens» vgl. auch

Moses (Ausgabe 1952), S. 221 f.
3 Vgl. Gottesfinsternis (1953), S. 20. 24.
4 Der Glaube der Propheten, S. 7 f.
5 Ebd., S. 57.
6 Gottesfinsternis, S. 45.
7 Die Gefahr, daß hier der Gott Abrahams durch die erschütterte Existenz

verdrängt wird, bleibt bestehen, auch wenn die Unsicherheit des Daseins
nicht auf das nur «relativ Unerkannte», sondern auf das «wesenhafte
Geheimnis» deuten soll (vgl. ebd.).



134 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

logischen Denkens aber bleibt deutlich, daß der herausholende Gott
der Grund der Glaubenswirklichkeit ist.

Gott tut sich in überwältigender, singularischer Erfahrung kund8,
jedoch nicht auf innerweltliche Weise9. Der Realismus alttesta-
mentlicher Patriarchenlegenden klingt an, wenn Buber diese

Erfahrung sowohl ein Geschehnis am Menschen wie eine Begegnung
nennt: «zuweilen wie ein Anhauch, zuweilen wie ein Ringkampf»10.
Gott ist das uneingeschränkt Seiende, das als die «absolute Person

zu meinem Partner wird»11. Er ist das als «unbedingtes Gegenüber
Erfahrene oder Geglaubte »12. Das Ineins von Widerfahrnis und
Begegnung, von Glaube und Erfahrung bringt Gottes Gottheit und
des Menschen Menschlichkeit zu treffendem Ausdruck; das
Miteinander von Glaube und Erfahrung insbesondere muß die christliche

Theologie verstärkt zu einer pneumatologischen Begründung
dieser Verbindung herausfordern.

Obwohl - oder gerade weil - Gott «wesenhaftes Geheimnis»13 ist,
faßt ihn der altisraelitisch Glaubende als «selbstverständlich' seienden

Gott» auf. Die kommentierenden Worte eines Hebräerbrief -

exegeten werden für Buber darum zur Kritik des christlichen
Glaubensbegriffes : mindestens im Hebräerbrief ist die «Existenz Gottes
,keine Selbstverständlichkeit, sondern ein Glaubensartikel; man
fühlt nicht die Nähe Gottes, sondern man glaubt an sie'»14. Buber
kommt das Verdienst zu, mit der Betonung der «Selbstverständlichkeit»

und «Nähe» Gottes die Verwechslung des Glaubens mit
einem Eürwahrhalten radikal ausgeschlossen zu haben. Freilich
versteht auch das N. T. unter Glauben kein Eürwahrhalten15, obschon

8 Der Glaube der Propheten, S. 269. Buber statuiert hier einen
Zusammenhang zwischen dem Fehlen dieser Erfahrung und dem religiösen Pragmatismus,

wie er beim Propheten Ezechiel begegnet.
9 So ist das Sätzchen in: Dialogisches Leben (1947), S. 120, zu verstehen:

das ewige Du kann nicht erfahren werden.
10 Dialogisches Leben, S. 117.
11 Gottesfinsternis, S. 57.
12 Ebd., S. 95.
13 Siehe Anm. 11.
14 O.Michel, Der Brief an die Hebräer (1936), S. 165; bei Buber angeführt

in Zwei Glaubensweisen (1950), S. 37.
15 Buber schaut zwar nicht den Innenbezirk des christlichen Glaubens,

wohl aber seinen Vorhof als ein «Fürwahrhalten des bisher nicht für wahr,
ja für absurd Gehaltenen» an (Zwei Glaubensweisen, S. 8f.). Mit einer
gewissen Abschwächung könnte das allenfalls für Hebr. 11, 1. 6 gelten; letzterer



U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 135

hier Selbstverständlichkeit und Nähe Gottes nicht mehr unmittelbar

in der Geschichte erlebt, sondern als eschatologische (teilweise
auch protologische, siehe Rom. 1, 20) verkündigt werden.

Schöpfung und Vollendung sind auf wunderbare Weise ineinander
verschlungen, wo Buber die Beziehung Gottes zu Abraham ein
gegenseitiges Sehen werden läßt. «Die gegenseitige Beziehung des

Fordernden, der nur um zu segnen fordert, und des Opfernden, der im
Augenblick der höchsten Opferbereitschaft den höchsten Segen

empfängt, erscheint hier als die Gegenseitigkeit des Sehens... Der
Mensch sieht, und er sieht auch, daß er gesehen wird. Wenn das

Mitteln zwischen Oben und Unten die eine große Eigenschaft des

Propheten ist, so ist dieses Sehen die andere... Nun aber erscheint

uns... die Vollkommenheit des Sehens als ein Sehen und Gesehenwerden

in einem.»16

Was für ein Zerrbild von Gott und Mensch begegnet uns gegenüber JHWH
und dem ersehen-sehenden Abraham in der Sartresehen Analyse des

Blickphänomens! Eine kurze Zusammenfassung läßt hier den Unterschied in die
Augen springen. Nach J. P. Sartre werde ich mit unter dem Blick des andern
entfremdet, erfahre ich Demütigung und Machtlosigkeit17; der Blick des
andern ist der medusenhafte Blick, unter dem ich versteinere, als transzen-
dierendes «Für-sich» selber transzendiert und zum Ding unter Dingen
werde18. Deshalb geht die Begierde meines Existenzentwurfes auf das
Erblickendsein aus, das niemals erblickt werden kann. Dieses Erblickendsein
ist aber für Sartre nichts anderes als die Idee Gottes19. In der Tat, ein solcher
Gott, der befürchten müßte, beim Erblicktwerden sich selbst zu verlieren,
kann nur Nicht-Gott sein - «absence radicale», wie Sartre die Gottesidee
nennt.

Bubers Ausführungen über das gegenseitige Sehen Gottes und
des Menschen müßten auch zur Auseinandersetzung führen mit einer
vom Existentialismus geprägten Theologie, in der das Sehen radikal
vom Glauben getrennt und abgewertet wird20. Der Mensch darf in

Vers ist ja schon nicht grundlos zum dictum probans des römisch-katholischen

Glaubensbegriffes geworden, der gerade in dem von Ruber erwähnten
Vorhof des Fürwahrhaltens sein Zentrum besitzt.

16 Sehertum (1955), S. 44. Vgl. auch Moses, S. 16: «Das Geschichtswunder
ist keine Interpretation; es wird gesehen.»

17 J. P. Sartre, L'être et le néant (1948), S. 487. 490f.
18 Ebd., S. 502. 19 Ebd., S. 495.
20 Vgl. etwa E. Fuchs, Zum hermeneutischen Problem in der Theologie

(1959), S. 304. Fuchs bemerkt zum Ostergeschehen, daß die Jünger «nicht
wegen, sondern trotz ihres Gesehenhabens zu glauben hatten».



136 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

der «Augenblickhaftigkeit des Augenblickes» leben21 - wobei
«Augenblick» hier natürlich nicht den abgeflachten zeitlichen, sondern
den ursprünglichen, personal-konkreten Sinn von «Blicken der

Augen» hat22. Es ist klar, daß dieser göttliche und menschliche
«Wesensblick»23 nicht auf einen optisierenden Denkprozeß oder eine
die eigene Existenz einklammernde Hegemonie des Gesichtssinnes
hinauslaufen kann. Er bedeutet kein «Absehen» oder «Hinaufsehen»

im Sinne der platonischen Ideenschau, sondern bleibt ein
«Herzusehen»24; er ist kein «In-Augenschein-nehmen», wohl aber
ein «In-die-Augen-sehen»25.

Diese Korrelation des Sehens und Gesehenwerdens zeigt einmal
mehr, daß Bubers Theologie weder zu einem Subjektivismus noch

Objektivismus führt; seine Glaubensvorstellung reicht darum auch

tiefer, als daß sie « fides qua» oder « fides quae» heißen könnte.

2.

Die Beziehung des ewigen Du zum Menschen, die Korrelation
von Führung und Hingabe, Liebe und Liebe, wird von Buber nicht
einfach als Analogie zu mitmenschlichen Beziehungen aufgefaßt:
die besagte Korrelation kann nämlich durchbrochen werden. Dieser
Durchbruch ist jedoch nur die Vertiefung der Beziehung Gottes zum
Menschen, die Markierung, daß sich hier Gott und Mensch
gegenüberstehen.

21 Gottesfinsternis, S. 53.
22 Der ursprüngliche Sinn von «Augenblick» ist auch bei S. Kierkegaard

verlorengegangen. «Augenblick» meint in seiner Anthropologie die nur
momentweise mögliche, das Existieren transzendierende, Einheit von
Unendlichkeit und Endlichkeit, den Moment der Leidenschaft; in seiner Christo-
logie die Fülle der Zeit als das Ewige, das zugleich das Zukünftige und das

Vergangene ist (nach H. Diem, Die Existentialdialektik von S. Kierkegaard
[1950], S. 19. 67, vgl. auch S. 64).

23 Zum Ausdruck vgl. Gottesfinsternis, S. 150.
24 Vgl. ebd., S. 51.
25 Ebd., S. 56. Bubers Ausführungen über das Sehen müßten einmal eine

kritische Erörterung veranlassen, warum und mit welchem Recht die
protestantische Theologie im allgemeinen dem Hören gegenüber dem Sehen
einen Vorrang gibt. Eine sprachgeschichtlich-etymologische Untersuchung
könnte vielleicht zeigen, daß Hören und Sehen ursprünglich, ontologisch,
dem selben Grund entstammen. Vgl. auch H. Wenz, Sehen und Glauben
bei Johannes: Theol. Zeitschrift 17 (1961), S. 22.



TJ. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Buhers 137

Zunächst ist darauf zu verweisen, daß Buber eine Identifizierung
Gottes mit dem Begriff «Person» ablehnt. Zumal eine statische, de-

finitorische Aussage, «daß Gott Person 'ist'», schließt er aus26. Hier
bemerken wir zwei Gesichtspunkte: einerseits darf das «Absolute»
nicht auf die Personhaftigkeit «reduziert» werden, andererseits ist
Gottes Personhaftigkeit als seine liebende Tat zu verstehen27. Der
erste Gesichtspunkt berührt sich mit Paul Tillichs Relativierung
des «Personalismus» in der Gottesvorstellung28. Weil jedoch der
zweite für Buber der maßgebende ist, weil für ihn Gottes
Personhaftigkeit das Ziel seiner liebenden Offenbarung ist, bleibt eine
deutliche Differenz zur GottesVorstellung Tillichs29.

Beachten wir eine weitere Vertiefung der Beziehung des
Menschen zu Gott: diese muß auch dann durchgehalten werden, wenn
Gott sich nicht mehr liebend offenbart, sondern sich verbirgt30. Hat
Buber zunächst das Darum des Glaubens unterstrichen (siehe
Abschnitt I), so weiß er jetzt sein Dennoch zu markieren. Hiob hat
«vordem den wahren Gott als den Nahen und Vertrauten gekannt.
Jetzt erfährt er ihn nur noch durch das Leid und den Widerspruch,
aber auch so erfährt er Gott»31. Dem klagenden Hiob tut sich
schließlich Gottes Gotthaftigkeit kund, «in der alles, was der Mensch
als Sinn und Zweck faßt, zugleich aufgehoben und erfüllt ist»32.

26 Gottesfinsternis, S. 72.
27 Ebd., S. 117: «Ja, dem Gläubigen wäre das Bekenntnis gestattet, Gott

sei ihm zuliebe Person geworden, weil es unsrer menschlichen Wesensart
nach eine gegenseitige Beziehung mit uns nur als eine personhafte gibt.»

28 «The idea of God was less and more than personal, as well as personal »

(Paul Tillich, The Protestant Era [1948], S .63). Gott ist zwar der Grund alles
Personenhaften, aber nicht der «persönliche Gott» (Systematische Theologie I
[Ausgabe 1956], S. 283).

29 Immerhin kann Tillich betonen: «The depth of being cannot be
symbolized by objects taken from a realm which is lower than the personal,
from the realm of things or sub-personal living beings» (Theology of Culture
[1959], S. 132). Doch bleibt für Tillich Gott eine Synthese des Persönlichen
und des Nichtpersönlichen, während für Buber das Nicht-, bzw. Überpersönliche

viel eher terminus a quo, die Personhaftigkeit aber terminus ad quem
Gottes und seiner Offenbarung ist. Der von beiden verwendete Begriff
«Person» ist nicht identisch; Tillich engt ihn eher auf «Bewußtseinszentrum»
ein als Buber. Von einem streng trinitätstheologisch konzipierten Personbegriff

her ergäbe sich natürlich eine andere Problemlösung.
30 Über den sich verbergenden Gott vgl. Gottesfinsternis, S. 78.
31 Der Glaube der Propheten, S. 276.
32 Ebd., S. 279.



138 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

Der Mensch erfährt und glaubt eben mit Gott nicht das Gute,
sondern das «Übergute»33. Der sich verbergende Gott versucht den
Menschen. Von Abraham, der Isaak opfern sollte, wurde gerade um
der Intention willen mit äußerstem Ernst die Tat selber gefordert.
«Das ist es, was die alttestamentliche Gläubigkeit... das
,Versuchen' nannte. Es ist die Realität des ,Moloch' in JHWH.»34.

Doch gelten hier wichtige Einschränkungen. Es ist gerade für
einen sich nur allzu sehr auf die Verzweiflung und die Ratlosigkeit
der Zeit ausrichtenden protestantischen Glaubensbegriff bedeutsam,

daß bei Buber das Glaubensdarum nicht vom Glaubens-
dennoch absorbiert wird. Einmal trifft das Sich-Verbergen und
Versuchen Gottes als kontingente Schickung ein, die kein apriori-
stisches Strukturgesetz des Glaubens ausmacht35. In diesem
Zusammenhang ist eine Bemerkung Bubers denkwürdig, wonach das
Gottesverhältnis sowohl eine autarke Religion als auch eine autarke
Ethik ausschließt. In der Beziehung zu Gott kann «wie das Ethische
nicht vom Religiösen so dieses von jenem nicht abgelöst werden»36.
M. a. W., Religion, die sich nicht wesentlich an den Gerechtigkeit
und Liebe fordernden und schenkenden Gott hielte, würde sich als
autark gebärden und so die Wahrheit verfehlen. Darum kritisiert
Buber diejenige Phase im Denken Kierkegaards, in der das
Religiöse durch einen «Sprung» vom Ethischen getrennt ist37.

33 Vgl. Gottesfinsternis, S. 71.
34 Königtum Gottes, S. 102. - Damit - und auch mit dem «Uberguten»

(s. o.) - will Buber allerdings keinen gnostischen Gott voraussetzen, in dem
Gut und Böse «einander gleichsam ausbalancieren»; er will aus Gott keinen
halbsatanischen Demiurgen machen, wie C. G. Jung das tut (Gottesfinsternis,

S. 104 u. 112). Wenn Buber freilich 1952 in ähnlichem Zusammenhang
schreibt: «Der Moloch ahmt die Stimme Gottes nach» (ebd., S. 142) - so
bedeutet das doch ein sachliches, wohl durch das Erleben des Zweiten
Weltkrieges mitbedingtes Abrücken von dem im Jahre 1932 noch akzeptierten
und nicht zu verwegen empfundenen «,Moloch' in JHWH».

35 Vgl. Gottesfinsternis, S. 142. Der Gott, der das Ethische suspendiert,
tritt dem Auserwählten, Abraham, gegenüber; «von dir und mir» ist jedoch
«nicht viel mehr als das grundlegend Ethische gefordert».

36 Dialogisches Leben, S. 212f. Beachte auch, wie Buber den Religionsbegriff

relativiert und ihn zugleich dem Gottesverhältnis integriert: Die
Liebe zu Gott «ist etwas Wesensanderes als die Liebe zur Religion und die
Erkenntnis der Sittlichkeit, wie wohl sie beide einschließt» (Gottesfinsternis,
S. 66).

37 Dialogisches Leben, S. 213. Im Zusammenhang mit der Würdigung des

Ethischen unterstreicht Buber die Bedeutung der Mitmenschlichkeit und



U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 139

So könnte Martin Buber den von Goethe bis heute vielen einleuchtenden,
jegliche Beziehung zwischen Gott und Mensch überhaupt aufhebenden Satz
Spinozas nicht bejahen38: «Wer Gott recht liebt, muß nicht verlangen, daß
Gott ihn wieder liebe. » Immerhin billigt Buber die vom erwähnten Satz gar
nicht so weit entfernten Ausführungen Spinozas, wonach die Gottesliebe
der Menschen als Liebe Gottes zu sich selbst verstanden werden muß39. Hier
hat eine Art von Mystik seinen Korrelationsgedanken verdrängt. Ob bei
Buber wirklich eine fruchtbare Synthese zwischen Mystik und Prophetismus
vorliegt, wie Tillich lobend erwähnt, scheint uns darum mindestens von
dieser Stelle aus fraglich zu sein40.

Schließlich beruht die Beziehung des Menschen zum sich verbergenden

Gott doch im göttlichen Erbarmen41. Wir leben vor einem
Gott, den wir weder beschwören können noch an dem wir zu
verzagen brauchen42.

3.

Der herausholende, sich erbarmende Gott begründet, vertieft
und erhält des Menschen Beziehung zu ihm. Allein, nun scheint
dieses Verhältnis doch auseinanderzubrechen. Buber gelingt es nämlich

nicht überall, den Menschen als bleibenden Partner im Gottesbund

zu belassen. In bezug auf den Freiheitsbegriff begegnet eine
existentialistische Denkweise, die sich mit dem biblischen «Realismus»,

mit der Gottheit Gottes kaum verträgt: Buber verleiht dem
Partner Gottes eine problematische Freiheit, die man als das Fragmal

einer abstrakten Entscheidungsfähigkeit, nicht aber als das

Kennzeichen menschlichen Seins von Gott her und zu ihm hin
akzeptieren kann. Der erschaffene Mensch ist nach Buber mit «wirklicher

Entscheidungsfähigkeit» ausgestattet worden, in der er «dem

kritisiert deshalb Kierkegaards «Kategorie des Einzelnen» (ebd.); ähnliche
Vorbehalte macht Buber in bezug auf Kierkegaards Darstellung von Abrahams

Opfergang in «Furcht und Zittern» (Gottesfinsternis, S. 139f.).
38 Zitiert von M. Werner, Der protestantische Weg des Glaubens, 1

(1955), S. 657.
39 Gottesfinsternis, S. 21.
40 Tillich, (A. 29), S. 188ff.
41 Gottesfinsternis, S. 46. Hiob müßte an Gott und an der Welt verzweifeln,

wenn Gott sich seiner nicht erbarmte.
42 Vgl. die tiefsinnige Deutung des Ja-huwanamens (Moses, S. 61 f. und

Königtum Gottes, S. 84). Der radikale Zweifel, der für Tillichs «absoluten
Glauben» konstitutiv ist (siehe Der Mut zum Sein [1958], S. 131 u. 127ff.),
gehört deshalb bei Buber nicht zum Wesen des Glaubens.



140 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

gebietenden Willen JHWHs wirksam zu widerstreben vermag»43.
Einerseits ist der Mensch einer Freiheit des Immer-Noch der
Umkehr44 übereignet, andererseits vollzieht sich diese Freiheit als ein
Immer-Wieder der Auflehnung gegen Gott45. Solche Freiheit läßt
die «geschichtliche Situation» zweideutig werden, welche die Art
des Gottesverhältnisses bestimmt. Wenn nun Buber schreibt, Zeiten
der falschen Sicherheit gebühre der aufrüttelnde Unheilsspruch,
Zeiten der Not, Reue und Umkehr der ermunternde Heilsspruch46,
so verwickelt er sich in Widersprüche zu der von ihm bejahten
spätjüdischen Lehre über die Middoth (Verhaltungsweisen) Gottes.
Danach sind die Middoth des Gerichtes und der Gnade immer
miteinander verbunden, wobei jedoch die Midda der Gnade die stärkere
ist47. Wie soll aber diese Behauptung aufrechterhalten werden,
wenn sich die Middoth Gottes nach der durch die zweideutige Freiheit

geprägten «geschichtlichen Situation» richten müssen?
Faktisch könnte sich Gottes Gnade nur dann stärker erweisen, wenn ein
für allemal eine geschichtliche Situation einträfe, in der eindeutig
die Freiheit der Umkehr zu Gott hin vollzogen würde. Das könnte
aber nur aus einem unbegründeten Optimismus heraus statuiert
werden, zumal Buber die Freiheit zu Gott hin bewußt nicht in der
Gnade wurzeln und von ihr umschlossen sein läßt48.

M. a. W., die menschliche Beziehung zu Gott wird darum
problematisch, weil dem Menschen in diesem Verhältnis ein liberum
arbitrium zugesprochen wird. Der Mensch jedoch, der sich gleichermaßen

(wie er sich gleichermaßen für eine Möglichkeit A oder B
entschließen kann) für oder gegen seinen Schöpfer zu entscheiden

vermag, ist ein Phantom; er ist faktisch der von Gott losgelöste
Mensch. Die immer schon zur Wirklichkeit gewordene Möglichkeit

43 Der Glaube der Propheten, S. 149.
44 Ebd., S. 150. Auch die radikale Unheilsansage der Propheten bestätigt

diese Freiheit.
45 Vgl. ebd., S. 300.
46 Ebd., S. 256.
47 Zwei Glaubensweisen, S. 157.
48 Das Absolute «gibt uns etwas zu ergreifen, aber es gibt uns nicht das

Ergreifen» (Gottesfinsternis, S. 120). In den Kategorien der christlichen
Dogmengeschichte gemessen nähert sich Buber einer kryptopelagianischen
Position, wenn er bemerkt, bei der Umkehr müsse der Kranke sich zuerst
dem Arzte zuwenden, ehe dieser eingreifen könne (Der Glaube der Propheten,
S. 178).



U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers 141

der Auflehnung auf den «Einhauch des Schöpfers»49 zurückzuführen

- das zieht eine sonst von Buber gemiedene Alternative
nach sich : entweder eine Irrationalisierung Gottes und des Menschen

zu halbdämonischen Wesen oder eine Rationalisierung des

Schöpfungsgedankens zu einem alles umfassenden Urhebertum50.
Nicht das Immer-Noch der Umkehr, sondern das Immer-Schon

der Abkehr, der Verlust der Freiheit für Gott, charakterisiert unsere
Situation51. Noch mehr aber als von der Hamartologie her müßte
der Bubersche Ereiheitsbegriff christologisch-soteriologisch in Frage
gestellt werden - gerade wegen der tiefsten Intention seiner Theologie,

wegen der bleibenden Partnerschaft des Menschen mit Gott.
Paulus verkündet uns das eine Ereignis des Gottesgerichtes und der
«Gottesfinsternis»52, das zugleich höchster Erweis der Gottesgnade
ist53, als das Ende des alten Aeons (1. Kor. 10, 11; 2. Kor. 5, 17).
Darum muß nicht der Mensch der zweideutigen geschichtlichen
Situation zu Gott in Beziehung treten, sondern darf der Mensch der

neuen Kreatur dem Gott antworten, dessen Gericht sich ein für
allemal als Gnade erwiesen hat. Diesem Menschen ist nicht die Freiheit

des Immer-Wieder der Abkehr, sondern die des Immer-zu-Gott-

49 Der Glaube der Propheten, S. 149; vgl. auch S. 300. Deuterojesaja
erfreut sich bei Buber geringerer Wertschätzung als Jesaja, weil jener im
Gegensatz zu diesem nicht erkennt, «daß Gott seinem Geschöpf unerbittlich
die Kraft verleiht, sich gegen ihn aufzulehnen».

so wir sind uns bewußt, nicht auf alle Aspekte des Buberschen Freiheitsbegriffes

verwiesen zu haben, insbesondere nicht auf seinen tiefsinnigen, an
die Freiheitsidee N. Berdiajews erinnernden Gedankengang über die
«Gewohnheitsseele» und die «Überraschungsseele» (Sehertum, S. 73).

51 Vgl. H. Ott, Dogmatik und Verkündigung (1961), S. 101. - E. Brunner
argumentiert von der Hamartologie her gegen Bubers Glaubensverständnis,
Dogmatik, 3 (1960), S. 189. Brunners Anthropologie und besonders seine

vor dem Erscheinen der Dogmatik 3 entwickelte Freiheitsauffassung dürfte
aber wenig geeignet sein, die Bubers zu widerlegen, da Brunner den Begriff
einer formalen Freiheit theologisch positiv verwendet (vgl. meine auf Anfang
1962 erscheinende Dissertation, Der Freiheitsbegriff in der Kirchlichen
Dogmatik Karl Barths, 3. Teil, Kap. 1, Anm. 22 u. 15).

52 Vgl. Gottesfinsternis, S. 150.
53 Buber mißversteht Paulus, wenn er meint, dieser verteile Gottes

Gerechtigkeit und erlösende Gnade an diesen, bzw. an den kommenden Aeon
(Zwei Glaubensweisen, S. 158). Zur Pauluskritik Bubers ist die sorgfältige
Studie von D. G. Schrenk, Martin Bubers Beurteilung des Paulus in seiner
Schrift «Zwei Glaubensweisen»: Judaica 8 (1952) zu vergleichen, in unserm
Zusammenhang besonders S. 22.



142 U. Hedinger, Aspekte der Theologie Martin Bubers

hin verliehen. Denn ihm steht nicht das «Absolute» gegenüber, das
kein Ergreifen gibt, sondern der Gott, der Wollen und Vollbringen
wirkt (Phil. 2, 13)54.

Bubers Gottes- und Glaubensvorstellung ist um ihres Realismus
und Personalismus willen nicht nur ein Weggefährte, sondern auch
ein Wegleiter für die christliche Anthropologie, Eschatologie und
Protologie. Nur dort, wo sich ein die paulinische Theologie
ausschließender Existentialismus bemerkbar machte, der die wirkliche
Partnerschaft des Menschen mit Gott gefährdete, brachten wir
unsere Vorbehalte an.

Ulrich Hedinger, Fällanden, Kt. Zürich.

54 Vgl. auch A. 48.


	Aspekte der Theologie Martin Bubers

